Prof. Dr. Hermut Lohr
Neutestamentliches Seminar
Evangelisch-Theologische Fakultat der
WWU Miinster

mailto: Hermut.Loehr@uni-muenster.de

Das Studium der Heiligen Schriften und der Dialog der Religionen

Impulsreferat, gehalten auf der

Konferenz der Weltreligionen: "Friede sei mit Euch"
17.3.2016, Aula der WWU Miinster

Exzellenz, sehr geehrte Herren Prasidenten,
sehr geehrter Herr Prorektor,

collegae, commilitones,

meine sehr geehrten Damen und Herren,

die kritische Erforschung der Heiligen Schriften der christlichen Tradition darf ohne
Ubertreibung als eines der spannendsten und mutigsten Unternehmen der europiischen
Universitats- und Geistesgeschichte gelten. Da ich heute nicht nur als Dekan der
Evangelisch-Theologischen Fakultiat unserer Universitiat zu Ihnen sprechen darf, sondern
auch als Exeget, der sich mit dem Neuen Testament und den weiteren Schriften des
frithesten Christentums befasst, erlaube ich mir, auf diesen besonderen Aspekt des uns
beschaftigenden Oberthemas etwas naher einzugehen. Anders formuliert: Ich mochte in
den folgenden Minuten andeuten, welchen hohen Stellenwert die wissenschaftliche
Beschiftigung mit den heiligen Schriften von Judentum, Christentum und Islam fiir einen
friedlichen Dialog der Religionen haben kann und de facto schon hat.

Im Bereich des Christentum hat das Projekt der Erforschung der Heiligen Schrift Alten
und Neuen Testaments, das seit dem 18. Jahrhundert nicht allein, aber maBgeblich von
Protestanten vorangetrieben wurde, erheblich zur Umgestaltung der Theologie als
akademischer Disziplin — und damit gewiss auch zur Umgestaltung der mittelalterlich-
europdischen Universitdat insgesamt und ihres Verhiltnisses zu den
Glaubensgemeinschaften — beigetragen. Es hat ganz sicher auch erheblich dazu
beigetragen, den Umgang mit der Heiligen Schrift in diesen Glaubensgemeinschaften
selbst zu verandern, ich mochte sagen: zu entkrampfen.


mailto:Hermut.Loehr@uni-muenster.de
mailto:Hermut.Loehr@uni-muenster.de

Mit der zunehmenden Etablierung einer kritischen Analyse — spater prazisiert als
historisch-kritische Methode — wurde es zum Beispiel unmoglich, Theologie weiterhin als
ein mehr oder weniger einheitliches Fach anzusehen und zu betreiben. Gewiss, auch zuvor
hatte es innerhalb der Universitatstheologie Spezialisierungen gegeben. Und auch zuvor
wurde die Bibel natiirlich zum Gegenstand von griindlicher philologischer Analyse und

Interpretation.

Doch insbesondere der Einfluss der europiaischen Aufklirung auf die akademische
Theologie bringt etwas wirklich Neues; sie bringt, zumindest aus der Riickschau
betrachtet, nichts weniger als einen hermeneutischen Bruch: Denn wihrend die
dogmatische Theologie bestimmte Axiome iiber die Bibel als Offenbarungsurkunde zur
Voraussetzung ihres Argumentierens machte und macht, konnte und kann die so genannte
Biblische Theologie, heute differenziert in die Wissenschaften vom Alten und vom Neuen
Testament und ihrem jeweiligen literarischen und historischen Kontext — die Biblische
Theologie und die aus ihre entstandenen exegetischen Diszplinen konnten und konnen
solche hermeneutischen Voraussetzungen nicht mehr anerkennen: Es war und ist der Stolz
der exegetischen Facher, in der Analyse der Texte und in der historischen Reflexion keine
anderen Methoden zuzulassen als etwa die Philologien und die Geschichtswissenschaft, in
den letzten Jahrzehnten vermehrt: die Sprach- und Literaturwissenschaften, sowie
neuerdings: Fragestellungen der so genannten Kulturwissenschaften. Man kann das
"Anschlussfiahigkeit" nennen, wissenschaftsgeschichtlich diirften die biblisch-exegetischen
Facher tatsichlich jedoch vielfach anregend und nicht bloB imitierend oder aufnehmend
gewirkt haben. Gerade die Wissenschaftsgeschichte des 19. Jahrhunderts zeigt iibrigens
auch, dass Interdisziplinaritit keineswegs eine Erfindung unserer Tage ist.

Gewiss: Dass die kanonischen Texte Alten und Neuen Testaments von besonderem
Interesse sind, das ist schon die Grundannahme der exegetischen Disziplinen — und die
Leidenschaft ihrer Vertreterinnen und Vertreter an der alma mater. Doch das so
vorausgesetzte Konzept eines Kanons ist, wenn Sie so wollen, ein "schwaches", eines, das z.
B. die Literaturwissenschaften implizit oder explizit auch voraussetzen konnen: Der an der
Yale-Universitat lehrende Literaturwissenschaftler Harold Bloom spricht etwa vom
"Western Canon" der Literaturgeschichte (und zahlt zu diesem iibrigens neben
Shakespeare, Kafka und anderen auch die von der kritischen Exegese rekonstruierte Quelle
J der Tora, den so genannten Jahwisten). Inwiefern aber die in den Teilsammlungen Altes
und Neues Testament zusammengestellten Schriften mit Recht einen theologischen,
transzendent begriindeten Wahrheits- oder gar Offenbarungsanspruch reklamieren
konnen, kann die akademische Exegese auch interessieren — kann, aber muss keineswegs.



3

Die so nur ganz kurz angedeutete Ausdifferenzierung der Ficher der theologischen
Fakultat verlief natiirlich wissenschaftsgeschichtlich wahrlich nicht problemlos und
spannungsfrei. Das gilt fiir die innere Organisation der theologischen Fakultat an der
neuzeitlichen Universitat selbst, die nach der verlorenen Einheit ihrer Hermeneutik neu
iiber den Zusammenhang ihrer Facher nachdenken musste. Die "theologische
Enzyklopadie", zu der so namhafte protestantische Gelehrte wie Friedrich Schleiermacher,
Rudolf Bultmann oder Gerhard Ebeling maBgeblich beigetragen haben, ist eine
Herausforderung bis heute.

Das gilt aber noch mehr fiir das Verhéltnis der akademischen Theologie und ihrer Facher
zu den Religionsgemeinschaften, den "Kirchen", welche auf die Fakultaten als
Ausbildungsstatten angewiesen sind — und sich auf dieses Angewiesensein auch
eingelassen haben (was ja keineswegs selbstverstandlich ist!). Dass, blicke ich jetzt einmal
nur auf die evangelische Konfession in Deutschland, das Verhaltnis zwischen Kirche und
akademischer Theologie in der Gegenwart als weitestgehend befriedet gelten kann, ist hart
genug errungen. Natiirlich sind auch andere Modelle des Verhaltnisses von Theologie und
Kirche vorstellbar und wirklich; ob und in welcher Hinsicht sie besser sind, steht jedoch
dahin.

Es ist auch nicht zu verhehlen, dass die exegetischen Disziplinen mit ihrem hohen
Anspruch an methodische Prizision und Reflexion, mit ihrer grundlegenden Anforderung,
die Ursprachen der heiligen Schriften der eigenen religiosen Tradition griindlich zu lernen
und im Gebrauch zu halten — es ist nicht zu verhehlen, dass diese erheblichen
Anforderungen fiir unsere Studierenden auch etwas Abschreckendes haben konnen, zumal
nachdem gegenwartig Latein und Griechisch nurmehr eher ausnahmsweise an Gymnasien
gelernt und im Abitur gepriift werden. Geht es nicht auch abgekiirzt?, werden wir —
iibrigens nicht nur von unseren Studentinnen und Studenten — gefragt. Geht es nicht auch
allein mit guten Ubersetzungen der Bibel (an denen es ja nicht mangelt — eine neu
revidierte Luther-Ubersetzung wird noch in diesem Jahr erscheinen)? Die Antwort lautet:
Nein — es sei denn, Du willst es Dir einfach machen, es sei denn, Du willst bequem, ja
denkfaul sein und einen Teil Deiner eigenen Begabung und Fihigkeit zu Analyse und

Kritik wieder an ganz wenige Spezialisten abgeben.

Dieser Anspruch ad fontes ist nun allerdings kein Spezifikum der christlichen, oder gar nur
der evangelischen, Beschaftigung mit den heiligen Schriften der eigenen Tradition: Jedes
griindliche, akademische Studium der Religionen setzt voraus, deren heilige Biicher in den
Originalsprachen studieren zu konnen. Du musst Hebraisch lernen, um den tenach, die
Hebraische Bibel, das Alte Testament selbst studieren zu konnen; fiir das Neue Testament
musst Du Griechisch konnen — und fiir den Qur'an Arabisch. Sorry, aber wenn Du weniger
willst, studiere einfach nicht Theologie an einer Universitat.



Die Miihe freilich lohnt sich sehr, meine ich: Denn mit dem selbsttatigen und selbst
verantworteten Eindringen in die Sprache der Quellentexte dringen wir ja auch in ganz
andere Welten ein — in Welten, die, sind wir nur aufrichtig, nicht die unsrigen sind. Das
Kennzeichen der heiligen Schriften aller groBen Weltreligionen (vielleicht im Unterschied
zu den Sekten) ist ja dies: Sie sind alt, sie sind alt-ehrwiirdig, sie sprechen von und zu
anderen Zeiten und Menschen. Sie sind in anderen Zeiten und Kontexten entstanden, und
das heiBt fiir die Glaubens- und Erinnerungsgemeinschaften, die sich auf sie berufen:
Interpretation und Adaption fiir die jeweilige Gegenwart sind immer notwendig. Das ist
eine Tatsache, iiber die sich die Fundamentalismen aller Religionen ja bloB
hinwegtauschen.

Fiir die Exegese an der Universitat aber heiBt dies: Es gilt, die Entfremdung von der
Gegenwart und ihren Bediirfnissen auszuhalten, ja, es gilt, sich willig und freudig auf
solche geschichtlichen, kulturellen und religiosen Fremdheitserfahrungen einzulassen,
ohne Angst, ohne Scheu. Wer immer nur bei sich, beim Hier und Jetzt und bei seiner
Konfession bleiben will, wird mit einem an den Theologischen Fakultiten der Universitat
vertretenen Zugang zu den Heiligen Schriften schwerlich gliicklich werden.

Wer etwa in die Welt der Schriften des entstehenden Christentums eintritt, ist genotigt,
sich nicht nur mit dem griechisch-romischen Kontext der Verfasser und ersten Leserinnen
und Leser dieser Schriften griindlich bekannt zu machen; er muss vor allem, fiir den
tenach, dessen altorientalischen und hellenistischen Kontext kennen lernen, er muss, fiir
das Neue Testament, das Judentum des Zweiten Tempels griindlich studieren. Wer den
Qur'an verstehen will — weil er ihn selbst als Heilige Schrift anerkennt und lehren will,
oder weil er in ihm einen wichtigen, fiir viele Zeitgenossen wegweisenden Teil der
Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte der Bibel wahrnimmt, muss auch mit den
Traditionen Israels und den Evangelien gut vertraut sein,

Das ist einerseits eine Herausforderung und eine Zumutung: Denn es bedeutet, dass Du,
auch wenn Du Pfarrerin, Priester oder Religionslehrer werden willst, Dich auf andere
Zeiten und auf andere Glaubensiiberzeugungen einlassen musst. Ein christlicher Theologe,
der nicht weiB, was es bedeutet, dass sein Altes Testament auch und zuerst der tenach des
Judentums ist, hat nicht ordentlich studiert. Eine christliche Theologin, die nicht weiB,
dass Jesus von Nazareth und von Paulos von Tarsos Juden waren, und die nicht
abschitzen kann, was das fiir die Interpretation der Worte Jesu und der Schriften des
Paulos bedeutet, hat ihre Profession verfehlt. Das Christentum hat wahrlich lange
gebraucht, um diese Lektion zu lernen. Und, mehr noch und bitterer: Das Judentum und
die Juden hatten wahrlich lange genug darunter zu leiden! Erst die letzten sechs oder
sieben Jahrzehnte, erst die tiefe Reue und Scham iiber den Holocaust in Europa haben



5

hier eine fundamentale Neubesinnung christlicher Exegese und Theologie erbracht. So
dass wir heute sagen: Ohne das Gesprach mit dem Judentum sind christliche Exegese und
Theologie nicht mehr denkbar.

Von unseren kiinftigen islamischen Religionslehrerinnen und -lehrern aber erwarten wir,
dass sie mit Kenntnis und groBem Respekt die jiidischen und christlichen Traditionen
behandeln, diejenigen Traditionen, welche den Qur'an vielfach mit gepragt haben und mit
denen die Heilige Schrift des Islam sich, in Ankniipfung und Widerspruch,
auseinandersetzt.

Wissenschaftliche, akademische Exegese hilt aber auch die Herausforderung bereit, die
Grenzen des eigenen Faches zu erkennen und anzuerkennen. Sie schlieft die Einsicht ein,
dass eine "Anwendung" der Heiligen Schriften auf die Gegenwart, allein nach dem —
vermeintlichen — Literalsinn, ohne Beriicksichtigung des eigenen Verstandes und des
eigenen Gewissens, intellektuell serios nicht moglich ist: Einsichten und Werte wie etwa
das gleichberechtigte Ansehen der Frau, die Wiirdigung der Kindheit als eigener
Lebensphase, die gleichwertige Schatzung homosexueller Liebe und Partnerschaft, oder
aber auch: ein serioses Verstandnis vom Werden des Kosmos und des Lebens, sind aus der
Bibel allein nicht zu gewinnen.

Eine Herausforderung und Zumutung, gewiss. Auf der anderen Seite eine riesige Chance,
die wir alle, die wir in der einen oder anderen Weise Verantwortung fiir ein akademisches
Studium der Theologie tragen, einfach nicht verspielen diirfen: Denn, das ist meine tiefe
Uberzeugung, wer sich auf zunichst fremde — vergangene oder religids und kulturell
andere — Welten einldsst, kann nicht anders als von ihnen affiziert, wenn nicht fasziniert
zu sein. Ich konnte jetzt manches berichten von dem, was der Dialog zwischen den
jidischen, christlichen und islamischen Exegesen schon erbracht hat. Und ich konnte ins
Schwirmen geraten tiiber die vielen neuen Moglichkeiten, die Forschungsfelder, die sich
hier gegenwirtig vor unseren Augen ertéffnen und die wir gemeinsam angehen wollen und
werden.

Wer aber den Respekt vor den unterschiedlichen Traditionen ordentlich gelernt hat — und
wo sollte das besser moglich sein, als an einer Universitiat, wo verschiedene Theologien
ihre Heimat und demnaichst ein gemeinsames Dach finden? — wer diesen Respekt vor der
Vielfalt und Verbundenheit der Traditionen studiert hat, wird den Respekt vor den
Menschen, welche nach diesen Traditionen heute glauben, lieben und hoffen, gewiss nicht
missen lassen. Er wird, jedenfalls wenn er Wissenschaftler ist, immer noch mehr vom
Anderen erfahren und lernen wollen. Und er wird versuchen, anderen — moglichst vielen!
— von diesem Respekt und dieser Faszination fiir das Andere mitzuteilen.





