Tora und Halacha in Judentum im heutigen Deutschland-Rabbiner Avichai Apel
Oktober 2009

Moses hat die Tora am Berg Sinai erhalten. Das ist die Bedeutung der Uberlieferung
von "Mose empfing das Gesetz am Sinai“. Und von Moses ging es auf Josua Uber
und von Josua auf die Altesten und von den Altesten auf die Propheten und von den
Propheten auf die Manner der Groten Ratsversammlung. Und diese lehrten drei
Dinge: , Seid bedachtig beim Rechtsprechen! Nehmt viele Schiler an! Macht einen
Zaun um das Gesetz!"

Mit dieser Mischna beginnt das Buch ,Spriche der Vater®. Sie gibt uns eine
eindeutige Botschaft Uber die Beziehung des Volkes Israel zur Tora und zu den
Geboten. Wir haben eine Tradition der Uberlieferung der Tora von Generation zu
Generation. Die Uberlieferung hat das Ziel, die Tora als Herz des judischen Volkes
aufzubewahren. Die Manner der Grolden Ratsversammlung (beginnend mit Esra und
Nechemja, endend mit Schimon dem Gerechten) sahen damals die Gefahr, dass
das Volk Israel die Tora verliert. Sie wollten diese Gefahr durch klare Zeichen
abwehren. Erstens, da der Stand des Lernens der Tora nicht gut war, sollte die Tora
verbreitet werden. Toraschuler sollen ausgebildet werden dadurch, dass deren
alleinige Beschaftigung darin besteht, die Tora zu analysieren, zu diskutieren und zu
forschen. Neben der Verbreitung der Tora sollte sie auch geschitzt werden. Dieser
Schutz bedeutete, dass die Tora von Meinungen und Auffassungen geschutzt
werden sollte, die die Fundamente der Tora verletzen konnten.

Wenn wir uns mit der Frage der Tora und der Halacha im gegenwartigen
Deutschland beschaftigen wollen, dann ware diese Mischna als Antwort eigentlich
ausreichend. Wir kdnnten namlich sagen, dass die Tora seit der Ubergabe auf dem
Berg Sinai unverandert geblieben ist. Sie wurde von Generation zu Generation
uberliefert. Gleichzeitig wurde auch der Kreis der Lernenden immer gro3er. Das
geschah aus dem Willem heraus, dass jeder Jude die Tora kennen sollte und die
Gebote praktizieren sollte. Maimonides schrieb bereits in sein "Fundamente des
Glaubens" - "Ich glaube im wahren Glauben daran, dass die Tora, die wir
gegenwartig haben, die Tora ist, die Moses erhalten hat und diese Tora wird nicht
ausgetauscht und der Schopfer wird keine andere Tora Uberliefern." Dieses
Fundament fuhrt uns zu dem Ergebnis, dass um unsere Frage, was die Realitat im
heutigen Deutschland anbelangt, unsere Rolle nicht darin besteht, die Tora an sich in
Frage zu stellen, da sich ihr Zustand nicht verandert hatte seit der Ubergabe am
Berg Sinai. Wir mussen stattdessen die offentliche Einstellung zu der Thema
untersuchen und prufen, ob diese Einstellung gegenuber der Tora verandert werden
soll und ob dies uberhaupt moglich ist, wenn uberhaupt?!

Die Bibel gibt uns in ausgezeichneter Weise die Prophezeiung und Geschichte jener
Zeit wider. Eine der bemerkenswertesten Dinge ist die Bereitschaft, Informationen
nicht zu verdecken, selbst wenn sie unseren Erwartungen von dieser Zeit nicht
entspricht. Wir denken haufig, dass nur heutzutage die Religion bei vielen Menschen
weniger attraktiv ist. Das ist aber nicht so. Der Prophet im Buch Nehemia, Kapitel 8,
beschreibt den Zustand des Volkes Israel schon damals, wahrend der Ruckkehr
nach Israel aus dem Exil aus Babylonien (ca. 538 Jahren vor der christlichen
Zeitrechnung): ,Da nun herzu kam der siebente Monat und die Kinder Israel in ihren
Stadten waren, versammelte sich das ganze Volk wie ein Mann auf die breite Gasse
vor dem Wassertor und sprachen zu Esra, dem Schriftgelehrten, dass er das Buch



des Gesetzes Moses holte, das der G'tt Israel geboten hat. Esra aber war ein
geschickter Schriftgelehrter im Gesetz Moses.Und Esra, der Priester, brachte das
Gesetz vor die Gemeinde, Manner und Weiber und alle, die es vernehmen konnten,
am ersten Tage des siebenten Monats und las daraus auf der breiten Gasse, die vor
dem Wassertor ist, vom lichten Morgen an bis auf den Mittag, vor Mann und Weib
und wer's vernehmen konnte. Und des ganzen Volkes Ohren waren zu dem Gesetz
gekehrt.

13 Und des andern Tages versammelten sich die Obersten der Vaterhauser unter
dem ganzen Volk und die Priester und Leviten zu Esra, dem Schriftgelehrten, dass er
sie in den Worten des Gesetzes unterrichtete. 14 Und sie fanden geschrieben im
Gesetz, das der G'tt durch Mose geboten hatte, dass die Kinder Israel in Laubhutten
wohnen sollten am Fest im siebenten Monat".

Dementsprechend scheint es so zu sein, dass das Volk, das aus dem Exil
zuruckkehrte, nicht einmal Uber das Laubhuttenfest Bescheid wusste. Und natarlich
kannten sie keine komplexeren Dinge. In Kapitel 10 des Buches Nechemia wurde
deshalb ein Bund geschlossen zwischen den Mannern der Grolen
Ratsversammlung und G'tt Uber die Praktizierung der Tora und der Gebote.

"Und in diesem allem machen wir einen festen Bund und schreiben und lassen's
unsere Fursten, Leviten und Priester versiegeln."

Dort werden die einfachsten Beispiele von Geboten, die in Vergessenheit geraten
waren, gebracht: z.B. das Verbot, Nichtjuden zu heiraten, der Schabbat oder das
siebte Jahr usw. Es heil3t:

30 "hielten sich zu ihren Bridern, den Machtigen, und kamen, dal} sie schwuren und
sich mit einem Eide verpflichteten, zu wandeln im Gesetz Gottes, das durch Mose,
den Knecht Gottes, gegeben ist, dal} sie es hielten und tun wollten nach allen
Geboten, Rechten und Sitten des G'ttes, unsers Herrschers; 31 und dass wir den
Vélkern im Lande unsere Tochter nicht geben noch ihre Téchter unsern Séhnen
nehmen wollten; 32auch wenn die Volker im Lande am Sabbattage bringen Ware und
allerlei Getreide zu verkaufen, dass wir nichts von ihnen nehmen wollten am Sabbat
und den Heiligen Tagen; und dass wir das siebente Jahr von aller Hand
Beschwerung freilassen wollten."

Die Tora und die Gebote sind die Kernelemente der Existenz des Volkes Israel. In
seinen letzten Tagen betont Mose gegenuber dem Volk Israel, dass die Tora der
Kern des Lebens ist und der Grund fiir die Existenz des Volkes Israel. Im 5. Buch
Mose, Kapitel 32, steht:

"Und Mose kam und redete alle Worte dieses Liedes vor den Ohren des Volks, er
und Josua, der Sohn Nuns. 45 Da nun Mose solches alles ausgeredet hatte zum
ganzen lIsrael, 4ssprach er zu ihnen: Nehmet zu Herzen alle Worte, die ich euch
heute bezeuge, dass ihr euren Kindern befehlt, dass sie halten und tun alle Worte
dieses Gesetzes und sollst sie deinen Kindern einscharfen und davon reden.s7Denn
es ist nicht ein vergebliches Wort an euch, sondern es ist euer Leben; und solches
Wort wird euer Leben verlangern in dem Lande, da ihr hin gehet Uber den Jordan,
dass ihr es einnehmet."

An dieser Stelle sollen wir vielleicht einen der schdonsten Spriche erwahnen, der
eigentlich Gber den Schabbat gesagt wurde. Der Satz passt aber nicht weniger auf
die Tora. "Der Schabbat bewahrte mehr das Volk Israel als das Volk Israel den
Schabbat bewahrt hat". Die blof3e Existenz des Schabbats als ein Ruhetag von
Arbeit und als ein Tag des Zusammenkommens der Familie hat dem Volk Israel



geholfen, stark und vereint zu bleiben, mehr als der Bewahrung der Gesetze fur den
Schabbat an sich. Die gleiche Botschaft gilt auch fur die Tora: Das Lernen der Tora
gab dem Volk Israel immer geistige Kraft und moralische Orientierung und die Tora
half ihm, in der Welt zu leben.

Interessant ist, dass der erste Ministerprasident des Staates Israel, David Ben
Gurion, zuhause einen wochentlichen Bibelkreis grindete und diese Tradition ist bis
heute geblieben.

Diskussion Uber den Bedarf und die Wichtigkeit von Mitzwot

Es besteht kein Zweifel an der Wichtigkeit der Tora. Die Welt ist voll von Ratgebern
und theoretischen Bichern, aus denen sich jeder Rat holen kann, um zu erfahren,
wie das eigene Leben zu fuhren ist. Das Judentum hat eine andere Botschaft: Dem
Menschen reichen grol3e Ideen alleine nicht aus. Er muss diese Ideen auch in
seinem Leben verwirklichen. Das wird moglich durch die Bewahrung der Halacha
und der Mitzwot. Diese Forderung flihrt den Menschen zu einer Veranderung seiner
Gewohnheiten und zu einer verantwortungsvollen Lebensweise. Viele
Anstrengungen wurden im Laufe der Jahre unternommen, um zu beantworten, wie
man verantwortlich leben kann. Die meisten Anstrengungen wurden in Richtung
Erklarung und Begrindungen gemacht, warum wir die Mitzwot bewahren sollen. Das
Ziel, vor dem unsere friheren Weisen standen, war, die Menschen dazu zu bringen,
mehr Mitzwot zu bewahren und mit mehr Lust.

Die Mischna diskutiert im Traktat Brachot die Frage, welche Griunde es fur die
Mitzwot gibt. Es gibt ein Gebot, nach dem derjenige, der ein Vogelsnest mit Eiern
findet, den Vogel freilassen soll und die Eier nehmen kann. Er soll aber nicht die Eier
nehmen, wahrend der Vogel drauf sitzt.

Die friheren Weisen standen vor der Frage, ob wir die Gebote beliebig interpretieren
kénnen. Im Falle des Vogels scheint es so zu sein, dass der Grund fir die Gebote
das Erbarmen G'ttes mit dem Vogel ist. Naturlich wird der Mensch dieses Argument
verwenden wollen, auch wenn er fur sich selbst betet. Aber die Mischna warnt, dass
jemand, der einen Grund fur ein Gebot sucht, nicht gehort werden soll. Das bedeutet,
dass die Mischna es nicht gut findet, wenn ein Grund fur ein Gebot gesucht wird.

Der starkste Befurworter von Grinden fur Gebote war Maimonides. Er hat versucht,
Griunde fur Gebote zu finden. In seinem Buch ,Fuhrer der Unschlussigen®, Teil 3,
Kapitel 31, sagt Maimonides: Jedes der 613 Gebote dient dazu, um die Wahrheit zu
sagen und um schlechte Meinung zu entfernen oder vor schlechtem Verhalten zu
warnen. Und alles hangt von drei Dingen ab: Meinungen, Tugenden und Taten der
politischen Fuhrung. Auf der Basis dieser Richtlinien erklarte Maimonides und fand
Grunde fur einen Teil der Gebote der Tora.

Anders als Maimonides argumentierten andere: Jeder Versuch, Grinde fur die
Gebote zu finden, birgt eine grol’e Gefahr, da der Mensch argumentieren kann, dass
er diese Grunde nicht braucht und deshalb braucht er auch die Gebote nicht zu
bewahren. Diese Meinung wird vom Talmud in Sanhedrin 21, 2 gestutzt: "Und sagte
Rabbiner Izchak: warum wurden die Grunde fur die Gebote nicht aufgedeckt? Da in
zwei Passagen der Grund aufgedeckt wurde, und dort sind grof3e Persdnlichkeiten
durchgefallen, da in der Tora steht (5. Buch Mose, 17) dass man nicht viele Frauen
heiraten soll, dazu sagte Salomon: ich werde vielen Frauen nehmen und steht auch
(Kénige 1, 11) "eine Kutsche wird aus Agypten um sechs Uhr ausbrechen". Dieser



Auffassung nach sind die Gebote wie ein Gesetz des Konigs und der Mensch darf
sich nicht in die Gedanken G'ttes hineindenken.

Zu dem Buch Chinuch: Wie die Werke von Maimonides ist auch dieses Werk dazu
gedacht, die Grunde der Gebote aufzuklaren. Rabbiner Izchak meinte, dass die Tora
nicht die Grunde fur die Gebote erklart, aber wir durften es tun, um die Gebote
popularer zu machen.

Diese Arbeit der Erklarung von Geboten setzte sich tUber Generationen hinweg fort.
Die Toraschuler wussten, dass die Bedeutung von Geboten erklart werden musste,
wenn sie von den Menschen gewahrt und gestarkt werden sollten. Dies sei sowohl
dann der Fall, wenn die Gebote moralische Grinde haben als auch wenn sie dazu
dienen, um naher an den Schoépfer zu kommen. Auf alle Falle muss Aufklarung
betrieben werden, um allen Teilen der Bevolkerung die Gebote naher zu bringen.

Zu diesem Thema sind die Taten des letzten Rabbiners aus Lubawitch bekannt der
durch verschiedene Aktionen und Werbung versuchte, einige Gebote bei den
Menschen zu verstarken. Er warb z.B. fur das Kerzenziinden am Abend des
Schabbats oder fur das Anlegen von Tefilin, indem Passanten auch in Stadtzentren
von Mannern angesprochen und gefragt wurden, ob sie bereits Tefilin angelegt
haben.

An dieser Stelle sollten wir die Aussagen von Mose selbst betrachten, auch wenn sie
keinen Bezug zum Thema der Grunde der Gebote haben. Moses wandte sich an das
Volk Israel und betonte, dass ein Gebot nicht als etwas schwieriges und
unerreichbares betrachtet werden soll - (5. Mose, 30, 11): ,Denn das Gebot, das ich
dir heute gebiete, ist dir nicht verborgen noch zu ferne 12noch im Himmel, dass du
mochtest sagen: Wer will uns in den Himmel fahren und es uns holen, dass wir's
héren und tun? Es ist auch nicht jenseits des Meers, dass du mdchtest sagen: Wer
will uns Uber das Meer fahren und es uns holen, dass wir's horen und tun?"

Und Rabbi Channania ben Akashia sagte in der Mischna Makot 3, 17: ,G'tt wollte
dem Volk Israel etwas gutes tun und deshalb hatte er viele Gebote und die Tora
gegeben." Denn es steht in der Bibel: ,Der Herr wollte ihnen wohl um seiner
Gerechtigkeit willen, dass er das Gesetz herrlich und grol3 mache." (Jesaja 42, 21).
Diese Wissenschaft, die sich mit den Grinden fur die Gebote beschaftigt, ist sehr
umfangreich. Man kann sagen, dass auch solche, die es vermieden, Grunde fur die
Gebote zu suchen, alles unternehmen, um die Menschen zu Uberreden, die Gebote
aus dem Glauben wortwortlich zu praktizieren, da es die richtige Lebensweise ist, die
G'tt uns gegeben hat, um in seiner Welt leben zu kénnen.

Die ganze Welt der Halacha basiert auf dem Bedurfnis, den Weg definieren, wie die
Gebote praktiziert werden sollen. Aus der schriftlichen Tora allein konnten wir nicht
wissen, wie wir die Gebote ausuben sollen. Die schriftliche Tora dient als Basis.
Darin werden die unterschiedlichen Gebote aufgelistet. Aber die mindliche Tora
durch die Mischna und durch den Babylonischen Talmud und danach durch die
Blcher der Halacha und den Schulchan Aruch gaben uns die Details, die
Definitionen und den Rahmen, wie die Aussagen der Tora praktiziert werden sollen.

Nachdem wir die Wichtigkeit der Tora und die Bedeutung der Ausiibung der Gebote
definiert haben, stellen sich zwei zusatzlichen Grundfragen, die wir behandeln
mussen, bevor wir der Situation in Deutschland betrachten kénnen.



Was passiert, wenn Menschen die Gebote nicht praktizieren? Gibt es ein Mittel, sie
dazu zu zwingen? Ist es Uberhaupt maéglich, so etwas zu tun? Das Prinzip der freien
Wahl ist wohl bekannt und wir durfen niemanden dazu zwingen, die Gebote zu
praktizieren!

In die Tora steht: ,Du sollst deinen Bruder nicht hassen in deinem Herzen, sondern
du sollst deinen Nachsten zurechtweisen, auf dass du nicht seines halben Schuld
tragen mussest." (3. Buch Mose, 19, 17). Das heil3t, es gibt ein ausgesprochenes
Gebot, jemanden zurecht zu weisen, wenn man sieht, dass er Stinden tut, damit er
auf dem guten Weg zuruck kehrt. Maimonides erklart in Hilchot Deot, Kapitel 6,
Halcha 7: ,Jemand, der seinen Freund betrachtet, der Slinde tut, dem ist es ein
Gebot, ihn auf den richtigen Weg zu bringen und ihn zu informieren, dass er Sinden
tut da es in der Tora steht: 'Du sollst deinen Bruder nicht hassen in deinem Herzen,
sondern du sollst deinen Nachsten zurechtweisen'. Das Gebot der Zurechtweisung
basiert auf dem Prinzip der gegenseitigen Verantwortung. Da ich etwas gutes flr
dich tun méchte muss ich dich zurechtweisen und warnen, die Gebote zu bewahren
und keine Sunden zu tun.”

Interessant ist dabei zu erwahnen, dass die Tora vor der Erweiterung des Gebotes
der Zurechtweisung warnt. Rabbi llaa sagt in Namen Rabbi Elazar Sohn von Rabbi
Schimon: genauso wie es ist einem Gebot etwas horbar zu sagen ist, so ist es auch
ein Gebot, etwas unhdrbar nicht zu sagen (Raschi - da es in die Tora steht: 'Du sollst
deinen Bruder nicht hassen in deinem Herzen, sondern du sollst deinen Nachsten
zurechtweisen' - es bezieht sich auf derjenige der die Zurechtweisung akzeptiert
(Tora Tmima) Rabbi Abba sagt: es handelt sich dabei um ein Pflicht da es in (Spuiche
9, 8) "Strafe den Spdtter nicht, er hasst dich; strafe den Weisen, der wird dich lieben."
(Yewamot, 65, 2).

Wie wir oben erklart haben kann der Stnder zurechtgewiesen werden. Er kann so
seine Wege korrigieren. In bestimmten Fallen aber, wenn man weil}, dass der
Sunder nicht zuhdren wird, besteht keine Pflicht, ihn zurechtzuweisen.

Wie sollen wir mit den Juden umgehen, die gegenwartig in Deutschland leben? Sind
wir verpflichtet, sie zurechtzuweisen, wenn sie nicht die Gesetze achten? Sind wir
dazu verpflichtet zu versichern, dass alle deutschen Juden die Tora und die Gebote
praktizieren? Oder kann das Judentum auch ohne Tora und Gebote praktiziert
werden?

Um das zu beantworten mussen wir den Grund herausfinden, warum die Menschen
dazu gebracht werden, nicht die Gebote zu achten. Die Halacha kennt zwei Sorten
von Menschen, die die Gebote nicht praktizieren. Die erste Gruppe kommt uns allen
bekannt vor: Es ist jemand, der sich freiwillig dazu entschieden, diese oder jene
Gebote nicht zu achten. Unabhangig davon, ob dieses Verhalten aus Missachtung
der Gebote oder aus Lustlosigkeit stammt - es handelt sich dabei um den Willen,
keinen guten Weg gehen zu wollen. Es ist eine personliche Entscheidung.

Der Talmud definiert diese Gruppe von Menschen im Traktat Schabbat 68, 1 als eine
neue Sorte von Menschen. Muss ein Mensch bei den vielen unterschiedlichen
Schabbat-Verboten flr jedes einzelne schuldig sein oder ist er flr alle zusammen als
eine Tat schuldig?

Jeder Mensch, der das Hauptprinzip vom Schabbat vergessen hat (jemand der es
nicht weil}, dass es in der das Gebot des Schabbats gibt) und viele Arbeiten an



Schabbat Tagen tatigt, der ist nur fur eine schuldig (Schabbat 67, 2). Rav und
Schmuel sagen: Es handelt sich dabei um jemanden, der als Baby von Nichtjuden
gefangen genommen wurde und zweitens um einen Konvertiten, der bei den
Nichtjuden lebt, der akzeptiert und vergessen hat - der ist fir jeder einzelne Sinde
schuldig. Der Talmud erklart: Es handelt sich hier um einen Juden, dessen Zustand
mit jemandem zu vergleichen ist, als wenn er als Baby der von Nichtjuden gefangen
genommen wurde. Dieser Mensch konnte nicht Tora und Gebote lernen und deshalb
ist sein Wissensstand sehr niedrig. Er konnte die Gebote nicht praktizieren und muss
nur wegen einer einzigen Sunde bufen.

Und so schreibt Maimonides in Shoftim, Hilchot Mamrim 3, 3:

Aber die Kinder dieser Menschen, die irren und deren Nachkommen, die von ihren
Eltern auf den falschen Weg gebracht wurden und so aufwuchsen, sie gelten als ein
Baby das von Nichtjuden gefangen genommen wurde und von den Nichtjuden
zwangsweise in ihrer Religion erzogen wurde,; und obwohl er spater erfuhr, dass er
judisch ist und die Juden erkannte - trotzdem gilt er als jemand, der dazu gezwungen
wurde, da er so aufwuchs bis er hoffentlich zu den Wegen der Tora zuriickkehren
wird,...

Das bedeutet, dass es eine positive Haltung gegenuber jemandem gibt, der keine
Gelegenheit hatte, die Tora und die Gebote kennen zu lernen.

Ein Jude, der gegen den Schabbat in aller Offentlichkeit verstoRt (nach aufien), der
stellt sich auf einen sehr niedrigen moralischen Stand. Er gilt deshalb als nicht
koscher und wird nicht zum Minjan, zum Quorum der zehn Manner gezahlt, die fur
das Gebet notwendig sind. In der letzte Generationen wuchs der Anzahl von
Menschen, die in aller Offentlichkeit gegen den Schabbat verstoRen haben. Rabbiner
Jakob Etlinger, einer der wichtigsten Rabbiner in Deutschland schrieb Anfang des
19. Jahrhunderts, dass wegen der damaligen sozialen Realitat Menschen, die gegen
den Schabbat verstol3en, als Kleinkinder gelten, die von den Nichtjuden gefangen
genommen wurden. Sie wirden wegen unseren vielen Stinden in eine Mehrheit
gegen der Schabbat verstol3en, aber eigentlich zweifelten sie nicht an den
Grundlagen unseres Glaubens (Shut Binjan Zion Hachadashot, Kapitel 23). Die
Menschen, die gegen den Schabbat verstol3en, tun es nicht, um bewusst gegen die
Heiligkeit des Schabbats zu verstol3en. Sie gelten vielmehr als unwissende Juden
ohne Absicht und nicht als Rebellen. Rabbiner David Zwi Hoffmann, der spater in
Deutschland lebte, hat ahnlich pladiert in seinem Buch ,Schoel Umeschiw".

"Die Menschen aus Amerika sollen durch Verstol3e gegen den Schabbat nicht
degradiert werden, da sie als Baby von den Nichtjuden gefangen genommen gelten."
Nach dieser Antwort beschaftigt sich Rabbiner Hoffmann mit der Frage, ob es erlaubt
sei, Menschen die gegen der Schabbat offentlich verstoRen, zum Minjan, dem
Quorum der zehn Manner fur das Gebet, zu zahlen. Zuerst zitiert er Quellen der
Halacha. Aus denen ergibt sich, dass es halachisch nicht erlaubt ist, solche
Menschen zum Minjan zu zahlen. Trotzdem entschied er sich dafur, weil so der
Brauch war. Er erzahlt iber Rabbiner, die damals die nicht dagegen protestiert
haben, wenn Menschen, die gegen den Schabbat versto3en haben zum Minjan
gezahlt wurden. Das begriindet sich auf die Erklarung von Rabbiner Etlinger. Er fugt
noch einen zusatzlichen eigenen Grund hinzu: ,Es gibt noch einen Grund, nicht alle
Scharfe des Gesetzes anzuwenden. Heutzutage gibt es nicht seltene Falle von
Menschen die 6ffentlich gegen den Schabbat verstol3en, da die meisten es tun.
Wenn die Mehrheit des Volkes Israel die Tora befolgt und nur der Minderheit es nicht
tut, dann gilt der Minderheit als unglaubig und wird vom Rest des Volkes
ausgestol3en. Da aber wegen unserer vielen Sinden die Mehrheit gegen die
Halacha verstoRdt, so ist der Verstol3 die Regel. Das Individuum denkt, dass es nicht



so schlimm sei und tut es in der Offentlichkeit und die Glaubigen werden heutzutage
die AusgestolRenen genannt und die Verbrecher sind diejenigen die die Normen
setzten." (Schut Melamed Leoil 81, 29).

Und im Buch "Aruch Haschulchan (Orach Chaim Kapitel 428, 7) steht:

,Und Du solltest es wissen, dass jeder im Volk Israel als glaubig gilt. Nun hat ihn
seine Lust uberwaltigt, etwas boses zu tun und dazu gehort Zurechtweisung. Aber
diejenigen, die gegen die fruheren Weisen gehen, die kdnnen nicht zurecht gewiesen
werden, da sie als Unglaubige und Haretiker gelten und mit ihnen soll man nicht
diskutieren.”

Die komplexe Realitat einer judischen Gemeinde, welche die Mitzwot nicht
praktiziert, stellte die Rabbiner vor die Frage der halachischen Einstellung gegenuber
den Gemeindemitgliedern. Deshalb entstand eine Situation, in denen die
Gemeindemitglieder nicht als Haretiker tituliert wurden, wie jemand der die Tora
kennt aber gegen sie spricht oder den Titel 'Sunder', wie derjenige genannt wird, der
aus Prinzip keine Mitzwot praktiziert. Vielmehr wird die Situation der
Gemeindemitglieder mit Empathie betrachtet, da sie keine judische Erziehung hatten
und deshalb die Mitzwot nicht kennen und sie nicht als Bestandteil ihrer judischen
Identitat sehen.

Rabbiner Abraham lzchak Kuk, sel.A., amtierte als erster Rabbiner von Eretz Israel
in der Zeit, als die Mehrheit der Zuwanderer nicht religids war. Anders als andere
Rabbiner, die sich in ihrer Gemeinde zurtckzogen, war Rabbiner Kuk
aufgeschlossen, auch die nichtreligiosen Menschen zu akzeptieren. Es war aber
nicht einfach fur ihn: ,Es ist sehr schwierig, einen Juden zu lieben, der gegen unsere
heilige Tora verstoRt... und das ist schlimmer, da wir wissen, dass er unser Bruder
und Verbundeter ist und er alles isst, was fur uns verboten ist, oder er gegen den
Schabbat und die Feiertage verstoft... Es schmerzt zutiefst und dieser Schmerz ist
tief und unheilbar.”

Aber Rabbiner Kuk glaubte an positive Uberzeugungsarbeit, da ein schwerer Streit
zu Nichts fihren wird wie er in seinem Brief aus dem Jahr 5669 schrieb:

,ES wird Nichts bringen, sondern wird die Herzen nur zeitweise erschuttern, und das
kann nur Streit und keine Ruhe bringen.”

Es ist ein groRer Vorteil, mit sanfter Einstellung und Sympathie zu arbeiten. Das
personliche Verhalten kann viel einfacher durch sanfte Aussagen beeinflusst werden.
Das gute personliche Verhalten wird auch dem kollektiven Verhalten helfen. Deshalb
soll der Umgang sanft sein, da daraus etwas Gutes entstehen wird, auch viel spater.”
Wie wir sehen, sind wir verpflichtet, jemanden zurechtzuweisen, wenn er die Gebote
nicht praktiziert, um ihn schlieB3lich auf den guten Weg zu bringen. Es gibt trotzdem
eine klare positive Einstellung gegenuber einem Menschen, der niemals gelernt
hatte, was die Gebote sind und wie er sie praktizieren soll.

Zusammend:

Es scheint so zu sein, dass es ein grof3es Spannungsfeld gibt zwischen den
wichtigen Werten der Bewahrung der Tora und den Geboten auf der einen Seite und
dem Verstandnis und der Sympathie flr das Verhalten der Menschen auf der
anderen Seite. Jeder, der den Wert der Tora und der Gebote versteht, der versteht
auch, wie wichtig ist es, dass jeder Jude Uberall die Tora und die Gebote praktizieren
soll. Andererseits zeigt uns die Realitat, dass im Laufe von hunderten von Jahren
viele Menschen die Tora und die Gebote jedoch nicht als das héchste Wertesystem
im Leben sahen.



Die Menschen in den judischen Gemeinden in Deutschland kénnen wir so definieren:

Die Gemeinden gegenwartig wurden tUberwiegend von Juden aus der zweiten
Generation nach der Shoa gebildet, deren Eltern aus Polen stammen. Die Minderheit
sind deutschstammige Juden, die nach der schrecklichen Shoa nach Deutschland
zuruckkehrten. Die meisten religiosen Menschen immigrierten nach Eretz Israel und
nach Amerika, so das - wenn wir die heutigen Mitglieder beschreiben wollen- es sich
dabei um traditionelle Menschen handelt, die Wert auf ihre Tradition legen, aber
hauptsachlich auf Gebote mit rituellen oder kollektiven Charakter.

A. Der judische Lebenzyklus - Beschneidung, Bar- und Bat-Mitzva. Judische
Hochzeit und judische Trauerbrauche.
Der jludische Jahreszyklus — Feiern der judischen Feiertage im Familienkreis
und in der Synagoge.
Die Synagoge spielt eine wichtige Rolle.
Die Pflege des judischen Bildungssystems.
Almosen — Spenden an die Armen und Unterstitzung des Staates Israel.
Identifikation und Unterstltzung des Staates Israel sind ein Grundwert, der
hauptsachlich als Folge der Shoa entstanden ist, aber auch aus Stolz auf die
Grindung eines judischen Staats in Eretz Israel.

nmoo ®

Dem gegenuber stammt die Mehrheit der Mitglieder in den judischen Gemeinden in
Deutschland aus einem ganz anderen Hintergrund. Nach dem Fall der Mauer wurde
in Deutschland eine strategische Entscheidung zwischen der Bundesrepublik und
dem Zentralrat der Juden beschlossen, Deutschland fur Juden aus der ehemaligen
UdSSR zu 6ffnen. Als Folge wurden vielen Gemeinden neu belebt. Es gibt heute
mehr als hundert judische Gemeinden in Deutschland.

Was ist der Hintergrund dieser Juden und wie betrachten sie Tora und Halacha?
Wahrend der Zeit der kommunistischen Regierung wurde jegliche religiose Aktivitat
in der UdSSR verboten, sowohl der praktische Aspekt der Bewahrung der Gebote
und der Betrieb von Synagogen als auch der spirituelle Aspekt des Torastudiums.
Deshalb wurden die Gemeinden mit gro3er Zahl von Menschen ,uberflutet® die
keinerlei Hintergrund und Wissen Uber Judentum hatten. Quantitativ gesehen handelt
es sich um mehr als 100.000 Juden aus den GUS-Staaten, die zu den ca. 30.000
»alteingessenen“Juden in Deutschland dazu kamen. Das Verbot Tora, judische
Geschichte und Philosophie zu lernen, fuhrte zur Entwicklung von judischer Identitat
in anderen Bereichen. Zwei der zentralen Bereiche waren: A. Der Versuch, im
Studium hohe Leistungen zu erreichen und hohe Erwartungen an die Kinder in der
Schule (selbst wenn es nicht gelingt) B. Der Fokus auf judische Kunst, Musik und
Theater. Der Bereich, der immer lebendig unter Juden blieb, war der Verzehr von
Matzen zum Pessachfest und unter einigen Menschen die Eheschlieliung mit einem
judischen Partner.

Das Zusammenwachsen der zwei verschiedenen Gruppen von Mitgliedern der
Gemeinden flhrte zur Hinterfragung der eigene Identitat der Gemeinde. Eigentlich
praktiziert keines der Mitglieder Tora und die Gebote vollstandig. Trotzdem gibt es
einen fruchtbaren Dialog Uber die Art der Bewahrung von Tora und Halacha im
Leben der Gemeinde. Eine weitere Frage ist der Existenz der Gemeinde als
Kultusgemeinde und nicht als Kulturgemeinde.



Eine groRRe Uberraschung bereitet der Midrasch Halacha in 5.Buch Mose, 43. Uber
den Vers, in dem man das Kriat Schma sagt, wird Midrasch gesagt: ,bis er euch
vertilge von diesem guten Land, das euch der G'’tt, euer Gott, gegeben hat,” ,,.....ob
ihr ihn von ganzem Herzen lieb habt” sagte G’tt zu dem Volk Israel: Obwohl ich euch
aus dem Land ins Exil vertreibe bewahrt die Matzen, damit sie nicht spater neu fur
euch sind, da Jeremia sagt (Jeremia 31, 20): ,Richte dir Denkmale auf‘ es handelt
sich dabei um die Matzen die das Volk Israel kennzeichnen (Denkmal).

Die Furcht, dass die Bewahrung der Tora und der Gebote schwacher wird, wenn das
Volk Israel ins Exil gehen wird, ist eine reale Furcht, wegen der Vermischung mit den
Kulturen anderer Volker. Dazu kommt, dass einige der 613 Gebote nur in Eretz Israel
praktiziert werden kdnnen.

Es gibt hier eine nationale Forderung: Richte dir Denkmale auf — macht Zeichen,
damit ihr es nicht vergesst, die Gebote zu praktizieren.

Wenn Sie mir es erlauben, werde ich an dieser Stelle zwischen zwei Ebenen etwas
der Tora und Gebote im gegenwartigen Deutschland betreffend unterscheiden: Wir
mussen zwischen der Gemeinde und der privaten Ebenen trennen. Die Gemeinde
reprasentiert das Judentum in Deutschland als Institution und ist dazu verpflichtet,
ein Symbol und Beispiel fur die kompromisslose Bewahrung von Tora und Geboten
darzustellen. Es gibt naturlich auch unterschiedlichen Einstellungen in der Halacha
und unterschiedliche Brauche, die im Laufe von Generationen akzeptiert wurden.
Aber alles muss entsprechend dem Geist der Halacha und der Tora geschehen - und
das unabhangig von der Ebene der Bewahrung der Halacha unter den Mitgliedern.
Die Gemeinde ist der Ort, an dem sich die Synagoge sich befindet. Dort wird der
reprasentative Teil des judischen Lebens gefuhrt. Dort befinden sich die
Bildungszentren der Gemeinde. Zum Leben der Gemeinde gehdrt die Wahrung des
Schabbats, Kaschrut und judischen Lebens. Die Bewahrung von Gebeten und die
Halacha sind Grundwerte der Gemeindefihrung. Jede Veranderung ist ein Stich ins
Herz des Judentums.

Wir durfen nicht vergessen, dass das Volk Israel eine Tora hat. Genauso wie in der
Vergangenheit das Volk Israel nur kleine Veranderungen unter den zerstreuten
Gemeinden weltweit vorgenommen hat, so war die Bewahrung der Halacha identisch
bei den Gemeinden und so war auch die Einstellung zu der Bewahrung der Gebote.
Das System des Kaschrut, das System von rabbinischen Gerichten u.a. basieren auf
den unterschiedlichen Buchern der Halacha beginnend mit der Tora , Mischna,
Talmud bis zu den Buchern der Halacha Maimonides und Schulchan Aruch.

Privat sind die Mitglieder natlrlich anders. Die absolute Mehrheit fallt unter die
Kategorie ,ein Baby, das von Nichtjuden gefangen genommen®. Es sind Menschen,
die nie Judentum erleben durften, weder theoretisch noch praktisch. Bei diesen
Menschen wird keinerlei harte Zurechtweisung helfen, sondern Annahrung durch
Lernen der Fundamente des Judentums und Erklarung der Praxis der Gebote.

Um diese Situation besser zu beschreiben, sollen wir einige Beispiele nennen:

Die Frage nach der Wahrung des Schabbats war in der Vergangenheit und ist heute
noch eine existenzielle Frage fur das Volk Israel. Er half immer bei der
Aufrechterhaltung des Kerns der Familie durch das Zusammenkommen um den
Tisch zum Schabbat. Er starkte die Verbindung zwischen Eltern und Kindern und
zwischen den Eheleuten, die von der Arbeit frei sind, um sich gegenseitig Zeit zu
widmen. Man hatte die Gelegenheit, eine Pause vom Alltag zu nehmen und sich auf
die spirituelle Seite des Menschen zu konzentrieren. Die Menschen haben heute
Schwierigkeit, den Schabbat zu huten. Der Schabbat dient als Tag fur Shopping und



Sonderangebote. Selbstandige verlieren Geld, wenn sie ihren Kunden nicht liefern
und auch ein Teil des Unterrichts findet am Schabbat statt. Es handelt sich hier um
eine absurde Situation, in welche derjenige kommt, der den Schabbat hiten mdochte.

In der Vergangenheit nutzten zehn Juden, die Nachbarn waren, einen kleinen Raum
fur ihre Gebete und mussten nicht fahren, um ihre Synagoge zu erreichen.
Heutzutage gibt es eine Synagoge in der ganzen Stadt. Der Zeitpunkt, zu dem der
Mensch mit der Wahrung des Schabbats beginnt, ist seine ,Abschiedsfeier” von der
Synagoge, da er am Schabbat nicht fahren darf. Ansonsten muss er in die Nahe der
Synagoge umzuziehen, die normalerweise im Stadtzentrum steht, wo man haufig
teurere Mieten zahlen muss.

Die Frage der Konvertierung bekam auch weitere Aspekte. Die EheschlieRung
zwischen judischen Eheleuten war friiher selbstverstandlich, so dass es niemals in
Frage stand, die Beziehungen mit den Nichtjuden zu andern. Heutzutage
beschaftigen sich die Rabbiner mit dem Thema der Konvertierung von Ehepartnern.
Es ist naturlich nicht verboten, es ist sogar ein Gebot. Aber bei einigen Paaren wurde
daraus einen technische Losung und nicht eine inhaltliche Frage der Akzeptierung
des judischen Glaubens.

Eines der vernachlassigten Gebote ist das Gebot der Beschneidung. Die
Beschneidung dient als Symbol flir die enge Verbindung zwischen dem Menschen
und G’tt, und fUr die Tatsache der Zugehorigkeit zum judischen Volk. Durch das
Verbot, die Beschneidung unter dem Sowjetregime zu praktizieren und durch den
Antisemitismus gegenuber den Beschnittenen wurden nur noch wenige beschnitten.
Viele Paare, deren Kinder in Deutschland geboren wurden, wo Demokratie herrscht
und Beschneidung auch von Muslimen praktiziert wird, entscheiden sich, die Séhne
nicht beschneiden zu lassen. Sie Uberlassen ihnen spater die Entscheidung selbst,
wenn sie erwachsen sind. |hr Problem ist nicht der Schmerz oder die scheinbare
Verletzung, sondern die Frage was passieren wird, wenn der Sohn seine Identitat in
der Zukunft verheimlichen mdchte?!

Bei all dem wird weder Zurechtweisung noch Zwang hilfreich sein. Nur Aufklarung!
Der positive Umgang kann vielleicht positive Ergebnisse und Starkung der
Bewahrung solcher Gebote bringen.



