
Persönliche Vorrede in Erinnerung. 

Zur Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 

Rainer Kampling 
 

Als mich die Anfrage von Kollegen Vogel erreichte, die Franz-Delitzsch-Vorlesung des 

Institutum Judaicum Delitzschianum der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster 

2014 zu halten, hielt ich einen Augenblick erstaunt inne.  

Denn sogleich dachte ich an die Namen der Großen, die die würdevolle Aufgabe in 

den dahin gegangenen Jahren übernommen hatten.  

Wollte man alle nennen, schriebe man fast ein neues Sefer Schemot.  

Wenn ich Willem Cornelis van Unnik als ersten nenne, dann auch deswegen, weil 

ich 1978 bei der Vorlesung dabei war. Peter von der Osten-Sacken muss ich erwähnen, 

nicht nur weil er Ehrendoktor des Seminars für Katholische Theologie der Freien Uni-

versität Berlin ist, sondern einfach zum jüdisch-christlichen Gespräch – nicht nur in 

Berlin – hinzugehört. Von ihm lerne ich bis heute im guten Zuspruch und Widerspruch. 

Herbert Vorgrimler und Johann Baptist Metz, um auch katholische Redner zu nennen, 

sind wohl in die akademische Biographie eines jeden eingeschrieben, der in den 70er 

Jahren des vergangenen Jahrhunderts in Münster Katholische Theologie studierte. Und 

wie könnte ich nicht Erich Zenger anführen, den unvergessenen und viel vermissten 

Lehrer und Freund?  

Große Namen … Und so trat zum Erstaunen auch eine gewisse Scheu, die aus der 

Achtung der Großen erwächst. 

Freilich könnte man nun meinen, dass ich das Vorurteil über Exegeten bestätige: 

Exegeten, so heißt es, sprechen nur über zwei Dinge: die Bibel und sich selber. Doch 

ich bitte um Nachsicht: Die Anfrage von Kollegen Vogel versetzte mich obendrein in 

das Frühjahr 1975 zurück, als ich am Institutum Judaicum Delitzschianum zu studieren 

begann. Damals leitete auf seine singuläre Art Prof. Dr. Karl Heinrich Rengstorf das 

Institut. Ob er wohl an uns unzugänglichen Orten Engel das Fürchten lehrt, weil sie un-

präpariert in die Mischnaübung kommen?  

Rabbiner Prof. Dr. Bernhard Brilling hielt seine unvergesslichen Vorlesungen zur 

deutsch-jüdischen Geschichte. Nur seine Frau konnte ihn und uns aus der ganz anderen 

Welt holen, in der Geschichte aus einer anderen Perspektive erzählt wurde. Diese Lesart 



2  Rainer Kampling 

von geschichtlichen Ereignissen als Geschichte der Juden wurde mit der kritischen Ana-

lyse von Quellen, Auswertung der Sekundärliteratur und der Kontextualisierung betrie-

ben. Entscheidend war der Point of view, der übrigens nicht die jüdische Geschichte in 

die Allgemeine Geschichte integrierte, sondern eher umgekehrt verfuhr: Die allgemeine 

wurde Teil der jüdischen.  

Es war auch in jenem Jahr, dass ich an einem Freitagvormittag einen Kurs, der von 

den Latinisten anerkannt wurde, zu frühchristlichen Dichtern und ihrer Darstellung des 

Judentums besuchte. Damit war auf Jahre hin der Freitagvormittag verplant. Diesen 

Kurs und alle, die folgen sollten, leitete Dr. Heinz Schreckenberg. Oft fand die Lehrver-

anstaltung zu zweit statt. Zu fremd waren wohl vielen die Namen und Themen. Denn 

wir lasen nicht nur die Großen der Theologiegeschichte, sondern auch die weniger be-

deutenden Autoren wie etwa Zeno von Verona. Und so saßen wir Jahre zu zweit in dem 

Arbeitszimmer von Dr. Heinz Schreckenberg und lasen Quellen, heutigentags ein fast 

unvorstellbares luxuriöses akademisches Ereignis. Dass diese Kurse einmal meine gan-

ze akademische Existenz prägen würden, konnte niemand wissen, obwohl es mir im 

Rückblick nahezu konsequent erscheint. 

Angefangen von meiner Dissertation zur Rezeptionsgeschichte von Mt 27,25, die ich 

bei Prof. Dr. Karl Kertelge schrieb, bis hin zu meiner Mitarbeit am von Wolfgang Benz 

herausgegebenen Handbuch des Antisemitismus – alles ist eigentlich die Frucht dieser 

wöchentlichen zwei Stunden. Und es befällt mich bei der Lektüre mancher Hasstiraden 

spätantiker und mittelalterlicher Autoren immer noch der gleiche Schrecken wie vor 

vierzig Jahren. Denn alle beriefen sich mit aller Selbstverständlichkeit auf das Evange-

lium als Legitimation ihrer Menschenverachtung. Die Frage, wie es dazu kam, ist mir 

geblieben. 

Wenn man es also recht betrachtet, ist „meine“ Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 der 

Versuch, eine Dankesschuld zu begleichen. Sie bleibt darin aber gewiss unzureichend. 

 



Antijudaismus im Neuen Testament – 

Zur Erkundung der Relevanz einer theologischen Kategorie 

Rainer Kampling 
 

1. Ein Wort zuvor1 

Der Begriff Antijudaismus, dessen Funktion in der Historiographie als einigermaßen 

geklärt gelten kann,2 hat im Jahr 2013 eine bemerkenswerte Aufwertung erfahren, und 

zwar durch David Nirenbergs Buch Anti-Judaism. The Western Tradition.3 Nach Niren-

berg ist der Antijudaismus keine periphere Erscheinung der Vergangenheit, sondern ge-

hört konstitutiv zum westlichen Denken als Deutungsgröße negativer Erscheinungsfor-

men hinzu. Das Konstrukt des Juden als des Anderen ist mithin ein epistemischer 

Grundpfeiler der westlichen Ideengeschichte. Dabei geht es nach Nirenberg nicht um 

»reale« Juden, sondern um die Idee vom »Juden«, die in je verschiedenen historischen 

Kontexten funktionalisiert werden konnte. Dieses Buch von David Nirenberg hat im 

englischsprachigen Raum große Beachtung gefunden, auch außerhalb wissenschaftli-

cher Diskurse. Das liegt zweifelsohne auch daran, dass hier in einem weit ausgreifenden 

Narrativ Vernetzungen und Verknüpfungen hergestellt werden, die Bekanntes, oft Dis-

parates zusammenfügen und durch das behauptete konstituierende Gemeinsame den 

Antijudaismus als Zusammenhängendes und Kontinuierliches erweisen. Freilich immu-

nisiert sich David Nirenberg weitgehend gegen historische Nachfragen und Überprüf-

                                                
1 Der vorliegende Text geht auf die am 1.12.2014 gehaltene Franz-Delitzsch-Vorlesung an der Westfä-

lischen Wilhelms-Universität Münster zurück. Er wurde parallel veröffentlicht in: ZNT 37 (19. Jg., 

2016), 3-10. 
2 Vgl. immer noch J. Heil, »Antijudaismus« und »Antisemitismus« – Begriffe als Bedeutungsträger, 

in: Jahrbuch für Antisemitismusforschung 6 (1997), 92-114; dass der Begriff auch zu blühendem Un-

sinn führt, kann man sehen bei D. Kertzer, The Popes Against the Jews. The Vatican’s Role in the 

Rise of Modern Anti-Semitism, New York 2001, 7: »The [...] neat distinction between anti-Judaism 

and anti-Semitism was not new to the 1998 document. In the wake of the Second World War, schol-

ars and theologians close to the Church began to look for a way to defend the Church from the charge 

of having helped lay the groundwork for the Holocaust. The anti-Semitism/anti-Judaism distinction 

soon became an article of faith that relieved the Church of any responsibility for what happened. Be-

fore long, millions of people came to assume its historical reality.« 
3 New York 2013; dt.: Anti-Judaismus. Eine andere Geschichte des westlichen Denkens, München 

2015.  



2  Rainer Kampling 

barkeiten. Unschwer ist zu erahnen, welche Texte als Basis für diese Kategorie vom Ju-

den als Anderen herangezogen werden. Auch wenn Nirenberg pagane, hellenistische 

Texte erwähnt, so ist es doch das Neue Testament, das er als für die gesamte westliche 

Kultur und den ihr innewohnenden Antijudaismus grundlegend ansieht. Bis zur frühen 

Neuzeit bestehe der Antijudaismus weithin in Variationen der neutestamentlichen Vor-

gaben, die freilich nach dem Transfer des Antijudaismus in nichtreligiöse Kontexte wei-

terhin den Subtext bildeten. 

Es zeigt sich, dass das Thema Antijudaismus im Neuen Testament je neu aktuell 

wird.  

Die vorliegenden Reflexionen haben insofern einen Anknüpfungspunkt an David 

Nirenberg, als es darum zu tun ist, einen Versuch des Verstehens zu unternehmen, wo-

rin das bleibend Aufstörende dieses Themas begründet ist. 

Diese Überlegungen zum Antijudaismus haben ihren Ort in der theologischen Ar-

beit. Damit unterscheiden sie sich signifikant von denen in anderen wissenschaftlichen 

Disziplinen.4 Zweifelsohne wird auch hier danach zu fragen sein, was die antijüdischen 

Polemiken und Aktionen für die bedeuteten, die deren Opfer waren. Doch ist im Rah-

men der Theologie ebenso danach zu fragen, wie sehr der Antijudaismus nach innen 

schädlich war, insofern er als Entstellung der biblischen Botschaft gelten muss.  

An einem Beispiel aus der Geschichte der Exegese sei das illustriert: Origenes be-

schreibt in seinem Matthäuskommentar das Verhältnis von Christus, Synagoge und Kir-

che folgendermaßen:5 Die Synagoge ist die erste Gattin Christi. Er kündigt ihr die Treue 

und scheidet sich von ihr, weil er Mängel an ihr findet. Während die Synagoge sich den 

Teufel zum Mann nimmt, erwählt Christus die Kirche aus den Heiden. Der Preis, den 

Origenes für diese Interpretation zahlen muss, ist hoch. Denn trotz seiner Erklärungen 

bleibt es bei der Aussage: Christus ist untreu geworden.   

Der Antijudaismus hat die Vorstellung eines wankelmütigen untreuen Gottes als Vo-

raussetzung. Nach dem Antijudaismus in der Theologie, der Kirche und der Geschichte 

der christlichen Kirchen zu fragen bedeutet zugleich, danach zu fragen, was er dem 

Wort Gottes und denen, die es hörten, angetan hat.   

                                                
4 R. Kampling, Theologische Antisemitismusforschung. Anmerkungen zu einer transdisziplinären Fra-

gestellung, in: W. Bergmann / M. Körte (Hg.), Antisemitismusforschung in den Wissenschaften, Ber-

lin 2004, 67-83. 
5 Mt Com 14,19 (GCS 40), 330-332. 



 Antijudaismus im Neuen Testament – Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 3 

2. Ein Blick in die Geschichte 

Die Annahme, dass das Neue Testament eine antijüdische Schrift ist, war für Generati-

onen von Schriftauslegern fraglos. Seit Beginn der christlichen Spätantike wurde es un-

ter dieser Voraussetzung interpretiert. Es war mithin eine gängige Lesart. Auch wenn es 

in der Spätantike, im Mittelalter und in der frühen Neuzeit Anfragen an dieses Konzept 

gab, die wohl immer noch nicht ausreichend erforscht sind,6 so kann diese Aussage in 

ihrer Grundsätzlichkeit bestehen bleiben. Nicht nur der Galaterbrief, wie Tertullian 

meinte,7 war contra Iudaeos geschrieben, sondern alle Texte des Neuen Testaments 

konnten gleichsam als Adversus-Iudaeos-Literatur gelesen werden. Diese Lesart hat die 

Jahrhunderte überdauert, und das Modell der Selbstfindung durch Abgrenzung fand 

auch Eingang in die neuzeitliche Exegese.8  

Als Sammelbegriff ist im Bibliothekssystem und in Bibliographien des 18. Jahrhun-

derts die Bezeichnung Anti-Iudaica nachweisbar.9 Darunter wurden Schriften zusam-

mengefasst, deren Inhalt auf Widerlegung, Ablehnung und Polemik gegen Judentum 

und jüdischen Glauben zielte. Ganz offensichtlich wird damit ein Wissen um die Be-

sonderheit dieser literarisch-theologischen Gattung und die ihr zugrundeliegenden ge-

meinsamen Aspekte angezeigt. Von diesem Gebrauch ist dann wohl auch die Begriffs-

bildung des Wortes Antijudaismus herzuleiten, mit dem diese gegen das Judentum 

gerichtete Tendenz und Gesinnung benannt wird.  

Der Begriff begegnet vermutlich10 erstmals 1794 bei Johann Friedrich Kleuker 

(1749-1827),11 und zwar in Ausführungen zum Jakobus-Brief: »Dem Briefe selbst wird 

                                                
6 Es bedürfte einer tiefgreifenden Relecture der Quellen, ob und inwieweit sie eine andere Lesart als 

die antijüdische erkennen lassen; vorläufig kann man sagen, dass sich insbesondere in heterodoxen 

Schriften Spuren davon finden lassen. 
7 Vgl. Adversus Marcionem 5,2,1: Principalem adversus Iudaismum epistulam nos quoque confitemur 

quae Galatas docet. 
8 Vgl. etwa die umfangreiche Auflistung der Auctores contra Iudaeos bei J.A. Fabricius, Delectus ar-

gumentorum et Syllabus Scriptorum qui veritatem religionis Christianae etc., Hamburg 1725, 571-

633. 
9 Vgl. etwa N. Elert (Hg.), Catalogus bibliothecae Thottianae I,2, Hanau 1789, 382. 
10 Während die Geschichte des Wortes Antisemitismus gut erforscht ist, fehlt es noch an einer einge-

henden Untersuchung für die Entstehung des Begriffs Antijudaismus. 
11 Vgl. zu ihm J. Alwast, Geschichte der Theologischen Fakultät. Von ihrer Gründung an der gottor-

fisch-herzoglichen Christian-Albrechts-Universität bis zum Ende der gesamtstaatlichen Zeit, Teil 1: 



4  Rainer Kampling 

dadurch aber nichts von seinem innern Werthe benommen; vielmehr lernt man daraus, 

daß es neben den zwölf Aposteln einen Jacobus als Diener Christi gegeben hat, der sei-

nen eigenen Charakter trug, – den Charakter der Innigkeit und Strenge, der Weisheit 

und Milde, – der das Mittel hielt zwischen dem Anti-Judaismus eines Paulus und der 

peinlichen Anhänglichkeit am Aeußern des Judenthums […].«12 Dass Kleuker ohne je-

de Erklärung von einem »Anti-Judaismus eines Paulus« sprechen kann, wird man wohl 

so lesen dürfen, dass er bei seinen Lesern ein Wissen um das Gemeinte voraussetzen 

konnte. Tatsächlich war die Vorstellung von Paulus als Antijudaist im 18. Jahrhundert 

bereits etabliert.13  

Wenige Jahre später findet sich der Begriff bei dem mit Kleuker bekannten Johann 

Gottfried von Herder in seinem 1798 veröffentlichen Werk Von Religion, Lehrmeinun-

gen und Gebräuchen;14 es heißt in §26: »Offner Gang der Vorsehung! Nicht aus dem 

tiefsten Dunkel […] entsprang hier das Licht; sondern, wie Johannes sagt, aus einem 

mit hartem Dunkel umschlossenen hellen Lichte. Ein so sonderbarer Schritt mußte ge-

schehen, damit das Licht hervorbräche; eben aus dem harten Judenthum entsprang der 

reinste Anti-Judaismus, Religion der Völker.« Nun spiegelt sich in dieser Aussage frag-

los der Nationen- und Volksbegriff Herders wider.15 Aus dem Judentum entsteht dessen 

Negierung, das Christentum mit seinem behaupteten universalen Charakter. Damit wird 

der Begriff zu einer Kurzformel des Verhältnisses zwischen Judentum und Christentum. 

Mit ihm können, wie die weitere Entwicklung in der neutestamentlichen Exegese des 

                                                                                                                                          
1665-1865, Norderstedt 2008, 180-182; W. Schmidt-Biggemann, Politische Theologie der Gegenauf-

klärung: Saint-Martin, De Maistre, Kleuker, Baader, Berlin 2004, 81-108. 
12 Neue Prüfung und Erklärung der vorzüglichsten Beweise für die Wahrheit und den göttlichen Ur-

sprung des Christenthums, wie der Offenbarung überhaupt etc. III, Riga 1794, 187. 
13 Vgl. R. Kampling, Und so kam Paulus unter die Antisemiten. Transformation des Verstehens in der 

Auslegung von 1Thess 2,14-16 im 19. Jahrhundert, in: W. Eisele / Chr. Schaefer / H.-U. Weidemann 

(Hg.), Aneignung durch Transformation. Beiträge zur Analyse von Überlieferungsprozessen im frü-

hen Christentum (HBS 74), Festschrift für Michael Theobald, Freiburg 2013, 358-374. 
14 Vgl. V. Leppin, Für »junge Lehrer der Religion«. Theologische und religionsphilosophische Klarstel-

lungen in Herders Schrift »Von Religion, Lehrmeinungen und Gebräuchen« (1798), in: A. Beutel / V. 

Leppin (Hg.), Religion und Aufklärung. Studien zur neuzeitlichen »Umformung des Christlichen« 

(Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 14), Leipzig 2004, 123-130. 
15 A. Gerdmar, Roots of theological anti-Semitism. German biblical interpretation and the Jews, from 

Herder and Semler to Kittel and Bultmann (SJHC 20), Leiden 2009, 51-60. 



 Antijudaismus im Neuen Testament – Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 5 

19. Jahrhunderts zeigt,16 die Haltung der christlichen Akteure, ihre Aktionen und die 

Tendenz ihrer Schriften benannt werden, und zwar mit einer positiven Konnotation. 

Durch die Schriften von Ferdinand Christian Baur (1792-1860) wurde die Kategorie 

Antijudaismus endgültig etabliert und das Gemeinte wissenschaftlich diskutiert. Bei 

Baur wurde das Wort Antijudaismus bzw. antijüdisch zu einem heuristischen Mittel der 

Neuschreibung frühchristlicher Geschichte. Da er es auch bei der Unterscheidung von 

Paulinen und Deuteropaulinen einsetzte, waren die folgenden heftigen Kontroversen 

vorgezeichnet. Es lässt sich feststellen, dass auch die, die dieses Kriterium zur Beurtei-

lung der Echtheit neutestamentlicher Schriften ablehnten, durchaus bereit waren, die 

Konzeption eines Antijudaismus zu übernehmen und sie auf fast alle Schriften des Neu-

en Testaments anzuwenden. Nun könnte man vielleicht vermuten, der aufkommende 

rassistische Antisemitismus des 19. Jahrhunderts hätte Exegeten veranlasst, mit der Zu-

schreibung des Antijudaismus an das Neue Testament zurückhaltender umzugehen.  

Es gab aber sehr wohl exegetische Positionen, die das Neue Testament in Einklang 

mit der neuen politischen Bewegung bringen konnten. In dieser Sicht hatten die neutes-

tamentlichen Autoren mit dem ihnen eigenen Antijudaismus eine antizipierende Funkti-

on. 1Thess 2,15f. wird zu einem Basistext für die Konstruktion einer Geschichte des 

Antisemitismus stilisiert, nicht nur von Exegeten, aber auch von Exegeten. Unschwer 

kann man bei diesen Autoren den Willen feststellen, die Bibel an gesellschaftlichen 

Prozessen teilhaben zu lassen, um sie als aktuell und zeitgemäß erscheinen zu lassen. 

Der hohe Wissenschaftsanspruch der Exegese des 19. Jahrhunderts sorgte dafür, dass 

solche Aussagen als Ergebnisse objektiven Arbeitens angesehen, angenommen und ver-

breitet wurden.  

Es gab selbstredend auch im 19. Jahrhundert solche Exegeten, die sich dem 

Mainstream widersetzten. Hier sei nur der Name Franz Delitzsch genannt.17 Bemer-

kenswerterweise waren es oft konservative Wissenschaftler, die in der Vorstellung eines 

Antijudaismus im Neuen Testament als Deutungskategorie eine historische Entwurze-

lung der Schriften sahen. Genauerhin waren es zumeist solche, die an der Frühdatierung 

neutestamentlicher Schiften festhielten. Damit befanden sie sich im 19. Jahrhundert in 

einer zweifach begründeten Minderheitenposition. 

                                                
16 Vgl. – auch zum Folgenden – Kampling, Paulus, Anm. 13. 
17 Vgl. Gerdmar, Roots, 213-237, Anm. 15. 



6  Rainer Kampling 

Die Exegese des 19. Jahrhunderts hat die traditionelle Vorstellung des Antijudais-

mus im Neuen Testament nicht nur übernommen, sondern wissenschaftlich fundiert. Da 

das Thema nicht am Rand der exegetischen Debatten stand, sondern mit deren Zentren 

verbunden war, war es mit methodischen und hermeneutischen Fragen auf das Engste 

verschränkt. 

Es gibt wenig Grund daran zu zweifeln, dass auf die Frage, ob das Neue Testament 

Antijudaismus enthalte, die meisten Exegeten des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts 

ohne Zögern mit »Ja« geantwortet hätten. Der behauptete Antijudaismus im Neuen Tes-

tament wurde nicht etwa als Problem empfunden, sondern vielmehr als eine historische 

und theologische Selbstverständlichkeit angesehen. Er war Beleg für die Entwicklung 

einer vom Judentum losgelösten, selbstständigen Religion. Zu welchen Auswüchsen das 

während der Zeit des Nationalsozialismus geführt hat, in der bemerkenswert zahlreiche 

Exegeten sich zu Handlangern der rassistischen Ideologie machten, bedarf hier keiner 

eigenen Ausführungen.18  

 

3. Die Infragestellung oder: Beim Wort genommen 

Dass die Aufarbeitung dieser Verstrickung so lange Zeit in Anspruch nahm, ist ange-

sichts des Beschweigens in beiden deutschen Staaten wenig verwunderlich. Die Weni-

gen, die sich äußerten, ergingen sich in Entschuldungsmythen. Viele exegetische Arbei-

ten der 50er und frühen 60er Jahre lassen erkennen, dass ein Umdenken in der 

exegetischen Wissenschaft nicht eingesetzt hatte.  

Die Anfrage an das Konzept des Antijudaismus im Neuen Testament kam daher von 

außen.19 Sie ist unlöslich mit dem Namen Jules Isaac (1877-1963)20 verbunden. In sei-

                                                
18 Vgl. etwa S. Heschel, The Aryan Jesus. Christian Theologians and the Bible in Nazi Germany, 

Princeton 2008. Wie schwer sich deutsche Universitäten mit dieser Geschichte immer noch tun, zeigt 

ein Blick auf den Professorenkatalog der Universität Leipzig; zu Johannes Leipoldt findet sich kein 

Hinweis auf seinen Antisemitismus oder seine nationalsozialistische Ideologie (www.uni-

leipzig.de/unigeschichte/professorenkatalog/leipzig/Leipoldt_94/; abgerufen am 2.12.2014.). 
19 Eine vollständige Aufarbeitung wird hier nicht behauptet, noch wird eine komplette Bibliographie 

angestrebt; gewiss wäre auch auf den Einfluss von James Parkes (vgl. H. Chertok, He also spoke as a 

Jew. The life of James Parkes, London 2006; R.A. Everett, Christianity without antisemitism. James 

Parkes and the Jewish-Christian encounter, Oxford 1993) hinzuweisen, der übrigens gemeinsam mit 

seiner Frau Dorothy unter dem Titel »Has Anti-Semitism Roots in Christianity?« 1961 eine 

Übersetzung von Isaac vorlegte. 



 Antijudaismus im Neuen Testament – Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 7 

nem Werk Jésus et Israël, noch während des Krieges geschrieben und 1948 publiziert, 

hatte er einerseits die engen Bindungen Jesu ans Judentum herausgehoben. Andererseits 

aber hatte er eine Verbindung zwischen dem Antijudaismus des Neuen Testaments und 

dem genoziden Antisemitismus hergestellt, indem er den einen als die Ursache des an-

deren betrachtete. Ihm zufolge konnten und mussten das Neue Testament und die Ju-

denvernichtung zusammengedacht werden. Auf diese These reagierten die ersten, meist 

christlichen Rezensenten mit Verstörung, worauf Jules Isaac sich späterhin mehrfach 

bezogen hat.21 Dass die zeitgenössische Rezeption zunächst in einer Abwehrhaltung 

verharrte, ist zweifelsohne auch dadurch zu erklären, dass seine Analyse als historische 

Herleitung unter Benennung von Verantwortlichen geschah. Jules Isaac gehörte zu den 

Ersten, die eine historische und darin rationalisierende Deutung der Shoa versuchten.  

Jules Isaacs Ansatzpunkte waren die Erfahrung der Shoa und die weitgehende Teil-

nahmslosigkeit von Christen gegenüber diesem Geschehen. Dieser Befund wurde von 

ihm dahingehend gedeutet, dass Christen den Positionen des Antisemitismus wenn nicht 

zustimmten, so doch wenigstens indifferent gegenüber standen. Als verantwortlich für 

diese Haltung sah er die lange Tradition der Judenfeindschaft im Christentum an, der 

Doktrin der Verachtung. Deren Wurzeln fand er wiederum im Neuen Testament. Mit 

ihm wird die Grundlage für das gelegt, was in der Shoa geschah.  

Für Jules Isaac ergab sich aus seiner Analyse die Notwendigkeit zum jüdisch-

christlichen Gespräch, um über die Gefahren aufzuklären. Die Konferenz von Seeligs-

berg 1947 war der Auftakt zu vielen ähnlichen Initiativen.  

Unbeschadet dessen, ob man Isaacs These teilt, ist doch festzustellen, dass er mit 

seiner Analyse des Neuen Testaments als antijüdische Schrift dem Mainstream der da-

maligen exegetischen Forschung entsprach. Er hat diese Annahme des Antijudaismus 

des Neuen Testaments vom Text in den Bereich der Rezeption transferiert, indem er 

ihm eine historische Wirkmächtigkeit zusprach. Wenn eine kanonische Schrift die Ver-

achtung der Juden lehrt, und diese Lehre über die Jahrhunderte fortgeschrieben wird, 

kann das, so die Konsequenz Jules Isaacs, nicht folgenlos bleiben. Recht betrachtet hat 

er die Exegeten beim Wort genommen. 

                                                                                                                                          
20 A. Kaspi, Jules Isaac ou la passion de la vérité, Paris 2002; P. Berger Marx, Les relations entre les 

juifs et les catholiques dans la France de l'après-guerre: 1945 – 1965, Paris 2009. 
21 Vgl. etwa J. Isaac, Expériences de ma vie, Paris 1959; L’ Enseignement du Mépris. Vérité historique 

et mythes théologiques, Paris 1962.   



8  Rainer Kampling 

Diese haben aber bis in die 60er Jahre auf diese Anfrage nicht reagiert, auch hierin 

in einer Tradition verharrend, die darin bestand, jüdische Stimmen zum Neuen Testa-

ment einfach zu ignorieren. Allerdings wurde die Infragestellung außerhalb universitä-

rer Wirkungsstätten durchaus zur Kenntnis genommen, obwohl die Monographie von 

Isaac erst 1968 ins Deutsche und 1971 ins Englische übersetzt wurde. Es waren enga-

gierte Christinnen und Christen, die sich mit dem von Isaac behaupteten Zusammen-

hang auseinandersetzten, oftmals in kleinen Zirkeln, die aber eine erstaunliche Strahl-

kraft besaßen. Sie waren es, die dieses Problem in die Kirchen und Universitäten 

brachten und eine Antwort einforderten.  

Sie wurden oftmals von dem Schrecken vor der Möglichkeit, dass Isaac recht haben 

könne, motiviert; diesen horror veritatis findet man auch bei Gregory Baum. In seinem 

Werk The Jews and the Gospel (1961), in dem er zwischen Text und antijüdischer Re-

zeption trennt, vertritt er vehement die Meinung, »man könnte nicht daran glauben, daß 

das Neue Testament die göttliche Offenbarung und die Quelle des menschlichen Heils 

darstellt, wenn man wirklich überzeugt wäre, daß es Verachtung und Haß gegen das jü-

dische oder irgendein anderes Volk einflößt«.22  

Wer, wie Gregory Baum, sein Bekenntnis, oder besser: seine Furcht, dieses Be-

kenntnis zu verlieren, als methodisch-hermeneutische Voraussetzung zur Beurteilung 

historischer und literarischer Sachverhalte wählt, kann wohl zu keinem anderen Ergeb-

nis kommen als dem, dass es keinen Antijudaismus im Neuen Testament gibt. Das 

Buch, das breite Rezeption gefunden hat, ist nicht so sehr eine kritisch-exegetische 

Auseinandersetzung, als vielmehr der Versuch, nicht in den Abgrund blicken zu müs-

sen, den Jules Isaac aufgewiesen hat. Ob diese verständliche Abwehrhaltung nicht auch 

noch heutige Diskussionen begleitet, sei wenigstens angefragt.  

Die Annahme, nach der Shoa habe es eine Änderung in der exegetischen Wissen-

schaft und ihrer Wahrnehmung des Judentums gegeben, ist zu präzisieren. Die Verände-

rung ist keine Reaktion auf die Shoa, sondern eine auf die Anfrage, ob das Neue Testa-

ment in einem ursächlichen Zusammenhang mit der Shoa steht. 

 

 

 

                                                
22 G. Baum, Die Juden und das Evangelium, Einsiedeln 1963, 15. 



 Antijudaismus im Neuen Testament – Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 9 

4. Keine Antwort, aber viele Versuche 

Nachdem sich die neutestamentliche Exegese der Frage nach dem Antijudaismus im 

Neuen Testament und damit ihrer eigenen Geschichte gestellt hatte, geschah das mit der 

ihr eigenen Gründlichkeit, Genauigkeit und Intensität.  

Wann man diesen Zeitpunkt veranschlagen kann, ist umstritten. Es spricht doch ei-

niges dafür, den Türöffner im deutschsprachigen Raum in Erich Grässers Marburger 

Vorlesung im Januar 1964, Die antijüdische Polemik im Johannesevangelium, zu se-

hen.23 Er war dann auch Referent bei der Arnoldshainer Tagung im Frühsommer 1966, 

bei der jüdische, katholische und evangelische Theologen über die Frage »Antijudais-

mus im Neuen Testament?« diskutierten. Die Publikation 1967 etabliert das Thema 

zwar noch nicht, aber macht es »wissenschaftsfähig«.  

Und wenn in den folgenden Jahrzehnten auch eine solche Fülle von Literatur er-

schien, dass sie dem, der sie verfolgen will, wirklich zur Legion werden kann, ist doch 

nicht zu übersehen, dass dort in Arnoldshain bereits viele Lösungsmodelle, aber auch 

Aporien antizipierend benannt wurden, die bis heute die Debatten begleiten.  

In ihnen haben sich verschiedene Modelle der Interpretation herausgebildet, die sich 

mit einiger Vorsicht folgendermaßen kategorisieren lassen:24 

Zunächst sollte man nicht übersehen, dass sich durchaus noch Vertreter einer affir-

mativen Position finden lassen, die nicht nur bejahen, dass es einen Antijudaismus im 

Neuen Testament gibt, sondern ihn als wichtigen Bestandteil der neutestamentlichen 

Theologie betrachten. Die Rezeptionsgeschichte der Texte wird dabei ausgeblendet und 

ein Zusammenhang mit dem Antisemitismus heftig bestritten. Der neutestamentliche 

Antijudaismus wird zwar als fundamental für die eigene Glaubensexistenz angenom-

men, aber als folgenlos für die aktuelle Wahrnehmung und Beurteilung von Juden und 

Judentum behauptet.25  

                                                
23 NTS 10 (1964), 74-90. 
24 Vgl. M. Blum, Art. Neues Testament, in: W. Benz (Hg.), Handbuch des Antisemitismus. Judenfeind-

schaft in Geschichte und Gegenwart 3, Berlin 2010, 235-244; immer noch beeindruckend scharfsin-

nig: G. Theißen, Aporien im Umgang mit den Antijudaismen des Neuen Testaments, in: E. Blum u.a. 

(Hg.), Die Hebräische Bibel und ihre zweifache Nachgeschichte, Neukirchen-Vluyn 1990, 535-553. 
25 Trotz seiner gegenteiligen Beteuerungen nenne ich hier R.H. Bell, The Irrevocable Call of God. An 

Inquiry into Paul’s Theology of Israel (WUNT 184), Tübingen 2005; zu anderen bisweilen verschat-

teten Antijudaismen vgl. M. Neubrand, Ist das Neue Testament antijüdisch? Nostra Aetate 4 als blei-



10  Rainer Kampling 

Ein weiteres Modell ist das einer historischen Lektüre der Texte. Freilich ist dieses 

Modell selbst wieder aufgesplittet. Einmal geht es um die Annahme einer innerjüdi-

schen Kontroverse, da die Autoren der neutestamentlichen Schriften selbst Juden waren 

und sich als Juden verstanden. Mit anderen Juden hätten sie über ihre Erfahrung im 

Glauben an Jesus als Christus gestritten. Die Streitkultur sei zur Zeit des Zweiten Tem-

pels und hernach heftig und polemisch gewesen. Erst aber in der paganen-christlichen 

Rezeption seien die Aussagen antijüdisch funktionalisiert worden. 

Das Bestechende an dieser Deutung ist zweifelsohne, dass sie den Begriff Antijuda-

ismus, angewendet auf die neutestamentlichen Schriften, als sprachlichen Nonsens zu 

entlarven versucht: Antijudaismus zwischen Juden kann es nicht geben.  

Aber so anziehend dieser Entwurf ist, so sehr dient er dazu, das Problem zu verla-

gern. Es sind nun die Heidenchristen, die gegen die Intention des Textes aus nicht er-

klärbaren Gründen in einen rigorosen Antijudaismus verfallen.  

In der Konsequenz der Argumentation muss man schlussfolgern, dass die neutesta-

mentlichen Autoren intentional ausschließlich für jüdische Rezipienten schrieben, was 

weder für alle Evangelien, noch gar für die Briefe anzunehmen ist. Hinzu käme, dass 

der Transfer von den jüdischen Rezipienten zu den Christen paganer Herkunft ohne jede 

Einflussnahme verlaufen wäre. Ob man all dies historisch wahrscheinlich machen kann, 

sei doch angefragt. Allerdings tut sich bei diesem Modell ein theologisch weit bedeut-

sameres Problem auf: Selbst wenn man meint, die einzelnen Autoren und einzelnen 

Schriften auf diese Art erklären zu können, so stellt sich dann mit Blick auf die Kanon-

werdung die Frage nach dem Antijudaismus mit aller Schärfe. So war die Kanonizität 

von Hebräerbrief und Apokalypse auch im 4. Jahrhundert noch strittig. Beide wurden 

zeitgleich fast durchgängig antijüdisch ausgelegt.  

Man kann mithin nicht ausschließen, dass bei ihrer Aufnahme in den Kanon die anti-

jüdische Interpretation ausschlaggebend war. In letzter Konsequenz heißt das: Der An-

tijudaismus hätte zwar nicht bei der Abfassung der Schriften Pate gestanden, wohl aber 

bei der Kanonisierung. Einen Grund für eine Beruhigung kann man darin wohl nicht 

feststellen. Grundsätzlich zu bedenken ist freilich auch die Frage, ob angesichts der 

Tragik der jüdisch-christlichen Beziehung die Reduzierung auf ein kulturell bedingtes 

Missverständnis am Anfang wirklich erträglich ist. 
                                                                                                                                          

bende Herausforderung für die neutestamentliche   Exegese, in: S. Schreiber (Hg.), Antijudaismen in 

der Exegese? Eine Diskussion 50 Jahre nach »Nostra Aetate«, Freiburg i. Br. 2015, 278-314. 



 Antijudaismus im Neuen Testament – Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 11 

Zum historischen Erklärungsmodell wird ebenfalls der Versuch gezählt, die Polemik 

religionssoziologisch aus dem Minoritätsstatus der Getauften herzuleiten. Sie gilt als 

üblicher Begleitumstand von Ablösungs- und Selbstfindungsprozessen, die mit denen 

der Selbststigmatisierung einhergehen. Bei der Rekonstruktion dieser Abläufe wird das 

Modell der kognitiven Dissonanz miteinbezogen.26 In dieser Herangehensweise wird 

der Begriff des Antijudaismus im Neuen Testament als heuristisches Instrument ver-

mieden, weil mit dem Terminus selbst die Ergebnisse der Analyse präjudiziert werden 

können, da somit indirekt ein den Schriften zugrundeliegendes System behauptet wird. 

Die polemischen Ausfälle werden als Versprachlichung negativer Erfahrungen, seien sie 

nun real oder imaginiert, gedeutet, die sich verbreiteter religiöser Sprachmuster bedie-

nen. Eine theologische Relevanz solcher Äußerungen wird bestritten, da es sich um si-

tuative handelt, die in sich nicht den Anspruch auf Gültigkeit tragen, sondern ihren Ort 

in ihren je eigenen historischen Prozessen haben. Dieser Ansatz hat zweifelsohne den 

Vorteil, dass er dazu in der Lage ist, nicht nur die Polemiken gegen jüdische, nichtmes-

sianische Gruppen, sondern auch solche gegen die pagane Umwelt zu erklären. Zwei-

felsohne wird theologiegeschichtlich das Problem weder geleugnet noch vermindert; 

denn die Frage, die damit aufgeworfen wird, lautet nun, aus welchen Gründen spätanti-

ke christliche Theologen die neutestamentlichen Vorgaben transferierten und in ein Sys-

tem des Antijudaismus integrierten, obwohl die Situation der Bedrohung der der Konso-

lidierung und Stabilisierung gewichen war.27 

Ein anderer Entwurf, der etwa von Ernst Ludwig Ehrlich28 vertreten wurde, geht da-

von aus, dass eine symbolhafte Interpretation der antijüdischen Stellen ihren eigentli-

chen Aussagegehalt erheben könnte. Dazu gehört die Interpretation solcher Texte als 

innergemeindliche Polemiken und Kritiken, in denen Juden nur figurieren. So wurden 

die Ioudaioi des Johannesevangeliums als Symbole der Welt gesehen. Es war Gerd 

                                                
26 Als Pionierarbeit kann gelten: J.G. Gager, The origins of anti-semitism. Attitudes toward Judaism in 

pagan and Christian antiquity, New York 1985; zur Integration des Ansatzes in der Exegese vgl. N.H. 

Taylor, Conflicting Bases of Identity in Early Christianity. The Example of Paul, in: A.J. Blasi  u.a. 

(Hg.), Handbook of Early Christianity. Social Science Approaches, Walnut Creek 2002, 577-597. 
27 Vgl. R. Kampling, Art. Antijudaismus, in: W. Benz (Hg.), Handbuch des Antisemitismus. Juden-

feindschaft in Geschichte und Gegenwart 3, Berlin 2010, 10-13. 
28 Vgl. E.L. Ehrlich, Paulus und das Schuldproblem, erläutert an Römer 5 und 8, in: W.P. Eckert (Hg.), 

Antijudaismus im Neuen Testament? Exegetische und systematische Beiträge (ACJD 2), München 

1967, 44-49. 



12  Rainer Kampling 

Theißen,29 der mit allem Recht zur Vorsicht mahnte. Der Jude als Symbol des Anderen, 

als Symbol des Gegners oder der Welt entspricht aufs Genaueste den Denkmustern des 

modernen Antisemitismus. Das, was man eigentlich vermeiden will, fällt verschärft auf 

einen zurück. 

Lässt man den Radikalentwurf der Streichung vermeintlicher Antijudaismen im 

Neuen Testament beiseite, bleibt noch das methodische Modell der historischen Rezep-

tionsforschung zu erwähnen.30 Bei diesem Modell geht es nicht primär um die bibli-

schen Texte selbst, sondern um deren Interpretation und Funktionalisierung in bestimm-

ten historischen Kontexten. Dabei ist die Leitfrage nicht, ob die Texte selbst antijüdisch 

sind, sondern aus welchen Gründen sie so ausgelegt wurden. Methodische Probleme 

gibt es freilich auch hierbei genug. Trotz vieler vollmundiger Erklärungen kann die 

Nachzeichnung aller verschiedenen Konstanten des Rezeptionsprozesses nicht gelingen, 

zumal bei historischen Autoren der subjektive Faktor kaum zu rekonstruieren ist. Ein 

neuerer Ansatz, insbesondere in der reception history zu finden,31 geht davon aus, dass 

vorhandene Texte einen kulturellen Pool bildeten, an dem alle Akteure partizipieren 

konnten. Die Prozesse der behaupteten Rezeption entraten weitgehend der Nachprüf-

barkeit, wobei aber eben diese Fraglichkeit methodisch gewollt ist. Letztlich wird die 

Assoziationsfähigkeit und Assoziationsmöglichkeit des gegenwärtigen Rezipienten als 

die ausgegeben, die auch historisch anzunehmen ist.  

Damit ist ein weiteres Problem benannt, nämlich das der imaginierten Rezeption. 

Texte aus dem Neuen Testament werden u.a. als Antijudaismen qualifiziert, weil man 

ihnen eine antijüdische Rezeptionsgeschichte unterstellt.  

Dass es sich dabei um einen methodischen Fehlschluss handelt, bedarf keiner weite-

ren Begründung. Es wurde und wird hier eine Unmittelbarkeit der Wirkung eines Textes 

behauptet, der als historisches Subjekt des Objekts Rezipient gedacht ist.32  

                                                
29 Vgl. Theißen, Aporien 535-553, hier: 538. 
30 Ohne die Standardwerke von Heinz Schreckenberg zur Adversus-Iudaeos-Literatur wäre die Rezepti-

onsforschung in diesem Bereich nicht da, wo sie jetzt ist. 
31 Als nicht gelungenes Beispiel kann gelten M. Lieb (Hg.), The Oxford Handbook of the Reception 

History of the Bible, Oxford 2011. 
32 Dabei ist man bisweilen unkritischer als zeitgenössische Beobachter, die die Berufung auf biblische 

Texte als Legitimation judenfeindlicher Aktionen als Heuchelei brandmarkten. 



 Antijudaismus im Neuen Testament – Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 13 

Im Zuge der Rezeptionsforschung erwies sich oftmals, dass sich die Annahme einer 

antijudaistischen Rezeptionsgeschichte keineswegs durchgängig belegen ließ. So führt 

etwa 1Thess 2,15, die sog. Judenpolemik, in den Diskursen durch die Jahrhunderte eine 

untergeordnete Rolle. Erst mit der neuzeitlichen Exegese setzt die antijudaistische Les-

art ein. Die bisherigen Arbeiten auf diesem Feld führen zu einem vielleicht irritierenden 

Ergebnis: Für die Ausbildung des Antijudaismus als theologisches System in der christ-

lichen Spätantike sind alttestamentliche Texte als Belegtexte qualitativ und quantitativ 

von größerer Bedeutung als neutestamentliche. Selbst die Aussage, Jesus sei von den 

Juden gekreuzigt worden, wird von vielen antiken Theologen nicht allein auf der Basis 

neutestamentlicher Texte getroffen, sondern durch bisweilen hermeneutisch kühne Ver-

schränkungen von Typologie und Allegorese, Altem und Neuem Testament.33  

Gewiss muss sich auch dieser Ansatz kritischen Anfragen aussetzen. Gemäß der 

Hermeneutik des Verdachts wird ihm unterstellt, auf diese Weise sollten die kanoni-

schen Texte exkulpiert werden. Allerdings ist dieser Vorwurf nahezu absonderlich, da 

gerade in der Rezeptionsforschung die Isolation des Textes aufgebrochen und er als Be-

standteil eines vielschichtigen Prozesses analysiert wird. Völlig verkannt wird dabei das 

kritische Potential der Rezeptionsforschung, insofern sie als Bestandteil der exegeti-

schen Wissenschaft verstanden wird. Sie ist nicht dazu da, archivarisch tätig zu sein, 

sondern die je eigene Bedingtheit angesichts des Textes vor Augen zu führen. Damit 

gibt sie den Texten auch etwas von der ihnen zustehenden Fremdheit zurück, die sie vor 

der distanzlosen Aneignung schützen kann. 

Allerdings wird man der EKD-Denkschrift Christen und Juden III aus dem Jahre 

2000 zustimmen müssen, wenn sie formuliert: »Es scheint noch kaum ausgelotet, wie 

grundsätzlich die Anfragen an den christlichen Umgang mit der Schrift sind, die sich 

aus der Aufdeckung der negativen Seiten ihrer Wirkungsgeschichte ergeben.«34 Über-

spitzt könnte man sagen, dass die Rezeptionsgeschichte die Probleme nicht löst, sondern 

sie noch deutlicher vor Augen stellt. 

                                                
33 Vgl. R. Kampling, Das Kreuz, die Historie und die christliche Judenfeindschaft. Nachdenken über 

Ursprünge und Zusammenhänge, in: H. Piegeler u.a. (Hg.), Gelebte Religionen. Untersuchungen zur 

sozialen Gestaltungskraft religiöser Vorstellungen und Praktiken in Geschichte und Gegenwart (FS 

H. Zinser), Würzburg 2004, 97-105. 
34 Siehe www.ekd.de/EKD-Texte/44597.html; abgerufen 2.12.2014. 



14  Rainer Kampling 

Die Übersicht über die verschiedenen Modelle des Umgangs mit dem Thema »An-

tijudaismus im neuen Testament« hat vielleicht gezeigt, dass es trotz intensiver Bemü-

hungen immer noch keinen exegetischen Konsens hinsichtlich der Frage des Antijuda-

ismus im Neuen Testament gibt.  

Dieser Befund ist allemal in dem begründet, was Ingo Broer in seiner Franz-

Delitzsch-Vorlesung 1994 die »Pluralität der Exegese« genannt hat,35 wobei er von der 

Vielfalt der Exegetinnen und Exegeten nobel schwieg.  

Man kann und soll die Offenheit dieser Debatte jedoch eher als Zeichen dafür deu-

ten, wie ernst diese Frage genommen wird und wie wenig man dazu neigt, sie abzutun. 

Nach meiner Meinung ist die Unentschiedenheit ein Zeichen der Stärke der Exegese 

und derer, die sie betreiben. Denn in dem Themenfeld Antijudaismus werden nicht nur 

schwerwiegende Fragen an die Texte gestellt, sondern die der Wissenschaft eigene Ge-

schichte, aus der man sich nicht verabschieden kann, wird befragt und durchaus infrage 

gestellt.  

Gerade die Infragestellung gründet in dem Wissen, dass das Neue Testament selbst 

zum Opfer seiner Interpreten werden konnte, die, wenn nicht unmittelbar, aber doch 

mittelbar daran mittaten, dass seine Botschaft verschattet wurde und dass aus dem 

Evangelium ein Materiallager des Hasses werden konnte. Die Frage nach einem Antiju-

daismus im Neuen Testament entbirgt mithin eine solche Fülle an Implikationen, dass 

sie sich einer Antwort entzieht. Es wäre schon viel gewonnen, wenn man sicher sein 

könnte, die richtige Frage zu stellen. Wenn es ein bibelwissenschaftliches Thema gibt, 

dessen man nur Herr würde, um den Preis es zu destruieren, dann das des Antijudais-

mus im Neuen Testament.  

 

5. Ein kurzer Schluss  

Ohne eine Monokausalität behaupten zu wollen, ist forschungsgeschichtlich nicht zu 

übersehen, dass im Umfeld der Debatten um einen möglichen Antijudaismus im Neuen 

Testament innerhalb der Exegese ein neues Problembewusstsein entstand. Dieses bezog 

sich nicht nur auf das Judentum als je gegenwärtiges, sondern auch auf die Wissensbe-

stände der Exegese. Relativ rasch wurde man inne, dass auch das als Sachwissen Aus-

                                                
35 I. Broer, Das Verhältnis von Judentum und Christentum im Matthäus-Evangelium, in: J.C. Vos / F. 

Siegert (Hg.), Interesse am Judentum. Die Franz-Delitzsch-Vorlesungen 1989 – 2008 (Münsteraner 

Judaistische Studien 23), Berlin 2008, 194-223, hier: 197. 



 Antijudaismus im Neuen Testament – Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 15 

gegebene nicht zu geringen Teilen aus einer vorurteilsbehafteten Lektüre gesammelt 

worden war.  

Und ohne Kolleginnen und Kollegen anderer Disziplinen zurücksetzen zu wollen, 

sei doch festgestellt, dass das, was innerhalb der neutestamentlichen Exegese in den 

letzten Jahrzehnten geleistet wurde, mehr als beeindruckend ist. Hier fand tatsächlich 

Aufarbeitung statt. Zu dem Mehrwert gehört aber eben auch, dass es einen hohen Grad 

an Aufmerksamkeit gibt für Thematiken, die bisher ein Schattendasein führten. Die 

Auseinandersetzungen der 60er Jahre waren offensichtlich auch eine Einübung darin, 

sich anderen Bereichen zu öffnen. Und dass heutigentags ein jüdisch-christlicher Dialog 

ohne Beteiligung von Exegetinnen und Exegeten undenkbar ist, mag die beste Bestäti-

gung sein, dass exegetische Arbeit aller Mühe wert ist.  

Falls man auch wenig lernte aus der Arbeit an der Rezeptionsgeschichte der Schrift, 

so müsste man schon sehr verhärtet sein, wenn man nicht wenigstens verstünde, dass 

zur Arbeit der Exegetinnen und Exegeten zwei Dinge hinzugehören: Demut und Ge-

duld. Beides hat man bei dem Thema Antijudaismus bitter nötig. 


	Kampling_Personliche_Vorrede_in_Erinnerung_FDV_2014
	Kampling_Antijudaismus_im_Neuen_Testament_FDV_2014

