Personliche Vorrede in Erinnerung.
Zur Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014

Rainer Kampling

Als mich die Anfrage von Kollegen Vogel erreichte, die Franz-Delitzsch-Vorlesung des
Institutum Judaicum Delitzschianum der Westfdlischen Wilhelms-Universitdt Miinster
2014 zu halten, hielt ich einen Augenblick erstaunt inne.

Denn sogleich dachte ich an die Namen der Groflen, die die wiirdevolle Aufgabe in
den dahin gegangenen Jahren iibernommen hatten.

Wollte man alle nennen, schriebe man fast ein neues Sefer Schemot.

Wenn ich Willem Cornelis van Unnik als ersten nenne, dann auch deswegen, weil
ich 1978 bei der Vorlesung dabei war. Peter von der Osten-Sacken muss ich erwéhnen,
nicht nur weil er Ehrendoktor des Seminars fiir Katholische Theologie der Freien Uni-
versitit Berlin ist, sondern einfach zum jlidisch-christlichen Gesprich — nicht nur in
Berlin — hinzugehdrt. Von ihm lerne ich bis heute im guten Zuspruch und Widerspruch.
Herbert Vorgrimler und Johann Baptist Metz, um auch katholische Redner zu nennen,
sind wohl in die akademische Biographie eines jeden eingeschrieben, der in den 70er
Jahren des vergangenen Jahrhunderts in Miinster Katholische Theologie studierte. Und
wie konnte ich nicht Erich Zenger anfiihren, den unvergessenen und viel vermissten
Lehrer und Freund?

Grofle Namen ... Und so trat zum Erstaunen auch eine gewisse Scheu, die aus der
Achtung der Grof3en erwéchst.

Freilich kénnte man nun meinen, dass ich das Vorurteil liber Exegeten bestétige:
Exegeten, so heift es, sprechen nur {iber zwei Dinge: die Bibel und sich selber. Doch
ich bitte um Nachsicht: Die Anfrage von Kollegen Vogel versetzte mich obendrein in
das Frithjahr 1975 zuriick, als ich am Institutum Judaicum Delitzschianum zu studieren
begann. Damals leitete auf seine singuldre Art Prof. Dr. Karl Heinrich Rengstorf das
Institut. Ob er wohl an uns unzugénglichen Orten Engel das Fiirchten lehrt, weil sie un-
préipariert in die Mischnaiibung kommen?

Rabbiner Prof. Dr. Bernhard Brilling hielt seine unvergesslichen Vorlesungen zur
deutsch-jlidischen Geschichte. Nur seine Frau konnte ihn und uns aus der ganz anderen

Welt holen, in der Geschichte aus einer anderen Perspektive erzihlt wurde. Diese Lesart



2 Rainer Kampling

von geschichtlichen Ereignissen als Geschichte der Juden wurde mit der kritischen Ana-
lyse von Quellen, Auswertung der Sekundérliteratur und der Kontextualisierung betrie-
ben. Entscheidend war der Point of view, der iibrigens nicht die jiidische Geschichte in
die Allgemeine Geschichte integrierte, sondern eher umgekehrt verfuhr: Die allgemeine
wurde Teil der jiidischen.

Es war auch in jenem Jahr, dass ich an einem Freitagvormittag einen Kurs, der von
den Latinisten anerkannt wurde, zu frithchristlichen Dichtern und ihrer Darstellung des
Judentums besuchte. Damit war auf Jahre hin der Freitagvormittag verplant. Diesen
Kurs und alle, die folgen sollten, leitete Dr. Heinz Schreckenberg. Oft fand die Lehrver-
anstaltung zu zweit statt. Zu fremd waren wohl vielen die Namen und Themen. Denn
wir lasen nicht nur die GroBen der Theologiegeschichte, sondern auch die weniger be-
deutenden Autoren wie etwa Zeno von Verona. Und so salen wir Jahre zu zweit in dem
Arbeitszimmer von Dr. Heinz Schreckenberg und lasen Quellen, heutigentags ein fast
unvorstellbares luxurioses akademisches Ereignis. Dass diese Kurse einmal meine gan-
ze akademische Existenz prigen wiirden, konnte niemand wissen, obwohl es mir im
Riickblick nahezu konsequent erscheint.

Angefangen von meiner Dissertation zur Rezeptionsgeschichte von Mt 27,25, die ich
bei Prof. Dr. Karl Kertelge schrieb, bis hin zu meiner Mitarbeit am von Wolfgang Benz
herausgegebenen Handbuch des Antisemitismus — alles ist eigentlich die Frucht dieser
wochentlichen zwei Stunden. Und es befdllt mich bei der Lektiire mancher Hasstiraden
spatantiker und mittelalterlicher Autoren immer noch der gleiche Schrecken wie vor
vierzig Jahren. Denn alle beriefen sich mit aller Selbstverstdndlichkeit auf das Evange-
lium als Legitimation ihrer Menschenverachtung. Die Frage, wie es dazu kam, ist mir
geblieben.

Wenn man es also recht betrachtet, ist ,,meine* Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 der

Versuch, eine Dankesschuld zu begleichen. Sie bleibt darin aber gewiss unzureichend.



Antijudaismus im Neuen Testament —
Zur Erkundung der Relevanz einer theologischen Kategorie

Rainer Kampling

1. Ein Wort zuvor'

Der Begriff Antijudaismus, dessen Funktion in der Historiographie als einigermallen
geklirt gelten kann,” hat im Jahr 2013 eine bemerkenswerte Aufwertung erfahren, und
zwar durch David Nirenbergs Buch Anti-Judaism. The Western Tradition.” Nach Niren-
berg ist der Antijudaismus keine periphere Erscheinung der Vergangenheit, sondern ge-
hort konstitutiv zum westlichen Denken als Deutungsgrof3e negativer Erscheinungsfor-
men hinzu. Das Konstrukt des Juden als des Anderen ist mithin ein epistemischer
Grundpfeiler der westlichen Ideengeschichte. Dabei geht es nach Nirenberg nicht um
»reale« Juden, sondern um die Idee vom »Juden, die in je verschiedenen historischen
Kontexten funktionalisiert werden konnte. Dieses Buch von David Nirenberg hat im
englischsprachigen Raum grofle Beachtung gefunden, auch auBlerhalb wissenschaftli-
cher Diskurse. Das liegt zweifelsohne auch daran, dass hier in einem weit ausgreifenden
Narrativ Vernetzungen und Verkniipfungen hergestellt werden, die Bekanntes, oft Dis-
parates zusammenfiigen und durch das behauptete konstituierende Gemeinsame den
Antijudaismus als Zusammenhingendes und Kontinuierliches erweisen. Freilich immu-

nisiert sich David Nirenberg weitgehend gegen historische Nachfragen und Uberpriif-

Der vorliegende Text geht auf die am 1.12.2014 gehaltene Franz-Delitzsch-Vorlesung an der Westfa-
lischen Wilhelms-Universitdt Miinster zuriick. Er wurde parallel verdffentlicht in: ZNT 37 (19. Jg.,
2016), 3-10.

Vgl. immer noch J. Heil, »Antijudaismus« und »Antisemitismus« — Begriffe als Bedeutungstréger,
in: Jahrbuch fiir Antisemitismusforschung 6 (1997), 92-114; dass der Begriff auch zu blithendem Un-
sinn fiihrt, kann man sehen bei D. Kertzer, The Popes Against the Jews. The Vatican’s Role in the
Rise of Modern Anti-Semitism, New York 2001, 7: »The [...] neat distinction between anti-Judaism
and anti-Semitism was not new to the 1998 document. In the wake of the Second World War, schol-
ars and theologians close to the Church began to look for a way to defend the Church from the charge
of having helped lay the groundwork for the Holocaust. The anti-Semitism/anti-Judaism distinction
soon became an article of faith that relieved the Church of any responsibility for what happened. Be-
fore long, millions of people came to assume its historical reality.«

New York 2013; dt.: Anti-Judaismus. Eine andere Geschichte des westlichen Denkens, Miinchen

2015.



2 Rainer Kampling

barkeiten. Unschwer ist zu erahnen, welche Texte als Basis fiir diese Kategorie vom Ju-
den als Anderen herangezogen werden. Auch wenn Nirenberg pagane, hellenistische
Texte erwéhnt, so ist es doch das Neue Testament, das er als fiir die gesamte westliche
Kultur und den ihr innewohnenden Antijudaismus grundlegend ansieht. Bis zur frithen
Neuzeit bestehe der Antijudaismus weithin in Variationen der neutestamentlichen Vor-
gaben, die freilich nach dem Transfer des Antijudaismus in nichtreligiose Kontexte wei-
terhin den Subtext bildeten.

Es zeigt sich, dass das Thema Antijudaismus im Neuen Testament je neu aktuell
wird.

Die vorliegenden Reflexionen haben insofern einen Ankniipfungspunkt an David
Nirenberg, als es darum zu tun ist, einen Versuch des Verstehens zu unternehmen, wo-
rin das bleibend Aufstorende dieses Themas begriindet ist.

Diese Uberlegungen zum Antijudaismus haben ihren Ort in der theologischen Ar-
beit. Damit unterscheiden sie sich signifikant von denen in anderen wissenschaftlichen
Disziplinen. Zweifelsohne wird auch hier danach zu fragen sein, was die antijiidischen
Polemiken und Aktionen fiir die bedeuteten, die deren Opfer waren. Doch ist im Rah-
men der Theologie ebenso danach zu fragen, wie sehr der Antijudaismus nach innen
schédlich war, insofern er als Entstellung der biblischen Botschaft gelten muss.

An einem Beispiel aus der Geschichte der Exegese sei das illustriert: Origenes be-
schreibt in seinem Matthduskommentar das Verhiltnis von Christus, Synagoge und Kir-
che folgendermaBen:’ Die Synagoge ist die erste Gattin Christi. Er kiindigt ihr die Treue
und scheidet sich von ihr, weil er Mingel an ihr findet. Wéhrend die Synagoge sich den
Teufel zum Mann nimmt, erwéhlt Christus die Kirche aus den Heiden. Der Preis, den
Origenes fiir diese Interpretation zahlen muss, ist hoch. Denn trotz seiner Erkldrungen
bleibt es bei der Aussage: Christus ist untreu geworden.

Der Antijudaismus hat die Vorstellung eines wankelmiitigen untreuen Gottes als Vo-
raussetzung. Nach dem Antijudaismus in der Theologie, der Kirche und der Geschichte
der christlichen Kirchen zu fragen bedeutet zugleich, danach zu fragen, was er dem

Wort Gottes und denen, die es horten, angetan hat.

4 R. Kampling, Theologische Antisemitismusforschung. Anmerkungen zu einer transdiszipliniren Fra-

gestellung, in: W. Bergmann / M. Korte (Hg.), Antisemitismusforschung in den Wissenschaften, Ber-
lin 2004, 67-83.
> Mt Com 14,19 (GCS 40), 330-332.



Antijudaismus im Neuen Testament — Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 3

2. Ein Blick in die Geschichte
Die Annahme, dass das Neue Testament eine antijiidische Schrift ist, war fiir Generati-
onen von Schriftauslegern fraglos. Seit Beginn der christlichen Spétantike wurde es un-
ter dieser Voraussetzung interpretiert. Es war mithin eine géngige Lesart. Auch wenn es
in der Spétantike, im Mittelalter und in der frithen Neuzeit Anfragen an dieses Konzept
gab, die wohl immer noch nicht ausreichend erforscht sind,® so kann diese Aussage in
threr Grundsitzlichkeit bestehen bleiben. Nicht nur der Galaterbrief, wie Tertullian
meinte,” war contra Iudaeos geschrieben, sondern alle Texte des Neuen Testaments
konnten gleichsam als Adversus-Iudaeos-Literatur gelesen werden. Diese Lesart hat die
Jahrhunderte iiberdauert, und das Modell der Selbstfindung durch Abgrenzung fand
auch Eingang in die neuzeitliche Exegese.®

Als Sammelbegriff ist im Bibliothekssystem und in Bibliographien des 18. Jahrhun-
derts die Bezeichnung Anti-Iudaica nachweisbar.” Darunter wurden Schriften zusam-
mengefasst, deren Inhalt auf Widerlegung, Ablehnung und Polemik gegen Judentum
und jiidischen Glauben zielte. Ganz offensichtlich wird damit ein Wissen um die Be-
sonderheit dieser literarisch-theologischen Gattung und die ihr zugrundeliegenden ge-
meinsamen Aspekte angezeigt. Von diesem Gebrauch ist dann wohl auch die Begriffs-
bildung des Wortes Antijudaismus herzuleiten, mit dem diese gegen das Judentum
gerichtete Tendenz und Gesinnung benannt wird.

Der Begriff begegnet vermutlich'® erstmals 1794 bei Johann Friedrich Kleuker
(1749-1827),'" und zwar in Ausfiihrungen zum Jakobus-Brief: »Dem Briefe selbst wird

Es bediirfte einer tiefgreifenden Relecture der Quellen, ob und inwieweit sie eine andere Lesart als
die antijiidische erkennen lassen; vorldufig kann man sagen, dass sich insbesondere in heterodoxen
Schriften Spuren davon finden lassen.

Vgl. Adversus Marcionem 5,2,1: Principalem adversus [udaismum epistulam nos quoque confitemur
quae Galatas docet.

Vgl. etwa die umfangreiche Auflistung der Auctores contra ludaeos bei J.A. Fabricius, Delectus ar-
gumentorum et Syllabus Scriptorum qui veritatem religionis Christianae etc., Hamburg 1725, 571-
633.

’ Vgl. etwa N. Elert (Hg.), Catalogus bibliothecae Thottianae 1,2, Hanau 1789, 382.

Wihrend die Geschichte des Wortes Antisemitismus gut erforscht ist, fehlt es noch an einer einge-
henden Untersuchung fiir die Entstehung des Begriffs Antijudaismus.

Vgl. zu ihm J. Alwast, Geschichte der Theologischen Fakultit. Von ihrer Griindung an der gottor-

fisch-herzoglichen Christian-Albrechts-Universitéit bis zum Ende der gesamtstaatlichen Zeit, Teil 1:



4 Rainer Kampling

dadurch aber nichts von seinem innern Werthe benommen; vielmehr lernt man daraus,
dal} es neben den zwolf Aposteln einen Jacobus als Diener Christi gegeben hat, der sei-
nen eigenen Charakter trug, — den Charakter der Innigkeit und Strenge, der Weisheit
und Milde, — der das Mittel hielt zwischen dem Anti-Judaismus eines Paulus und der
peinlichen Anhinglichkeit am AeuBern des Judenthums [...].«'? Dass Kleuker ohne je-
de Erkldrung von einem »Anti-Judaismus eines Paulus« sprechen kann, wird man wohl
so lesen diirfen, dass er bei seinen Lesern ein Wissen um das Gemeinte voraussetzen
konnte. Tatsdchlich war die Vorstellung von Paulus als Antijudaist im 18. Jahrhundert
bereits etabliert."

Wenige Jahre spiter findet sich der Begriff bei dem mit Kleuker bekannten Johann
Gottfried von Herder in seinem 1798 veroffentlichen Werk Von Religion, Lehrmeinun-
gen und Gebriuchen;'* es heiBt in §26: »Offner Gang der Vorsehung! Nicht aus dem
tiefsten Dunkel [...] entsprang hier das Licht; sondern, wie Johannes sagt, aus einem
mit hartem Dunkel umschlossenen hellen Lichte. Ein so sonderbarer Schritt mufite ge-
schehen, damit das Licht hervorbrédche; eben aus dem harten Judenthum entsprang der
reinste Anti-Judaismus, Religion der Volker.« Nun spiegelt sich in dieser Aussage frag-
los der Nationen- und Volksbegriff Herders wider.”> Aus dem Judentum entsteht dessen
Negierung, das Christentum mit seinem behaupteten universalen Charakter. Damit wird
der Begriff zu einer Kurzformel des Verhiltnisses zwischen Judentum und Christentum.

Mit ihm konnen, wie die weitere Entwicklung in der neutestamentlichen Exegese des

1665-1865, Norderstedt 2008, 180-182; W. Schmidt-Biggemann, Politische Theologie der Gegenauf-
klarung: Saint-Martin, De Maistre, Kleuker, Baader, Berlin 2004, 81-108.

Neue Priifung und Erklarung der vorziiglichsten Beweise fiir die Wahrheit und den géttlichen Ur-
sprung des Christenthums, wie der Offenbarung iiberhaupt etc. 11, Riga 1794, 187.

Vgl. R. Kampling, Und so kam Paulus unter die Antisemiten. Transformation des Verstehens in der
Auslegung von 1Thess 2,14-16 im 19. Jahrhundert, in: W. Eisele / Chr. Schaefer / H.-U. Weidemann
(Hg.), Aneignung durch Transformation. Beitrige zur Analyse von Uberlieferungsprozessen im frii-
hen Christentum (HBS 74), Festschrift fiir Michael Theobald, Freiburg 2013, 358-374.

Vgl. V. Leppin, Fiir »junge Lehrer der Religion«. Theologische und religionsphilosophische Klarstel-
lungen in Herders Schrift »Von Religion, Lehrmeinungen und Gebrauchen« (1798), in: A. Beutel / V.
Leppin (Hg.), Religion und Aufkldrung. Studien zur neuzeitlichen »Umformung des Christlichen«
(Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 14), Leipzig 2004, 123-130.

A. Gerdmar, Roots of theological anti-Semitism. German biblical interpretation and the Jews, from

Herder and Semler to Kittel and Bultmann (SJHC 20), Leiden 2009, 51-60.



Antijudaismus im Neuen Testament — Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 5

19. Jahrhunderts zeigt,'® die Haltung der christlichen Akteure, ihre Aktionen und die
Tendenz ihrer Schriften benannt werden, und zwar mit einer positiven Konnotation.
Durch die Schriften von Ferdinand Christian Baur (1792-1860) wurde die Kategorie
Antijudaismus endgiiltig etabliert und das Gemeinte wissenschaftlich diskutiert. Bei
Baur wurde das Wort Antijudaismus bzw. antijiidisch zu einem heuristischen Mittel der
Neuschreibung friihchristlicher Geschichte. Da er es auch bei der Unterscheidung von
Paulinen und Deuteropaulinen einsetzte, waren die folgenden heftigen Kontroversen
vorgezeichnet. Es ldsst sich feststellen, dass auch die, die dieses Kriterium zur Beurtei-
lung der Echtheit neutestamentlicher Schriften ablehnten, durchaus bereit waren, die
Konzeption eines Antijudaismus zu iibernehmen und sie auf fast alle Schriften des Neu-
en Testaments anzuwenden. Nun konnte man vielleicht vermuten, der aufkommende
rassistische Antisemitismus des 19. Jahrhunderts hitte Exegeten veranlasst, mit der Zu-
schreibung des Antijudaismus an das Neue Testament zuriickhaltender umzugehen.

Es gab aber sehr wohl exegetische Positionen, die das Neue Testament in Einklang
mit der neuen politischen Bewegung bringen konnten. In dieser Sicht hatten die neutes-
tamentlichen Autoren mit dem ihnen eigenen Antijudaismus eine antizipierende Funkti-
on. 1Thess 2,15f. wird zu einem Basistext fiir die Konstruktion einer Geschichte des
Antisemitismus stilisiert, nicht nur von Exegeten, aber auch von Exegeten. Unschwer
kann man bei diesen Autoren den Willen feststellen, die Bibel an gesellschaftlichen
Prozessen teilhaben zu lassen, um sie als aktuell und zeitgemal erscheinen zu lassen.
Der hohe Wissenschaftsanspruch der Exegese des 19. Jahrhunderts sorgte dafiir, dass
solche Aussagen als Ergebnisse objektiven Arbeitens angesehen, angenommen und ver-
breitet wurden.

Es gab selbstredend auch im 19. Jahrhundert solche Exegeten, die sich dem
Mainstream widersetzten. Hier sei nur der Name Franz Delitzsch genannt.'” Bemer-
kenswerterweise waren es oft konservative Wissenschatftler, die in der Vorstellung eines
Antijudaismus im Neuen Testament als Deutungskategorie eine historische Entwurze-
lung der Schriften sahen. Genauerhin waren es zumeist solche, die an der Frithdatierung
neutestamentlicher Schiften festhielten. Damit befanden sie sich im 19. Jahrhundert in

einer zweifach begriindeten Minderheitenposition.

' vgl. — auch zum Folgenden — Kampling, Paulus, Anm. 13.

17 Vgl. Gerdmar, Roots, 213-237, Anm. 15.



6 Rainer Kampling

Die Exegese des 19. Jahrhunderts hat die traditionelle Vorstellung des Antijudais-
mus im Neuen Testament nicht nur iibernommen, sondern wissenschaftlich fundiert. Da
das Thema nicht am Rand der exegetischen Debatten stand, sondern mit deren Zentren
verbunden war, war es mit methodischen und hermeneutischen Fragen auf das Engste
verschrénkt.

Es gibt wenig Grund daran zu zweifeln, dass auf die Frage, ob das Neue Testament
Antijudaismus enthalte, die meisten Exegeten des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts
ohne Zdgern mit »Ja« geantwortet hétten. Der behauptete Antijudaismus im Neuen Tes-
tament wurde nicht etwa als Problem empfunden, sondern vielmehr als eine historische
und theologische Selbstverstindlichkeit angesehen. Er war Beleg fiir die Entwicklung
einer vom Judentum losgelosten, selbststdndigen Religion. Zu welchen Auswiichsen das
wihrend der Zeit des Nationalsozialismus gefiihrt hat, in der bemerkenswert zahlreiche
Exegeten sich zu Handlangern der rassistischen Ideologie machten, bedarf hier keiner

. . 18
eigenen Ausfiihrungen.

3. Die Infragestellung oder: Beim Wort genommen
Dass die Aufarbeitung dieser Verstrickung so lange Zeit in Anspruch nahm, ist ange-
sichts des Beschweigens in beiden deutschen Staaten wenig verwunderlich. Die Weni-
gen, die sich duflerten, ergingen sich in Entschuldungsmythen. Viele exegetische Arbei-
ten der 50er und frithen 60er Jahre lassen erkennen, dass ein Umdenken in der
exegetischen Wissenschaft nicht eingesetzt hatte.

Die Anfrage an das Konzept des Antijudaismus im Neuen Testament kam daher von

auBen." Sie ist unldslich mit dem Namen Jules Isaac (1877-1963)% verbunden. In sei-

Vgl. etwa S. Heschel, The Aryan Jesus. Christian Theologians and the Bible in Nazi Germany,
Princeton 2008. Wie schwer sich deutsche Universitdten mit dieser Geschichte immer noch tun, zeigt
ein Blick auf den Professorenkatalog der Universitit Leipzig; zu Johannes Leipoldt findet sich kein
Hinweis auf seinen Antisemitismus oder seine nationalsozialistische Ideologie (www.uni-
leipzig.de/unigeschichte/professorenkatalog/leipzig/Leipoldt _94/; abgerufen am 2.12.2014.).

Eine vollstdndige Aufarbeitung wird hier nicht behauptet, noch wird eine komplette Bibliographie
angestrebt; gewiss wire auch auf den Einfluss von James Parkes (vgl. H. Chertok, He also spoke as a
Jew. The life of James Parkes, London 2006; R.A. Everett, Christianity without antisemitism. James
Parkes and the Jewish-Christian encounter, Oxford 1993) hinzuweisen, der iibrigens gemeinsam mit
seiner Frau Dorothy unter dem Titel »Has Anti-Semitism Roots in Christianity?« 1961 eine

Ubersetzung von Isaac vorlegte.



Antijudaismus im Neuen Testament — Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 7

nem Werk Jésus et Israél, noch wihrend des Krieges geschrieben und 1948 publiziert,
hatte er einerseits die engen Bindungen Jesu ans Judentum herausgehoben. Andererseits
aber hatte er eine Verbindung zwischen dem Antijudaismus des Neuen Testaments und
dem genoziden Antisemitismus hergestellt, indem er den einen als die Ursache des an-
deren betrachtete. Thm zufolge konnten und mussten das Neue Testament und die Ju-
denvernichtung zusammengedacht werden. Auf diese These reagierten die ersten, meist
christlichen Rezensenten mit Verstorung, worauf Jules Isaac sich spéterhin mehrfach
bezogen hat.?' Dass die zeitgenossische Rezeption zunichst in einer Abwehrhaltung
verharrte, ist zweifelsohne auch dadurch zu erkléren, dass seine Analyse als historische
Herleitung unter Benennung von Verantwortlichen geschah. Jules Isaac gehorte zu den
Ersten, die eine historische und darin rationalisierende Deutung der Shoa versuchten.

Jules Isaacs Ansatzpunkte waren die Erfahrung der Shoa und die weitgehende Teil-
nahmslosigkeit von Christen gegeniiber diesem Geschehen. Dieser Befund wurde von
thm dahingehend gedeutet, dass Christen den Positionen des Antisemitismus wenn nicht
zustimmten, so doch wenigstens indifferent gegeniiber standen. Als verantwortlich fiir
diese Haltung sah er die lange Tradition der Judenfeindschaft im Christentum an, der
Doktrin der Verachtung. Deren Wurzeln fand er wiederum im Neuen Testament. Mit
thm wird die Grundlage fiir das gelegt, was in der Shoa geschah.

Fiir Jules Isaac ergab sich aus seiner Analyse die Notwendigkeit zum jiidisch-
christlichen Gesprich, um tiiber die Gefahren aufzukliren. Die Konferenz von Seeligs-
berg 1947 war der Auftakt zu vielen dhnlichen Initiativen.

Unbeschadet dessen, ob man Isaacs These teilt, ist doch festzustellen, dass er mit
seiner Analyse des Neuen Testaments als antijliidische Schrift dem Mainstream der da-
maligen exegetischen Forschung entsprach. Er hat diese Annahme des Antijudaismus
des Neuen Testaments vom Text in den Bereich der Rezeption transferiert, indem er
thm eine historische Wirkméchtigkeit zusprach. Wenn eine kanonische Schrift die Ver-
achtung der Juden lehrt, und diese Lehre {iber die Jahrhunderte fortgeschrieben wird,
kann das, so die Konsequenz Jules Isaacs, nicht folgenlos bleiben. Recht betrachtet hat

er die Exegeten beim Wort genommen.

0 A, Kaspi, Jules Isaac ou la passion de la vérité, Paris 2002; P. Berger Marx, Les relations entre les

juifs et les catholiques dans la France de 'aprés-guerre: 1945 — 1965, Paris 2009.
2l vgl. etwa J. Isaac, Expériences de ma vie, Paris 1959; L’ Enseignement du Mépris. Vérité historique

et mythes théologiques, Paris 1962.



8 Rainer Kampling

Diese haben aber bis in die 60er Jahre auf diese Anfrage nicht reagiert, auch hierin
in einer Tradition verharrend, die darin bestand, jiidische Stimmen zum Neuen Testa-
ment einfach zu ignorieren. Allerdings wurde die Infragestellung auBBerhalb université-
rer Wirkungsstitten durchaus zur Kenntnis genommen, obwohl die Monographie von
Isaac erst 1968 ins Deutsche und 1971 ins Englische iibersetzt wurde. Es waren enga-
gierte Christinnen und Christen, die sich mit dem von Isaac behaupteten Zusammen-
hang auseinandersetzten, oftmals in kleinen Zirkeln, die aber eine erstaunliche Strahl-
kraft besalen. Sie waren es, die dieses Problem in die Kirchen und Universititen
brachten und eine Antwort einforderten.

Sie wurden oftmals von dem Schrecken vor der Moglichkeit, dass Isaac recht haben
konne, motiviert; diesen horror veritatis findet man auch bei Gregory Baum. In seinem
Werk The Jews and the Gospel (1961), in dem er zwischen Text und antijiidischer Re-
zeption trennt, vertritt er vehement die Meinung, »man koénnte nicht daran glauben, daf3
das Neue Testament die gottliche Offenbarung und die Quelle des menschlichen Heils
darstellt, wenn man wirklich iiberzeugt wére, dall es Verachtung und Hal3 gegen das jii-
dische oder irgendein anderes Volk einfloBt«.?

Wer, wie Gregory Baum, sein Bekenntnis, oder besser: seine Furcht, dieses Be-
kenntnis zu verlieren, als methodisch-hermeneutische Voraussetzung zur Beurteilung
historischer und literarischer Sachverhalte wiéhlt, kann wohl zu keinem anderen Ergeb-
nis kommen als dem, dass es keinen Antijudaismus im Neuen Testament gibt. Das
Buch, das breite Rezeption gefunden hat, ist nicht so sehr eine kritisch-exegetische
Auseinandersetzung, als vielmehr der Versuch, nicht in den Abgrund blicken zu miis-
sen, den Jules Isaac aufgewiesen hat. Ob diese verstindliche Abwehrhaltung nicht auch
noch heutige Diskussionen begleitet, sei wenigstens angefragt.

Die Annahme, nach der Shoa habe es eine Anderung in der exegetischen Wissen-
schaft und ihrer Wahrnehmung des Judentums gegeben, ist zu prizisieren. Die Verdnde-
rung ist keine Reaktion auf die Shoa, sondern eine auf die Anfrage, ob das Neue Testa-

ment in einem ursidchlichen Zusammenhang mit der Shoa steht.

2 G. Baum, Die Juden und das Evangelium, Einsiedeln 1963, 15.



Antijudaismus im Neuen Testament — Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 9

4. Keine Antwort, aber viele Versuche

Nachdem sich die neutestamentliche Exegese der Frage nach dem Antijudaismus im
Neuen Testament und damit ihrer eigenen Geschichte gestellt hatte, geschah das mit der
ithr eigenen Griindlichkeit, Genauigkeit und Intensitét.

Wann man diesen Zeitpunkt veranschlagen kann, ist umstritten. Es spricht doch ei-
niges dafiir, den Tiroffner im deutschsprachigen Raum in Erich Gréssers Marburger
Vorlesung im Januar 1964, Die antijiidische Polemik im Johannesevangelium, zu se-
hen.”® Er war dann auch Referent bei der Arnoldshainer Tagung im Frithsommer 1966,
bei der jlidische, katholische und evangelische Theologen iiber die Frage » Antijudais-
mus im Neuen Testament?« diskutierten. Die Publikation 1967 etabliert das Thema
zwar noch nicht, aber macht es »wissenschaftsfahig«.

Und wenn in den folgenden Jahrzehnten auch eine solche Fiille von Literatur er-
schien, dass sie dem, der sie verfolgen will, wirklich zur Legion werden kann, ist doch
nicht zu libersehen, dass dort in Arnoldshain bereits viele Losungsmodelle, aber auch
Aporien antizipierend benannt wurden, die bis heute die Debatten begleiten.

In ihnen haben sich verschiedene Modelle der Interpretation herausgebildet, die sich
mit einiger Vorsicht folgendermaBen kategorisieren lassen:**

Zunichst sollte man nicht ibersehen, dass sich durchaus noch Vertreter einer affir-
mativen Position finden lassen, die nicht nur bejahen, dass es einen Antijudaismus im
Neuen Testament gibt, sondern ihn als wichtigen Bestandteil der neutestamentlichen
Theologie betrachten. Die Rezeptionsgeschichte der Texte wird dabei ausgeblendet und
ein Zusammenhang mit dem Antisemitismus heftig bestritten. Der neutestamentliche
Antijudaismus wird zwar als fundamental fiir die eigene Glaubensexistenz angenom-
men, aber als folgenlos fiir die aktuelle Wahrnehmung und Beurteilung von Juden und

Judentum behauptet.”

2 ONTS 10 (1964), 74-90.
24 Vgl. M. Blum, Art. Neues Testament, in: W. Benz (Hg.), Handbuch des Antisemitismus. Judenfeind-
schaft in Geschichte und Gegenwart 3, Berlin 2010, 235-244; immer noch beeindruckend scharfsin-
nig: G. Theilen, Aporien im Umgang mit den Antijudaismen des Neuen Testaments, in: E. Blum u.a.
(Hg.), Die Hebriische Bibel und ihre zweifache Nachgeschichte, Neukirchen-Vluyn 1990, 535-553.

2 Trotz seiner gegenteiligen Beteuerungen nenne ich hier R.H. Bell, The Irrevocable Call of God. An
Inquiry into Paul’s Theology of Israel (WUNT 184), Tiibingen 2005; zu anderen bisweilen verschat-

teten Antijudaismen vgl. M. Neubrand, Ist das Neue Testament antijiidisch? Nostra Aetate 4 als blei-



10 Rainer Kampling

Ein weiteres Modell ist das einer historischen Lektiire der Texte. Freilich ist dieses
Modell selbst wieder aufgesplittet. Einmal geht es um die Annahme einer innerjiidi-
schen Kontroverse, da die Autoren der neutestamentlichen Schriften selbst Juden waren
und sich als Juden verstanden. Mit anderen Juden hitten sie {liber ihre Erfahrung im
Glauben an Jesus als Christus gestritten. Die Streitkultur sei zur Zeit des Zweiten Tem-
pels und hernach heftig und polemisch gewesen. Erst aber in der paganen-christlichen
Rezeption seien die Aussagen antijiidisch funktionalisiert worden.

Das Bestechende an dieser Deutung ist zweifelsohne, dass sie den Begriff Antijuda-
ismus, angewendet auf die neutestamentlichen Schriften, als sprachlichen Nonsens zu
entlarven versucht: Antijudaismus zwischen Juden kann es nicht geben.

Aber so anziehend dieser Entwurf ist, so sehr dient er dazu, das Problem zu verla-
gern. Es sind nun die Heidenchristen, die gegen die Intention des Textes aus nicht er-
klarbaren Griinden in einen rigorosen Antijudaismus verfallen.

In der Konsequenz der Argumentation muss man schlussfolgern, dass die neutesta-
mentlichen Autoren intentional ausschlieBlich fiir jiidische Rezipienten schrieben, was
weder fiir alle Evangelien, noch gar fiir die Briefe anzunehmen ist. Hinzu kidme, dass
der Transfer von den jiidischen Rezipienten zu den Christen paganer Herkunft ohne jede
Einflussnahme verlaufen wire. Ob man all dies historisch wahrscheinlich machen kann,
sei doch angefragt. Allerdings tut sich bei diesem Modell ein theologisch weit bedeut-
sameres Problem auf: Selbst wenn man meint, die einzelnen Autoren und einzelnen
Schriften auf diese Art erkldren zu konnen, so stellt sich dann mit Blick auf die Kanon-
werdung die Frage nach dem Antijudaismus mit aller Schirfe. So war die Kanonizitét
von Hebréerbrief und Apokalypse auch im 4. Jahrhundert noch strittig. Beide wurden
zeitgleich fast durchgéingig antijiidisch ausgelegt.

Man kann mithin nicht ausschlieflen, dass bei ihrer Aufnahme in den Kanon die anti-
jidische Interpretation ausschlaggebend war. In letzter Konsequenz heif3t das: Der An-
tijudaismus hétte zwar nicht bei der Abfassung der Schriften Pate gestanden, wohl aber
bei der Kanonisierung. Einen Grund fiir eine Beruhigung kann man darin wohl nicht
feststellen. Grundsitzlich zu bedenken ist freilich auch die Frage, ob angesichts der
Tragik der jldisch-christlichen Beziehung die Reduzierung auf ein kulturell bedingtes

Missverstidndnis am Anfang wirklich ertriglich ist.

bende Herausforderung fiir die neutestamentliche Exegese, in: S. Schreiber (Hg.), Antijudaismen in

der Exegese? Eine Diskussion 50 Jahre nach »Nostra Aetate«, Freiburg i. Br. 2015, 278-314.



Antijudaismus im Neuen Testament — Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 11

Zum historischen Erkldarungsmodell wird ebenfalls der Versuch gezéhlt, die Polemik
religionssoziologisch aus dem Minoritétsstatus der Getauften herzuleiten. Sie gilt als
iiblicher Begleitumstand von Ablosungs- und Selbstfindungsprozessen, die mit denen
der Selbststigmatisierung einhergehen. Bei der Rekonstruktion dieser Abldufe wird das
Modell der kognitiven Dissonanz miteinbezogen.”® In dieser Herangehensweise wird
der Begriff des Antijudaismus im Neuen Testament als heuristisches Instrument ver-
mieden, weil mit dem Terminus selbst die Ergebnisse der Analyse prijudiziert werden
konnen, da somit indirekt ein den Schriften zugrundeliegendes System behauptet wird.
Die polemischen Ausfille werden als Versprachlichung negativer Erfahrungen, seien sie
nun real oder imaginiert, gedeutet, die sich verbreiteter religioser Sprachmuster bedie-
nen. Eine theologische Relevanz solcher AuBerungen wird bestritten, da es sich um si-
tuative handelt, die in sich nicht den Anspruch auf Giiltigkeit tragen, sondern ihren Ort
in ihren je eigenen historischen Prozessen haben. Dieser Ansatz hat zweifelsohne den
Vorteil, dass er dazu in der Lage ist, nicht nur die Polemiken gegen jiidische, nichtmes-
sianische Gruppen, sondern auch solche gegen die pagane Umwelt zu erkldren. Zwei-
felsohne wird theologiegeschichtlich das Problem weder geleugnet noch vermindert;
denn die Frage, die damit aufgeworfen wird, lautet nun, aus welchen Griinden spétanti-
ke christliche Theologen die neutestamentlichen Vorgaben transferierten und in ein Sys-
tem des Antijudaismus integrierten, obwohl die Situation der Bedrohung der der Konso-
lidierung und Stabilisierung gewichen war.”’

Ein anderer Entwurf, der etwa von Ernst Ludwig Ehrlich®® vertreten wurde, geht da-
von aus, dass eine symbolhafte Interpretation der antijiidischen Stellen ihren eigentli-
chen Aussagegehalt erheben konnte. Dazu gehdrt die Interpretation solcher Texte als
innergemeindliche Polemiken und Kritiken, in denen Juden nur figurieren. So wurden

die loudaioi des Johannesevangeliums als Symbole der Welt gesehen. Es war Gerd

% Als Pionierarbeit kann gelten: J.G. Gager, The origins of anti-semitism. Attitudes toward Judaism in

pagan and Christian antiquity, New York 1985; zur Integration des Ansatzes in der Exegese vgl. N.H.
Taylor, Conflicting Bases of Identity in Early Christianity. The Example of Paul, in: A.J. Blasi u.a.
(Hg.), Handbook of Early Christianity. Social Science Approaches, Walnut Creek 2002, 577-597.

27 ygl. R. Kampling, Art. Antijudaismus, in: W. Benz (Hg.), Handbuch des Antisemitismus. Juden-

feindschaft in Geschichte und Gegenwart 3, Berlin 2010, 10-13.

28 Vgl. E.L. Ehrlich, Paulus und das Schuldproblem, erldutert an Rémer 5 und 8, in: W.P. Eckert (Hg.),

Antijudaismus im Neuen Testament? Exegetische und systematische Beitrige (ACJD 2), Miinchen

1967, 44-49.



12 Rainer Kampling

TheiBen,29 der mit allem Recht zur Vorsicht mahnte. Der Jude als Symbol des Anderen,
als Symbol des Gegners oder der Welt entspricht aufs Genaueste den Denkmustern des
modernen Antisemitismus. Das, was man eigentlich vermeiden will, féllt verschirft auf
einen zuriick.

Lisst man den Radikalentwurf der Streichung vermeintlicher Antijudaismen im
Neuen Testament beiseite, bleibt noch das methodische Modell der historischen Rezep-
tionsforschung zu erwédhnen.”® Bei diesem Modell geht es nicht priméir um die bibli-
schen Texte selbst, sondern um deren Interpretation und Funktionalisierung in bestimm-
ten historischen Kontexten. Dabei ist die Leitfrage nicht, ob die Texte selbst antijlidisch
sind, sondern aus welchen Griinden sie so ausgelegt wurden. Methodische Probleme
gibt es freilich auch hierbei genug. Trotz vieler vollmundiger Erklarungen kann die
Nachzeichnung aller verschiedenen Konstanten des Rezeptionsprozesses nicht gelingen,
zumal bei historischen Autoren der subjektive Faktor kaum zu rekonstruieren ist. Ein
neuerer Ansatz, insbesondere in der reception history zu finden,”' geht davon aus, dass
vorhandene Texte einen kulturellen Pool bildeten, an dem alle Akteure partizipieren
konnten. Die Prozesse der behaupteten Rezeption entraten weitgehend der Nachpriif-
barkeit, wobei aber eben diese Fraglichkeit methodisch gewollt ist. Letztlich wird die
Assoziationsfahigkeit und Assoziationsmoglichkeit des gegenwértigen Rezipienten als
die ausgegeben, die auch historisch anzunehmen ist.

Damit ist ein weiteres Problem benannt, ndmlich das der imaginierten Rezeption.
Texte aus dem Neuen Testament werden u.a. als Antijudaismen qualifiziert, weil man
thnen eine antijiidische Rezeptionsgeschichte unterstellt.

Dass es sich dabei um einen methodischen Fehlschluss handelt, bedarf keiner weite-
ren Begriindung. Es wurde und wird hier eine Unmittelbarkeit der Wirkung eines Textes

behauptet, der als historisches Subjekt des Objekts Rezipient gedacht ist.*

¥ Vgl. TheiBen, Aporien 535-553, hier: 538.

3" Ohne die Standardwerke von Heinz Schreckenberg zur Adversus-Iudaeos-Literatur wire die Rezepti-

onsforschung in diesem Bereich nicht da, wo sie jetzt ist.

3! Als nicht gelungenes Beispiel kann gelten M. Lieb (Hg.), The Oxford Handbook of the Reception

History of the Bible, Oxford 2011.
32 Dabei ist man bisweilen unkritischer als zeitgendssische Beobachter, die die Berufung auf biblische

Texte als Legitimation judenfeindlicher Aktionen als Heuchelei brandmarkten.



Antijudaismus im Neuen Testament — Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 13

Im Zuge der Rezeptionsforschung erwies sich oftmals, dass sich die Annahme einer
antijudaistischen Rezeptionsgeschichte keineswegs durchgéngig belegen lieB. So fiihrt
etwa 1Thess 2,15, die sog. Judenpolemik, in den Diskursen durch die Jahrhunderte eine
untergeordnete Rolle. Erst mit der neuzeitlichen Exegese setzt die antijudaistische Les-
art ein. Die bisherigen Arbeiten auf diesem Feld fithren zu einem vielleicht irritierenden
Ergebnis: Fiir die Ausbildung des Antijudaismus als theologisches System in der christ-
lichen Spitantike sind alttestamentliche Texte als Belegtexte qualitativ und quantitativ
von groflerer Bedeutung als neutestamentliche. Selbst die Aussage, Jesus sei von den
Juden gekreuzigt worden, wird von vielen antiken Theologen nicht allein auf der Basis
neutestamentlicher Texte getroffen, sondern durch bisweilen hermeneutisch kithne Ver-
schrinkungen von Typologie und Allegorese, Altem und Neuem Testament.*

Gewiss muss sich auch dieser Ansatz kritischen Anfragen aussetzen. Gemif3 der
Hermeneutik des Verdachts wird ihm unterstellt, auf diese Weise sollten die kanoni-
schen Texte exkulpiert werden. Allerdings ist dieser Vorwurf nahezu absonderlich, da
gerade in der Rezeptionsforschung die Isolation des Textes aufgebrochen und er als Be-
standteil eines vielschichtigen Prozesses analysiert wird. Vollig verkannt wird dabei das
kritische Potential der Rezeptionsforschung, insofern sie als Bestandteil der exegeti-
schen Wissenschaft verstanden wird. Sie ist nicht dazu da, archivarisch titig zu sein,
sondern die je eigene Bedingtheit angesichts des Textes vor Augen zu fithren. Damit
gibt sie den Texten auch etwas von der ihnen zustehenden Fremdheit zuriick, die sie vor
der distanzlosen Aneignung schiitzen kann.

Allerdings wird man der EKD-Denkschrift Christen und Juden III aus dem Jahre
2000 zustimmen miissen, wenn sie formuliert: »Es scheint noch kaum ausgelotet, wie
grundsétzlich die Anfragen an den christlichen Umgang mit der Schrift sind, die sich
aus der Aufdeckung der negativen Seiten ihrer Wirkungsgeschichte ergeben.«’* Uber-
spitzt konnte man sagen, dass die Rezeptionsgeschichte die Probleme nicht 16st, sondern

sie noch deutlicher vor Augen stellt.

33 vgl. R. Kampling, Das Kreuz, die Historie und die christliche Judenfeindschaft. Nachdenken iiber

Urspriinge und Zusammenhénge, in: H. Piegeler u.a. (Hg.), Gelebte Religionen. Untersuchungen zur
sozialen Gestaltungskraft religioser Vorstellungen und Praktiken in Geschichte und Gegenwart (FS
H. Zinser), Wiirzburg 2004, 97-105.

3 Siehe www.ekd.de/EKD-Texte/44597.html; abgerufen 2.12.2014.



14 Rainer Kampling

Die Ubersicht iiber die verschiedenen Modelle des Umgangs mit dem Thema »An-
tijudaismus im neuen Testament« hat vielleicht gezeigt, dass es trotz intensiver Bemii-
hungen immer noch keinen exegetischen Konsens hinsichtlich der Frage des Antijuda-
ismus im Neuen Testament gibt.

Dieser Befund ist allemal in dem begriindet, was Ingo Broer in seiner Franz-
Delitzsch-Vorlesung 1994 die »Pluralitit der Exegese« genannt hat,>> wobei er von der
Vielfalt der Exegetinnen und Exegeten nobel schwieg.

Man kann und soll die Offenheit dieser Debatte jedoch eher als Zeichen dafiir deu-
ten, wie ernst diese Frage genommen wird und wie wenig man dazu neigt, sie abzutun.
Nach meiner Meinung ist die Unentschiedenheit ein Zeichen der Stirke der Exegese
und derer, die sie betreiben. Denn in dem Themenfeld Antijudaismus werden nicht nur
schwerwiegende Fragen an die Texte gestellt, sondern die der Wissenschaft eigene Ge-
schichte, aus der man sich nicht verabschieden kann, wird befragt und durchaus infrage
gestellt.

Gerade die Infragestellung griindet in dem Wissen, dass das Neue Testament selbst
zum Opfer seiner Interpreten werden konnte, die, wenn nicht unmittelbar, aber doch
mittelbar daran mittaten, dass seine Botschaft verschattet wurde und dass aus dem
Evangelium ein Materiallager des Hasses werden konnte. Die Frage nach einem Antiju-
daismus im Neuen Testament entbirgt mithin eine solche Fiille an Implikationen, dass
sie sich einer Antwort entzieht. Es wire schon viel gewonnen, wenn man sicher sein
konnte, die richtige Frage zu stellen. Wenn es ein bibelwissenschaftliches Thema gibt,
dessen man nur Herr wiirde, um den Preis es zu destruieren, dann das des Antijudais-

mus im Neuen Testament.

S. Ein kurzer Schluss

Ohne eine Monokausalitdt behaupten zu wollen, ist forschungsgeschichtlich nicht zu
iibersehen, dass im Umfeld der Debatten um einen moglichen Antijudaismus im Neuen
Testament innerhalb der Exegese ein neues Problembewusstsein entstand. Dieses bezog
sich nicht nur auf das Judentum als je gegenwiértiges, sondern auch auf die Wissensbe-

stinde der Exegese. Relativ rasch wurde man inne, dass auch das als Sachwissen Aus-

3L Broer, Das Verhiltnis von Judentum und Christentum im Matthdus-Evangelium, in: J.C. Vos / F.

Siegert (Hg.), Interesse am Judentum. Die Franz-Delitzsch-Vorlesungen 1989 — 2008 (Miinsteraner
Judaistische Studien 23), Berlin 2008, 194-223, hier: 197.



Antijudaismus im Neuen Testament — Franz-Delitzsch-Vorlesung 2014 15

gegebene nicht zu geringen Teilen aus einer vorurteilsbehafteten Lektiire gesammelt
worden war.

Und ohne Kolleginnen und Kollegen anderer Disziplinen zuriicksetzen zu wollen,
sei doch festgestellt, dass das, was innerhalb der neutestamentlichen Exegese in den
letzten Jahrzehnten geleistet wurde, mehr als beeindruckend ist. Hier fand tatséchlich
Aufarbeitung statt. Zu dem Mehrwert gehort aber eben auch, dass es einen hohen Grad
an Aufmerksamkeit gibt fiir Thematiken, die bisher ein Schattendasein fiihrten. Die
Auseinandersetzungen der 60er Jahre waren offensichtlich auch eine Einilibung darin,
sich anderen Bereichen zu 6ffnen. Und dass heutigentags ein jiidisch-christlicher Dialog
ohne Beteiligung von Exegetinnen und Exegeten undenkbar ist, mag die beste Bestiti-
gung sein, dass exegetische Arbeit aller Miihe wert ist.

Falls man auch wenig lernte aus der Arbeit an der Rezeptionsgeschichte der Schrift,
so miisste man schon sehr verhértet sein, wenn man nicht wenigstens verstiinde, dass
zur Arbeit der Exegetinnen und Exegeten zwei Dinge hinzugehdren: Demut und Ge-

duld. Beides hat man bei dem Thema Antijudaismus bitter notig.



	Kampling_Personliche_Vorrede_in_Erinnerung_FDV_2014
	Kampling_Antijudaismus_im_Neuen_Testament_FDV_2014

