Frank Criisemann
Jesus Christus und das Alte Testament
Ein theologisches Modell

Franz-Delitzsch-Vorlesung 2016 am 28.11. im Schloss der Universitdt Miinster

Als mir vor bald anderthalb Jahren die ehrenvolle Aufgabe angetragen wurde, die
Franz-Delitzsch-Vorlesung dieses Jahres zu tibernehmen, und ich mir - zunichst
noch recht allgemein - vornahm, dabei die theologische Kernfrage der sogenann-
ten Judenmission, ndmlich die Christologie, zu thematisieren, konnte niemand
wissen, dass nur wenige Tage vorher, am 9. November 2016, die Synode der EKD
endlich eine eindeutige Absage an jegliche Judenmission formulieren wiirde.! Das
ist ein wichtiger Schritt auf einem langen Weg, er ist nicht der erste? und mit Si-
cherheit auch nicht der letzte. Das nicht nur, weil es im Protestantismus kein
Lehramt mit einem Roma locuta gibt, sondern vor allem, weil die theologische
Zentralfrage nach wie vor offen bleibt. Dazu gleich. Doch zuvor eine kurze Erinne-
rung an das Doppelgesicht von Judenmission am Beispiel von Franz Delitzsch, auch
wenn ich dabei Eulen nach Athen trage.

I.

Delitzsch war leidenschaftlicher Judenmissionar, ja, die bedeutendste Gestalt der
Judenmission in Deutschland.? Alle seine judaistischen Arbeiten waren Vorarbei-
ten dafiir.* Diese Arbeit, so wenig Erfolg sie auch hatte, war fiir ihn so lebenswich-
tig wie seine Wissenschaft. Und sie kam nach eigenen Formulierungen aus Liebe
zum jiidischen Volk. Bis heute trifft man bei frommen Christen, die zum ersten Mal
auf das Problem stoRen, bis hin zu hichsten Theologenkreisen, auf die Meinung,
dass man den Juden (und gerade nach Auschwitz, so wird gesagt) doch das Beste,
das wir haben, nicht vorenthalten diirfe. Solche Haltung und erst Recht die Orga-
nisation solcher Mission waren in der Geschichte der Kirche wie des Protestantis-
mus eher eine Randerscheinung.’ Schon bei Luther war sie bekanntlich eine kurz-
fristige Ausnahme, die mit der Einsicht verbunden war, dass irgendeine Aussicht
auf Bekehrung nur bei anstdndiger Behandlung und auf freundliche Einladung hin
besteht.® Das Gegenteil beherrschte weithin die Geschichte der Christenheit. In
Delitzschs Zeit war das neben heftiger religidser Verleumdung, gegen die er sich
fir das Judentum einsetzte,” der wachsende vélkische Rassenantisemitismus und

' Text z.B. unter ekd.de.

2Von den deutschen Landeskirchen hat Westfalen in der Synodalerklirung vom 4. November
1999 als erste eine eindeutige und explizite Absage formuliert.

3S0 S. Wagner, Franz Delitzsch. Leben und Werk (BEvTh 80), Miinchen 1978, 149.

*Ebd. 150.

>So hat ihn das orthodoxe Luthertum als chiliastischen Ketzer angesehen; vgl. Wagner, Franz
Delitzsch, 153.

¢ Vor allem in der Schrift von 1523, Daf Jesus Christus ein geborener Jude sei.

7Vor allem in der Auseinandersetzung um A. Rohling, Der Talmudjude. Zur Beherzigung fiir Juden
und Christen aller Stdnde, Miinster 1871; dazu Wagner, Franz Delitzsch, 409ff.



Jesus Christus und das Alte Testament. Ein theologisches Modell 2

die Verwicklung der Kirche in ihn. Man bedenke nur, dass seine Bekehrungsschrift
»Ernste Fragen an die Gebildeten jiidischer Religion* (1888)® geschrieben wurde im
Jahrzehnt nach der Griindung der ersten antisemitischen Partei durch den Hof-
prediger Stoecker (1879) sowie dem von Heinrich von Treitschke ausgeldsten so-
genannten Antisemitismusstreit (1879). ,,Die Juden sind unser Ungliick® formulier-
te der bekannte Historiker und wusste sich dabei im Einklang mit den ,, Tiefen un-
seres Volkslebens“’. Doch so sehr Delitzsch auch fiir Haltung und Werk von jiidi-
scher Seite gelobt und verehrt wurde, bei der Mission lag die Grenze. ,,Der Juden-
missionar, der unser Heiligstes mit siillichen Worten uns rauben will, ist eine diis-
tere Erscheinung, eine unerquickliche Gestalt” wurde ihm geschrieben, verbunden
mit der dringenden Bitte, derartige , Liebeswerbungen® zu unterlassen.’ Und wie
immer war auch damals auf jlidischer Seite klar: Das universale Heil, dem man sich
anschlieRen sollte, bedeutete - auch wenn Delitzsch etwas Anderes gewollt haben
mag - letztlich die Ausléschung des Judentums. Bestenfalls ging es mit der Kanti-
schen Formulierung um die ,,Euthanasie des Judentums“". Eindeutig war schon
damals, dass so ,,ein Dialog auf Augenhohe* absolut ausgeschlossen war. Mit Recht
hei3t es heute von jiidischer Seite, dass ,,die Judenmission auch grundsitzlich the-
ologisch beendet* werden muss, sonst ,,besteht die Gefahr, dass Christen (...) auch
wieder ihre Scheu ablegen konnten, Juden zu missionieren®. So gilt fiir die jidi-
sche Seite nach wie vor: ,,das Eis auf dem wir uns bewegen, ist noch nicht dick ge-
nug.“"

II.

Der Glaube an Jesus Christus konstituiert den christlichen Glauben. Wir glauben,
dass in ihm Gott, und zwar der Gott Israels begegnet. Er verbindet mit dem Juden-
tum und trennt zugleich von ihm. Aber wie genau sieht diese Trennung aus?
Nimmt man die jeweiligen Folgen fiir Moglichkeit und Notwendigkeit der Gewin-
nung von Juden fiir diesen Glauben zum Kriterium, so lassen sich im gegenwiérti-
gen Protestantismus (und im Katholizismus nicht grundsitzlich anders) drei Mo-
delle unterscheiden. Ich nehme dafiir Beispiele aus den Diskussionen der aller-
jiingsten Zeit, sie stehen aber jeweils fiir bestimmte Typen, ihnen lassen sich viele

8 F. Delitzsch, Ernste Fragen an die Gebildeten jiidischer Religion, Leipzig 1888.

° H. von Treitschke, ,,Unsere Ansichten” (1879), in: W. Boehlich (Hg.), Der Berliner Antisemitismus-
streit, Frankfurt a.M. 1965, 13.7. Ob und wie Delitzsch diese Haltung und diesen Konflikt wahrge-
nommen bzw. beurteilt hat, wird leider bei Wagner nur sehr knapp und pauschal behandelt; vgl.
Wagner, Franz Delitzsch, 409ff. Zur Rolle des Protestantismus beim Aufkommen des modernen Ras-
se-Antisemitismus vgl. K. Holz, ,Luthers Abweg. Die evangelische Kirche stellt sich dem Judenhass
des Wittenberger Reformators. Fiir die unselige Geschichte, wie der Protestantismus vélkisch wur-
de, bleibt sie blind*“, Die Zeit Nr. 49, 24. November 2016, 21.

1 A, Blumenthal, Offener Brief an Herrn Professor Franz Delitzsch, Geh. Oberkirchenrath zu Leipzig,
Frankfurt a.M. 1889, 27.25; vgl. dhnlich A. S. Weissmann, Ernste Antworten auf Ernste Fragen. Franz
Delitzsch’s neueste Schrift, Wien 1889.

"1, Kant, ,,Der Streit der Fakultdten®, 1798, in: ders., Werke Bd. 6. Schriften zur Anthropologie, Ge-
schichtsphilosophie, Politik und Pddagogik, hg. W. Weischedel, Frankfurt a.M. 1964, 321.

2So die Formulierung von J. Sievers, ,Judische Kritik an neuen christlichen ,Missions‘-
Vorstellungen®, in: H. Frankemélle / J. Wohlmuth (Hg.), Das Heil der Anderen. Problemfeld ,,Judenmis-
sion” (QD 238), Freiburg 2010, 137-141, Zitate 141.



3 Frank Criisemann

verwandte Beispiele zuordnen. Es geht jeweils um die Frage, was die universale
Heilsmittlerschaft Jesu Christi bedeutet fiir das Neben- und Miteinander von Juden
und Christen.

Dorothea Wendebourg® hat in einem Artikel aus dem Sommer dieses Jahres davor
gewarnt, dass die evangelische Kirche wegen ihrer Kritik an Luthers antijidischer
Haltung und ihrer Furcht vor religidsen Gegensidtzen die traditionelle Distanz zum
Judentum aufgibt. Diese theologische Distanz sieht sie bei Luther entscheidend im
solus christus gegeben. Die Ablehnung Jesu Christi durch die Juden ist allein aus-
schlaggebend und muss es heute bleiben. Es geht um ,,die Frage, ob Jesus von Na-
zareth Sohn Gottes und Erléser aller Menschen ist, sogar an erster Stelle der Ju-
den.” Sie setzt damit Luthers Sicht fort, eine Sicht, aus der heraus er gerade in der
werbenden Missionsschrift von 1523 ,,Dal} Jesus Christus ein geborener Jude sei
keine ,rechtfertigungstheologischen Argumente“ verwendet, das sola gratia, das
sola fide spielen keine Rolle. Er will die Juden allein vom Dass des bereits Gekom-
menseins des Messias iiberzeugen, inhaltlich hat dieser Glaube ihnen offenkundig
nichts zu bieten. Entsprechend bleibt fiir Frau Wendebourg vom Alten Testament
allein der Bezug auf das Neue, wie ihn der traditionelle Begriff der Erfiillung for-
muliert. Will die Kirche daran nicht festhalten, hilt sie es fiir konsequent, gleich
das ganze Alte Testament zu verwerfen. Die kritische Gegenfrage, was denn nun
von den groflen eschatologischen Hoffnungen im Glauben an Christus bereits ef-
fektiv wirksam und in diesem Sinne ,,erfiillt” ist, stellt sie nicht. Ein Dialog auf Au-
genhdhe ist so undenkbar. Denn der religiose Gegensatz muss ausgehalten werden,
sagt sie. Nur die Notwendigkeit eines friedlichen Zusammenlebens kann die theo-
logisch-sachlich im Grunde unvermeidbare Judenmission begrenzen.

Das Beispiel steht fiir viele Stimmen, die christliche Theologie im Kern unver-
dndert durch den christlich-jiidischen Dialog erhalten wissen wollen. Man findet
sie in wissenschaftlicher Theologie wie in kirchlichen Voten, vor allem herrscht
sie im kirchlichen Alltag vielfach vor. Man findet sie bei Gegnern wie Befiirwortern
der Notwendigkeit des Alten Testaments fiir die Kirche, man findet sie selbst in
Verbindung mit der Anerkennung des ungekiindigten Bundes."

In eine andere Richtung geht der Beitrag von Michael Weinrich (also einem Ver-
treter des jldisch-christlichen Dialogs) zur Trinitdtstheologie mit dem Titel
,Dreimal anders derselbe. Zur Grammatik christlicher Gotteserkenntnis“*® vom
Mai dieses Jahres. Er setzt damit ein, dass im Neuen Testament Gott in der Aufer-
weckung Jesu in ,,definitiver” Weise am Werk war (40), weswegen Jesus beispiels-
weise mit ,,der altt. Gottesbezeichnung HERR* (doch wohl im Sinne von Adonaj)
benannt werden kann. Kurz: Jesus ist das ,,offenbare Wort Gottes“. Es geht um ,,die
Selbstoffenbarung dieses Gottes Israels in Jesus Christus®, wie unter ausdriickli-
chem Bezug auf den Prolog des Johannesevangeliums formuliert wird. Die christli-
che Trinitétslehre will nach Weinrich ,,im Horizont jiidischer Gotteserfahrung (...)

3D, Wendebourg, ,,Angst vor religiosen Gegensidtzen. Die EKD zieht falsche Schliisse aus Martin
Luthers Antijudaismus®, Zeitzeichen 17 (7.2016), 12-14.

" So etwa in der von Jiingel und Wendebourg als Vorsitzende unterschriebenen Stellungnahme
gegen das KLAK-Votum von 1995 (Texte aus der VELKD, Nr. 68/1996, 3-16); zur Judenmission ebd.
Nr. 2.7.1.

15 M. Weinrich, ,,Dreimal anders derselbe. Zur Grammatik christlicher Gotteserkenntnis®, Zeit-
zeichen 17 (5.2016), 40-42.



Jesus Christus und das Alte Testament. Ein theologisches Modell 4

den Satz: Gott offenbart sich in Jesus Christus* (42) ins Zentrum riicken. Der ent-
scheidende Satz von Weinrich lautet: ,Die hier fragliche Erkenntnis hat im Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs ihr Subjekt, sie hat in Jesus Christus ihr Objekt (...).
Wenn wir fiir Jesus Christus das Wort Gottes setzen, was ja sachlich auch gemeint
ist, konnte der Satz auch lauten: Gott offenbart sich in seinem Wort* (42). Damit
wiirden ,,Ursprung, Inhalt und Gegenwirtigkeit zusammengehalten.” Jesus Chris-
tus ist also ,die universale Gestalt der SelbsterschlieBung des Gottes Israels®.
Weinrichs Intention nach soll eine solche Trinitétslehre nicht von Israel trennen,
sondern ,,die essenzielle Verbundenheit mit dem Gott Israels* gerade schiitzen.

Vielleicht verstehe ich manches nicht, aber es drdngt sich mir unwillkiirlich die
Frage auf: Was ist denn der Inhalt dieser Offenbarung, was nicht schon im Pradikat
Gott Israels, also im Gott des Alten Testaments steckt? Ist die Verbindung Gottes
mit Israel, ist das Alte Testament und das wovon es handelt, keine Offenbarung?
Gehort das, was Israel erfahren und im Alten Testament formuliert hat, gehéren
die damit verbundenen Inhalte wie Freiheit, Gerechtigkeit, Gnade etc. nicht zum
Wort Gottes?

Weinrich wird sicher jeder Judenmission auch theologisch widersprechen. Den-
noch wird von ihm - und er steht damit vor allem in der Systematischen Theologie
nicht allein, ich finde vergleichbare Strukturen bei édlteren und neueren gewichti-
gen Versuchen aus der Systematischen Theologie' - die Christologie im Ansatz so
formuliert, dass sie die Bedeutung des Alten Testaments und damit auch die Rolle
Israels in jedem Falle iibersteigt. Sie gehort nicht zum Glauben Israels und kann
von Israel nicht mitformuliert werden. Und das gilt auch fiir die immer wieder
versuchte Verbindung einer solchen Christologie mit einer Anerkennung Israels.
Ich personlich muss gestehen, dass sie mich in keiner ihrer Varianten wirklich
liberzeugt hat.” Es ist sicher kein Zufall, dass den Versuchen, eine solche hohe
Christologie mit einer uneingeschrankten Anerkennung Israels zu verbinden, in
kirchlichen Texten tendenziell eher ausgewichen wird.

Ein drittes Modell finde ich am breitesten ausgearbeitet in den ,,Reflexionen aus
dem Vatikan zu theologischen Fragestellungen in den katholisch-jiidischen Bezie-
hungen aus Anlass des 50jdhrigen Jubildums von Nostra Aetate* von 2015, formu-
liert unter dem Titel ,,,Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung, die Gott
gewdhrt' (R6m 11,29)“*, Da heilt es einerseits: ,,Tora und Christus sind der Ort der
Gegenwart Gottes in der Welt* (26). Andererseits heilt es wenig spéter: ,,Die Kir-

16 Z.B. J. Moltmann, Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimensionen, Miinchen 1989,
bes. § 4: ,,Christologie im jiidisch-christlichen Dialog®, 45-55; B. Klappert, ,Israel - Messias / Chris-
tus - Kirche, Kriterien einer nicht antijiidischen Christologie“, EvTh 55 (1995), 64-88; C. Schwébel,
»Das Christusbekenntnis im Kontext des jiidisch-christlichen Dialogs®, in: ders., Gott in Beziehung.
Studien zur Dogmatik, Tiibingen 2002, 293-319. Einen Uberblick iiber die Diskussion in der systemati-
schen Theologie gibt B. Klappert, ,,Hat infolge des Christlich-Jiidischen Dialogs ein Paradigmen-
wechsel in Kirche und Theologie stattgefunden?”, in: E. Petschnigg / 1. Fischer (Hrsg.), Der ,jjiidisch-
christliche* Dialog verdnderte die Theologie, Wien 2016, 173-202.

7 Das gilt auch fiir das in kritischer Weiterfithrung der Barthschen Israeltheologie stehende
Buch von R. Brandau, Innerbiblischer Dialog und dialogische Mission. Die Judenmission als theologisches
Problem, Neukirchen 2006. Sein Ergebnis lautet: ,,Die messianische Sendung in und zu Israel ist nur
als ein ,innerjiidischer Dialog* zu klassifizieren“ (476), also nicht von der Heidenkirche aus. Sie ist
damit im Wortsinn - und doch wohl auch theologisch! - u-topisch.

8 Nach: BlickPunkt.e., Ausgabe 1, Februar 2016, 9-15.



5 Frank Criisemann

che ist der endgiiltige und uniiberbietbare Ort des Heilshandelns Gottes* (Nr. 32).
Die Annahme von zwei Heilswegen wird trotzdem abgelehnt, sie wiirde ,,die Fun-
damente des christlichen Glaubens gefihrden.” Es muss deshalb bei der ,,universa-
len und deshalb auch exklusiven Heilsmittlerschaft Jesu Christi* bleiben (35), doch
folge daraus nicht, ,,dass die Juden vom Heil ausgeschlossen wiren, weil sie nicht
an Jesus Christus als den Messias Israels und den Sohn Gottes glauben®, mit Ver-
weis auf Rom 11. Der entscheidende Satz lautet dementsprechend: ,,Dass die Juden
Anteil an Gottes Heil haben, steht theologisch auer Frage, doch wie dies ohne ein
explizites Christusbekenntnis méglich sein kann, ist und bleibt ein abgrundtiefes
Geheimnis Gottes* (Nr. 36). Deswegen muss ihnen das Evangelium anders als ande-
ren Menschen bezeugt werden (Nr. 40). Auch hier also ist das Festhalten an der
alleinigen Heilsvermittlung durch Christus letztlich inhaltsleer, denn alles inhalt-
lich damit Gegebene haben die Juden ja ldngst einschlieRlich der Gegenwart Gottes
und des Heils, wie ausdriicklich gesagt wird. Immerhin fiihrt hier der eindeutige
Verzicht auf Judenmission dazu, eine Theologie zu formulieren, die diesen Zu-
sammenhang nicht zu denken vermag und - deutlich anders als Paulus in Rém 9-
11, wo er ja dazu eine theologische Theorie entwickelt - sie allein einem unver-
standlichen Geheimnis Gottes anvertraut.

Ahnliche Formulierungen stehen jetzt in der Kundgebung der EKD-Synode. Wie
beides zusammengehort ,,stellen wir Gott anheim*. Der entscheidende Satz lautet
dementsprechend: ,,Das Geheimnis der Offenbarung Gottes umschlieRt beides: Die
Erwartung der Wiederkunft Christi in Herrlichkeit und die Zuversicht, dass Gott
sein erstberufenes Volk rettet.” (Nr. 3).

So sehr ich mich iiber diesen Schritt freue, hier bleibt deutlich etwas offen.
Denn mit dem Geheimnis Gottes haben wir immer zu tun, nichts ist von Gott zu
wissen, nichts ist zu glauben, zu lehren und zu verkiindigen, ohne dass dieses Ge-
heimnis mit im Spiel ist. Das kann aber in biblischer Perspektive nicht zum Ver-
zicht auf Theologie fithren, nicht zur Aufgabe der Bemiithungen, das auch zu den-
ken und zu formulieren, was man theologisch erkennt - und das Geheimnis dabei
dennoch und durchgingig zu achten.

Mein Ergebnis aus diesem Uberblick lautet: Ein wirklich klares und {iberzeugen-
des Modell einer Christologie, die nichts von der universalen Bedeutung Christi
abstreicht und dennoch mit ihr zusammendenkt, dass und wie Israel uneinge-
schrankt im Bund mit Gott ist und dazu keiner Bestitigung durch den neutesta-
mentlichen Messias, erst recht nicht durch die Kirche bedarf, ein solches Modell
kann ich nicht entdecken. Nur so kénnte aber das Wirklichkeit in Kirche und Ge-
meinde werden, was die schéne Formulierung der hessischen Kirche sagt: ,,Das
Bekenntnis zu Jesus Christus schlieBt* das Zeugnis der bleibenden Erwdhlung der
Juden und von Gottes Bund mit ihnen ein.” Dass es dazu wohl einer verdinderten
Christologie bedarf, ist mit logischem Recht von jiidischer Seite jiingst wieder ge-
fordert worden.” Kann man dem und wie muss man dem theologisch, und das
heilt in erster Linie biblisch, entsprechen? Ein notwendiger Aspekt einer solchen

¥ Ergdnzung des Grundartikels der EKHN von Dez. 1991: ,,Aus Blindheit und Schuld zur Umkehr
gerufen, bezeugt sie (die EKHN) neu die bleibende Erwdhlung der Juden und Gottes Bund mit
ihnen. Das Bekenntnis zu Jesus Christus schlieRt dieses Zeugnis ein.*

2'W. Homolka, ,Mutig voran. Der christlich-jiidische Dialog muss Folgen fiir die Christologie
haben®, Zeitzeichen 17 (8.2016), 16-18.



Jesus Christus und das Alte Testament. Ein theologisches Modell 6

Anderung muss wohl dabei ansetzen, dass es in allen drei Modellen letztlich in
keiner Weise eine inhaltliche, sondern ausschlieflich eine formale, eine geradezu
inhaltsleere Rolle Jesu, ndmlich allein der Anspruch auf Universalitdt ist, die die-
sen Punkt in den derzeitigen Diskussion bestimmt, wahrend alles andere, also die
Rechtfertigungslehre” oder die anderen soli bereits im Alten Testament wie im
Judentum wirksam sind, wie faktisch auf allen Seiten konstatiert wird. Wenn nach
einer Formulierung Eberhard Bethges, Christus stets in Gefahr steht, zum Gotzen
zu werden?, so frage ich, ob diese Gefahr nicht genau an dieser Stelle liegt.

III.

Um einen neuen Ansatz zu gewinnen, versuche ich noch einmal da anzusetzen, wo
dieser Mainstream der Christologie offenkundig seinen Ursprung hat. Und das sind
die Formulierungen aus dem Prolog des Johannesevangeliums.

1'Am Anfang war das Wort
und das Wort war bei Gott
und gottgleich war das Wort.

Das war am Anfang bei Gott.
Und von diesem Wort heillt es dann

“Und das Wort ward Fleisch
und wohnte unter uns
und wir schauten seine Herrlichkeit,

Herrlichkeit gleichsam des Einzigen vom Vater -
voll von Gnade und Treue.”

Der eine Logos, der am Anfang bei Gott, ja gottgleich war, wird in Jesus Christus
Fleisch. Deswegen ist das eine Wort Gottes mit Jesus Christus identisch. Und daran
ist letztlich alles zu messen und alles zu orientieren. Viele Aspekte der Dogmenge-
schichte und der Bekenntnistradition bis hin zu Barmen 1 wurzeln hier: Jesus
Christus als das fleischgewordene eine Wort, das am Anfang war. Setzt man so an,
bleibt logischerweise fiir alles, was davor war oder daneben ist, wie die alttesta-
mentliche Tradition und das Judentum, nur etwas in irgendeiner Form Zweitrangi-
ges. Ein Ausgleich mit der neuen Rolle des Alten Testaments und des Judentums
kommt dann immer zu spit und bleibt im Wortsinne un-glaub-wiirdig.

Doch nun gibt es gerade im Johannesevangelium auch deutliche Gegenakzente.
Ich setze dafiir ein mit einer Formulierung aus dem Ende von Joh 10. Hier wird von
einem Konflikt Jesu mit ,,den Juden“ berichtet, die ihn steinigen wollen, weil er
sich zu Gott respektive Gott gleich (v. 33) macht.

MJesus antwortete ihnen: ,,Steht nicht in eurer Tora geschrieben (Psalm 82,6): Ich habe gesagt: Gétter
seid ihr? ¥*Wenn er jene Gotter nannte, an die das Wort Gottes erging - und die Schrift kann nicht auf-

' Dazu, dass sie nicht trennen muss, vgl. V. Leppin, ,,Neue Wege. Die Rechtfertigungslehre muss
Protestanten und Juden nicht trennen®, Zeitzeichen 17 (11.2016), 40-42.

2, Bethge, ,,Christologie und das erste Gebot“ (1988), in: ders., Erstes Gebot und Zeitgeschichte.
Aufsitze und Reden 1980 - 1990, Miinchen 1991, 69-82 (81).

% Ubersetzung des Johannesevangeliums nach K. Wengst, unter: www.wengst.de.



7 Frank Criisemann

geldst werden -, *diirft ihr dann dem, den der Vater geheiligt und in die Welt gesandt hat, sagen: ,Du
listerst, weil ich gesprochen habe: Sohn Gottes bin ich?*

Jesus antwortet mit einem Zitat aus Ps 82, der hier zu ,,eurer”, also der Juden, Ge-
setz / Tora gezdhlt wird. Da steht als Gotteswort: ,,Ich habe gesagt, ihr seid Gétter /
Elohim*. Jesus fahrt fort (v. 35): ,,Wenn er jene Gotter nannte, an die das Wort Gottes
erging - und die Schrift kann nicht aufgeldst werden.” Wie kann es dann Gotteslaste-
rung sein, dass er sich als Sohn Gottes bezeichnet? ,,Die Schrift kann nicht aufgeldst
werden®, das ist das eine. Sie gilt uneingeschriankt weiter. Das Kommen des Sohnes
dndert daran nichts. Das ganze Evangelium mit seinem intensiven Schriftgebrauch
bezeugt das.

Mich interessiert und fasziniert aber vor allem die Charakterisierung des Geset-
zes, also der Tora, was hier deutlich die Bezeichnung des gesamten Tenach ist: An
die Juden, die ja angesprochen werden, ist das Wort Gottes ergangen. Die Schrift,
also die jiidische Bibel, ist das Wort Gottes an die Juden. Und fiir ,,Wort* steht im
Griechischen ,.Logos“. Der Logos Gottes ist in der Schrift, genauer: als die Schrift
an das Judentum ergangen. Dieser Logos ist dann nach Joh 1,14 Fleisch geworden,
also menschliche Person, Jesus von Nazareth. Sicher, Jesus ist das mensch-
gewordene Gotteswort. Aber nun ist der gleiche Logos Gottes auch beispielsweise
am Sinai an Israel ergangen und dann Schrift geworden. Auch die Schrift, sprich
unser Altes Testament, ist also das Wort Gottes. Derselbe eine Logos und damit die
eine Offenbarung Gottes existiert also bereits in Gestalt der Schrift, der jiidischen
Bibel. Der Logos hat, wenn man den Text so liest, zwei Gestalten, aber es ist dersel-
be eine Logos. Der identische Logos existiert in Gestalt der Schrift, der jiidischen
Bibel, unseres Alten Testaments einerseits, in der Person Jesu andererseits.

Es ist, soweit ich sehe, in der neutestamentlichen Exegese nicht {iblich, den Lo-
gos Gottes aus Joh 10,35 mit dem Logos aus dem Prolog einfach gleich zu setzen. Ist
es aber nicht moglich oder gar naheliegend? Immerhin gibt es in der Forschung
nicht wenige Stimmen, die dem sehr nahe kommen. So erhilt nach Martin Hengel
das Volk Israel ,seine einzigartige Beziehung zu Gott“ durch die Anrede des Logos.
Unter Bezug auf die Formulierung von Joh 1,11 ,,Er kam zu den Seinen* spricht er
von der ,,Offenbarung des Logos d.h. des heilschaffenden und richtenden Gottes-
wortes gegeniiber Israel.“** Doch obwohl der Zusammenhang von Logos und
Schrift nicht zu ibersehen ist, wird hier wie auch sonst in der breiten neueren
Diskussion tiber das Schriftverstindnis des Johannesevangeliums® die grundséatzli-
che Uberlegenheit des fleischgewordenen Wortes vor allen anderen Gestalten des
gleichen Wortes nicht in Frage gestellt.

Immerhin zeigt sich diese Identitdt des Logos in den verschiedenen Gestalten im
Evangelium auch noch in weiteren Zusammenhingen. In Joh 5,38 wird zu den Ju-
den gesagt: ,,auch sein (Gottes) Wort habt ihr nicht bleibend bei euch, weil ihr dem, den
jener geschickt hat, nicht glaubt“. ,Das setzt ja voraus,” heilt es zurecht bei Klaus
Wengst, ,,dass es unter ihnen war und auch noch ist”“. Wie die Fortsetzung zeigt,
,denkt Johannes bei dem Wort Gottes an ,die Schriften*“*, Weiter: Wenn Jesus im

# M. Hengel, ,,Die Schriftauslegung des 4. Evangeliums auf dem Hintergrund der urchristlichen
Exegese”, in: JBTh 4 (1989), 249-288, Zitate 263.

% Uberblick bei F. Criisemann, Das Alte Testament als Wahrheitsraum des Neuen, Giitersloh 2015,
119, Anm. 89.

2% K. Wengst, Das Johannesevangelium, Bd. 1, Stuttgart u.a. 2000, 208.



Jesus Christus und das Alte Testament. Ein theologisches Modell 8

Tempel lehrt, so wundern sich jiidische Menschen, also solche, die die Schrift ken-
nen: ,,Wie kann dieser die Schriften kennen, da er doch nicht gelernt hat?“ (Joh 7,15). Da-
bei ist das Erste und Wichtigste, was manchmal heruntergespielt wird, die offen-
kundige Ubereinstimmung: Nur wenn das, was Jesus im Tempel lehrt, mit den
Schriften iibereinstimmt, macht die Frage, woher das denn ohne ihr Studium?
komme, Sinn. Man denke auch an Joh 5,46f: ,,Wenn ihr ndmlich Mose glauben wiirdet,
wiirdet ihr auch mir glauben; denn iiber mich hat er geschrieben. “Wenn ihr jedoch dessen
Schriften nicht glaubt, wie solltet ihr meinen Worten glauben?”. Wie er vor Abraham war
(Joh 8,58), so war er vor Mose, und die Schrift bezeugt ihn (Joh 5,39), da sie als
Wort Gottes mit dem fleischgewordenen Logos identisch ist. Insofern geht es bei
Johannes immer darum, an die Schrift und an das Wort Jesu zu glauben, wie Joh 2,22
ausdriicklich sagt, und zwar als sachlich véllig {ibereinstimmend. Fiir Johannes
kann die Schrift schon wegen dieser Identitdt mit dem Logos nicht aufgelost wer-
den (Joh 10,35), sie bleibt giiltig und zwar uneingeschrinkt. In Joh 17,17 heilt es
,»Dein Wort ist die Wahrheit“, wobei Formulierungen aus Ps 119 aufgenommen wer-
den (v 142.160). Alles liegt also nach Johannes daran, dass, wie Klaus Wengst sagt,
,dem Wort Jesu die Verlisslichkeit des Wortes Gottes zukommt. Aber sein Wort
steht nicht dem Wort der Schrift entgegen oder ersetzt es gar.“*

Nun geht es bei Johannes um heftige innerjiidische Konflikte. Sie entstehen,
weil die Mehrheit der Juden eben diese zweite Gestalt des Gotteswortes nicht er-
kennt und nicht anerkennt. Der innerjiidische Konflikt um die Anerkennung dieser
zweiten Gestalt des Gotteswortes im Johannesevangelium ist dann in die Hdnde
der Heiden geraten und gegen Israel gewendet worden. Zu den historischen Hin-
tergriinden und zur theologischen Problematik einschlieRlich unseres so anderen
hermeneutischen Ortes hat Klaus Wengst seit langem und jlingst noch einmal das
Entscheidende gesagt.” Das Johannesevangelium selbst aber ist praktisch durch-
gehend explizit und in noch mehr Fillen implizit durch indirekte Zitate und An-
spielungen auf die Schrift bezogen, ja es ist mit der Schrift formuliert.* Die in Israel
bekannte Schrift gibt also die sprachlichen und sachlichen Muster vor, nach denen allein
von der fleischgewordenen Gestalt des Logos erzdhlt werden kann.” Dieser Zusammen-
hang ist auch theologisch neu ins Auge zu fassen.

Nun geht es mir letztlich, und das mochte ich ausdriicklich sagen, nicht um
Exegese des Johannesevangeliums. Selbst wenn man diese Theorie einer doppelten
Gestaltwerdung des einen Logos exegetisch fiir unwahrscheinlich halten miisste -
und im grundlegenden Prolog taucht ja dieser Gedanke bestenfalls am Rande auf,
und die innerjiidische ,,Mission“, um die es dem Evangelium geht, kénnen wir ja so
keinesfalls iibernehmen -, wiirde ich den Gedanken als ein theologisches Grund-

7 H. Thyen, Das Johannesevangelium (HNT 6), Tiibingen 2005, 391, vergleicht die Aussage mit Lk
2,42ff, dem zwdlfjihrigen Jesus im Tempel. Doch das dort grundlegende Horen und also Lernen
steht bei Johannes nicht.

% K. Wengst, Das Johannesevangelium, Bd. 2, Stuttgart u.a. 2001, 187.

» Vgl. ders., Johannesevangelium, passim; ders., Mirjams Sohn - Gottes Gesalbter. Mit den vier Evange-
listen Jesus entdecken, Glitersloh 2016, 385ff.

% Vgl. H. Hiibner, Vetus Testamentum in Novo, Vol. I,2: Evangelium secundum Johannem, Géttingen
2003.

' Nimmt man diese Erkenntnis hinzu, ist auch theologisch verstindlich, warum die ,,innerjiidi-
sche Mission“, um die es dem Johannesevangelium geht (und ganz dhnlich dem Hebrierbrief)
letztlich scheitern muss: Bei dem, wovon jede Erkenntnis ausgeht, war und ist Israel immer schon.



9 Frank Criisemann

muster aufnehmen wollen. Es beschreibt die wichtigste mir bekannte Méglichkeit,
die uneingeschrinkte und gleichrangige Anerkennung der hebridischen Bibel und
ihren historischen und sachlichen Bezug auf Israel mit dem den christlichen Glau-
ben begriindenden singuldren Bezug zu Jesu Christus zu verbinden. Ein solcher
Grundansatz fiir die Christologie unter Aufnahme johanneischer Sprache und The-
ologie wird meines Erachtens dem gesamten neutestamentlichen Befund zum Ver-
hiltnis unserer beiden Bibelteile deutlich besser gerecht als die traditionelle Uber-
legenheitsthese der christlich-dogmatischen Tradition.

Als Bild, das die nétige Korrektur der antijiidischen Christologien enthalt, ist es
mir wichtig geworden. Es prézisiert und korrigiert tibliche christliche Redeweisen.
Der entscheidende Punkt ist, dass zwar Jesus uneingeschrankt das Mensch gewor-
dene eine Gotteswort ist, dasselbe eine Gotteswort, das am Anfang war und immer
zu Gott gehorte, aber schon vorher in der hebréischen Bibel Schrift geworden ist.
Nicht nur, dass beides Wort Gottes ist, ist entscheidend, das ist etwa in der Wort-
Gottes-Theologie immer gesagt worden, was aber massive Rangunterschiede in der
Zuordnung nicht ausgeschlossen hat, sondern entscheidend ist die Identitdt und
damit Gleichrangigkeit. Der Logos Gottes fiir Israel ist der gleiche Logos des einen
Gottes wie der fleischgewordene. Die den christlichen Glauben bestimmende Bin-
dung an Christus kann dann akzeptieren, was im Judentum tiber die Gleichrangig-
keit des eigenen und des christlichen Glaubens vielfach gesagt wurde. Man denke,
um nur zwei klassische Beispiele zu nennen, an die bekannte Antwort von Franz
Rosenzweig, auf das ,,niemand kommt zum Vater...“ von Joh 14,6: auller dem Volk,
das langst ,,beim Vater* ist*. Und der Satz Martin Bubers ,,Der Christ braucht nicht
durchs Judentum, der Jude nicht durchs Christentum zu gehen, um zu Gott zu
kommen“* bekommt endlich auch christologisch sein Recht. Buber ist bekanntlich
damals von christlicher Seite deutlich und ganz grundsétzlich widersprochen wor-
den, und zwar von durchaus wohlwollender Seite.*

IV.

Nun rede ich hier als christlicher Alttestamentler, der sich genétigt sieht, sich auf
Nachbarwissenschaften einzulassen, um den Rang des Alten Testaments im Chris-
tentum und unseren Umgang mit ihm zu kldren - und ,,das Missliche daran ist mir
bewusst.“** Das Konzept von zwei Realisationen des einen Gotteswortes wider-
spricht ja faktisch allen Formen des christlichen Umgangs mit dem Alten Testa-
ment, auch den Positiven. Fast durchgingig wird es ja als eine nicht nur histori-

2 Brief vom 31. Oktober 1913, in: F. Rosenzweig, Briefe. Unter Mitwirkung von Ernst Simon, ausge-
wdhlt und hrsg. von Edith Rosenzweig, Berlin 1935, 73.

% M. Buber, ,Kirche, Staat, Volk, Judentum. Aus dem Zwiegesprich mit Karl Ludwig Schmidt,
Januar 1933%; in: ders., Der Jude und sein Judentum. Gesammelte Aufsditze und Reden, K6ln 1963, 558-
570, Zitat 570; das ganze Gesprich jetzt in: M. Buber, Schriften zum Christentum (MBW 9), Giitersloh
2011, 145-168.367-390, Zitat 168.

3 Karl Ludwig Schmidt, Texte in: Buber, Schriften (MBW 9), 145-155.164-166. Zum Gespréch der
beiden: K.-J. Kuschel, Martin Buber - seine Herausforderung an das Christentum, Giitersloh 2015, 195-
232.

% F.-W. Marquardt, Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden. Eine Christologie, Bd. 1, Miinchen
1990, 307.



Jesus Christus und das Alte Testament. Ein theologisches Modell 10

sche, sondern auch theologische Vorform angesehen, dem Christus bzw. das Neue
Testament als ,,Vollendung der Religion Israels“, wie Delitzsch sagt®, als Ziel, als
uniiberbietbarer Endpunkt und wie die Formeln und Begriffe alle lauten, entge-
gensteht. Meiner eigenen Erfahrung nach, und das bestdtigen erste Reaktionen auf
diese These, entspricht die vollige Gleichrangigkeit dem, was viele von uns seit
langem faktisch tun, ndmlich das Alte Testament als gleichberechtigtes Wort Got-
tes zu lesen und zu verkiinden. Wir tun es, weil es sich von den biblischen Texten
her als theologisch notwendig aufdriangt. Ich habe es als hilfreich und entlastend
empfunden, mit diesem Konzept eine theologische Legitimation fiir das formuliert
zu haben, was wir faktisch tun.

Aber es ist ja eine recht abstrakte These und sie betrifft zunichst allein den
Kernpunkt, ndmlich eine letzte sachliche Identitdt und Gleichrangigkeit. Was das
fiir die Hermeneutik der beiden Testamente und den alltiglichen Umgang mit
ihnen bedeutet, miisste und kénnte ja von daher noch einmal neu durchdacht
werden. Noch einmal - denn wenn ich dazu zum Schluss vier hermeneutische
Kernpunkte des christlichen Umgangs mit dem Alten Testament kurz anspreche,
werden Sie merken, dass sie weithin dem entsprechen, was in den letzten Jahren
erarbeitet worden ist.

1. Wechselseitige Interpretation?

Die Rede von zwei Gestalten des einen Gotteswortes kdnnte zunichst eine These
aus der neueren Diskussion stiitzen, wonach man das Alte Testament doch den
Juden iiberlassen sollte. Wir haben ja Jesus Christus, wir brauchen die Juden also
nicht weiter zu enteignen.” Diese neue Gestalt des Marcionismus tibersieht den
unaufléslichen Zusammenhang von beiden. Wir haben Jesus Christus als das
fleischgewordene Gotteswort immer nur und allein durch das Zeugnis des Neuen
Testaments. Und dieses Zeugnis formuliert alles, was es tiber Jesus als den Christus
zu sagen hat, mit Worten der Schrift. Nur von ihr, also von der jiidischen Bibel her,
konnte und kann diese andere Gestalt des Gotteswortes iiberhaupt erkannt wer-
den. Alle Aussagen iiber Jesus als den Christus kommen von der alttestamentlichen
Grundlage her. Geburt, Lehre, Wunder, Tod, Auferstehung und Erhéhung an die
Seite Gottes, ebenso alle Begriffe und Bilder, mit denen er benannt und seine Be-
deutung beschrieben wird, alles ist ,,nach den Schriften” geschehen. Das Alte Testa-
ment ist der Wahrheitsraum des Neuen.

Legt die These von der Gleichrangigkeit beider Gestalten des einen Gotteswor-
tes aber nicht andererseits nahe, dass auch das Umgekehrte gilt, dass also das Alte
Testament von Jesus Christus her neu und anders beleuchtet wird? Das eindrucks-
volle Bild, das Gerhard von Rad von einem solchen , wechselseitigen Verstindnis*
gezeichnet hat - ,Beide Testamente legitimieren einander**- , ist bis heute von
vielen aufgenommen und weiterentwickelt worden und erweist sich als hochst

% Delitzsch, Ernste Fragen, 18.

%7 S0 etwa N. Slenczka, Vom Alten Testament und vom Neuen. Beitrdge zur Neuvermessung ihres Ver-
hdltnisses, Leipzig 2017, 214; s.a. ebd. 328.

%8 G.v. Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. 2, *Miinchen 1968, 398. 411,



11 Frank Criisemann

lebendig.” Ist nicht Christus fiir uns unausweichlich der Punkt, von dem aus wir
das Alte Testament wahrnehmen und interpretieren?

Was das Neue Testament betrifft, so herrschen heute weitgehend Thesen vor,
wonach die Erfahrungen mit Jesus die ersten Christen zu einer vollig neuen Wahr-
nehmung ihrer , Schrift gebracht haben. Diese und dhnliche Modelle stellen fak-
tisch eine Umkehrung der im Neuen Testament selbst benannten bzw. vorausge-
setzten Folge dar. Denn sie miissen offen oder versteckt davon ausgehen, dass die
Bedeutung Jesu zunichst fiir sich erfahren, begriffen und formuliert werden konn-
te, um sie dann nachtrdglich mit der damaligen Bibel in Beziehung zu setzen. Ge-
schieht aber nicht schon die Wahrnehmung und jede Mdéglichkeit, das zum Aus-
druck zu bringen, nur im Raum und mit Hilfe der Schrift?

Ich habe deshalb in der Tat grundsitzliche Bedenken, ob man die These vom Al-
ten Testament als Wahrheitsraum des Neuen umdrehen darf, wie es Notger
Slenczka einmal formuliert hat.” Denn fest steht in jedem Fall, dass die Abwertung
und Zweitrangigkeit des Alten Testaments genau mit einer solchen Deutung des
Alten vom Neuen Testament her beginnt. Da ist das seit dem 2. Jahrhundert domi-
nante Verstdndnis als Verheifung und seiner Erfiillung im Neuen. Da sind dann
christologische Interpretationen, die auch im Alten Testament nach der lutheri-
schen Formel das suchen und finden, ,,was Christum treibet®. Letztlich wurde so
mit all dem immer dem Judentum bestritten, seine eigene Bibel zu verstehen.

Nun wird man natiirlich eine partiell andere und neue Sicht nicht bestreiten
konnen und wollen. Es sind ja jeweils andere Menschen in einer anderen Zeit, mit
anderen Konflikten im Spiel. Und das gilt ja auch fiir das Judentum selbst. So wie
die verschiedenen prophetischen Stimmen im Alten Testament jeweils eigene Er-
fahrungen einbringen, kommen auch im Neuen Testament neue und verdnderte
Perspektiven hinzu. Was man aber entschieden bestreiten muss, ist eine kategorial
verdnderte Sichtweise, ist ein Bruch mit der alttestamentlich-jiidischen Tradition.
Gerade das angeblich Neue versteht sich als Erfahrung mit den gleichen Texten und dem-
selben Gott. Deswegen legt sich heute vielmehr ein Dialog auf Augenhdéhe mit der
Schrift und iiber die Schrift nahe, in der auch die differenten Auslegungen ihren
Platz finden. Die rabbinische Verstdndnistradition hat sich dabei ldngst als unge-
heure Bereicherung erwiesen.

2. Christologische Konzentration und bleibende alttestamentliche Wahrheit

Fragt man, worin denn nun das Neue liegt, das das Neue Testament pragt, so stoi3t
man nicht auf Inhaltliches (man denke nur, wie sehr alles, was mit Gnade, Glaube,
Gerechtigkeit und Rechtfertigung zu tun hat, in der Geschichte der christlichen
Judenmission zurticktritt), sondern in erster Linie auf eine christologische Konzentra-
tion. Im Neuen Testament werden ganz unterschiedliche HeilsverheiBungen, die im
Alten Testament unverbunden nebeneinander stehen, mit dem einen Menschen
Jesus verbunden. Diese Kombination bringt eine {iberraschende Dynamik hervor,
dem sich die Dynamik des Urchristentums zumindest teilweise verdankt. Ich ver-

% So verzichtet J. Jeremias gleich ganz auf eine Behandlung dieser Fragen, um nicht v. Rad wie-
derholen zu miissen; vgl. J. Jeremias, Theologie des Alten Testaments (GAT 6), GSttingen 2015, 479.

“In der Uberschrift einer Thesenreihe fiir eine gemeinsame Podiumsdiskussion in Kéln (Juni
2015).



Jesus Christus und das Alte Testament. Ein theologisches Modell 12

weise beispielhaft auf die sogenannten Titel Jesu. Sie gelten im Alten Testament
mehreren, durchaus verschiedenartigen Heilsgestalten, werden aber im Neuen
Testament alle auf den einen bezogen. Ob Messias oder Gottessohn, Menschensohn
oder Gottesknecht und manche andere. Dazu kommt aus dem Bereich eschatologi-
scher Hoffnungsbilder eine Fiille nicht-personaler Heilskonzepte, wie die Aufer-
stehung der Toten, die anthropologische Erneuerung, der neue Bund. Doch auch
auerhalb der in sich so vielfdltigen Hoffnungssprache reiht sich eine Fiille weite-
rer Themen ein in diese Konzentration auf den einen. Man denke nur an die ethi-
sche Tradition der Tora oder an die grundlegenden anthropologischen Aussagen
aus dem Beginn der Genesis. Es ist diese Konzentration der alttestamentlichen
Vielfalt auf den einen Jesus von Nazareth, die man als das ,,grundstiirzend Neue**'
bezeichnen kann, nach dem immer wieder gefragt wird.

Gerade hier zeigt sich nun die Potenz der These von den beiden Gestalten des
einen Gotteswortes fiir mich besonders deutlich - und sie bestdtigt das, was die
exegetische Arbeit wie selbstverstidndlich ergibt, was aber dogmatisch immer wie-
der ausgebremst wird. Wenn ndmlich die menschgewordene Gestalt des Wortes die
letztlich allein Entscheidende ist, gilt allzu oft theologisch nur noch das, was die
alten Bilder und Hoffnungen in ihrer neuen Verbindung mit Jesus aussagen. Dabei
geht aber Wichtiges verloren, zumal in traditioneller Textwahrnehmung. Die
Hoffnungen bleiben Hoffnungen und zwar Hoffnungen Israels. Und das gilt fiir alle,
gerade in ihrer Vielfalt und Verschiedenheit und in ihrer Differenz zur Rezeption
im Neuen Testament. Denn die alttestamentlichen Texte sind eben uneinge-
schrankt Wort Gottes. Sicher werden dabei auch Spannungen zu Tage treten. Sie
sind ein wichtiger Teil dessen, was wir in seiner zweigestaltigen Offenbarung von
Gott erfahren.

Als Beispiel braucht nur an die alte, klassische Frage nach der mit dem Kommen
des Messias verheilenen Weltverdnderung erinnert zu werden, etwa die weltweite
effektive Gerechtigkeit fiir die Armen (Jes 11 u.a.) oder den dauerhaften Frieden
(Jes 9,6). Fiir das Judentum lag und liegt in dieser Differenz ihrer Hoffnung zur
Wirkung Jesu immer ein wichtiger Punkt, der den Glauben an diesen Messias fiir
sie einfach {berfliissig macht. Fiir uns Nichtjuden und -jiidinnen aber heiflt die
uneingeschriankte Weitergeltung der alttestamentlichen Hoffnungen, dass wir im
Glauben an Christus in die Hoffnungsgeschichte des Gottesvolkes eintreten.

3. Israel und die Menschheit - Partikularitdt und Universalitdt

Als der stédrkste inhaltliche Unterschied zwischen dem alt- und neutestamentli-
chen Glauben wird nicht selten der partikulare Bezug auf Israel im Gegensatz zum
universalen auf alle Vélker und Menschen gesehen. Zunichst liegt bei diesem The-
ma und nicht bei der Umsetzung in griechische Denkformen, der deutlichste Bruch
in der theologischen Entwicklung der alten Kirche. Wihrend viele Aspekte des Al-
ten Testaments auch noch hinter den Formulierungen des Apostolikums und selbst

1 So die Formulierung von U. Becker, ,Neue Einsichten und Konzepte zur christologischen Deu-
tung des Alten Testaments®, KuD 62 (2016), 95-114 (111). Fiir ihn konnte dieses Neue zwar nur mit
Hilfe des Alten Testaments zur Sprache gebracht werden, doch ,,dieses historische Faktum darf (...)
nicht mit theologischer Notwendigkeit verwechselt werden” (112). Vom Alten Testament bleiben
nur ,.kongeniale” Einzeltexte, die aber keinen anderen Rang haben als , Kirchenlieder*.



13 Frank Criisemann

der Inkarnationslehre stehen, fillt der biblische Bezug aller dieser Aussagen auf
Israel nicht nur weg, sondern er wird nur noch negativ, als das zu Uberholende
gesehen. Das Gotteswort an die Juden wird angeblich durch das Gotteswort an alle
Menschen iiberholt und abgeldst.*

Doch Gottes Bezug zu Israel wie zur Menschheit insgesamt ist zentraler Teil des
einen Gotteswortes in seinen beiden Gestalten. Damit ist auch die Spannung zwi-
schen beiden ein konstitutiver Teil jeden biblischen Glaubens.

Im Alten Testament steht Israel und Gottes Geschichte mit ihm im Zentrum.
Wenn das Alte Testament als Gestalt des einen Wortes Gottes christlicherseits un-
eingeschrédnkt zu lesen und zu predigen ist, dann auch inhaltlich unkorrigiert, also
als Wort Gottes an die Juden und Jiidinnen (Joh 10,35). Nur so kann ja die Anerken-
nung von Bund und Erwidhlung Israels Teil unseres Bekenntnisses zu Jesus Christus
werden.

Doch ist das Zentrum ja nicht alles. Es ist keine kleine, sondern eine ausgespro-
chen grolRe Textgruppe, die in der Schrift den Israelbezug mit der Geschichte Got-
tes mit allen Menschen verbindet - von der Schépfung bis zur Hoffnung auf das
endliche Kommen aller Vélker zu ihrem Schépfer. Sie beginnt in Gen 12 mit dem
Segen fiir alle Volker und hat Hohepunkte bei Deuterojesaja und im 12-
Prophetenbuch, ganz zu schweigen von den groen und vielen Texten, die von
Gottes Beziehung zu Nichtisraeliten handeln. Sie alle kommen in christlicher Sicht
zumeist nur am Rande vor und sie werden fast durchgéngig auch in Theologien des
Alten Testaments so behandelt - weil sie theologisch nicht gebraucht und tiber-
fliissig sind, solange wir uns in der Auslegung der Texte mit Israel identifizieren,
statt zuerst und zuletzt mit eben diesen Volkern.

Was nun das Neue Testament betrifft, so lohnt zunéchst ein genauer Blick da-
rauf, wie es zu seiner universalen Seite kommt. Ausgangspunkt sind ohne Zweifel
die Begegnungen mit dem Auferstandenen, die alles in Bewegung setzen. Und es
sind diese Begegnungen, die die VerheiBungen der Schrift fiir die Volker aktuali-
sieren. So bei Paulus, dem einzigen direkten Zeugen fiir eine solche Begegnung
(Gal 1,16), so bei Lk 24,47 bis hin zu den Lebensbdumen zur Heilung der Vélker
(Offb 22,2). Und warum der Akzent gerade hier liegt, liegt auf der Hand. Denn die
Uberwindung des Todes Jesu durch Gott bestitigt alle eschatologischen Hoffnun-
gen und Verheilungen der Schrift und setzt sie aktuell neu in Kraft. Dieses neue
»Schon* kann ja meist nur bekriftigen und erneuern, was es auch in Israel lingst
als ,,Schon* im ,,Noch nicht“ gibt. Doch mit einer dieser Hoffnungen kann man
beginnen. Man kann anfangen, die Volker einzubeziehen. Die Krifte des Geistes
zeigen hier erkennbare Wirkung. Auch hier bleibt Hoffnung die entscheidende
Dimension, denn es kommen ja nicht, wie in den biblischen VerheiBungen, die
Volker im Ganzen zum Gott Israels, sondern es sind kleine Gruppen. Es ist ein An-
fang, und zwar der Anfang, durch den ,,wir* hineinkommen.

Und so sehr auch das Neue Testament von diesem Anfang handelt, die Bindung
an Israel ist ja nicht geleugnet oder auch nur unsichtbar geworden. Das hat viel-
mehr erst eine christliche Exegese erreicht, die beispielsweise den ersten Teil des

2Im Anschluss an O. Skarsaune, ,,Altkirchliche Christologie - jiidisch / unjiidisch?“, EvTh 59
(1999), 267-285.



Jesus Christus und das Alte Testament. Ein theologisches Modell 14

Romerbriefs von Rom 9-11 getrennt hat. Und gerade die ersten drei Evangelien
bezeugen unvoreingenommen gelesen durchgehend diesen Zusammenhang.*

Das Universale und das Partikulare gehoren in beiden Testamenten zusammen,
weil sie bei Gott zusammen gehoren. Diese Spannung konstituiert die Bibel in ih-
ren beiden Teilen. Darin wurzelt die Hoffnung, dass die fiir uns Christen und Chris-
tinnen theologisch unumgehbare Aneignung der jiidischen Bibel nicht weiter als
Enteignung wahrgenommen wird.

4. Die Fiille des Alten Testaments und Gottes Wirken in der Fiille der Realitdt

Wird das Alte Testament als Gestalt des einen Wortes Gottes auch christlicherseits
uneingeschriankt gelehrt und gepredigt, wird in Kirche und Theologie das noch
kréftiger zur Wirkung kommen, was schon immer der starkste Grund fiir das Fas-
zinosum Altes Testament war: seine inhaltliche Breite, seine Vielfalt, die der ge-
samten Erfahrung von (zunichst der damaligen) Wirklichkeit entspricht - und nur
so kann man von Gott als einzigem reden. Wollte man die christologische Konzentra-
tion als alleinige Basis fiir die christliche Religion nehmen oder aber vom Alten
Testament nur das gelten lassen, was im Neuen Testament ausdriicklich rezipiert
wird oder sonst einem bereits festliegenden Bild Jesu entspricht, - und es gibt
nach wie vor viele theologische Stimmen, die genau das wollen - kénnte ein mas-
siver Wirklichkeitsverlust die Folge sein (und das Christentum war ja oft auch
dementsprechend).

Dietrich Bonhoeffer hat wohl in der Neuzeit als Erster die ,,Inanspruchnahme
des irdischen Lebens* in seiner ganzen Fiille fiir Gott eingefordert, bzw. Gott in der
Polyphonie des Lebens, um nur zwei seiner Formulierungen zu gebrauchen. Und er
kommt auf diese biblische Dimension nicht zufillig durch seine intensive neue
Lektlire des Alten Testaments. Er entdeckt etwa die Erotik des Hohenliedes mit
ihren korperlichen Aspekten und nennt das ,die beste ,christologische® Ausle-
gung.“* Dabei setzt er das Wort ,,christologisch* in Anfiihrungsstriche. Denn das
Alte Testament bereichert hier wie auch sonst den Christusglauben um die Wirk-
lichkeit und darf nicht umgekehrt durch ihn bestimmt werden. Das Alte Testament
bringt ihn also theologisch zu Wirklichkeiten, die jedes Leben mitprdgen und die
gerade biblisch gesehen nicht unmittelbar mit Christus verbunden sind. Die eroti-
sche Liebe, der Segen in seiner Fiille, man wird hinzufiigen miissen: die Schépfung,
die Erfahrung der Weisheit, das Leiden Hiobs und die Skepsis Kohelets, Welt- und
Sozialpolitik in prophetischer, Gerechtigkeit in rechtlicher Perspektive, das und
vieles andere mehr wird dabei auf eine theologisch unentbehrliche Weise von Gott
in Anspruch genommen. Aber auch die speziellen theologischen Themen des Neu-
en Testaments, wie das messianische Wirken, das Kreuz, die Rechtfertigung u.v.a.
sind alle schon im Alten Testament ausgebildet, und das Neue Testament ist blei-
bend und zwar gerade fiir seinen Bezug auf die jeweilige Gegenwart auf diese Viel-
falt und ihre Wahrheit angewiesen.

* Dazu besonders Wengst, Mirjams Sohn; vgl. auch D. Boyarin, Die jiidischen Evangelien. Die Ge-
schichte des jiidischen Christus (Judentum - Christentum - Islam 12), Wiirzburg 2015.

* So im Brief vom 2. Juni 1944; D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen
aus der Haft (DBW 8), Giitersloh 2011, 460.



15 Frank Criisemann

Aus dieser Fiille sei abschlieRend nur daran erinnert, dass es ein entspanntes, ja
positives Verhiltnis zu anderen Religionen, wie es in einer immer vernetzteren
Welt alltdglich und lebensnotwendig ist, nur auf der Basis des Wortes Gottes an
Israel geben wird. Unsere langsame Entfernung von der schrecklichen Erbschaft
der christlichen Dogmengeschichte, wonach aulerhalb des rechten Glaubens nur
sadistischste Hollenstrafen drohen, ist eng mit der langsamen Wiederanndherung
der Christenheit an Judentum und Altes Testament verbunden. Im Alten Testa-
ment, dem man immer noch nationale Engfithrung unterstellt, gibt es nicht nur
ein deutlich anderes Verstdndnis des sogenannten Siindenfalls, der in traditionell-
christlicher Sicht unfihig zu allem Guten machen soll, was dann einzig durch
Christus tiberwunden wird, hier gibt es auch Texte, die sehr differenziert von der
Beziehung des einen Gottes zu Menschen anderer Religionen und Kulturen spre-
chen - von Hagars Begegnung und Neubenennung des Gottes Abrahams iiber die
Radikalitidt eines Amos (Am 9,7) bis hin zu Gestalten wie Hiob. Diese Gestalt des
Wortes Gottes grenzt Ungldubige nicht aus und nur von ihr her werden wir lernen,
auch die andere Gestalt desselben Wortes, Jesus Christus, anders wahrzunehmen.



