Die Corona-Krise ohne die Kirchen — Die Kirchen in der Corona-Krise

Dass in diesem Jahr die hochsten Feiertage nicht offentlich gefeiert wurden, dirfte in der Ge-
schichte des Christentums eine aullerst seltene Ausnahme sein. Zu den Nebenwirkungen der poli-
tischen Maf3nahmen gegen die Ausbreitung des Corona-Virus gehort, dass die religiose Betitigung
fast vollstindig privatisiert wurde. Das vollzog sich nicht ohne Zutun der Kirchen. In einigen Re-
gionen wurden Gottesdienste abgesagt und Kirchgebiude geschlossen, noch ehe der 6ffentliche
Lockdown angeordnet wurde. Die Motive dafiir sind ehrenwert, denn es gilt auch im Religionssys-
tem Verantwortung gegen die Ausbreitung des Virus zu ibernehmen und Risikogruppen zu schiit-
zen.

Doch dadurch ist eine paradoxe Situation entstanden. In Deutschland gehort es seit vielen Jahren
zum ,zivilreligiosen® Grundkonsens, dass sich staatliche Ebenen und Religionsgemeinschaften zur
Begriindung ihrer wechselseitig freundlichen Haltung auf das sog. Béckenférde-Theorem berufen,
nach dem der Staat in der Krise auf die moralischen Ressourcen seiner Biirger*innen angewiesen
ist, weil er den Gebrauch der Freiheit, die er garantieren soll, nicht selbst herstellen kann. ,,Worauf
stitzt sich dieser Staat am Tag der Krise?*, so fragte einst Ernst-Wolfgang Bockenférde und no-
minierte die Religion als diejenige GréB3e, die zur Regeneration der sittlichen Substanz des Gemein-
wesens beitragt. Nun ist die Krise da und zu ihrer paradoxen Symptomatik gehort, dass die reli-
giosen Institutionen die staatlichen Mal3nahmen unterstiitzen, indem sie schweigen. Das wiegt
schwer: Eben noch rang man in der evangelischen Kirche und Theologie darum, ob die ,,Offent-
liche Theologie* (Wolfgang Huber, Heinrich Bedford-Strohm) oder der ,,Offentliche Protestantis-
mus® (Christian Albrecht, Reiner Anselm) das richtige Konzepte ist, um die ethischen Anliegen
des Evangeliums im politischen Raum zu adressieren. Dass die Offentlichkeit, die die Kommuni-
kation des Evangeliums selbst benétigt, einmal wegbrechen konnte, lag bislang vollig auf3erhalb
der theologischen Vorstellungskraft. Das damit verbundene Risiko ist hoch. Denn das Verléschen
offentlicher Religionsausiibung verstirkt den bedenklichen Effekt der ,,Pulverisierung der Gesell-
schaft” (Hinnerk Wissmann), den Ausgangs- und Kontaktsperren ohnehin haben.

,Behit vor Krieg und teurer Zeit, vor Seuchen, Feur und groflem Leid®, so heifit es in einem
bekannten Kirchenlied. ,,Wend ab in allen Gnaden / so Feur- als Wasserschaden / treib Sturm und
Hagel ab / bewahr des Landes Frichte / und mache nicht zunichte / was deine Milde Hand uns
gab.“ — Solche und dhnliche Verse aus dem Evangelischen Gesangbuch klingen hochaktuell in
diesen Tagen, in der sich neben ,,.Seuche® und ,,Leid* auch eine erhebliche wirtschaftliche Krise
anbahnt. Ein groBer Teil der christlichen Uberlieferung gibt der Erfahrung von Angst und Not
Sprache und Adresse. Aber diese Lieder und Gebete bleiben nun stumm und kénnen ihre befrei-
ende Wirkung nicht entfalten.

Nun ist es keineswegs so, dass die Kirchen ihre Aktivititen eingestellt haben. Nach einer gewissen
Schockphase haben viele Kirchengemeinden mit beachtlicher Kreativitit gestreamte Gottesdienste
auf YouTube eingestellt, bieten auf ihren Homepages ,,geistliche Impulse® an und prisentieren
Links sowie Telefonnummern, unter denen engagierte Seelsorger*innen erreichbar sind. Das vor
einigen Jahren aufgelegte Programm ,,Kirche und Digitalisierung® zeigt Friichte. Freilich ist die
Resonanz tberschaubar, die Anzahl der Klicks bleibt weit hinter den Erwartungen zurtick. In den
Sozialen Medien duflern sich einige Pastor*innen frustriert. Ist religiose Kommunikation ein zu-
tiefst analoges Phinomen? Schon empfiehlt eine Pastorin ,,.Schweigen als Auftrag® (Katharina
Scholl).

Religions- und gesellschaftstheoretisch duirfte das verordnete Schweigen problematisch sein. Denn
im Kern geht es in den christlichen Gottesdiensten ja nicht um den rituellen Vollzug des immer



Gleichen, sondern um eine dynamische, an den Fragen der Gegenwart orientierte Deutung derje-
nigen Fragen, die die Einzelnen ebenso wie die ganze Gesellschaft bewegen. Das gilt erst recht im
Zeichen der Pandemie: Neben den psycho-sozialen Auswirkungen der Ausgangs- oder Kontakt-
sperren sind die Menschen ja auch mit ihrer Furcht vor Ansteckung, mit ihrer Erkrankung und mit
der Erfahrung von Tod konfrontiert. Die Bilder vom Umgang der US-amerikanischen Beh6rden
mit den Toten zeigen, mit welch eisiger und stummer Kilte eine Verstaatlichung des Umganges
mit existenziellen Tiefenerfahrungen verbunden sein kann. Eine Gesellschaft verliert ihren Expo-
nenten Freiheit, wenn Geburten, EheschlieBungen und Sterben nicht mehr mit einer (religiosen)
Feier verbunden sein kénnen. Die Bildung von subversiven Milieus kénnte sich als unerwiinschte
Nebenwirkung einstellen. Anthropologisch und kulturgeschichtlich betrachtet bilden ,,Angst®,
,»Krankheit” und ,, Tod“ den Wurzelgrund fiir religiése Vorstellungen und Riten. Die Beantwor-
tung der damit gestellten Fragen kann weder der Medizin noch der Politik iiberlassen werden. Hier
zeigt sich die Systemrelevanz der Religion.

Die Entscheidung von Bundesregierung und Ministerprasidenten, das Verbot von o6ffentlichen
Gottesdiensten noch einmal zu verlingern, ist vor diesem Hintergrund hoch problematisch. Es ist
erforderlich, dass die durch die Pandemie ausgelosten Gefiihle religiés und gemeinschaftlich zur
Sprache kommen kénnen. Jenseits der hohen Feiertage ldsst sich das Abstandsgebot in den Got-
teshiusern gut umsetzen. Gottesdienste konnen leicht so gestaltet werden, dass Korperkontakt
vermieden werden kann. Besonders wichtig ist, dass religiése Feiern an den Schwellen des Lebens
moglich werden. Es geht darum, gerade in der Krise nicht nur Angst und Trauer, sowie Vertrauen
und Hoffnung, sondern auch dem Gemeinsinn Worte zu geben.

Doch die christlichen Kirchen verhalten sich an dieser Stelle bisher zu uneindeutig. Der schnelle
und kompromisslose Riickzug aus dem 6ffentlichen Leben deutet darauf hin, dass man in der Tiefe
nicht tber die Frage der eigenen Systemrelevanz nachgedacht hat und wie Sportvereine und Ein-
zelhdndler auf analoge Tauchstation gegangen ist. Mit ihren digitalen Angeboten, mit Telefonnum-
mern und Seelsorgeangeboten erreicht man zwar eine Kernmitgliedschaft. Aber der Transfer der
Deutungsangebote in die anderen sozialen Sphiren ist verstellt, denn die digitale Kirche erreicht
die Menschen jenseits der fest gefiigten Kerngemeinden kaum. Die re/igids Aufgeschlossenen, zu-
gleich kirchlich Distanzierten, eine fiir den deutschen Protestantismus charakteristische Haltung,
stehen buchstiblich vor verschlossenen Ttren. Der kirchliche Lockdown kénnte die ohnehin be-
stehende Tendenz zur Pflege einer kirchlichen ,,Sondergruppensemantik® (Niklas Luhmann) noch
verstirken.

Daher sollten die Vertreter*innen der Religionsgemeinschaften ihre defensive Haltung aufgeben.
Denn was fiir ein Signal geht von der Regierungsentscheidung an die Gesellschaft aus, wenn Fin-
zelhandelsgeschifte vor den Kirchen, Synagogen und Moscheen gedffnet werden kénnen? Dar-
tber wire unter Beteiligung von Religionsgemeinschaften und Theologie gesellschaftlich zu disku-
tieren! Zugleich sollte man sich die Religionsgemeinschaften am bedachtsamen Hochfahren des
6ffentlichen Lebens mit analogen spirituellen Angeboten beteiligen. Die Ressourcen dafir stehen
bereit.

Jurgen Habermas hat in seinem im letzten Herbst erschienenen opus magnum (,,Auch eine Ge-
schichte der Philosophie®) den Kirchen eine (bedingte) Systemrelevanz beschieden und auf die
sozial unabgegoltenen Ressourcen der religiosen Traditionen hingewiesen. Fir diese Aufgaben
missen die Religionsgemeinschaften im 6ffentlichen Raum prisent sein kénnen. Es wird weiterhin
ein Lackmus-Test fiir den Freiheitsgrad unserer Gesellschaft sein, ob diese Prisenz auch méglich
ist. Zur Botschaft von Habermas gehort auch, dass die Religion in ihrer Ethik nicht aufgeht, son-
dern nur dann ,,ein Pfahl im Fleisch einer Moderne® sein kann, solange sich die religise Erfahrung



auf die rituelle ,,Praxis der Vergegenwirtigung einer starken Transzendenz stiitzen kann®. Zu dieser
Pflege gehort die kreative Aktivierung von religiéser Deutungskompetenz — gerade in Zeiten von
Not und Gefahr. Das kénnen wiederum nur die Kirchen selbst leisten und an diesem Punkt ver-
halten sie sich gegenwirtig zu defensiv. Dadurch riskieren sie viel — nicht zuletzt ihre Systemrele-
vanz.

Minster, den 16.04.2020

Prof. Dr. Arnulf von Scheliha

Westfilische Wilhelms-Universitit Munster
Evangelisch-Theologische Fakultit

Institut fur Ethik und angrenzende Sozialwissenschaften
Universitatsstralle 13-17

48143 Minster



