Prof. Dr. theol. Arnulf von Scheliha

Predigt im Universitatsgottesdienst am Sonntag Jubilate in der evangelischen
Universitatskirche Miinster (7. Mai 2017)

Predigttext: (16) Noch eine kleine Weile, dann werdet ihr mich nicht mehr sehen; und
abermals eine kleine Weile, dann werdet ihr mich sehen. (17) Da sprachen einige seiner
Jinger untereinander: Was bedeutet das, was er zu uns sagt: Noch eine kleine Weile, dann
werdet ihr mich nicht mehr sehen; und abermals eine kleine Weile, dann werdet ihr mich
sehen; und: Ich gehe zum Vater? (18) Da sprachen sie: Da sprachen sie: Was bedeutet das,
was er sagt: Noch eine kleine Weile? Wir wissen nicht, was er redet. (19) Da merkte Jesus,
dass sie ihn fragen wollten, uns sprach zu ihnen: Danach fragt ihr euch untereinander, dass
ich gesagt habe: Noch eine kleine Weile, dann werdet ihr mich nicht mehr sehen; und
abermals eine kleine Weile, dann werdet ihr mich sehen? (20) Wahrlich, wahrlich, ich sage
euch: Ihr werdet weinen und klagen, aber die Welt wird sich freuen; ihr werdet traurig sein,
ihr werdet traurig sein, doch eure Traurigkeit soll zur Freude werde. (21) Eine Frau, wenn sie
gebiert, so hat sie Schmerzen, denn ihre Stunde ist gekommen. Wenn sie aber das Kind
geboren hat, denkt sie nicht mehr an die Angst um der Freude willen, dass ein Mensch zur
Welt gekommen ist. (22) Auch ihr habt nun Traurigkeit; aber ich will euch wiedersehen, und
euer Herz soll sich freuen, und eure Freude soll niemand von euch nehmen. (23a) Und an
jenem Tage werdet ihr mich nichts fragen.” (Joh 16).

Liebe Schwestern und Brider,

der Text aus dem Johannes-Evangelium, der heute zu predigen aufgegeben ist, ist
unlibersichtlich. Das fiel Gbrigens auch jenem Gremium unser gremienreichen Kirchen auf,
das fur die Perikopen-Ordnung zustandig ist. Man hat diesen Vorschlag namlich mit vielen
Klammern versehen und stellt auf diese Weise dem Prediger anheim, welche Verse der
Predigt zu Grunde gelegt werden sollen. Dazu kommt: Diese Passage enthalt ein ganzes
Fillhorn von exegetischen Problemen. Als ich mir den Text am Montag zuerst anschaute,
schoss mir als erstes durch den Kopf: Warum steht hier heute nicht die Kollegin Hoegen-
Rohls, zumal sie auf das Corpus loanneum spezialisiert sind? Aber mein zweiter Gedanke
war: Sollen wir das Neue Testament den Spezialisten Gberlassen? Die Antwort, dritter
Gedanke, lautet: Nein! Gerade im Jahr des Reformationsjubildums sollten wir das
reformatorische Schriftprinzip hochhalten, uns alle als User des Neuen Testaments
verstehen und versuchen, den theologischen Gehalt dieser Textpassage zu ermitteln. Dabei,
vierter Gedanke, greifen wir allerdings dankbar auf die Grundeinsichten der historisch-
kritischen Forschung zurtick, ohne uns freilich in Einzelheiten oder Spezialdiskussionen zu
verlieren.

In diesem Sinne stellen wir fest, dass ,unser Text’ innerhalb der Abschiedsreden Jesu steht,
die vier lange Kapitel des vierten Evangeliums umfassen. Die Abschiedsreden gehoéren zur

Gattung des literarischen Testaments, von denen uns in der alttestamentlich-jlidischen
1



Tradition einige Uberliefert sind. Die Gattung , literarisches Testament” gibt bestimmte Items
vor, die wir in unserem Text auch wiederfinden. Aber das wollen wir nicht zu vertiefen. Mehr
Aufmerksamkeit verdient heute die Kaskade der Abschiedsreden. Sie verdankt sich einer
Anreicherung der ersten Rede durch vermutlich mehrere Redaktoren, die weitere Reden
Jesu angefiigt haben. Im Kapitel 15 beginnt eine zweite Abschiedsrede Jesu, und eine dritte
Rede endet unmittelbar vor ,unserer Textstelle’. — Bei der Lektiire splirt man férmlich die
Erschopfung der Jinger ... Als Jesus dann sogar zu einer vierten Rede ansetzt, passiert
Folgendes:

C (= Jesus = Katrin Lohse)): Es dauert nur noch kurze Zeit, dann werdet ihr mich nicht mehr
sehen. Und es dauert noch einmal eine kurze Zeit, dann werdet ihr mich wiedersehen.

A (= Janica Schneider) (zu B (= Kira Schall)): Hast du eine Idee, was er damit sagen will? Eine
kurze Zeit, dann sehen wir ihn nicht mehr ...

B (zu A): ..und noch eine kurze Zeit, und dann sehen wir ihn wieder? Das klingt wie ein
seltsames Versteckspiel. Wo geht er denn hin, fiir kurze Zeit? Will er etwa unsichtbar
werden?

A: Unsinn, unsichtbar! Er sagt, er geht zum Vater. Was er wohl meint?

B: ... und wen er wohl meint?! Warum kann er nicht einfach mal so reden, dass man ihn
versteht! Immer spricht er in Ratseln und keiner weil® wirklich, was er sagen will!

C: Ihr zwei seht so aus, als hattet ihr eine Frage. Was ich eben sagen wollte ist das: Bald
kommt eine kurze Zeit...

A: ... in der wir dich nicht mehr sehen - und dann doch wieder, klar. Ich versteh das nicht...
was meinst du damit? (Kannst du nicht mal Klartext reden?)

C: Bald, wenn die Zeit da ist, wenn ich weg bin, dann werdet ihr Angst haben. Und ihr werdet
traurig sein. Es wird so aussehen, als hattet ihr eure Hoffnung in den Sand gesetzt, als ware
alles umsonst gewesen. Das ist die kurze Zeit, in der ihr mich nicht sehen werdet.

(A/B): Okay...

C: Stellt euch vor, es ist so, wie wenn eine Frau ein Kind bekommt: Eine Geburt ist
schmerzhaft und kann einem ewig vorkommen. Man hat auch die ganze Zeit Angst, um Kind
und Mutter. Aber die Mutter hat, sobald das Kind auf der Welt ist, alle Schmerzen vergessen,
vor Freude Uber ihr Kind. Genauso wird es sein, wenn die kurze Zeit voriiber ist und ihr mich
wiedersehen werdet: Eure Traurigkeit wird sich in Freude verwandeln und diese Freude wird
so groB sein, dass keiner sie euch mehr nehmen kann. Und noch dazu: ihr werdet dann
wissen, was ich euch sagen wollte und musst mich nicht mehr fragen.

Liebe Schwestern und Briider! Diese Inszenierung ,unseres Textes’ fihrt uns zu einer
wesentlichen theologisch-hermeneutischen Einsicht. Was hier dargestellt wurde ist die
Resonanz der Jinger auf Jesu Redefluss. Die Jlinger murmeln (Murmelrunden gibt es also

2



nicht erst seit dem Kirchentag ©), beraten untereinander und stellen skeptische Fragen. Und
was geschieht? Jesus verhalt sich horerorientiert. Er greift die Fragen auf und auf diese
Weise wird aus einem Monolog eine Diskussion, verwandelt sich Lehrmitteilung in einen
Diskurs. In ,unserer’ Perikope wird also deutlich, wie die friihe christliche Theologie
funktioniert hat.

Wir wissen seit langem vom historischen Wachstum der jesuanischen Abschiedsreden im
Johannes-Evangelium, mit denen die Tradenten und Redaktoren auf die sich wandelnde
Situation der Gemeinde reagiert haben. Aber in den exegetischen Kommentaren meiner
theologischen Lehrergeneration nannte man diese offenkundig nachésterlichen
Unterweisungen ,Gemeindeparanese”, also Ermahnung der Frommen aus dem Munde Jesu.
»Pardanese”, ,Ermahnung” - diese Begriffe klingen etwas muffig, das ist der Sound der ,alten
Bundesrepublik‘! Und um hier weiter zu kommen, ist unsere Szene so besonders wichtig.
Denn nach drei Abschiedsreden Jesu im EinbahnstraRen-Modus kippt hier die Pardnese in
einen Diskurs. Aus dem Monolog wird Dialog. Theologie beginnt zu leben!

Unverstandnis, Rickfragen, Widerspruch, das gemeinsame Ringen um die richtige Antwort,
diese Elemente sind so zu einem wichtigen Teil der kanonischen Uberlieferung geworden.
Dadurch werden neue Erfahrungen theologisch interpretiert und dem Testament Jesu
eingefligt. Diese diskursiven Nachtrage sind keine Falschungen, sondern rhetorisch-stilisierte
Updates derjenigen grundlegenden Weisungen, die Jesus seinen Jiingern hinterlassen hatte.
Um es in reformatorischer Begrifflichkeit zu sagen: Schon hier kénnen wir die Dialektik von
,Buchstabe und Geist” wahrnehmen und diese Dialektik ist es, die uns bis heute die Freiheit
gibt, die Gehalte der biblischen Uberlieferung gerade in ihrem Wachstum kritisch zu sichten
und immer neu anzueignen.

Diese Dialektik findet sich nicht nur in der Form ,unseres’ Textes, sondern auch in seinem
Inhalten. Denn in ,unserem Text’ kippt nicht nur die Pardnese in den Diskurs, sondern in
seiner Antwort auf die Jingerfrage vollzieht Jesus auch einen ,emotional turn®. Er lasst die
reine Lehre hinter sich und spricht die Geflihlswelt an, die den Glauben begleitet. , Klage”“,
»Angst”, , Schmerz”, , Traurigkeit” und ,Freude”. Und noch eine andere Dialektik wird
sichtbar. Sie wird kenntlich an der Intuition der Jiinger, die Jesus zu Beginn seiner vierten
Abschiedsrede so riide unterbrechen und einfach mal nachgefragt haben: ,,Was redet er?”.
»Was meint er blo3?“. ,,Was will er uns nur sagen?“

Uber beide Motive, iiber die Gefiihle und tiber die Haltung der Frage, méchte ich heute
nachdenken.

Das ,Versteckspiel” Jesu, wie es die Jinger in unserer Szene bezeichnet haben, ist der Grund
fr die breite Skala der Gefiihle, die das Glaubensleben begleiten. Jesus will seine
Jingerschaft darauf vorbereiten, dass mit dem Glauben ein Wagnis verbunden ist. Denn der
Glaube ja ein rein geistiger Akt, der auf das vertraut, was er eben nicht buchstablich sehen
kann: die flirsorgliche Begleitung durch den himmlischen Vater.

Solange der irdische Jesus einfach da ist, die Jlinger unterweist, ihnen Ziele setzt,
Verhaltensmaliregeln ausgibt, lehrt und schult, Fragen direkt beantwortet, kénnen die

3



Jinger sich an ihm orientieren. Aber in der nachdsterlichen Zeit sind wir aufgerufen, die
Fragen, die wir haben, selbst zu beantworten, selbst zu entscheiden, was das Richtige ist.
Das ist nicht ohne Risiko, denn vielleicht finden wir keine Antwort. Eventuell irren wir.
Womoglich missen wir Riickschlage hinnehmen. Wenn wir tGber dieses Wagnis, diese
Verantwortung, ja Belastung nachdenken, dann kénnen sich jene Geflihle einstellen, die
Jesus aufzahlt: Wehmut nach den alten Zeiten, als Andere fiir uns entschieden haben und
das Leben einfacher schien. Traurigkeit, weil wir Abschied nehmen mussten von Menschen,
die uns lange Zeit flrsorglich begleitet und uns viel Last abgenommen haben. Angst, weil wir
nicht wissen, sondern eben nur darauf vertrauen kénnen, dass wir die richtige Entscheidung
treffen. Schmerz, weil wir manchmal eben nicht die richtige Entscheidung treffen, Schaden
verursachen, Nebenwirkungen spiren. Klagen, weil wir von einem Schicksalsschlag
heimgesucht werden. Manchmal nehmen wir in solchen Situationen Niemanden wabhr, bei
dem wir Nahe finden kénnen, die Trost spendet und fir uns tatig wird. Jesus spielt auf solche
Lagen an, in denen wir wanken und schwanken und keine Haltegriffe mehr sehen.

Fir Christinnen und Christen ist diese Situation besonders schwer, weil sie ja ihr Vertrauen in
Jesus Christus investieren, auf seine Begleitung hoffen, ihm nachfolgen wollen. Aber dieser
Jesus Christus ist es auch, der uns darauf verweist, dass er uns entzogen ist, unsichtbar
bleibt, unkenntlich werden kann. Auf seinem eigenen Weg zum Vater zeigt uns Jesus
gelegentlich die kalte Schulter. Er fordert erh6hte Frustrationstoleranz, denn Wehmut,
Traurigkeit, Angst oder Schmerz steigern sich, wenn Vertrauen einmal enttduscht wird und
Hoffnung zerfallt. Darliber lachen, spotten dann gelegentlich die AuBenstehenden, die Welt,
wie der Evangelist abgekiirzt sagt.

Jesus scharft uns ein: Dem Glauben bleiben diese Erfahrungen nicht erspart. Aber er sagt
zugleich: Diese Erfahrungen gelten nicht absolut, denn es gibt ein emotionales Ziel: Die
Freude des Wiedersehens, die Freude des Wiedergefunden-Werdens, die Freude des
Angenommen-Seins. Denn zugleich gilt seine Zusage: ,, Aber ich will euch wiedersehen, und
euer Herz soll sich freuen und eure Freude soll niemand von euch nehmen.” Es gibt also
einen Grundoptimismus, auf den Jesus seine Jiinger einstellen will. Er verweist auf die
Zielgerichtetheit unseres Lebens, die er ,Wiedersehen” nennt. Und die mit diesem
Wiedersehen verbundene Freude soll den Erfahrungen von Wehmut, Traurigkeit, Angst oder
Schmerz einen Durchgangs- oder Ubergangscharakter verleihen. Dieser Grundoptimismus ist
ein Gefihl, das alle unsere Vorstellungen soll begleiten konnen und damit den negativen
Gefiihlen, die unausweichlich sind, eine andere Farbung geben.

Damit ist nicht das banale ,Vorfreude ist die schonste Freude” gemeint. Das gibt Jesu
Beispiel von der gebdrenden Frau nicht her. Vielmehr bezieht sich Jesus mit der
zielgerichteten ,Freude” erneut auf jene Dialektik, von der vorhin die Rede war, und die
auch das Gefiihlsleben bestimmen soll: ,Frohlichkeit — Traurigkeit”, ,Wehmut — Sehnsucht”,
»Mut — Angst”, ,Schmerz — Heil“. Der Glaube verarbeitet ein ganzes Geflecht dialektisch
verknlpfter Geflhlspole, die ja auch Jesu eigenes Leben auszeichnen. Ein beriihmter
Theologe hat einmal formuliert: ,Das Auge des Glaubens sieht ungetriibt auf das Reich
Gottes” (Schleiermacher) und kann daher die anderen Gefiihle neu sortieren. Diese Dialektik
des Glaubens erschlieBt sich gerade bei der Betrachtung des johannaischen Jesus Christus,
der in seinem Leben H6hen und Tiefen in besonders reflektierter Weise durchschreitet und

4



dabei von einem souveranen Gefilihl des Bei-Gott-Seins und Von-Gott-Seins getragen ist, das
er uns als Glaube mitteilt.

Dieser johannadische Jesus Christus stellt seine Jiinger nicht nur in das Geflecht dialektisch
verknlpfter Gefiihlspole, sondern empfiehlt uns auch eine intellektuelle Haltung. Sie soll uns
helfen, mit dem manchmal verwirrenden Gefiihlsleben umzugehen. Wenn Jesus am Ende
der Perikope sagt: ,,Und an jenem Tage [des Wiedersehens und der Freude] werdet ihr mich
nichts fragen”, dann bedeutet das im Umkehrschluss: Bis dahin diirft und sollt ihr alles
fragen. Und genau das haben unsere Jlinger ja auch getan. Jesus bestatigt dies und empfiehlt
damit die Frage als Grundhaltung jeder Theologie. Anders gesagt: Theologie ist keine
Antwortwissenschaft, sondern eine Wissenschaft, die die Fragen ernst nimmt, die Zweifel
aufgreift, Missverstandliches anspricht und Bedenken an vorschnellen Antworten nachgeht.
Eine am johannaischen Jesus geschulte Theologie weill um die Unsichtbarkeit der letzten
Antwort, sie kennt das Wagnis des Glaubens und — damit verbunden — die Erfahrung der
Anfechtung.

In der Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts ist das Schema ,,Frage — Antwort” von
mehreren Theologen aufgegriffen und zum methodischen Grundprinzip erhoben worden:
Paul Althaus, Karl Barth oder Paul Tillich sind hier zu nennen. Damit wurde die Vorstellung
verabschiedet, dass der Glaube sich auf ein Ensemble von immer richtigen Antworten
bezieht, dass es so etwas wie eine doctrina sacra gibt, auf die wir uns verlassen kénnten und
die es theologisch blof zu verwalten gabe. Ein vertiefter Blick in die Theologiegeschichte
zeigt: Theologie hat immer schon neue Frage gestellt. Sie hat das Uberlieferte kritisiert,
immer wieder neu angesetzt, weil sich immer andere Fragen stellen. An unserer Perikope
kénnen wir lernen: Das ist sachgerecht, denn die ,richtige Antwort” ist unsichtbar, versteckt —
wir missen sie erfragen, nachhaken, immer wieder freizulegen versuchen.

Das ist fur Theologiestudierende miithsam, weil dadurch eben viel Stoff aufzunehmen und zu
verstehen ist. Es ist aber auch fiir das Glaubensleben nicht ganz leicht, weil die breite
Geflihlspalette uns auch mutlos machen kann, diese Fragen tberhaupt stellen zu wollen
oder zu kdnnen. Aber daran flihrt kein Weg vorbei: Schon Luther hatte in der Geschichte
vom theologischen Doktor und vom Kohler deutlich gemacht: Wir kénnen uns nicht auf den
Glauben des Kohlers einlassen, der auf die Frage des Doktors, was er denn glaube, sagte:
»lch glaube, was die Kirche glaubt”.

Gegen den Kohlerglauben ermutigt uns Jesus in dieser Perikope, immer wieder Fragen zu
stellen. Indem wir fragen, sind wir auf dem richtigen Weg. Ja mehr noch: Das Gefihl,
Uberhaupt eine Frage stellen zu missen, ist schon ein Teil der Antwort. Deshalb hat Paul
Tillich von der ,,Rechtfertigung des Zweifels” gesprochen. Ein riskanter, aber — wie ich finde —
durchaus johannaischer Gedanke!

Und wenn wir dieser Ermutigung zu fragen folgen, dann finden wir auch auf dieser Ebene
jene Dialektik wieder, von der wir vorhin sprachen. Auch die gedankliche Seite des Glaubens
besteht in dem Hin- und Her von Frage und Antwort, von Meinung und Kritik, von Zweifel
und Wahrheit, von These und Antithese. Diese Einsicht scheint mir fiir das Theologiestudium

genauso wichtig zu sein wie fiir die das christliche Leben. Diese Dialektik macht geradezu
5



seinen Reichtum aus. Nehmen wir zum Beispiel den Gottesdienst: Wir packen die Freude des
Glaubens in die Lieder, die wir — gerade am Sonntag ,,Jubilate” — schmettern. Wir bekennen
unsere Verunsicherung in den Vorbereitungsgebeten. Wir horen die Botschaft Jesu Christi in
den Lesungen. Wir stellen unsere Fragen im Firbittengebet, indem wir das Geheimnis
unseres Lebens Gott anvertrauen und fir alle seine firsorgliche Begleitung erbitten. Der
Segen will Mut machen, das Wagnis des Lebens aufzunehmen und versichert uns des
Vertrauens in die flrsorgliche Begleitung dessen, den wir nicht sehen, zu dem hin wir aber
streben und der uns am Ende alle Fragen beantwortet haben wird. Das ist Grund zu grol3er
Freude, die niemand von uns nehmen soll. Amen



