Prof. Dr. Arnulf von Scheliha

Predigt im Gottesdienst am 8. Sonntag nach Trinitatis (7. August 2022) in St. Marien,
Osnabriick

Epistel: Eph 5, 8b-14
Evangelium: Mt 5, 13-16

Liebe Schwestern und Brider,

auch in diesem Gottesdienst erbitten wir von allen Teilnehmer*innen eine, nein eigentlich zwei
Gaben. Die Kollekte ist heute bestimmt fiir die ,,Diakonie als Rettungsanker®, der sie in diesem
Fall insbesondere fiir Wohnungssuchende und Straffillige sein soll. Dazu sollen die Aufgaben der
Bahnhofs- und der Seemannsmission unterstiitzt werden. Neben dieser Kollekte, die vom
Kirchenvorstand im Einvernehmen mit der Landeskirche und der EKD festgelegt wird, wird um
eine Gabe fir die Erfillung gemeindlicher Aufgaben gebeten.

Dieser Brauch im Gottesdienst, Geld zu sammeln, ist tief verwurzelt in der Geschichte des
Urchristentums. Schon der Apostel Paulus hat bei seinen Missionsreisen nach Europa eine
Kollekte erbeten. Sie war fiir die Armen in der Jerusalemer Gemeinde bestimmt und
héchstwahrscheinlich hat er sie personlich dort abgeliefert. Das Urchristentum verstand die
Kollekte wie wir als Teil des Gottesdienstes. Sie steht fiir die Einheit der Kirche (deshalb:
,Jerusalem®) und gehort liturgisch zu den Furbitten, bei denen wir uns vor Gott fiir unsere
Mitmenschen und fur die Welt 6ffnen und ihr Schicksal der firsorglichen Begleitung Gottes
anheimstellen. Zugleich leisten wir einen — wenn auch nur symbolischen — Beitrag, indem wir die
Kirche, die Welt, unsere Mitmenschen mit einem Teil unseres Eigentums unterstitzen. Wort und
Tat kommen zusammen.

Christinnen und Christen haben diese Tradition aus dem Judentum Gbernommen. Wir kennen sie
auch aus dem Islam, wo der Zakat, die sog. Armensteuer, zu den funf Siulen gehort, zu denen
Muslime und Muslimas verpflichtet sind. Eine solche Spende- und Gebe-Bereitschaft zeichnet
wohl a/le Religionen aus. Denn indem wir unsere Sinne von uns weg auf Gott richten, kommen
uns die anderen Menschen nahe und so versuchen wit, dieser Nihe durch Furbitte und
Wohltatigkeit Gestalt zu geben.

Der biblische Text, der uns heute zur Predigt aufgegeben ist, knlipft an diese Tradition an — und
stellt dann eine peinliche Rickfrage an uns.

Predigttext: Mk 12, 41-44

Diese Szene spielt im Jerusalemer Tempel. Im Erzahlzusammenhang des Markusevangeliums
befindet sich Jesus seit dem Ende des elften Kapitels innerhalb der groflen Tempelanlage der
Hauptstadt. Dort hat er den ganzen Tag tber mit Pharisdern, Schriftgelehrten und Sadduziern
Streitgespriche gefiihrt und zu seinen Junger*innen in Gleichnissen gesprochen. Jetzt, womoglich
ist es Abend geworden, hat er (endlich) Platz genommen. Aber er ruht sich nicht aus, sondern setzt
um zu beobachten, ,,wie das Volk Geld

b > 3

sich — wie es heifit — ,,dem Gotteskasten gegeniiber*
einlegte in den Gotteskasten®.



Wir bemerken zweierlei: Eznmal finden wir hier einen neutestamentlichen Beleg dafiir, dass auch
im Jerusalemer Tempel von den Gldubigen Geld gesammelt, Spenden erbeten wurden. Bei dem
,Gotteskasten® handelte es sich wohl um einen der sieben ,,Opferstocke®, wie man frither sagte.
Die religionsgeschichtliche Tradition, von der eben die Rede war, wurde also auch hier gepflegt.

Sodann, man muss es leider so sagen, verhilt sich Jesus ziemlich indiskret. Ich erinnere mich noch
genau daran, dass mir meine Eltern bei meinen ersten Gottesdienstbesuchen eingescharften, nicht
hinzuschauen, wenn die Kollekte eingesammelt wurde: ,,Guck da nicht so hin!®, zischte meine
Mutter leise, wenn meine Augen doch mit dem Klingelbeutel wanderten. Und mein Vater hatte
sogar eine gewisse Kunstfertigkeit darin entwickelt, seine Gaben so aus dem Portemonnaie in seine
Faust zu beférdern, dass ich im Grunde bis heute nicht weil3, welchen Betrag er der Kollekte in
unserem Namen beisteuerte. Das war buirgerliche Diskretion pur! Ganz anders nun Jesus. Er macht
genau das, was wir nicht machen oder machen sollen bei der Kollekte: Er schaut genau hin und
das ist — gelinde ausgedriickt — unkonventionell. Was beobachtet er? Er sicht, wie es heil3t, dass
,viele Reiche viel ein[legten]”. Und er registriert, dass ,,eine arme Witwe [...] zwei Scherflein

einflegt].*

Jetzt wird Jesus gleich das tun, was meine Eltern von mir befiirchteten, nimlich diesen Vorgang
laut kommentieren. Aber vorher sei geklirt, was eigentlich ein ,,Scherflein® ist. Dieser Begriff hat
der Geschichte in unserer Luther-Bibel ihren Namen gegeben: ,,Das Scherflein der Witwe*. Damit
tbersetzt Luther das griechische Wort Lepta. Es handelt sich um die kleinste Miinzeinheit, deren
Summe der Evangelist Markus in eine rémische Einheit (Quadrans) umgerechnet hat. Luther
tbersetzt: ,,Das ist ein Heller. — Nun ist es schwer, diese antiken Minzwerte in die Gegenwart zu
tbertragen. Klar ist, dass es sich um einen kleinen Betrag gehandelt hat. Man koénnte vielleicht
sagen: Sie gab zwei 50 Cent-Stiicke, das sind zusammen 1 EUR. Wichtig ist, dass es dem Erzihler
darauf ankam zu betonen, dass die arme Witwe zwei Geldstlicke gespendet hatte, obwohl sie leicht
hitte eins fir sich behalten kénnen.

Dies wird nun fiir Jesus zum Anlass, seine Jinger herbeizurufen und seine Beobachtungen zu
kommentieren. ,,Wahrlich ich sage euch: diese arme Witwe hat mehr in den Gotteskasten gelegt
als alle, die etwas eingelegt haben. Denn sie haben alle von ihrem Uberfluss eingelegt. Diese aber
hat von ihrer Armut ihre ganze Habe eingelegt, alles, was sie zum Leben hatte.*

Liebe Schwestern und Brider,

mit diesen Worten spricht Jesus das peinliche Thema an, das wir eigentlich gerne vermieden hitten.
Wieviel sollen wir geben? Und klar (und ebenso peinlich fiir uns) ist, dass die Witwe in Jesu
Kommentar gut wegkommt. Modern gesprochen: Jesus bewertet das Spende-Verhalten qualitativ
und kommt zu dem in quantitativer Hinsicht paradoxen Ergebnis, dass die arme Witwe mehr
gegeben hat als die vielen Reichen. Dann endet sein Kommentar.

Mit diesem Kommentar steht Jesus tibrigens nicht allein. Aus der buddhistischen Tradition sind
dhnliche Anekdoten tberliefert. Eine davon geht so:

,wEine Witwe kommt in eine religiose Versammlung, erbettelt sich da etwas Speise und sagt
dankbaren Herzens: ,wihrend andere kostbare Dinge geben, kann ich Arme nichts geben.® Doch
da fillt ihr ein, dass sie noch zwei Kupfersticke besitzt, die sie vorher auf einem Misthaufen
gefunden hat. Mit Freuden opfert sie diese als Gabe fiir die Priesterschaft. Der Oberpriester,
welcher [...] die Beweggriinde des menschlichen Herzens durchschaut, achtet nicht auf die reichen
Gaben anderer, sondern nur auf das gliubige Gemiit der armen Frau und singt zu ithrer Ehre ein
Lied. Das tut ihr wohl und sie sieht nun selbst ein, dass ihre Tat ebenso ins Gewicht fillt, als wenn

2



ein Reicher all seine Schitze wegschenkt. Dann singt sie auch und duflert den Wunsch, dass ihre
gute Tat belohnt werden moge. Thre Bitte wird erhort, denn schon auf dem Riickweg begegnet ihr
der Konig des Landes, welcher von dem Begribnis seiner Frau zuriickkehrt, und erhebt sie zu
seiner Gemahlin.“ (G.A. van den Bergh van Eysinga, Indische Einflusse auf Evangelische
Erzihlungen, Géttingen 21909, S. 511).

Die Ahnlichkeit beider Geschichten springt ins Auge, auch die gemeinsame Botschaft: Die Gabe
einer armen Witwe wiegt genauso viel, ja sogar mehr als die einer wohlhabenden Person. Aber: In
der Geschichte aus unserem Neuen Testament fehlt die mirchenhaft ausgemalte Belohnung, durch
die die Witwe von ihrer Armut befreit wird. Jesus belisst es bei seiner Feststellung, dass weniger in
diesem Fall ,,mehr* bedeutet. Die arme Witwe wird gelobt, aber sie bleibt arm.

Und es fillt auch kein kritisches Wort gegen die Reichen. Wir diirfen diese Geschichte nicht
verwechseln mit jener Passage aus der Bergpredigt, in der Jesus die ,,Heuchler kritisiert, die sich
offentlich und lautstark ihrer gro3herzigen Spende rithmen. Dort mahnt Jesus: ,,Wenn du aber
Almosen gibst, so lass deine linke Hand nicht wissen was die Rechte tut, auf dass dein Almosen
verborgen bleibe.“ (Mt 6, 3f.) Also hat mein Vater doch alles richtig gemacht... Aber um diese
,,7demiithiger Stille® (wie Schleiermacher einmal sagte), mit der wir nach der Bergpredigt spenden
sollen, geht es in unserer Geschichte nicht. Alle, die hier in den Opferstock einlegen, tun es
offenbar kommentarlos und demiitig. Jesus betont nur den Mehrwert des Opfers der Witwe. Aber
die Gaben der Reichen werden dadurch nicht wertlos.

Vielmehr kénnen alle Gaben als Ausdruck der christlichen Liebe verstanden werden, tiber die Jesus
tagstiber mit den Pharisidern und Schriftgelehrten diskutiert hatte (vgl. Mk 12, 29ff). Die Liebe ist
das grofite Gebot und allem vor- oder Gbergeordnet. Sie bindet Arme und Reiche zusammen,
macht sie vor Gott gleich und als Liebende reich. Aus unserer Geschichte lernen wir, dass die
Austibung der Liebe nicht an ein bestimmtes Mal3 an Besitz gekntipft ist. Die Liebe kennt keine
unantastbaren Figentumsrechte und Besitzverhiltnisse, sondern bestimmt und begrenzt auch das
Eigentum. Man gibt etwas weg, um anderen zu helfen.

Mit dem Fall der Witwe zeigt Jesus auf, dass man dabei auch an die Schmerzgrenze kommen kann.
Fir die Witwe folgt aus ihrer Spende eine reale Einbulle ihrer Lebensqualitit, die eben jene
Wohlhabenden, die vom Uberfluss spenden, nicht hinnehmen miissen. Auf diese Schmerzgrenze
will Jesus wohl hinaus, daftr lobt er sie. Aber er fordert seine Junger nicht dazu auf, diese
Schmerzgrenze immer und bei jeder Gabe erreichen oder tiberschreiten zu sollen. Er weist nur
darauf hin, dass diese Schmerzgrenze mitunter erreicht wird. Weil im Neuen Testament von einer
Belohnung nichts erzahlt wird, gehort zur Botschaft dieser Geschichte auch, dass diese
Schmerzgrenze ausgehalten werden muss.

Das empfinde ich nun doch als aktuell: In diesen Tagen, wenn wir in den Nachrichten von den
erforderlichen Einsparungen bei Gas und Strom lesen, wenn wir Preiserhéhungen fir
Energiekosten ertragen und den Einkommensverlust durch Inflation hinnehmen miissen, dann
schauen wir mit bangem Blick in den Winter und was auf uns zukommen wird. Spitestens dann
wird fir viele Menschen eine Schmerzgrenze erreicht und tberschritten sein. Der Vergleich mit
unserer Geschichte ist gar nicht so weit hergeholt. Denn die Kostenexplosion, die wir gerade
erleben, ist ja eine Folge unserer politischen Solidaritit mit dem Volk der Ukraine, das unter die
russischen Rduber gefallen ist. Solidaritit ist die politische Form der Liebe. Dieser Solidaritit mit
der Ukraine haben wir zugestimmt und nun kommen wir — vielleicht nicht alle, aber doch viele —
an eine Schmerzgrenze. Wir billen reale Lebensqualitit ein, wenn wir kiirzer duschen, unsere
Wohnungen nur noch auf 18 Grad heizen, fiir Treibstoff sehr tief ins Portemonnaie greifen missen

3



und uns bestimmte Dinge nicht mehr leisten kénnen. Insofern erinnert diese Geschichte vom
,»ocherflein der Witwe* daran, dass Wohltitigkeit und Solidaritit nicht immer, aber manchmal eben
auch mit Entbehrungen verbunden sind und dass diese Entbehrungen auch uns treffen kénnen.
Und so wenig die Witwe sich ein Scherflein wieder aus dem Gotteskasten zuriickholen wiirde, so
wenig sollten wir in der Jetztzeit vergessen, aus welch guten Griinden wir die Sanktionen gegen
Russland verhingt haben, auch wenn deren Folgen uns nun an eine Schmerzgrenze fihren.
Vielleicht kann uns die Geschichte vom Scherflein der Witwe dabei helfen, diese Situation
anzunehmen und auszuhalten.

Aber zur christlichen Liebe gehort selbstverstindlich auch, dass wir jetzt auch neue Formen der
Binnensolidaritit benotigen, um die Folgen dieser Entbehrungen in unserem Lande abzufangen
und die Menschen, denen die Entbehrungen sehr weh tun, zu unterstitzen. Daran wird politisch
gearbeitet und unsere Kirchen, unsere Diakonie und unsere Gemeinden werden das ihre dazu tun.
Unsere heutige Kollekte kann dafiir schon einen kleinen Beitrag leisten.

Dass einige Formen der Liebe und Solidaritit an die Schmerzgrenze fithren, muss die anderen
Formen der Hilfs- und Gebebereitschaft nicht diskreditieren. Uberhaupt muss das Erreichen der
Schmerzgrenze gar nicht der Normalfall christlicher Hilfsbereitschaft sein. Im Gegenteil: In der
ethischen Lehrtradition wurde immer die Auffassung vertreten, dass die Hilfe, die wir leisten
koénnen und sollen, unsere eigene Lebens- und Arbeitsfihigkeit in der Regel nicht beeintrichtigen
soll und darf. Wohltatigkeit bedeutet keine Pflicht zur Selbstenteignung. Aber, so die Botschaft
Jesu, es kann in Einzelfillen in diese Richtung gehen, weil die Liebe an den Grenzen der
Eigentumsrechte nicht Halt macht.

Insgesamt er6ffnet sich also in dieser Geschichte ein grofler Spielraum fir die Spenden. Das
Befreiende daran ist: Es werden keine Rechenspiele angestellt. Die Liebe rechnet nicht, sie gibt
einfach. Die Bandbreite ist groB3: Sie geht vom Abschmelzen des Uberflusses hin zum Erreichen
jener Schmerzgrenze. Wir diirfen selbst entscheiden, wieviel wir geben. Dabei dirfen wir darauf
vertrauen, dass nicht unsere Nachbarn, sondern nur Gott uns dabei zuschaut. Amen



