
1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Konfessionalität und Politik

Arnulf von Scheliha

Unmittelbar nach der Wahl des ehemaligen lutherischen Pastors Joachim
Gauck zum elften deutschen Bundespräsidenten liegt es nahe, dem ge-
genwartsdiagnostischen Beitrag zum Thema ,Konfessionalität und Poli-
tik‘ einige Erwägungen zu diesem Anlass voranzustellen.1 In den Wochen
vor der Wahl wurde mehrfach betont, dass nun die beiden wichtigsten
Staatsämter der Bundesrepublik Deutschland von Politikern versehen
würden, die entscheidende bildungsbiographische Prägungen im pro-
testantischen Pfarrhaus empfangen haben. Dazu kam, dass bei der Kan-
didatensuche mehrere protestantische Geistliche genannt wurden und
dass es überhaupt erst zwei römisch-katholische Bundespräsidenten ge-
geben hat, deren Amtszeiten überdies im kollektiven Gedächtnis unter
der Überschrift ,unglücklich‘ archiviert werden. Aus diesem Befund
wurde gelegentlich gefolgert, dass die konfessionelle Milieuprägung im
Protestantismus für politische Aufgaben in höchsten Staatsämtern in
besonderer Weise prädestiniere. Solche Suggestionen sind auf den ersten
Blick bestechend. Gleichwohl ist es notwendig, einige Differenzierungen
anzubringen, die zugleich die Funktion haben, in das Thema dieses
Beitrages einzuleiten.

Die Nominierung und Wahl von Joachim Gauck verdanken sich
wohl nicht der Einsicht, dass Protestanten dem Amt grundsächlich besser
gewachsen wären als Katholiken, sondern eher einem parteipolitischen
Kalkül, das den Bundesvorsitzenden der FDP, den Katholiken Philipp
Rösler, dazu veranlasste, der CDU-Bundesvorsitzenden und Bundes-
kanzlerin Angela Merkel die Kandidatur von Gauck aufzunötigen, die aus
Gründen der Koalitionsräson zustimmte. Mit Gauck amtiert übrigens
erstmals ein Pastor als Bundespräsident, freilich lange Zeit nach seinem
Ausscheiden aus dem landeskirchlichen Dienst im Jahre 1990. Die

1 Die Bundesversammlung wählte Joachim Gauck am 18. März 2012 zum Prä-
sidenten der Bundesrepublik Deutschland, dem Tag der Eröffnung der Inter-
nationalen Tagung der Ernst-Troeltsch-Gesellschaft, der Deutschen Paul-Til-
lich-Gesellschaft und der Schleiermacher-Gesellschaft Die aufgekl�rte Religion und
ihre Probleme.



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Bundeskanzlerin ist zwar im Pfarrhaus aufgewachsen, ihr Vater Horst
Kasner (1926–2011) ist aber einem anderen protestantischen Milieu
zuzuordnen. Der politische Habitus von Frau Merkel ist weniger durch
den Protestantismus als durch ihre naturwissenschaftliche Ausbildung und
durch die parteipolitischen Lehrjahre in der CDU während der Spätzeit
der Ära des langjährigen CDU-Bundesvorsitzenden und Bundeskanzlers
Helmut Kohl geprägt.

Damit deutet sich ein Sachverhalt an, den schon Ernst Troeltsch
(1865–1923) gründlich reflektiert hatte. Danach ist es ausgesprochen
problematisch, von dem Protestantismus im Allgemeinen und von dem
politischen Protestantismus im Besonderen zu sprechen, vielmehr ist –
wenigstens für den Neuprotestantismus – von seiner national-, kulturell-
und frömmigkeitsgeschichtlich bedingten Vielgestaltigkeit auszugehen.2

Das zeigt ein Blick auf die anderen evangelischen Bundespräsidenten,
deren protestantisches Profil sehr unterschiedlich ausgeprägt war. Eher
marginal ist es bei Theodor Heuß (1949–1959), Walter Scheel (1974–
1979) und Horst Köhler (2004–2010) kenntlich. Stark landesmann-
schaftlich gefiltert ist der protestantische Habitus bei den Rechtsprofes-
soren Karl Carstens (1979–1984) und Roman Herzog (1994–1999).
Wirklichen ,Stallgeruch‘ vermittelt die Verbundenheit mit der evange-
lischen Kirche vor allem bei Gustav Heinemann (1969–1974), Richard
von Weizsäcker (1984–1994) und Johannes Rau (1999–2004). Aber
auch sie verkörpern sehr verschiedene Richtungen im politischen Pro-
testantismus. Insofern wird man zwar von einer protestantischen Ein-
färbung des Amtes sprechen können, aber die Tönung fällt im Einzelnen
sehr unterschiedlich aus und dürfte mehr den zeitgeschichtlichen Um-
ständen mit ihren politischen Erfordernissen geschuldet sein, als einem
durchgängig identifizierbaren protestantischen Habitus.

Schließlich sind noch wenige Worte zu den beiden katholischen
Bundespräsidenten zu sagen. Heinrich Lübke (1959–1969) war ein eher
,leiser‘ Katholik. Bei seinem älteren Bruder Friedrich Wilhelm Lübke war
das ebenso. Er konnte daher zwischen 1951–1954 als Ministerpräsident
im lutherischen Schleswig-Holstein amtieren, was zeigt, dass die kon-
fessionellen Politikmilieus in Deutschland schon während der Nach-
kriegszeit aufbrachen. – Was immer man über die Amtszeit von Christian
Wulff (2010–2012) sagen wird: Für das Thema ,Konfessionalität und

2 Vgl. Ernst Troeltsch, Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit,
in: Ders. , KGA VII, hg.v. Volker Drehsen in Zusammenarbeit mit Christian
Albrecht, Berlin/New York 2004, 81–504.

Arnulf von Scheliha66



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Politik‘ hat er Bedeutsames geleistet. Als niedersächsischer Ministerprä-
sident (2003–2010) hat er das Projekt der Konfessionalisierung des Islam
in Deutschland politisch angeschoben und mit seinen integrationspoli-
tischen Initiativen maßgeblich vorbereitet. Genau diesem Anliegen war
Bundespräsidentenfastkandidat Wolfgang Huber in seiner Amtszeit als
EKD-Ratsvorsitzender (2003–2009) noch strikt entgegengetreten.3 Die
zum Teil kritischen Reaktionen auf Wulffs bundespräsidiales Bekenntnis,
nach dem der Islam zu Deutschland gehöre4, zeigen, wie nicht-selbst-
verständlich diese Politik der Konfessionalisierung des Islam ist. Die
akademische Seite der Umsetzung dieses ambitionierten Projektes erfolgt
übrigens federführend durch die ebenfalls katholische Bundesministerin
für Bildung und Forschung Annette Schavan.5 Insofern spielen hier – wie
schon 1848 und 1918/19 – bei der Konfessionalisierungspolitik katho-
lische Politiker eine sehr viel konstruktivere Rolle als der kirchliche
Protestantismus.

Damit ist die Doppelseitigkeit des Themas benannt. Bei ,Konfes-
sionalität und Politik‘ geht es auf der einen Seite um die konfessionelle
Prägung von Politik und Staat. Auf der anderen Seite verbindet sich mit
dem Thema die Frage nach der politischen Steuerung der Konfessiona-
lisierung der Religionen, die sich gar nicht von selbst versteht, sondern

3 Vgl. dazu die in der Amtszeit Hubers veröffentlichte Handreichung des Rates der
EKD: Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in Deutschland,
Hannover, hg. v. Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland, Han-
nover 2006. Kritisch dazu die Beiträge in dem Band: Evangelisch aus funda-
mentalem Grund. Wie sich die EKD gegen den Islam profiliert, hg. v. Jürgen
Miksch, Frankfurt (Main) 2007.

4 Vgl. die Rede von Bundespräsident Wulff am 3. Oktober 2010. „Das Chris-
tentum gehört zweifelsfrei zu Deutschland. Das Judentum gehört zweifelsfrei zu
Deutschland. Das ist unsere christlich-jüdische Geschichte. Aber der Islam gehört
inzwischen auch zu Deutschland. Vor fast 200 Jahren hat es Johann Wolfgang von
Goethe in seinem West-östlichen Divan zum Ausdruck gebracht: ,Wer sich selbst
und andere kennt, wird auch hier erkennen: Orient und Okzident sind nicht
mehr zu trennen.‘“ Siehe: http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Re-
den/DE/Christian-Wulff/Reden/2010/10/20101003_Rede_Anla-
ge.pdf ?__blob=publicationFile&v=3 (Zugriff : 08. 10.2012).

5 Vgl. zur Genese und Durchführung der akademischen Seite dieser Integrati-
onspolitik Arnulf von Scheliha, Religiöse Pluralität an der Universität. Chancen
und Probleme staatlicher Steuerung und fachlicher Selbstbestimmung – am
Beispiel der Etablierung des Faches Islamische Studien/Theologie an deutschen
Universitäten, in: Alexander Heit/Georg Pfleiderer (Hg.), Religions-Politik II.
Zur pluralistischen Religionskultur in Europa, Zürich/Baden-Baden 2012, 27–
41.

Konfessionalität und Politik 67



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

historische Voraussetzungen hat und religiöse ,Kosten‘ verursacht. Alle
drei ,Helden‘ dieses Bandes haben beide Seiten des Themas reflektiert.
Friedrich Schleiermacher (1768–1834) und Troeltsch haben überdies in
der Konfessionspolitik aktiv Verantwortung übernommen. Ihre Beiträge
zum Thema ,Konfessionalität und Politik‘ seien nacheinander kurz
skizziert. Anschließend wird der Befund zu einer Gegenwartsdiagnose
herangezogen.

1.

Theologiegeschichtlich steht Friedrich Schleiermacher genau an dem
Punkt, an dem sich in dem korporativ angelegten Religionsrecht Europas
konfessionspolitische Gestaltungsmöglichkeiten eröffnen. Thomas
Kaufmann hat gezeigt, dass dieser korporative Ansatz staatlicher Religi-
onsgovernance bis auf den Augsburger Religionsfrieden zurückgeht und
in Deutschland erst im Verfassungswerk von Weimar mit der westlich-
aufklärerischen Tradition der Menschenrechte synthetisiert wurde.6

Schleiermacher steht gewissermaßen am Wendepunkt dieser Entwick-
lung. Er ergreift im Namen der Religion die Initiative, um die organi-
sierte Religion vom Staat zu lösen und um mehr Freiheit für die Kon-
fessionen zu erwirken. Dabei verbleibt er zwar im korporativen System
des konfessionell geprägten Hochabsolutismus, aber er versucht politische
Freiheit durch Konfessionalität zu erreichen. Vier Aspekte sind hervor-
zuheben.

Schleiermachers engagiertes Mitwirken an der Bildung der Preußi-
schen Unionskirche kann als vorzüglicher Ausdruck dieses konfessions-
politischen Gestaltungswillens gelten. Neben einer Verbesserung der
kirchlichen Situation verband Schleiermacher damit die Absicht, durch
den Einbau von repräsentativen Elementen in die Kirchenverfassung ein
Vorbild für die ihm vorschwebende Demokratisierung des Staatswesens
aufzubauen.7 Das letztgenannte Ziel erreichte er zwar nicht, aber die
Bildung der Union auf gemeindlicher, staatlicher und dogmatischer
Ebene gelang.

6 Vgl. Thomas Kaufmann, Das deutsche Staatskirchenrecht im 19. und 20. Jahr-
hundert und die Grenzen der Werteautonomie des staatlichen Rechts, in: Eilert
Herms (Hg.), Menschenbild und Menschenwürde, Gütersloh 2001, 173–197.

7 Vgl. dazu Albrecht Geck, Schleiermacher als Kirchenpolitiker. Die Auseinan-
dersetzungen um die Reform der Kirchenverfassung in Preußen (1799–1823),
Bielefeld 1997.

Arnulf von Scheliha68



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Auch Schleiermachers politisches Wirken im Kontext der napoleo-
nischen Befreiungskriege hatte eine konfessionspolitische Dimension.
Seine patriotischen Predigten von 1813 sind Ausdruck des damaligen
Ineinander von staatlicher, bürgerlicher und kirchlicher Sphäre.8 Für
Schleiermacher ging es dabei nicht nur um die Befreiung von Fremd-
herrschaft, sondern er wollte auch die von ihm befürchtete Re-Katho-
lisierung Europas abwenden helfen, die er mit der Herrschaft von
„Buonaparte“ verband.9 Die Freiheit, die es mit dem kriegerischen
Einsatz für das „deutsche Vaterland“ zurückzugewinnen galt10, schloss für
ihn ausdrücklich die Bewahrung der konfessionellen Vielfalt in Europa
ein. Es ist bemerkenswert, wie oft Schleiermacher als Ziel der Erhebung
die „Freiheit Europa’s“ nennt. Sie wird von ihm so gedacht, dass sie die
nationale Selbstbestimmung der europäischen Völker einschließt, die
deutsche Einigung unter einem nationalen Kaisertum vorsieht und den
Einzelstaaten wiederum regionale und konfessionelle Autonomie ein-
räumt.11 Dies skizziert die politische Seite jener von Schleiermacher
vertretenen Theorie des Christentums, die auf ein europaweit gleich-

8 Wieder abgedruckt in Friedrich Schleiermacher, Predigten 1809–1815, in:
Ders. , KGA III,4, hg. v. Patrick Weiland unter Mitwirkung von Simon Paschen,
Berlin/Boston 2011.

9 Vgl. exemplarisch die 1821 angebrachten Anmerkung 4 zur Nachrede „Über die
Religion“ in: Friedrich Schleiermacher, Über die Religion (2.-) 4. Auflage, in:
Ders. , KGA I,12, hg.v. Günter Meckenstock, Berlin/New York 1995, 321.

10 So die durchgängige Formulierung in der berühmten Predigt vom 28. März 1813
„Zum Besten der Auszurüstenden“ in: Schleiermacher, Predigten 1809–1815
(s. o. Anm. 8), 563–577.

11 „Du forderst mir kurz und gut mein politisches Glaubensbekenntniß ab, lieber
Freund. Ich kann Dir das Allgemeine davon in wenig Worten mittheilen, nur
fürchte ich, Du wirst wenig eigenthümliches darin finden […]. Ich bin gar nicht
so ganz dagegen, daß es Sachsen und Brandenburger Oestreicher und Baiern
geben soll. Die Stammesverschiedenheiten sowol als die Spuren der alten ein-
zelnen politischen Concrescenzen, die freilich mit jenen nicht immer genau
zusammenfallen, sind den Deutschen zu stark aufgedrückt, als daß man sie sollte
vernichten wollen dürfen. Nur sollen sie nicht über die größere NationalEinheit
dominiren […]. Darum ist nach der Befreiung mein höchster Wunsch auf Ein
wahres deutsches Kaiserthum, kräftig und nach außen hin allein das ganze
deutsche Volk und Land repräsentirend, das aber wieder nach innen den ein-
zelnen Ländern und ihren Fürsten recht viele Freiheit läßt, sich nach ihrer Ei-
genthümlichkeit aus zu bilden und zu regieren.“ (Friedrich Schleiermacher, Brief
an Friedrich Schlegel vom 12.06.1813, zitiert nach Matthias Wolfes, Öffent-
lichkeit und Bürgergesellschaft I, Berlin/New York 2005, 369)

Konfessionalität und Politik 69



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

berechtigtes Nebeneinander der Konfessionskulturen zielt.12 Diesem Ziel
entspricht, dass Schleiermachers politische Publizistik während der Be-
freiungskriege keine agitatorische Dimension konfessioneller Prägung
aufweist.13

Ein dritter Aspekt: Schon 1799 hatte sich der junge Schleiermacher
an der Debatte über die bürgerliche Gleichstellung der Juden beteiligt.14

Seine differenzierte Sicht gibt einen Vorausblick auf die Konfessionali-
sierungspolitik des 19. und 20. Jahrhunderts. Den Vorschlag des jüdischen
Aufklärers David Friedländer (1750–1834), den Juden durch Bildung
einer christlich-jüdischen Religionsvereinigung unter dem Dach einer
formalen Christlichkeit die bürgerliche Gleichstellung zu ermöglichen,
lehnte Schleiermacher ab. Diese Initiative liefe auf eine Instrumentali-
sierung des Christentums hinaus und Juden würden veranlasst, „aus
unreinen und fremdartigen Bewegungsgründen zum Christenthum
überzugehen“.15 Dadurch würden nicht nur die Religionen Schaden
nehmen, sondern auch der Staat, weil die den Juden aufgenötigte
Doppelmoral am Ende die staatsbürgerliche Gesinnung gefährden würde.
Schleiermachers grundsätzliche Feststellung lautet: „Die Vernunft for-
dert, daß Alle Bürger sein sollen, aber sie weiß nichts davon, daß Alle
Christen sein müßen, und es muß also auf vielerlei Art möglich sein,
Bürger und Nicht-Christ zu sein.“16 Zu dieser vern�nftigen Einsicht ge-
sellen sich religionstheoretische Gründe, die Schleiermacher in den Reden
�ber die Religion im gleichen Jahr aufzeigt.17 Seine prinzipielle Zustim-

12 Vgl. Hans-Joachim Birkner, Deutung und Kritik des Katholizismus bei Schlei-
ermacher und Hegel, in: Ders., Schleiermacher-Studien, hg. v. Hermann Fi-
scher, Berlin/New York 1996, 125–136.

13 Vgl. Wolfes, Öffentlichkeit und Bürgergesellschaft I (s. o. Anm. 11), 323–541.
14 Vgl. dazu neuerdings Hans-Martin Kirn, Friedrich Schleiermachers Stellung-

nahme zur Judenemanzipation, in: Roderich Barth/Ulrich Barth/Claus-Dieter
Osthövener (Hg.), Christentum und Judentum. Akten des Internationalen
Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft in Halle, März 2009, Berlin/Boston
2012, 193–212 (dort finden sich auch Hinweise auf die inzwischen reiche Li-
teratur zum Thema).

15 Friedrich Schleiermacher, Briefe bei Gelegenheit der politisch theologischen
Aufgabe und des Sendschreibens jüdischer Hausväter (1799), in: Ders. , Schriften
aus der Berliner Zeit (1796–1799) (KGA I,2), hg. v. Günter Meckenstock,
Berlin/New York 1984, 327–361, 335 Z. 32 f.

16 Schleiermacher, Briefe bei Gelegenheit (s. o. Anm. 15), 335 Z. 27–29.
17 Vgl. Markus Schröder, Das ,unendliche Chaos‘ der Religion. Die Pluralität der

Religionen in Schleiermachers ,Reden‘, in: Ulrich Barth/Claus-Dieter Ost-
hövener (Hg.), 200 Jahre ,Reden über die Religion‘. Akten des 1. Internatio-

Arnulf von Scheliha70



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

mung zur pluralen Konfessionskultur wird eingeschränkt durch zwei
Bedingungen, die Schleiermacher im Blick auf das Judentum anbringt.
Wenn die Inkulturation der jüdischen Religion in Staat und Gesellschaft
gelingen soll, müssen die Juden das Ritualgesetz dem Staatsgesetz un-
terordnen und der Hoffnung auf das Heilige Land entsagen, anderenfalls
würde man dem erforderlichen bürgerlichen Patriotismus nicht gerecht.
Mit diesen Forderungen wusste Schleiermacher sich mit den Reform-
kräften im Judentum einig. Sein Eintreten für die bürgerliche Gleich-
stellung der Juden ist vor allem politisch motiviert.18 Religiçs hat Schlei-
ermacher mit dem Judentum nicht viel anfangen können. Er rechnete
eher mit dessen religionsgeschichtlichen Tod.19 Aber Sterbehilfe durch
Konversionszwang sollten weder Staat noch Christentum leisten dürfen
noch wollen.

Konfessionspolitisch von erheblicher Bedeutung war schließlich, dass
Schleiermacher programmatisch und wissenschaftsorganisatorisch die
konfessionelle Theologie in die Humboldt’sche Universitätsreform ein-
gebracht hat.20 Dabei hat er – unbeabsichtigt – einen Beitrag zur Kon-
fessionalisierung des Judentums geleistet. Der von ihm entworfene, hoch
allgemeine Begriff der Theologie lautet bekanntlich: „Die Theologie in
dem Sinne, in welchem das Wort hier immer genommen wird, ist eine
positive Wissenschaft, deren Theile zu einem Ganzen nur verbunden sind
durch ihre gemeinsame Beziehung auf eine bestimmte Glaubensweise,
d.h. eine bestimmte Gestaltung des Gottesbewußtseins; die der christ-
lichen also durch die Beziehung auf das Christenthum.“21 Die wissen-

nalen Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft in Halle, 14.–17. März 1999
(SchIA 19), Berlin/New York 2000, 585–608.

18 Im Preußischen Correspondenten berichtet Schleiermacher über die konfessionelle
Gleichstellung der Juden in „Baiern“ (vgl. Friedrich Schleiermacher, Beiträge aus ,Der Preußische

Correspondent‘, in: Ders., Kleine Schriften 1786-1833 (KGA I,14), hg. v. Matthias Wolfes/Michael Pietsch, Berlin/New York

2003, 395-500, 454 f.).

19 Vgl. Arnulf von Scheliha, Schleiermachers Deutung von Judentum und Chris-
tentum in der fünften Rede ,Über die Religion‘ und ihre Rezeption bei
Abraham Geiger, in: Barth u. a. (Hg.), Christentum und Judentum (s. o.
Anm. 14), 213–227, 215–220.

20 Vgl. Hans-Joachim Birkner, Schleiermachers ,Kurze Darstellung‘ als theologi-
sches Reformprogramm, in: Ders. , Schleiermacher-Studien (s.o. Anm. 12),
285–306.

21 Vgl. Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums
zum Behuf einleitender Vorlesungen. Zweite umgearbeitete Ausgabe (1830), in:
Ders. , Universitätsschriften – Herakleitos – Kurze Darstellung des theologischen

Konfessionalität und Politik 71



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

schafts- und religionstheoretisch begründete Offenheit dieser Definition
hat den jüdischen Religionsgelehrten Abraham Geiger (1810–1874)
dazu ermuntert, einen analogen Begriff der Jüdischen Theologie zu
entwerfen.22 Geiger folgt Schleiermacher dabei bis zur bekannten
Dreiteilung der Theologie in „Philosophische Theologie“, „Historische
Theologie“ und „Praktische Theologie“ nebst ihren Unterbestimmun-
gen und unterfüttert mit diesem Entwurf die Forderung progressiver
Juden nach akademischer Repräsentanz und Anerkennung, die ihnen
freilich versagt wurde. Die „Wissenschaft des Judentums“ – dieser Begriff
setzte sich im Judentum durch – wurde jenseits des offiziellen Wissen-
schaftsbetriebes institutionalisiert.23 Politik und Wissenschaft waren zur
Konfessionalisierung des Judentums damals noch nicht bereit.

Trotz mancher Teilerfolge blieb die Wirklichkeit also hinter
Schleiermachers politischen und konfessionspolitischen Visionen zurück.
Das mag auch an Schleiermacher selbst gelegen haben, dessen tief
empfundene Treue zur Monarchie wohl ein energischeres Eintreten für
religiöse, politische und bürgerliche Freiheit verhindert hat.

2.

Einhundert Jahre später hat Ernst Troeltsch wesentliche Grundeinsichten
Schleiermachers vertieft. Zu dieser Zeit sind die Pluralisierung der Re-
ligionskultur und die Politisierung der Gesellschaft erheblich fortge-
schritten. Troeltsch reflektiert auf die historische Kontingenz, den
Wandel und die konfessionspolitischen Folgen der engen Staatsbindung
der evangelischen Kirchen in Deutschland. Seine Diagnosen zur kon-
fessionellen Prägung der politischen Lage beziehen vergleichend die
Entwicklung außerhalb Deutschlands mit ein, insbesondere in England,
in Frankreich, in den Niederlanden und in den USA.24 Auch in histo-

Studiums (KGA I,6), hg. v. Dirk Schmid, Berlin/New York 1998, 317–446,
325.

22 Vgl. Scheliha, Schleiermachers Deutung von Judentum und Christentum (s. o.
Anm. 19), 221–226.

23 Vgl. Imke Stallmann, Abraham Geigers Wissenschaftsverständnis. Eine Studie zur
Konzeptionalisierung, Institutionalisierung und Kontextualisierung der Wis-
senschaft des Judentums, Diss. phil. Osnabrück 2011.

24 Vgl. dazu insbesondere Ernst Troeltsch, Deutscher und westeuropäischer Geist
im Weltkrieg (1916), in: Ders., Deutscher Geist und Westeuropa, hg.v. Hans
Baron, Tübingen 1925, 31–166.

Arnulf von Scheliha72



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

rischer Perspektive werden die vielfältigen Strömungen im Protestan-
tismus herausgearbeitet, so dass nicht mehr – wie noch zu Zeiten
Schleiermachers – der Eindruck entstehen kann, dass Protestantismus und
evangelische Kirchen in Deutschland zusammenfallen. Deren Lage wird
von Troeltsch als außerordentlich kritisch eingeschätzt. Der „Zustand
[…] der schweren Religionskrisis“25 in Deutschland ist maßgeblich da-
durch mitverursacht, dass der landeskirchliche Protestantismus „der re-
ligiöse Begleiter der bürokratisch-militärischen Monarchie und der
Gutsherrschaft“26 war. Durch ihre zwischenzeitlich erfolgte organisato-
rische Verselbstständigung hat die „uniformierte und zentralisierte pro-
testantische Kirche“27 zwar erheblichen politischen Einfluss. Aber wegen
ihrer Milieuverhaftung hat sie breite Bevölkerungskreise verloren und ist
nicht in der Lage, „das moderne Religionsbedürfnis, das gerade im
Gegensatz gegen die ökonomische Materialisierung und die politische
Brutalisierung mit leidenschaftlicher Stärke erwacht ist“28, aufzugreifen.

Deutlich schärfer als Schleiermacher nimmt Troeltsch den Katholi-
zismus in den Blick, der sich mit dem Ersten Vatikanischen Konzil als
kirchliche Gegenwelt zur Moderne konstituiert hat und der auf dieser
Grundlage in Gestalt der Deutschen Zentrumspartei (kurz „Zentrum“ ge-
nannt) seit 1870 viel entschlossener als der Protestantismus in das poli-
tische Geschehen eingreift. Im „Zentrum“ verbindet sich für Troeltsch
„der entsetzliche dogmatische Geisteszwang“29 mit einem „politisch-
sozialen Modernismus“30, der nicht nur „auf die sozialen Forderungen
und die sozialen Organisationskünste der Gegenwart einzugehen ver-
steht“, sondern auch „mit dem konfessionell gemischten Staate vor-
trefflich zu paktieren imstande ist“ und sich „den Anforderungen einer
realistischen Machtpolitik […] nicht verschließt“31. Er steht daher dem

25 Ernst Troeltsch, Die Religion im deutschen Staate (1912), in: Ders., Zur reli-
giösen Lage, Religionsphilosophie und Ethik (GS II), Tübingen 21922, 68–90,
73.

26 Ernst Troeltsch, Die Kundgebungen des Deutschen Kirchentages (1919), in:
Ders. , Schriften zur Politik und Kulturphilosophie (1918–1923) (KGA XV),
hg. v. Gangolf Hübinger in Zusammenarbeit mit Johannes Mikuteit, Berlin/
New York 2002, 259–268, 264.

27 Ernst Troeltsch, Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche Religions-
unterricht und die theologischen Fakultäten, Tübingen 1907, 46.

28 Troeltsch, Die Religion im deutschen Staate (s. o. Anm. 25), 86.
29 A.a.O., 75.
30 Ebd.
31 A.a.O., 75 f.

Konfessionalität und Politik 73



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

„modernen politischen Denken gar nicht so fern“32. Der Katholizismus,
so Troeltsch an anderer Stelle, „vereinigt in seiner Sozialethik den In-
dividualismus der Menschenwürde und die willige Anerkennung der
sozialen Differenzierung, kann für die Massen fühlen und doch die
Ausbildung von Führern sicherstellen. Er verbindet demokratische und
aristokratische Elemente, kann […] demokratische und sozialistische
Politik treiben.“33

Die mit Kriegsniederlage und Revolution verbundenen politischen
Umbrüche werden für Troeltsch zum Anlass für den Versuch einer
Synthese seiner etwas disparaten geschichtsphilosophischen Diagnosen
der Vorkriegszeit.34 In seinem im Herbst 1922 erstmals in Kiel gehaltenen
Vortrag Naturrecht und Humanit�t in der Weltpolitik legt er eine Revision der
von ihm selbst bis in den Krieg hinein vertretenen Theorie vom deut-
schen Sonderweg vor. Die vielen Varianten, in denen das Verhältnis der
Konfessionen zur Politik bestimmt ist, werden nun auf zwei dominante
Linien reduziert, das westdeutsche Denken des rationalen Naturrechts
und der Humanität, dem „der Katholizismus […] viel näher steht“35,
einerseits und das romantisch-individualistische Geschichtsdenken
Deutschlands andererseits, das maßgeblich durch lutherische Denker in
Klassik und Romantik geprägt ist. Beide Traditionen werden in einem
kühnen Überblick genetisch rekonstruiert, um sie im Blick auf die da-
malige politische Situation in einer „Kultursynthese“36 zusammenzu-
führen. Maßgeblich ist dabei die von Troeltsch durchaus selbstkritisch
formulierte Einsicht in die Ideologisierung von Moral und Religion, die
auf beiden Seiten zum Zweck der Kriegspropaganda erfolgt sei.37 Die von
Troeltsch angestrebte Kultursynthese soll den geschichtlichen Indivi-
dualitätsgedanken mit dem Menschenrechtsdenken und der mit ihm

32 A.a.O., 76.
33 Troeltsch, Die Kundgebungen des Deutschen Kirchentages (s. o. Anm. 26), 260.
34 Vgl. dazu die instruktive Studie von Hartmut Ruddies, Gelehrtenpolitik und

Historismusverständnis. Über die Formierung der Geschichtsphilosophie Ernst
Troeltschs im Ersten Weltkrieg, in: Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), Ernst Tro-
eltschs ,Historismus‘, Gütersloh 22003, 135–163.

35 Ernst Troeltsch, Naturrecht und Humanität in der Weltpolitik, in: Ders. , KGA
XV (s.o. Anm. 26), 493–512, 497.

36 A.a.O., 508.
37 Die treffende Formulierung Troeltschs lautet: „Das ist ja überhaupt heute in dem

furchtbar gesteigerten Daseinskampf die Rolle […] der öffentlichen Moral und
politischen Moral[] geworden, daß sie wesentlich als Waffe zur moralischen
Entwertung der Gegner, nicht aber als Regel des eigenen Verhaltens dient.“
(A.a.O., 493)

Arnulf von Scheliha74



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

verbundenen universalen Perspektive verknüpfen. „Der Horizont des
Weltbürgertums und der Menschheitsgemeinschaft muß alles das um-
schließen als moralische Forderung und Voraussetzung […]. In all den
Ideen von Völkerbund, Menschheitsorganisation, Einschränkung der
Zerstörungskräfte und Egoismen steckt ein unverlierbarer moralischer
Kern, den man grundsätzlich nicht preisgeben darf.“38 Daraus folgt für
Troeltsch „ein Programm der Selbstbesinnung des deutschen historisch-
politisch-ethischen Denkens“39, das seine konfessionelle Prägung nicht zu
vergessen braucht. Aber diese darf nicht an dem erforderlichen „neuen
unbefangenen und weitsichtigen Denken[]“40 hindern, das moralisch und
ideenpolitisch nun erforderlich ist, um die junge Demokratie von Weimar
zu fundieren.41

Diese Synthese ist auch der ideelle Boden für Troeltschs politisches
Engagement in der Weimarer Republik.42 Die Deutsche Demokratische
Partei (DDP), der er sich anschloss, hat er als politischen Arm des urbanen
und weltoffenen Protestantismus verstanden. Sie gestaltet in den An-
fangsjahren das neue Staatswesen in der sog. Weimarer Koalition ge-
meinsam mit der SPD und dem Zentrum. Der liberale Protestantismus
und der politische Katholizismus sind in den ersten Weimarer Jahren auf
Konsens und Kompromiss ausgelegt. In seiner Tätigkeit als Mitglied der
Verfassung gebenden Landesversammlung Preußens und als Unter-
staatssekretär im Preußischen Kultusministerium hat Troeltsch an der
Entflechtung von Staat und Kirche mitgewirkt und war insofern mit-
verantwortlich für die Etablierung des bis heute gültigen Religionsver-
fassungsrechtes, das die korporative Tradition in gewisser Weise zwar
fortsetzt, sie aber mit einem grundrechtlichen Unterbau versieht. Da-
durch können auch neue Akteure in die Religionskultur eintreten. Da-
mals waren es die Weltanschauungsvereine43, gegenw�rtig ist es die Religion

38 A.a.O., 510.
39 Ebd.
40 A.a.O., 512.
41 Vgl. Johann Hinrich Claussen, Der moderne Protestantismus als politische

Theologie der Differenzierung. Das Beispiel der Vernunftrepublikaner Ernst
Troeltsch und Thomas Mann, in: Arnulf von Scheliha/Markus Schröder (Hg.),
Das protestantische Prinzip. Historische und systematische Studien zum Pro-
testantismusbegriff, Stuttgart 1998, 181–199, 182–190.

42 Vgl. Ernst Troeltsch, Gegenwärtige und bleibende Werte der Deutschen de-
mokratischen Partei (1919), in: Ders., KGA XV (s.o. Anm. 26), 98–99.

43 In Art. 137 Abs. 7 der Weimarer Reichsverfassung heißt es: „Den Religions-
gesellschaften werden die Vereinigungen gleichgestellt, die sich die gemein-

Konfessionalität und Politik 75



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

des Islam, die in diesen – oft verkürzt als „Staatskirchenrecht“ bezeich-
neten – Verfassungsrahmen eintritt.

In seinem Beitrag Der Religionsunterricht und die Trennung von Staat und
Kirchen vom Frühjahr 1919 untersucht Troeltsch die Verwiesenheit von
Sozialismus und Demokratie auf religiöse Fundierung und kann – im
Blick auf Deutschland – sogar von einer „christlichen Demokratie“ und
einem „christlichen Sozialismus“ sprechen.44 Aber diese religiös-sittliche
Fundierung des Staates kann nur auf der Basis der Trennung von Staat und
Kirchen erfolgen, sie ist für beide Seiten „unausweichlich“45, weil sie
Ausdruck der Verwirklichung der demokratischen Idee in Deutschland
ist. Die Trennung soll aber nicht in dem feindlichen Sinne Frankreichs
vollzogen werden, sondern ist „auf den amerikanischen Sinn und Ton
[zu] stimmen“46. Für die angestrebte freundschaftliche Kooperation
stehen der öffentlich-rechtliche Körperschaftsstatus der Kirchen und
Religionsgemeinschaften sowie die Beibehaltung des schulischen Reli-
gionsunterrichtes ein. Diese Position hatte Troeltsch schon vor der
Revolution gedanklich antizipiert. Unter dem Eindruck der 1905 voll-
zogenen laizistischen Trennung von Staat und Kirche in Frankreich tritt
Troeltsch in einer 1906 gehaltenen Rede für eine besondere Berück-
sichtigung der konfessionellen Verhältnisse in Deutschland ein. Er nimmt
das sog. Böckenförde-Argument der Sache nach vorweg47 und behauptet,
„dass […] die Gesellschaft eine starke, tiefe und lebendige Religion
braucht und von ihr sich nicht trennen kann, auch wenn sie die Kirchen

schaftliche Pflege einer Weltanschauung zur Aufgabe machen.“ Vgl. dazu Folkart
Wittekind, Die Entstehung des modernen Staatskirchenrechts in den Verhand-
lungen der Weimarer Reichsverfassung, in: Günter Brakelmann/Norbert
Friedrich/Traugott Jähnichen (Hg.), Auf dem Weg zum Grundgesetz. Beiträge
zum Verfassungsverständnis des neuzeitlichen Protestantismus, Münster 1999,
77–97.

44 Ernst Troeltsch, Der Religionsunterricht und die Trennung von Staat und
Kirchen, in: Ders., KGA XV (s.o. Anm. 26), 123–146, 127.

45 A.a.O., 136.
46 Ebd.
47 „Der freiheitliche Rechtsstaat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht ga-

rantieren kann.“ (Ernst-Wolfgang Böckenförde, Die Entstehung des Staates als
Vorgang der Säkularisation (1967), in: Heinz-Horst Schrey (Hg.) Säkularisie-
rung, Darmstadt 1981, 67–89, 87) Vgl. kritisch dazu: Hartmut Kreß, Ethik der
Rechtsordnung. Staat, Grundrechte und Religionen im Licht der Rechtsethik,
Stuttgart 2011, 24–30.

Arnulf von Scheliha76



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

vom Staate trennt.“48 Das bedeutet, dass die Trennung von Staat und
Kirche in Deutschland „keine Trennung von Staat und Christentum“49

sein muss. Vielmehr sei für die Bildung der christlichen Fundierung der
Gesellschaft der schulische Religionsunterricht zuständig, der als „ein
wesentlich historischer Unterricht“50 durchzuführen wäre. Ausdrücklich
grenzt sich Troeltsch von einer bloß historischen Betrachtung der Re-
ligion ab. Vielmehr muss man „überall von unserem gegebenen Besitz
ausgehen“51, Religion also affirmativ verstehen, in der Schule vermitteln
und an der Universität erforschen. Die dafür notwendige „Wissenschaft
vom Christentum“52 würde von den konfessionell differenzierten theo-
logischen Fakultäten (in Kooperation mit der Pädagogik) angeboten.
Eine die Religionen übergreifende, angeblich voraussetzungsfreie Reli-
gionswissenschaft lehnt Troeltsch – ebenso wie Adolf Harnack53 – ab.
Vielmehr sind für ihn die theologischen Fakultäten gerade Ausdruck der
Unterscheidung von Christentum und Kirchen und institutionelle
Realisierung der im Christentum wurzelnden sittlichen Grundierung des
Staates. Man sieht daran: Schärfer als Schleiermacher differenziert Tro-
eltsch zwischen dem Christentum als Kulturmacht einerseits und den
Konfessionskirchen andererseits.

Ein auffällig blinder Fleck ist bei Troeltsch das Problem der konfes-
sionellen Integration des Judentums. Hinweise Troeltschs dazu, ob und
wie es in die Konfessionalisierungspolitik einzubeziehen ist, konnten
nicht gefunden werden. In dem Artikel Vorherrschaft des Judentums? wird
zwar bilanziert, „daß das Judentum[] bisher in dem amtlichen und offi-
ziellen Deutschland aufs schärfste unterdrückt“ war und „mit der Re-
volution ganz ungeheuer emporgeschnellt ist“54. Troeltsch entkräftet mit
vorwiegend kulturgeschichtlichen Argumenten die Angst vor Über-

48 Ernst Troeltsch, Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche Religions-
unterricht und die theologischen Fakultäten, Tübingen 1907, 59.

49 A.a.O., 60.
50 A.a.O., 61.
51 A.a.O., 60.
52 A.a.O., 61.
53 Vgl. Arnulf von Scheliha, Symmetrie und Asymmetrie der Wissenschaftskul-

turen. Theologie – Religionswissenschaft – Kulturwissenschaften um 1900.
Adolf von Harnacks Position im wissenschaftstheoretischen Diskurs, in: Kurt
Nowak/Otto Gerhard Oexle/Trutz Rendtorff u. a. (Hg.), Adolf von Harnack.
Christentum, Wissenschaft und Gesellschaft, Göttingen 2003, 163–187.

54 Ernst Troeltsch, Die Fehlgeburt einer Republik. Spektator in Berlin 1918–1922,
zusammengestellt und mit einem Nachwort versehen von Johann Hinrich
Claussen, Frankfurt (Main), 1994, 93.

Konfessionalität und Politik 77



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

fremdung und jüdischer Vorherrschaft. Er tritt dem Antisemitismus
vorsichtig entgegen, macht aber keinerlei Vorschläge für eine in die
Zukunft gerichtete Integrationspolitik, sondern trägt mit den von ihm
gewählten Formulierungen eher zur Marginalisierung dieser Minderheit
bei.55 An anderer Stelle gesteht Troeltsch zu, dass er keine intime
Kenntnis vom Judentum habe. Er fordert für es „Gerechtigkeit und
Billigkeit“56 – nicht weniger, aber auch nicht mehr.

Troeltsch sieht deutlich die Krisen und Aporien der konfessionellen
Prägung der deutschen Politik. Das Staatskirchensystem von Weimar
bedeutet für ihn die Entpolitisierung der Kirchen. Die Staatsferne bietet
ihnen die Chance, sich religiös zu regenerieren. Zur sittlichen Fundie-
rung der Demokratie strebt Troeltsch eine überkonfessionelle Kultur-
synthese an, in der christliche Sittlichkeit sich mit dem Menschen-
rechtsdenken und der allgemeinen Humanitätsgesinnung verbindet.
Auch die konfessionelle Orientierung der Parteien wird von ihm in
Richtung Verständigung und pragmatischem Realismus ausgelegt. Ein
Projekt, dem sich – anders als der politische Katholizismus – der kon-
servative Protestantismus von Weimar bekanntlich verweigerte.

3.

Bei Paul Tillich (1886–1965) liegen die Dinge komplizierter. Einerseits
thematisiert er die bisher angesprochenen Themen auf einer sehr ab-
strakten Ebene. Andererseits drängt seine theologische Interpretation des
christlichen Glaubens selbst auf politische Realisierung, wie an seinen –
schwer zu deutenden – Schriften zum religiösen Sozialismus deutlich
wird.57

55 „Wir müssen mit allem Ernst und aller Hingebung eine nationale Kulturform
schaffen und ausbauen.“ Juden „sind ein belebender Zusatz zu deutscher
Schwerfälligkeit und Philisterei, aber sie sind auch heute nicht die geistigen
Führer, sondern die eifrigen Kommentatoren und geistreichen Umschreiber
deutscher Führer“ (Troeltsch, Die Fehlgeburt einer Republik [s.o. Anm. 54],
98).

56 Ernst Troeltsch, [Deutscher Geist und Judenhaß] (1920), in: Ders. , KGA XV
(s. o. Anm. 26), 395.

57 Vgl. Thomas Ulrich, Ontologie, Theologie, gesellschaftliche Praxis. Studien
zum religiösen Sozialismus Paul Tillichs und Carl Mennickes, Zürich
1971. Marion Enzmann, Die politischen Idee Paul Tillichs zur Zeit der Weimarer
Republik, Frankfurt (Main) 2000. Alf Christophersen, Kairos. Protestantische
Zeitdeutungskämpfe in der Weimarer Republik, Tübingen 2008, 68–126.

Arnulf von Scheliha78



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Tillich denkt das Christentum in konfessioneller Differenzierung, die
Gegenüberstellung von Katholizismus und Protestantismus ist für ihn
schon kategorial grundlegend. Beide Konfessionen verweisen strukturell
und historisch aufeinander, weil in ihnen das Verhältnis von Theonomie,
Autonomie und Heteronomie unterschiedlich konstelliert ist. Aus der
jeweiligen Konstellation ergibt sich der Zugang zum Politischen. Der
hierarchische Katholizismus mit seiner fest gefügten religiösen Kulturidee
hat „die Möglichkeit, in der politischen Sphäre einen parteimäßigen
Ausdruck im Zentrum […] zu finden“58. Dadurch nimmt er planmäßig
politischen Einfluss. Der Protestantismus kennt zwar die strikte Unter-
scheidung von Religion und Politik, schwankt faktisch aber zwischen
enger Verbindung mit den politischen Mächten einerseits und der Hal-
tung einer konservativen Opposition zum demokratischen Staat ande-
rerseits, wie Tillich es für große Teile des Protestantismus von Weimar
feststellt.59

In der problemgeschichtlichen Abfolge dieses Beitrages ist neu, dass
Tillich in der Spannungseinheit von Religion und Kultur die religiöse
Aufladung des Politischen prinzipiell erfassen und theologisch auf den
Begriff bringen kann. Dadurch wird es möglich, Phänomene politischer
Theologie und religiöser Politik wahrzunehmen und dort, wo es zur
Verzerrungen kommt, zu kritisieren. Dies wird von Tillich insbesondere
in den zeitdiagnostischen Schriften durchgeführt. Die politische Epoche
von Weimar deutet Tillich als in eminenter Weise religionshaltig. Die
katholische Kirche und die evangelischen Kirchen hatten sich im
19. Jahrhundert hochanteilig dem „Geist der in sich ruhenden End-
lichkeit“60 der bürgerlichen Gesellschaft und des Wirtschaftsliberalismus
angepasst.61 Doch nun seien, insbesondere im Nachkriegsprotestantis-
mus, theologisch ganz unterschiedlich gelagerte Aufbrüche erkennbar.62

Diese bringen denjenigen Durchbruch der Ewigkeit auf den theologi-
schen Begriff, den Tillich in allen gesellschaftlichen Sphären wahrnimmt.
Auf dem Gebiet der Politik verkörpern der „mystische Nationalismus“
und die „sozialistischen Utopien“ anti-bürgerliche, religioide Bewe-

58 Paul Tillich, Die religiöse Lage der Gegenwart (1926), in: Ders. , Die religiöse
Deutung der Gegenwart. Schriften zur Zeitkritik (GW X), Stuttgart 1968, 9–93,
75 f.

59 Paul Tillich, Das Christentum und die moderne Gesellschaft (1928), in: Ders. ,
GW X, 100–107, 105 f.

60 Vgl. Tillich, Die religiöse Lage der Gegenwart (s. o. Anm. 58), 80.
61 A.a.O., 77, 81.
62 A.a.O., 91–93.

Konfessionalität und Politik 79



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

gungen, die sich zum Teil dämonisch aufladen und Menschen verach-
tende Gewalt entfesseln.63 Die komplexen Zuordnungen, die Tillich
begrifflich und phänomenologisch vornimmt, lassen die von Schleier-
macher und Troeltsch angestrebte Trennung von Staat und Kirche als
vordergründig erscheinen, weil sie der existenziellen Abgründigkeit
weder der Religion noch des Politischen gerecht zu werden scheinen.

Die von Tillich konstruierte Syntheseposition, in der die kritische
Kraft der Religion und das auf vernünftige Weltgestaltung zielende
politische Handeln zusammen kommen, bezeichnet er in den zwanziger
Jahren als „gläubigen Realismus“. Es handelt sich um „ein unbedingtes
Ernstnehmen der konkreten Lage unserer Zeit und der Zeit vor der
Ewigkeit überhaupt, also ein Nein zu jeder Romantik und Utopie, aber
die Hoffnung auf eine Gesellschafts- und Wirtschaftslage, in der der Geist
des Kapitalismus – das stärkste Symbol der in sich ruhenden Endlichkeit –
überwunden ist“64. Die in dem Zitat angesprochene Überwindung der in
sich ruhenden Endlichkeit erfolgt durch den prophetischen Geist, der sich
politisch und bzw. oder religiös artikulieren kann. Die „prophetische
Haltung“ ist zwar in allen Religionen vertreten, weil sie ein Struktur-
merkmale der Religion selbst ist.65 Sie ist aber vorzüglich im Protestan-
tismus beheimatet, weil er in seinem Gegensatz zum Katholizismus die
Kritik an der sog. sakramentalen Haltung der Religion verstetigt. Der
religiöse Sozialismus allerdings ist nicht allein eine prophetische Bewe-
gung, sondern zielt auf Verwirklichung des Ideals einer theonomen
Gesellschaft66, die – freilich in dämonischer Verzerrung – im Katholi-
zismus verwirklicht ist. Tillich spricht daher von der „eigentümliche[n]
Doppelstellung“ des religiösen Sozialismus „gegenüber den reformato-
rischen und den katholischen Ausprägungen der christlichen Idee“.67 Der

63 Vgl. a.a.O., 44–49.
64 A.a.O., 46.
65 Vgl. Paul Tillich, Grundlinien des Religiösen Sozialismus (1923), in: Ders. ,

Christentum und soziale Gestaltung. Frühe Schriften zum Religiösen Sozialis-
mus, Stuttgart 1962, 91–119, 93 f.

66 „Nur das kann […] nach Meinung des Religiösen Sozialismus Ziel der End-
hoffnung sein, daß die Erschütterung durch das Ewige zu einer Gestaltung des
Daseins und der Gesellschaft führt, in der die Hinwendung zum Ewigen er-
kennbar ist.“ (Tillich, Die religiöse Lage der Gegenwart [s.o. Anm. 58], 73)

67 „Der religiöse Sozialismus steht derjenigen Konfession am nächsten, die das
kritisch-theokratische Element am stärksten in sich trägt, wenn er sich auch im
Ziel denjenigen Konfessionen näher weiß, in denen die theonome Idee eine,
wenn auch dämonisch ausgeartete, Ausprägung gefunden hat. Das macht seine
eigentümliche Doppelstellung gegenüber den reformatorischen und den ka-

Arnulf von Scheliha80



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

gläubige Realismus verkörpert also eine post-konfessionelle Haltung.
Dabei geht es nicht um einen ökumenischen Konsens, sondern um eine
normative Überwindung der alten Verbindung von Konfessionalität und
Politik. Der gläubige Realismus ist Ausdruck der Autonomie des Poli-
tischen, der mit einem post-konfessionellen Standpunkt der Religion
ausbalanciert ist.

Diesen Ansatz hat Tillich in den dreißiger und vierziger Jahren noch
einmal christentumstheoretisch vertieft. In den Beiträgen zum Ende der
protestantischen �ra68 unterscheidet er drei Ebenen, nämlich die „Ver-
wirklichung des Protestantismus in Massenkirchen“69, die „vom Pro-
testantismus durchdrungene[] Kultur“70 und das protestantische Prinzip.71

Die protestantische Kultur, die Tillich als „religiösen Sektor einer au-
tonomen Welt“ bezeichnet72, sei erschöpft, weil sie die Antagonismen des
modernen Lebens nicht mehr integrieren könne. Alle erkennbaren
Gegenstrategien, nämlich die Ablösung vom Humanismus durch die
Dialektische Theologie, die Rekatholisierung des Protestantismus oder
die Verbindung mit einer von den großen politisch-weltanschaulichen
Mächten, seien Symptome der Krise, keine Katalysatoren. Tillich zieht
daraus den Schluss: „Die protestantische Ära ist zu Ende, nachdem ihr fast
alle geschichtlichen Voraussetzungen, auf denen sie ruhte, entzogen sind.
Aber das protestantische Prinzip und die christliche Verkündigung, auf
der es ruht, sind nicht zu Ende, weil sie nicht endlich, nicht erschöpflich
sind.“73 Der protestantische Prinzip werde ,ewig‘ in Geltung stehen, weil
es „wirksam in allen Perioden der Geschichte“ ist, sich „in den großen
Religionen der Menschheit“ zeigt und „unabhängig vom Anwachsen
oder Zurückgehen religiöser Erfahrung oder geistiger Kraft“ als Formel
für die dialektischen Verschränkungen von Position und absoluter Ne-
gation „das letzte Kriterium jeder religiösen und geistigen Erfahrung“74

tholischen Ausprägungen der christlichen Idee aus, daß er in der kritischen
Haltung mit den radikal-reformatorischen Formen, in der theonomen Idee mit
einem von der dämonischen Heteronomie befreiten Katholizismus gehen muß.“
(Tillich, Grundlinien des religiösen Sozialismus [s.o. Anm. 65], 118)

68 Vgl. Paul Tillich, Ende der protestantischen Ära? (1937), in: Ders., Protestan-
tismus als Kritik und Gestaltung. Schriften zur Theologie I (GW VII), Stuttgart
1962, 151–170.

69 A.a.O., 151.
70 Ebd.
71 Vgl. a.a.O., 157 f.
72 A.a.O., 153.
73 A.a.O., 157.
74 Paul Tillich, Die protestantische Ära (1948/50), in: Ders., GW VII, 11–28, 12.

Konfessionalität und Politik 81



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

bildet. Zu Recht hat Ulrich Barth diese Haltung Tillichs als „extrem
ambivalent“ beurteilt 75, weil Tillich seine steile Protestantismus-Apo-
logie skeptisch gegenliest. Diese Skepsis ist auch der Grund, warum er in
seinen späten Texten zur Zeitkritik allgemeiner vom Christentum spricht,
das er als Synthese aus „Prophetismus und Humanismus“ versteht und
dessen politische Wirksamkeit er wie folgt beschreibt: „Das Christentum
muss den verlorenen prophetischen Geist neu in sich erwecken und in
diesem Geist die Zeichen der Zeit deuten, die Dämonien der Zeit ent-
hüllen, die Erwartungen eines Neuen stärken und formen, ohne Utopien
Nahrung zu geben. Der Versuch, den Kampf für soziale Gerechtigkeit
und Völkereinheit auf christliche Grundlage zu stellen, muß trotz aller
Niederlagen fortgeführt werden.“76 Die normative Orientierung an
Gerechtigkeit und Wahrheit schließt Vernunft ausdrücklich ein und
weitergehend heißt es: Die „Errungenschaften der bürgerlichen Periode
[dürfen] der zukünftigen Menschheit nicht verloren gehen“77.

Trotz des prophetischen Pathos hat Tillich also einen aufgeklärt-
nüchternen Blick auf das Politische, aus dem er religiösen Fanatismus
ausscheidet und das er normativ auf Vernunft und Gerechtigkeit ver-
pflichtet. Die spezifische Aufgabe der Religion besteht in der Pflege des
Bewusstseins für die „Widersprüche, die menschliches Leben stets
kennzeichnen. […] Deshalb kann die christliche Botschaft keine zu-
künftige Situation antizipieren, die ohne Tragik ist, selbst wenn die dä-
monischen Kräfte der gegenwärtigen Lage überwunden würden.“78

Tillich etabliert also im Blick auf das Politische einen post-konfessionellen
Begriff des Christentums, weil in der existenziellen Perspektive der
Religion die „Trennung des profanen Bereichs vom religiösen Bereich“79

immer schon überwunden ist. Das aufgeklärte Christentum kultiviert das
Differenzbewusstsein, das politisches Handeln motiviert, es aber niemals

75 „Auf der einen Seite präsentiert er sich als Verfechter der steilsten Protestantis-
musapologetik, die je gedacht wurde, auf der anderen Seite tritt er als skeptischer
Zeitdiagnostiker auf, der alle auf die eigene Konfession abzielende Apologetik
weit hinter sich läßt.“ (Ulrich Barth, Protestantismus und Kultur. Protestantismus
und Kultur. Systematische und werkbiographische Erwägungen zum Denken
Paul Tillichs, in: Christian Danz/Werner Schüßler [Hg.], Paul Tillichs Theologie
der Kultur. Aspekte – Probleme – Perspektiven, Berlin/Boston 2011, 13–37, 32)

76 Paul Tillich, Die europäische Lage. Religion und Christentum (1929), in: Ders. ,
GW X, 170–180, 179.

77 Paul Tillich, Die gegenwärtige Weltsituation (1945), in: Ders. , GW X, 237–279,
279.

78 A.a.O., 279.
79 A.a.O., 270.

Arnulf von Scheliha82



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

loswird. Deutlich ist, dass Tillich in den abstrakten Höhenlagen, in denen
er sich bewegt, kein Interesse an einer politischen Steuerung der kon-
fessionellen Vielfalt hat, die in den USA damals ohnehin nicht auf der
Tagesordnung stand. Die Politisierung des evangelikalen Protestantismus,
der die USA seit der Reagan-Zeit bestimmt, war für Tillich damals nicht
absehbar. Die Tatsache aber, dass die beiden republikanischen US-Prä-
sidentschafts- bzw. Vizepräsidentschaftskandidaten des Jahres 2012, die
zugleich die religiöse Rechten politisch repräsentieren, keiner protes-
tantischen Denomination angehören80, bestätigt in gewisser Weise Til-
lichs Diagnose von der post-konfessionellen Präsenz des Religiösen in der
Politik.

4.

Kommt man von Tillichs Bestimmungen auf die Debatte um die durch
Protestanten besetzten Staatsämter zurück, dann wird man sagen können,
dass das Hantieren mit konfessionellen Etiketten Ausdruck eines re-ka-
tholisierten Verständnisses von Protestantismus ist, vor dem übrigens
Adolf von Harnack immer gewarnt hatte.81 Das Etikett „protestantisch“
im Unterschied zu „katholisch“ wird aber auch dem politischen Wollen
der damit zuletzt bezeichneten Politiker nicht gerecht, zu stark ist dieses
durch vernünftige Einsicht, sachliche Erfordernisse und historische Er-
fahrungen geprägt, die selbstverständlich konfessionell eingefärbt sind,
mehr aber auch nicht. Es gehört zu den Grundeinsichten aller Parteien in
Deutschland, dass in ihnen die konfessionellen Milieus überwunden sind
und diesbezügliche Prägungen im Sinne von Denkschulen zwar identi-
fizierbar, aber in der politischen Entscheidung nicht Ausschlag gebend
sind. Auch in den breit diskutierten ethischen Grenzfragen lassen sich
eher Verständigungsprozesse von liberalen Katholiken und liberalen
Protestanten und entsprechend zwischen konservativen Katholiken und
Protestanten identifizieren. Auf der Akteursebene spielt die religiöse
Dimension bei der Reflexion von politischer Verantwortung zwar eine
gewisse Rolle. Insgesamt dürfte die politische Kultur Deutschlands sich

80 Willard Mitt Romney gehört der der Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten
Tage („Mormonen“) an, Paul Davis Ryan jr. ist Mitglied der römisch-katholi-
schen Kirche.

81 Vgl. Adolf von Harnack, Das Wesen des Christentums (1900), hg. v. Claus-
Dieter Osthövener, Tübingen 2005, 164 ff.

Konfessionalität und Politik 83



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

aber in einem post-konfessionellen, vielleicht zivil-religiösen Zeitalter
befinden.82

Zu diesem Befund verhält sich nur auf den ersten Blick gegenläufig,
dass wir gegenwärtig den groß angelegten Versuch der politisch ge-
stützten Konfessionalisierung der Religion des Islam in die deutsche
Religionskultur erleben. Man folgt dabei dem korporativen Weg staat-
licher Religionspolitik, der – den Vorgaben von Ernst Troeltsch
grundsätzlich folgend – über den schulischen Religionsunterricht (nach
Art. 7 Abs. 3 des Grundgesetzes) und damit verbunden über die Ein-
richtung Islamisch-Theologischer Institute an deutschen Universitäten
verläuft. Die akademische Abbildung der religiösen Pluralität war in
Deutschland bis in die jüngste Vergangenheit hinein auf die beiden
großen christlichen Konfessionen beschränkt geblieben. Versuche im 19.
und frühen 20. Jahrhundert, jüdisch-theologische Fakultäten bzw.
Lehrstühle für die Wissenschaft des Judentums zu etablieren, scheiterten
bekanntlich.83 Die Debatten konzentrierten sich lange Zeit auf das Ver-
hältnis von Theologie und Religionswissenschaft. Erst spät, nach der Re-
Konsolidierung der jüdischen Gemeinden in Deutschland, wurden mit
der Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg (eröffnet 1979) und
dem Abraham-Geiger-Kolleg in Potsdam (gegründet 1999) zwei aka-
demisch selbstständige Einrichtungen gegründet, die für Lehrer- und
Rabbinerausbildung zuständig sind und mit nahe gelegenen Universi-
täten kooperieren. Mit dem 2011 gegründeten Zentrum Jüdische Studien
in Berlin-Brandenburg werden die in dieser Region bestehenden Ein-
richtungen für Jüdische Studien miteinander vernetzt und gemeinsame
Aktivitäten in Forschung und Lehre gebündelt.84 Seit 2010 entstehen an
vier Standorten in Deutschland Zentren für Islamische Theologie (Os-
nabrück/Münster, Tübingen, Erlangen-Nürnberg und Frankfurt/Gie-
ßen).

82 Vgl. dazu Eilert Herms, Systematische Aspekte einer geschichtlichen Realität, in:
Theologische Quartalsschrift 183 (2003), 97–127; Rolf Schieder, Zivilreligion
als Diskurs, in: Religionspolitik und Zivilreligion, hg.v. Rolf Schieder, Baden-
Baden 2001, 8–22; Arnulf von Scheliha, Ist Menschenwürde ein theologisch-
politischer Grundbegriff ? Thesen aus evangelisch-theologischer Perspektive, in:
Georg Pfleiderer/Alexander Heit (Hg.), Sphärendynamik II. Religion in post-
säkularen Gesellschaften, Zürich/Baden-Baden 2012, 149–159.

83 Vgl. Christian Wiese, Wissenschaft des Judentums und protestantische Theologie
im wilhelminischen Deutschland. Ein Schrei ins Leere? Tübingen 1999.

84 Vgl. http://www.zentrum-juedische-studien.de (Zugriff : 08. 10.2012).

Arnulf von Scheliha84



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Die auf den Islam bezogene Konfessionalisierungspolitik verfolgt
integrationspolitische, staatsethische und wissenschaftspolitische Ziele,
die durchaus in Spannung zueinander stehen.85 Grundsätzlich aber ist es
konsequent, dass man in Deutschland den korporativen Weg politischer
Religionsgovernance weitergeht und Judentum und Islam nun offensiv
einbezieht. Mit der akademischen Pflege der konfessionellen Theologien
im Christentum hat man gute Erfahrungen gemacht. Das aufgeklärte
Niveau theologischer Reflexion ist gesichert und das Verhältnis der
christlichen Konfessionen zueinander pazifiziert. Die ökumenische
Diskussion zwischen den christlichen Konfessionen wird auf akademi-
schem Niveau geführt. Die hochgradig differenzierte Einkreisung der
konfessionellen Lehrunterschiede wirkt auch deshalb zivilisierend, weil
sie an der Basis nicht mehr verstanden werden. Das wiederum ist die
Voraussetzung dafür, dass sich die konfessionellen Lebenswelten einander
annähern und durchdringen können. Dadurch ergeben sich Spielräume
für eine post-konfessionelle Selbstorganisation der christlichen Akteure in
der Politik. Ich vermute, dass sich nicht wenige diese politische Akteure
heute in Tillichs Beschreibung des „gläubigen Realismus“ wiederfinden
können. Warum sollte das dereinst nicht auch für Spitzenpolitiker
muslimscher Herkunft gelten?

Es gibt also gute Gründe für die Prognose, dass die Konfessionali-
sierung des Islam ähnliche Effekte haben könnte. Für die dafür not-
wendige Erweiterung des Theologiebegriffs liegen bis auf Schleiermacher
zurückgehende gedankliche Impulse des Protestantismus vor, die in die
entscheidende Studie des Wissenschaftsrates auch spürbar eingeflossen
sind.86 Es ist eine großartige Anerkennung der gedanklichen Arbeit des
theologischen Liberalismus, dass seine Idee der aufgeklärten Religion
Pate steht für die Konfessionalisierungspolitik der Gegenwart, während
das kerygmatische Theologieverständnis von Karl Barth über Rudolf
Bultmann bis hin zu Eberhard Jüngel dabei so gut wie gar keine Rolle
mehr spielt.

Aber es sind auch Gegenläufigkeiten hervorzuheben: Die auf den
Islam bezogene Konfessionalisierungspolitik im Sinne des aufgeklärten
Religionsverständnisses setzt dort ein, wo im Blick auf das Christentum

85 Vgl. Scheliha, Religiöse Pluralität an der Universität (s. o. Anm. 5), 34–40.
86 Wissenschaftsrat, „Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien und

religionsbezogenen Wissenschaften an deutschen Hochschulen (2010): http://
www.wissenschaftsrat.de/download/archiv/9678–10.pdf (Zugriff : 08. 10.
2012).

Konfessionalität und Politik 85



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

die Entwicklung gerade angelangt ist. Die politischen Bemühungen
betrachten den Islam als eine Konfession, uneingedenk der ethnischen und
religiösen Vielfalt, die sich hinter dem Begriff verbirgt. Aber es ist ei-
gentlich kaum vorstellbar, dass sich Sunniten, Schiiten der verschiedenen
Richtungen und Alewiten in einer akademischen Theologie und in einem
islamischen Religionsunterricht repräsentiert sehen wollen. Im
19. Jahrhundert stießen die Bestrebungen der progressiven Juden nach
akademisch-theologischer Repräsentanz auf Widerstand im konservati-
ven und orthodoxen Judentum, die sich aus religiösen Gründen gegen die
konfessionelle Einbindung aussprachen, weil sie als bevormundend und
fremdbestimmend empfunden wurde. Diese Reaktion kann man sich
auch innerhalb des Islam gut vorstellen. Ein möglicher erster Schritt zur
Lösung dieses Problems wäre ,konfessionelle‘ Profilbildung der ver-
schiedenen Standorte für islamische Theologie.87

Aber gerade eine solche Profilbildung würde die Frage nach der
organisierten Präsenz des Islam noch einmal dringlicher machen. Sie ist
bei der korporativen Religionsgovernance stets vorausgesetzt, im Islam
aber gerade nicht gegeben. Inzwischen hat man unter den Religions-
verfassungsrechtlern die Position eingenommen, dass die Muslime hierfür
nicht den vergleichsweise hohen Organisationsgrad der christlichen
Kirchen erreichen müssen. Die Beiräte, die jetzt gegründet werden und
die die Rolle der Kirchen funktional äquivalent übernehmen sollen, sind
Ausdruck dieser Flexibilisierung des Religionsrechtes. Gerade weil aber
diese Beiräte unter erheblicher staatlicher Mitwirkung entstanden sind,
weht in ihnen der Geist der korporativen Religionspolitik. Ihm werden
sich die Muslime auch immer wieder entziehen, nicht nur aus Gründen
ihrer inneren Vielfalt, sondern auch aus den gleichen Gründen, die viele
Protestanten auf Abstand zu ihren Kirchen gehen lassen. Hier ist an die
sog. Kulturmuslime wie zum Beispiel Hilal Sezgin88 oder Navid Ker-
mani89 zu denken, die vor einer religionspolitischen Überidentifizierung
insbesondere von Menschen islamischen Glaubens warnen und in öf-
fentlichen Debatten zunehmend Beachtung finden, in den ,konfessori-
schen‘ Beiräten aber gerade nicht vertreten sind.

87 In der Tat gibt es gegenwärtig keinerlei Abstimmung über die Profilbildung oder
,konfessionelle‘ Ausrichtung der akademischen Standorte für Islamische Theo-
logie.

88 Vgl. Hilal Sezgin, Von Religion sprechen und schweigen, in: Heit u. a. (Hg.),
Religions-Politik II (s. o. Anm. 5), 171–186.

89 Vgl. Navid Kermani, Wer sind wir? Deutschland und seine Muslime, München
2009.

Arnulf von Scheliha86



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Die ähnliche Ambivalenz kann auch im Blick auf ein anderes Phä-
nomen beschrieben werden. Den Zufluss von Studierenden für die
Lehrämter kann der Staat durch seine Politik der Einstellung von isla-
mischen Religionslehrerinnen und Lehrer selbst steuern. Im Blick auf die
projektierte Imam-Ausbildung geht das nicht. Hier sind die Moschee-
gemeinden die Anstellungsträger von Absolventen der universitären
Studiengänge. Für die Anwerbung von Studierenden ist nun eine
Standardisierung von Karriereweg und Berufsbild mit entsprechender
Gehaltserwartung erforderlich.90 Davon ist man gegenwärtig noch sehr
weit entfernt. Daher wird man sich darauf einstellen müssen, dass es neben
der jetzt angestrebten akademischen Ausbildung von Imamen weiterhin
andere Zugangswege zum Imamat geben wird, sei es durch Entsendung
von Gast-Imamen aus der Türkei, sei es, dass die islamischen Organisa-
tionen selbst die Ausbildung in die Hand nehmen, wie es etwa auch in der
Rabbiner-Ausbildung der Fall ist, zum Beispiel beim 2004 neu ge-
gründeten orthodoxen Rabbinerseminar in Berlin91 oder bei den
christlichen Freikirchen. Die Diagnose lautet: Auf Grund der fortge-
schrittenen pluralen Binnendifferenzierung aller großen Religionen
besteht die Möglichkeit, die Voraussetzungen zum Zugang in die religiöse
Funktionseliten in staatlicher Obhut zu monopolisieren, nicht (mehr).
Insofern stößt auch hier die Konfessionalisierungspolitik an Grenzen der
Selbstbestimmung der religiösen Korporationen.

Eine letzte Gegenläufigkeit sei angeführt: Die Konfessionalisierung
wird die Sichtbarkeit der Präsenz des Islam im öffentlichen Raum stei-
gern. Es wird mehr Moscheen, Minarette und mehr Kopftücher geben.
Diese Entwicklung wird wiederum die Frage nach deren öffentlicher
Akzeptanz aufwerfen. Die Volksabstimmung in der Schweiz vom No-
vember 2010 hat gezeigt, dass diese Akzeptanz nicht einfach vorausgesetzt
werden kann. An dem Schweizer Votum wird deutlich, dass sich beste
integrationspolitische Absichten mit dem Wunsch verbinden, dass mit der
Beheimatung von Muslimen ihre Religion verschwindet. Das aber ist
unter der Bedingung der Konfessionalisierung des Islam weder zu er-
warten noch wünschenswert, weil diese gerade die Ausgestaltung der
Religionsfreiheit freisetzt und fördert. Insofern wäre ein mutmaßliches
Erstarken und Sichtbarwerden der Religion des Islam in Europa nicht als
Überfremdung zu deuten, sondern als Ausdruck gelingender Integration

90 Vgl. zu diesem Thema den Sammelband: Imam-Ausbildung in Deutschland, hg
v. Bülent Ucar. Göttingen 2010.

91 Vgl. www.rabbinerseminar.de.

Konfessionalität und Politik 87



1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

und aktivierter Religionsfreiheit, deren europäische Wurzeln eng mit der
Reformation verbunden sind. Freilich gehört zu dieser Entwicklung auch
eine Kehrseite. Denn mit der Konfessionalisierung wird on the long run
der gleiche Effekt eintreten, wie wir ihn von den christlichen Kirchen
kennen: Mit der Stärkung der institutionellen Religion geht die Mobi-
lisierung des Einzelnen zurück und das Partizipationsverhalten der
Muslime wird sich dem der volkskirchlichen Christen angleichen. Das
muss nicht als Schwund der vitalen Religion gedeutet werden. Es kann
religionssoziologisch als Phänomen der Individualisierung und Privati-
sierung des religiösen Lebens verstanden werden, oder – mit Tillich –
religionsphilosophisch als zur Natur der Religion selbst gehörig. Seine
Einsicht besagt, dass Religion grundsätzlich nicht in konfessionellen
Kulturen aufgeht, sondern sich in prophetischer Haltung auch immer
wieder kritisch davon absetzt. Wegen dieser Dialektik wird die aufge-
klärte Religion die im Spannungsfeld von Konfessionalität und Politik
gestellten Probleme nicht endgültig lösen, sondern ihnen in emergenter
Gestalt immer wieder neu begegnen.

Das Ergebnis dieser Erwägungen lautet: Wir sind gegenwärtig
Zeugen einer forcierten Konfessionalisierungspolitik, die die fortge-
schrittene religiöse Pluralität auf staatlicher Ebene re-organisiert. Dabei
steht das im europäischen Christentum bewährte Modell der aufgeklärten
Religion Pate. Man verspricht sich von ihr die Integration und Zivili-
sierung des Islam und von ihm, das er das sittliche Fundament des freiheitlichen
Staates mittr�gt. Die akademische Ausbildung der religiösen Eliten ist für
dieses Ziel ein hierzulande bewährtes Medium. Freilich ist vor zu hohen
Erwartungen an diese Konfessionalisierungspolitik zu warnen. Es ist vor
allem Paul Tillich gewesen, der immer wieder darauf hingewiesen hat,
dass sich die Religionen in der Regel außerhalb konfessioneller Korpo-
rativität und staatlicher ,Umarmung‘ regenerieren. Das gehört schon zum
Begriff der Religion und gerade die religiösen Aufklärer sollten das
wissen.

Arnulf von Scheliha88




