Konfessionalitat und Politik

Arnulf von Scheliha

Unmittelbar nach der Wahl des ehemaligen lutherischen Pastors Joachim
Gauck zum elften deutschen Bundesprisidenten liegt es nahe, dem ge-
genwartsdiagnostischen Beitrag zum Thema ,Konfessionalitit und Poli-
tik* einige Erwigungen zu diesem Anlass voranzustellen.' In den Wochen
vor der Wahl wurde mehrfach betont, dass nun die beiden wichtigsten
Staatsamter der Bundesrepublik Deutschland von Politikern versehen
wiirden, die entscheidende bildungsbiographische Prigungen im pro-
testantischen Pfarrhaus empfangen haben. Dazu kam, dass bei der Kan-
didatensuche mehrere protestantische Geistliche genannt wurden und
dass es iiberhaupt erst zwei romisch-katholische Bundesprisidenten ge-
geben hat, deren Amtszeiten iiberdies im kollektiven Gedichtnis unter
der Uberschrift ,ungliicklich® archiviert werden. Aus diesem Befund
wurde gelegentlich gefolgert, dass die konfessionelle Milieuprigung im
Protestantismus fiir politische Aufgaben in hochsten Staatsimtern in
besonderer Weise pridestiniere. Solche Suggestionen sind auf den ersten
Blick bestechend. Gleichwohl ist es notwendig, einige Differenzierungen
anzubringen, die zugleich die Funktion haben, in das Thema dieses
Beitrages einzuleiten.

Die Nominierung und Wahl von Joachim Gauck verdanken sich
wohl nicht der Einsicht, dass Protestanten dem Amt grundsichlich besser
gewachsen wiren als Katholiken, sondern eher einem parteipolitischen
Kalkiil, das den Bundesvorsitzenden der FDP, den Katholiken Philipp
Rosler, dazu veranlasste, der CDU-Bundesvorsitzenden und Bundes-
kanzlerin Angela Merkel die Kandidatur von Gauck aufzunétigen, die aus
Griinden der Koalitionsrason zustimmte. Mit Gauck amtiert Gbrigens
erstmals ein Pastor als Bundesprisident, freilich lange Zeit nach seinem
Ausscheiden aus dem landeskirchlichen Dienst im Jahre 1990. Die

1 Die Bundesversammlung wihlte Joachim Gauck am 18. Mirz 2012 zum Pri-
sidenten der Bundesrepublik Deutschland, dem Tag der Eroffnung der Inter-
nationalen Tagung der Ernst-Troeltsch-Gesellschaft, der Deutschen Paul-Til-
lich-Gesellschatt und der Schleiermacher-Gesellschaft Die aufgekldrte Religion und
ihre Probleme.



66 Arnulf von Scheliha

Bundeskanzlerin ist zwar im Pfarrhaus aufgewachsen, ihr Vater Horst
Kasner (1926—2011) ist aber einem anderen protestantischen Milieu
zuzuordnen. Der politische Habitus von Frau Merkel ist weniger durch
den Protestantismus als durch ihre naturwissenschaftliche Ausbildung und
durch die parteipolitischen Lehrjahre in der CDU wihrend der Spitzeit
der Ara des langjihrigen CDU-Bundesvorsitzenden und Bundeskanzlers
Helmut Kohl geprigt.

Damit deutet sich ein Sachverhalt an, den schon Ernst Troeltsch
(1865—-1923) griindlich reflektiert hatte. Danach ist es ausgesprochen
problematisch, von dem Protestantismus im Allgemeinen und von dem
politischen Protestantismus im Besonderen zu sprechen, vielmehr ist —
wenigstens fir den Neuprotestantismus — von seiner national-, kulturell-
und frommigkeitsgeschichtlich bedingten Vielgestaltigkeit auszugehen.”
Das zeigt ein Blick auf die anderen evangelischen Bundesprasidenten,
deren protestantisches Profil sehr unterschiedlich ausgeprigt war. Eher
marginal ist es bei Theodor Heuf3 (1949—1959), Walter Scheel (1974 —
1979) und Horst Kéhler (2004—2010) kenntlich. Stark landesmann-
schaftlich gefiltert ist der protestantische Habitus bei den Rechtsprofes-
soren Karl Carstens (1979—-1984) und Roman Herzog (1994—1999).
Wirklichen ,Stallgeruch® vermittelt die Verbundenheit mit der evange-
lischen Kirche vor allem bei Gustav Heinemann (1969—-1974), Richard
von Weizsicker (1984—-1994) und Johannes Rau (1999-2004). Aber
auch sie verkorpern sehr verschiedene Richtungen im politischen Pro-
testantismus. Insofern wird man zwar von einer protestantischen Ein-
firbung des Amtes sprechen konnen, aber die Tonung fillt im Einzelnen
sehr unterschiedlich aus und diirfte mehr den zeitgeschichtlichen Um-
stainden mit ihren politischen Erfordernissen geschuldet sein, als einem
durchgingig identifizierbaren protestantischen Habitus.

SchlieBlich sind noch wenige Worte zu den beiden katholischen
Bundesprisidenten zu sagen. Heinrich Liibke (1959—-1969) war ein eher
Jeiser Katholik. Bei seinem ilteren Bruder Friedrich Wilhelm Liibke war
das ebenso. Er konnte daher zwischen 1951—-1954 als Ministerprisident
im lutherischen Schleswig-Holstein amtieren, was zeigt, dass die kon-
fessionellen Politikmilieus in Deutschland schon wihrend der Nach-
kriegszeit auftbrachen. — Was immer man tiber die Amtszeit von Christian
Wulft (2010—-2012) sagen wird: Fiir das Thema ,Konfessionalitit und

2 Vgl. Ernst Troeltsch, Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit,
in: Ders., KGA VII, hg.v. Volker Drehsen in Zusammenarbeit mit Christian
Albrecht, Berlin/New York 2004, 81—504.



Konfessionalitit und Politik 67

Politik* hat er Bedeutsames geleistet. Als niedersiachsischer Ministerpra-
sident (2003—-2010) hat er das Projekt der Konfessionalisierung des Islam
in Deutschland politisch angeschoben und mit seinen integrationspoli-
tischen Initiativen malBgeblich vorbereitet. Genau diesem Anliegen war
Bundesprisidentenfastkandidat Wolfgang Huber in seiner Amtszeit als
EKD-Ratsvorsitzender (2003—2009) noch strikt entgegengetreten.’ Die
zum Teil kritischen R eaktionen auf Wulffs bundesprisidiales Bekenntnis,
nach dem der Islam zu Deutschland gehore®, zeigen, wie nicht-selbst-
verstandlich diese Politik der Konfessionalisierung des Islam ist. Die
akademische Seite der Umsetzung dieses ambitionierten Projektes erfolgt
tibrigens federflihrend durch die ebenfalls katholische Bundesministerin
fiir Bildung und Forschung Annette Schavan.” Insofern spielen hier — wie
schon 1848 und 1918/19 — bei der Konfessionalisierungspolitik katho-
lische Politiker eine sehr viel konstruktivere Rolle als der kirchliche
Protestantismus.

Damit ist die Doppelseitigkeit des Themas benannt. Bei ,Konfes-
sionalitit und Politik® geht es auf der einen Seite um die konfessionelle
Prigung von Politik und Staat. Auf der anderen Seite verbindet sich mit
dem Thema die Frage nach der politischen Steuerung der Konfessiona-
lisierung der Religionen, die sich gar nicht von selbst versteht, sondern

3 Vgl dazu die in der Amtszeit Hubers verdftentlichte Handreichung des Rates der
EKD: Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in Deutschland,
Hannover, hg.v. Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland, Han-
nover 2006. Kritisch dazu die Beitrige in dem Band: Evangelisch aus funda-
mentalem Grund. Wie sich die EKD gegen den Islam profiliert, hg.v. Jiirgen
Miksch, Frankfurt (Main) 2007.

4 Vgl die Rede von Bundesprisident Wulff am 3. Oktober 2010. ,,Das Chris-
tentum gehort zweifelsfrei zu Deutschland. Das Judentum gehort zweifelstrei zu
Deutschland. Das ist unsere christlich-jiidische Geschichte. Aber der Islam gehort
inzwischen auch zu Deutschland. Vor fast 200 Jahren hat es Johann Wolfgang von
Goethe in seinem West-0stlichen Divan zum Ausdruck gebracht: ,Wer sich selbst
und andere kennt, wird auch hier erkennen: Orient und Okzident sind nicht
mehr zu trennen.* Siehe: http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Re-
den/DE/ Christian-Wulff/R eden/2010/10/20101003_Rede_Anla-
ge.pdf?__blob=publicationFile&v=3 (Zugriff: 08.10.2012).

5 Vgl. zur Genese und Durchfithrung der akademischen Seite dieser Integrati-
onspolitik Arnulf von Scheliha, Religiose Pluralitit an der Universitit. Chancen
und Probleme staatlicher Steuerung und fachlicher Selbstbestimmung — am
Beispiel der Etablierung des Faches Islamische Studien/Theologie an deutschen
Universititen, in: Alexander Heit/Georg Pfleiderer (Hg.), Religions-Politik II.
Zur pluralistischen Religionskultur in Europa, Ziirich/Baden-Baden 2012, 27—
41.



68 Arnulf von Scheliha

historische Voraussetzungen hat und religiose ,Kosten® verursacht. Alle
drei ,Helden‘ dieses Bandes haben beide Seiten des Themas reflektiert.
Friedrich Schleiermacher (1768 —1834) und Troeltsch haben tiberdies in
der Konfessionspolitik aktiv Verantwortung tibernommen. Ihre Beitrige
zum Thema ,Konfessionalitit und Politik® seien nacheinander kurz
skizziert. AnschlieBend wird der Befund zu einer Gegenwartsdiagnose
herangezogen.

Theologiegeschichtlich steht Friedrich Schleiermacher genau an dem
Punkt, an dem sich in dem korporativ angelegten R eligionsrecht Europas
konfessionspolitische ~ Gestaltungsmoglichkeiten  eréffnen.  Thomas
Kaufmann hat gezeigt, dass dieser korporative Ansatz staatlicher Religi-
onsgovernance bis auf den Augsburger Religionsfrieden zuriickgeht und
in Deutschland erst im Verfassungswerk von Weimar mit der westlich-
aufklirerischen Tradition der Menschenrechte synthetisiert wurde.’
Schleiermacher steht gewissermallen am Wendepunkt dieser Entwick-
lung. Er ergreift im Namen der Religion die Initiative, um die organi-
sierte Religion vom Staat zu 16sen und um mehr Freiheit fiir die Kon-
fessionen zu erwirken. Dabei verbleibt er zwar im korporativen System
des konfessionell geprigten Hochabsolutismus, aber er versucht politische
Freiheit durch Konfessionalitit zu erreichen. Vier Aspekte sind hervor-
zuheben.

Schleiermachers engagiertes Mitwirken an der Bildung der PreuBi-
schen Unionskirche kann als vorziiglicher Ausdruck dieses konfessions-
politischen Gestaltungswillens gelten. Neben einer Verbesserung der
kirchlichen Situation verband Schleiermacher damit die Absicht, durch
den Einbau von reprisentativen Elementen in die Kirchenverfassung ein
Vorbild flir die ihm vorschwebende Demokratisierung des Staatswesens
aufzubauen.” Das letztgenannte Ziel erreichte er zwar nicht, aber die
Bildung der Union auf gemeindlicher, staatlicher und dogmatischer
Ebene gelang.

6  Vgl. Thomas Kaufmann, Das deutsche Staatskirchenrecht im 19. und 20. Jahr-
hundert und die Grenzen der Werteautonomie des staatlichen Rechts, in: Eilert
Herms (Hg.), Menschenbild und Menschenwiirde, Giitersloh 2001, 173—197.

7  Vgl. dazu Albrecht Geck, Schleiermacher als Kirchenpolitiker. Die Auseinan-
dersetzungen um die Reform der Kirchenverfassung in Preulen (1799-1823),
Bielefeld 1997.



Konfessionalitit und Politik 69

Auch Schleiermachers politisches Wirken im Kontext der napoleo-
nischen Befreiungskriege hatte eine konfessionspolitische Dimension.
Seine patriotischen Predigten von 1813 sind Ausdruck des damaligen
Ineinander von staatlicher, biirgerlicher und kirchlicher Sphire.® Fiir
Schleiermacher ging es dabei nicht nur um die Befreiung von Fremd-
herrschaft, sondern er wollte auch die von ihm befiirchtete Re-Katho-
lisierung Europas abwenden helfen, die er mit der Herrschaft von
,Buonaparte® verband.” Die Freiheit, die es mit dem kriegerischen
Einsatz fiir das ,,deutsche Vaterland* zuriickzugewinnen galt'"’, schloss fiir
ihn ausdriicklich die Bewahrung der konfessionellen Vielfalt in Europa
ein. Es ist bemerkenswert, wie oft Schleiermacher als Ziel der Erhebung

LT3

die ,,Freiheit Europa’s” nennt. Sie wird von ihm so gedacht, dass sie die
nationale Selbstbestimmung der europiischen Volker einschlieft, die
deutsche Einigung unter einem nationalen Kaisertum vorsieht und den
Einzelstaaten wiederum regionale und konfessionelle Autonomie ein-
riumt.'" Dies skizziert die politische Seite jener von Schleiermacher
vertretenen Theorie des Christentums, die auf ein europaweit gleich-

8 Wieder abgedruckt in Friedrich Schleiermacher, Predigten 1809—-1815, in:
Ders., KGA 1114, hg. v. Patrick Weiland unter Mitwirkung von Simon Paschen,
Berlin/Boston 2011.

9 Vgl. exemplarisch die 1821 angebrachten Anmerkung 4 zur Nachrede ,,Uber die
Religion* in: Friedrich Schleiermacher, Uber die Religion (2.-) 4. Auflage, in:
Ders., KGA 1,12, hg.v. Giinter Meckenstock, Berlin/New York 1995, 321.

10 So die durchgingige Formulierung in der berithmten Predigt vom 28. Mirz 1813
»Zum Besten der Auszuriistenden® in: Schleiermacher, Predigten 1809—-1815
(s.0. Anm. 8), 563-577.

11 ,,Du forderst mir kurz und gut mein politisches Glaubensbekenntnif3 ab, lieber
Freund. Ich kann Dir das Allgemeine davon in wenig Worten mittheilen, nur
fiirchte ich, Du wirst wenig eigenthiimliches darin finden [...]. Ich bin gar nicht
so ganz dagegen, dal3 es Sachsen und Brandenburger Oestreicher und Baiern
geben soll. Die Stammesverschiedenheiten sowol als die Spuren der alten ein-
zelnen politischen Concrescenzen, die freilich mit jenen nicht immer genau
zusammenfallen, sind den Deutschen zu stark aufgedriickt, als dal man sie sollte
vernichten wollen diirfen. Nur sollen sie nicht tiber die grof3ere NationalEinheit
dominiren [...]. Darum ist nach der Befreiung mein hochster Wunsch auf Ein
wahres deutsches Kaiserthum, kriftig und nach auBlen hin allein das ganze
deutsche Volk und Land reprisentirend, das aber wieder nach innen den ein-
zelnen Lindern und ihren Fiirsten recht viele Freiheit i3t sich nach ihrer Ei-
genthiimlichkeit aus zu bilden und zu regieren.* (Friedrich Schleiermacher, Brief
an Friedrich Schlegel vom 12.06.1813, zitiert nach Matthias Wolfes, Offent-
lichkeit und Biirgergesellschaft I, Berlin/New York 2005, 369)



70 Arnulf von Scheliha

berechtigtes Nebeneinander der Konfessionskulturen zielt.'” Diesem Ziel
entspricht, dass Schleiermachers politische Publizistik wihrend der Be-
freiungskriege keine agitatorische Dimension konfessioneller Prigung
aufweist. "

Ein dritter Aspekt: Schon 1799 hatte sich der junge Schleiermacher
an der Debatte iiber die biirgerliche Gleichstellung der Juden beteiligt.'*
Seine differenzierte Sicht gibt einen Vorausblick auf die Konfessionali-
sierungspolitik des 19. und 20. Jahrhunderts. Den Vorschlag des jiidischen
Aufklirers David Friedlinder (1750—-1834), den Juden durch Bildung
einer christlich-jiidischen Religionsvereinigung unter dem Dach einer
formalen Christlichkeit die biirgerliche Gleichstellung zu ermoglichen,
lehnte Schleiermacher ab. Diese Initiative liefe auf eine Instrumentali-
sierung des Christentums hinaus und Juden wiirden veranlasst, ,,aus
unreinen und fremdartigen Bewegungsgrinden zum Christenthum
{iberzugehen®."” Dadurch wiirden nicht nur die Religionen Schaden
nehmen, sondern auch der Staat, weil die den Juden aufgendtigte
Doppelmoral am Ende die staatsbiirgerliche Gesinnung gefihrden wiirde.
Schleiermachers grundsitzliche Feststellung lautet: ,,Die Vernunft for-
dert, da3 Alle Biirger sein sollen, aber sie weil3 nichts davon, dal3 Alle
Christen sein miilen, und es muf} also auf vielerlei Art moglich sein,
Biirger und Nicht-Christ zu sein.“'® Zu dieser verniinftigen Einsicht ge-
sellen sich religionstheoretische Griinde, die Schleiermacher in den Reden
Uber die Religion im gleichen Jahr aufzeigt."” Seine prinzipielle Zustim-

12 Vgl. Hans-Joachim Birkner, Deutung und Kritik des Katholizismus bei Schlei-
ermacher und Hegel, in: Ders., Schleiermacher-Studien, hg.v. Hermann Fi-
scher, Berlin/New York 1996, 125—-136.

13 Vgl. Wolfes, Offentlichkeit und Biirgergesellschaft I (s.0. Anm. 11), 323—541.

14 Vgl. dazu neuerdings Hans-Martin Kirn, Friedrich Schleiermachers Stellung-
nahme zur Judenemanzipation, in: Roderich Barth/Ulrich Barth/Claus-Dieter
Osthovener (Hg.), Christentum und Judentum. Akten des Internationalen
Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft in Halle, Mirz 2009, Berlin/Boston
2012, 193—-212 (dort finden sich auch Hinweise auf die inzwischen reiche Li-
teratur zum Thema).

15 Friedrich Schleiermacher, Briefe bei Gelegenheit der politisch theologischen
Aufgabe und des Sendschreibens jiidischer Hausviter (1799), in: Ders., Schriften
aus der Berliner Zeit (1796—1799) (KGA L,2), hg.v. Giinter Meckenstock,
Berlin/New York 1984, 327—-361, 335 Z. 32 f.

16 Schleiermacher, Briefe bei Gelegenheit (s.0. Anm. 15), 335 Z. 27-29.

17 Vgl. Markus Schréder, Das ,unendliche Chaos® der Religion. Die Pluralitit der
Religionen in Schleiermachers ,Reden’, in: Ulrich Barth/Claus-Dieter Ost-
hovener (Hg.), 200 Jahre ,Reden tiber die Religion‘. Akten des 1. Internatio-



Konfessionalitit und Politik 71

mung zur pluralen Konfessionskultur wird eingeschrinkt durch zwei
Bedingungen, die Schleiermacher im Blick auf das Judentum anbringt.
Wenn die Inkulturation der jidischen Religion in Staat und Gesellschaft
gelingen soll, miissen die Juden das Ritualgesetz dem Staatsgesetz un-
terordnen und der Hoffnung auf das Heilige Land entsagen, anderenfalls
wiirde man dem erforderlichen biirgerlichen Patriotismus nicht gerecht.
Mit diesen Forderungen wusste Schleiermacher sich mit den Reform-
kriften im Judentum einig. Sein Eintreten flir die biirgerliche Gleich-
stellung der Juden ist vor allem politisch motiviert." Religiés hat Schlei-
ermacher mit dem Judentum nicht viel anfangen kénnen. Er rechnete
eher mit dessen religionsgeschichtlichen Tod." Aber Sterbehilfe durch
Konversionszwang sollten weder Staat noch Christentum leisten diirfen
noch wollen.

Konfessionspolitisch von erheblicher Bedeutung war schlieBlich, dass
Schleiermacher programmatisch und wissenschaftsorganisatorisch die
konfessionelle Theologie in die Humboldt’sche Universititsreform ein-
gebracht hat.*’ Dabei hat er — unbeabsichtigt — einen Beitrag zur Kon-
fessionalisierung des Judentums geleistet. Der von ithm entworfene, hoch
allgemeine Begriff der Theologie lautet bekanntlich: ,,Die Theologie in
dem Sinne, in welchem das Wort hier immer genommen wird, ist eine
positive Wissenschaft, deren Theile zu einem Ganzen nur verbunden sind
durch ihre gemeinsame Beziehung auf eine bestimmte Glaubensweise,
d.h. eine bestimmte Gestaltung des GottesbewubBtseins; die der christ-
lichen also durch die Beziehung auf das Christenthum.“*' Die wissen-

nalen Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft in Halle, 14.—17. Mirz 1999
(SchIA 19), Berlin/New York 2000, 585—-608.
18 Im Preufischen Correspondenten berichtet Schleiermacher tiber die konfessionelle

Gleichsteﬂung der Juden in ,,Baierl’l“ (V 1 Friedrich Schleiermacher, Beitrige aus ,Der PreuBische
Correspondent’, in: Ders., Kleine Schriften 1786-1833 (KGA 1,14), hg. v. Matthias Wolfes/Michael Pietsch, Berlin/New York

2003, 395-500, 454 f).

19 Vgl. Arnulf von Scheliha, Schleiermachers Deutung von Judentum und Chris-
tentum in der fiinften Rede ,Uber die Religion und ihre Rezeption bei
Abraham Geiger, in: Barth u.a. (Hg.), Christentum und Judentum (s.o.
Anm. 14), 213-227, 215-220.

20 Vgl. Hans-Joachim Birkner, Schleiermachers ,Kurze Darstellung® als theologi-
sches Reformprogramm, in: Ders., Schleiermacher-Studien (s.0. Anm. 12),
285-306.

21 Vgl. Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums
zum Behuf einleitender Vorlesungen. Zweite umgearbeitete Ausgabe (1830), in:
Ders., Universititsschriften — Herakleitos — Kurze Darstellung des theologischen



72 Arnulf von Scheliha

schafts- und religionstheoretisch begriindete Offenheit dieser Definition
hat den jidischen Religionsgelehrten Abraham Geiger (1810—1874)
dazu ermuntert, einen analogen Begrift der Jiidischen Theologie zu
entwerfen.”” Geiger folgt Schleiermacher dabei bis zur bekannten
Dreiteilung der Theologie in ,,Philosophische Theologie®, ,,Historische
Theologie* und ,,Praktische Theologie* nebst ithren Unterbestimmun-
gen und unterflittert mit diesem Entwurf die Forderung progressiver
Juden nach akademischer Reprisentanz und Anerkennung, die ihnen
freilich versagt wurde. Die ,, Wissenschaft des Judentums** — dieser Begriff
setzte sich im Judentum durch — wurde jenseits des offiziellen Wissen-
schaftsbetriebes institutionalisiert.> Politik und Wissenschaft waren zur
Konfessionalisierung des Judentums damals noch nicht bereit.

Trotz mancher Teilerfolge blieb die Wirklichkeit also hinter
Schleiermachers politischen und konfessionspolitischen Visionen zuriick.
Das mag auch an Schleiermacher selbst gelegen haben, dessen tief
empfundene Treue zur Monarchie wohl ein energischeres Eintreten flir
religitse, politische und biirgerliche Freiheit verhindert hat.

2.

Einhundert Jahre spiter hat Ernst Troeltsch wesentliche Grundeinsichten
Schleiermachers vertieft. Zu dieser Zeit sind die Pluralisierung der Re-
ligionskultur und die Politisierung der Gesellschaft erheblich fortge-
schritten. Troeltsch reflektiert auf die historische Kontingenz, den
Wandel und die konfessionspolitischen Folgen der engen Staatsbindung
der evangelischen Kirchen in Deutschland. Seine Diagnosen zur kon-
fessionellen Prigung der politischen Lage beziehen vergleichend die
Entwicklung auBlerhalb Deutschlands mit ein, insbesondere in England,
in Frankreich, in den Niederlanden und in den USA.** Auch in histo-

Studiums (KGA 1,6), hg.v. Dirk Schmid, Berlin/New York 1998, 317—-446,
325.

22 Vgl. Scheliha, Schleiermachers Deutung von Judentum und Christentum (s. o.
Anm. 19), 221-226.

23 Vgl. Imke Stallmann, Abraham Geigers Wissenschaftsverstindnis. Eine Studie zur
Konzeptionalisierung, Institutionalisierung und Kontextualisierung der Wis-
senschaft des Judentums, Diss. phil. Osnabriick 2011.

24 Vgl. dazu insbesondere Ernst Troeltsch, Deutscher und westeuropiischer Geist
im Weltkrieg (1916), in: Ders., Deutscher Geist und Westeuropa, hg.v. Hans
Baron, Tibingen 1925, 31-166.



Konfessionalitit und Politik 73

rischer Perspektive werden die vielfiltigen Stréomungen im Protestan-
tismus herausgearbeitet, so dass nicht mehr — wie noch zu Zeiten
Schleiermachers — der Eindruck entstehen kann, dass Protestantismus und
evangelische Kirchen in Deutschland zusammentallen. Deren Lage wird
von Troeltsch als auBerordentlich kritisch eingeschitzt. Der ,,Zustand
[...] der schweren Religionskrisis“* in Deutschland ist maBgeblich da-
durch mitverursacht, dass der landeskirchliche Protestantismus ,,der re-
ligiose Begleiter der biirokratisch-militirischen Monarchie und der
Gutsherrschaft®® war. Durch ihre zwischenzeitlich erfolgte organisato-
rische Verselbststindigung hat die ,,uniformierte und zentralisierte pro-
testantische Kirche** zwar erheblichen politischen Einfluss. Aber wegen
ihrer Milieuverhaftung hat sie breite Bevolkerungskreise verloren und ist
nicht in der Lage, ,,das moderne Religionsbediirfnis, das gerade im
Gegensatz gegen die 6konomische Materialisierung und die politische
Brutalisierung mit leidenschaftlicher Stirke erwacht ist“**, aufzugreifen.

Deutlich schirfer als Schleiermacher nimmt Troeltsch den Katholi-
zismus in den Blick, der sich mit dem Ersten Vatikanischen Konzil als
kirchliche Gegenwelt zur Moderne konstituiert hat und der auf dieser
Grundlage in Gestalt der Deutschen Zentrumspartei (kurz ,,Zentrum* ge-
nannt) seit 1870 viel entschlossener als der Protestantismus in das poli-
tische Geschehen eingreift. Im ,,Zentrum® verbindet sich flir Troeltsch
»der entsetzliche dogmatische Geistes.zwzmg“29 mit einem ,,politisch-
sozialen Modernismus“®, der nicht nur ,,auf die sozialen Forderungen
und die sozialen Organisationskiinste der Gegenwart einzugehen ver-
steht®, sondern auch ,,mit dem konfessionell gemischten Staate vor-
treftlich zu paktieren imstande ist™ und sich ,,den Anforderungen einer
realistischen Machtpolitik [...] nicht verschlieBt’'. Er steht daher dem

25 Ernst Troeltsch, Die Religion im deutschen Staate (1912), in: Ders., Zur reli-
gidsen Lage, Religionsphilosophie und Ethik (GS II), Tiibingen *1922, 68—90,
73.

26 Ernst Troeltsch, Die Kundgebungen des Deutschen Kirchentages (1919), in:
Ders., Schriften zur Politik und Kulturphilosophie (1918—-1923) (KGA XV),
hg.v. Gangolf Hiibinger in Zusammenarbeit mit Johannes Mikuteit, Berlin/
New York 2002, 259-268, 264.

27 Ernst Troeltsch, Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche Religions-
unterricht und die theologischen Fakultiten, Ttbingen 1907, 46.

28 Troeltsch, Die Religion im deutschen Staate (s.o. Anm. 25), 86.

29 Aa.O.,75.

30 Ebd.

31 AaO., 75t



74 Arnulf von Scheliha

,modernen politischen Denken gar nicht so fern‘”*>. Der Katholizismus,
so Troeltsch an anderer Stelle, ,,vereinigt in seiner Sozialethik den In-
dividualismus der Menschenwiirde und die willige Anerkennung der
sozialen Differenzierung, kann flir die Massen fithlen und doch die
Ausbildung von Fihrern sicherstellen. Er verbindet demokratische und
aristokratische Elemente, kann [...] demokratische und sozialistische
Politik treiben.“”

Die mit Kriegsniederlage und Revolution verbundenen politischen
Umbriiche werden fur Troeltsch zum Anlass fiir den Versuch einer
Synthese seiner etwas disparaten geschichtsphilosophischen Diagnosen
der Vorkriegszeit.”* In seinem im Herbst 1922 erstmals in Kiel gehaltenen
Vortrag Naturrecht und Humanitdt in der Weltpolitik legt er eine R evision der
von ihm selbst bis in den Krieg hinein vertretenen Theorie vom deut-
schen Sonderweg vor. Die vielen Varianten, in denen das Verhiltnis der
Konfessionen zur Politik bestimmt ist, werden nun auf zwei dominante
Linien reduziert, das westdeutsche Denken des rationalen Naturrechts
und der Humanitit, dem ,,der Katholizismus [...] viel niher steht*,
einerseits und das romantisch-individualistische Geschichtsdenken
Deutschlands andererseits, das mal3geblich durch lutherische Denker in
Klassik und Romantik geprigt ist. Beide Traditionen werden in einem
kithnen Uberblick genetisch rekonstruiert, um sie im Blick auf die da-
malige politische Situation in einer ,,Kultursynthese*”® zusammenzu-
fithren. Maf3geblich ist dabei die von Troeltsch durchaus selbstkritisch
formulierte Einsicht in die Ideologisierung von Moral und Religion, die
aufbeiden Seiten zum Zweck der Kriegspropaganda erfolgt sei.”” Die von
Troeltsch angestrebte Kultursynthese soll den geschichtlichen Indivi-
dualititsgedanken mit dem Menschenrechtsdenken und der mit ihm

32 Aa.O., 76.

33 Troeltsch, Die Kundgebungen des Deutschen Kirchentages (s. 0. Anm. 26), 260.

34 Vgl. dazu die instruktive Studie von Hartmut Ruddies, Gelehrtenpolitik und
Historismusverstindnis. Uber die Formierung der Geschichtsphilosophie Ernst
Troeltschs im Ersten Weltkrieg, in: Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), Ernst Tro-
eltschs ,Historismus‘, Giitersloh *2003, 135—163.

35 Ernst Troeltsch, Naturrecht und Humanitit in der Weltpolitik, in: Ders., KGA
XV (s.0. Anm. 26), 493-512, 497.

36 A.a.O., 508.

37 Die treffende Formulierung Troeltschs lautet: ,,Das ist ja tiberhaupt heute in dem
furchtbar gesteigerten Daseinskampf die Rolle [...] der offentlichen Moral und
politischen Moral[] geworden, dal} sie wesentlich als Wafte zur moralischen
Entwertung der Gegner, nicht aber als Regel des eigenen Verhaltens dient.*
(A.a.0., 493)



Konfessionalitit und Politik 75

verbundenen universalen Perspektive verkniipfen. ,,Der Horizont des
Weltbiirgertums und der Menschheitsgemeinschaft muf3 alles das um-
schlieBen als moralische Forderung und Voraussetzung [...]. In all den
Ideen von Voélkerbund, Menschheitsorganisation, Einschrinkung der
Zerstorungskrifte und Egoismen steckt ein unverlierbarer moralischer
Kern, den man grundsitzlich nicht preisgeben darf.“*® Daraus folgt flir
Troeltsch ,,ein Programm der Selbstbesinnung des deutschen historisch-
politisch-ethischen Denkens*”, das seine konfessionelle Prigung nicht zu
vergessen braucht. Aber diese darf nicht an dem erforderlichen ,,neuen
unbefangenen und weitsichtigen Denken[]“*’ hindern, das moralisch und
ideenpolitisch nun erforderlich ist, um die junge Demokratie von Weimar
zu fundieren.”

Diese Synthese ist auch der ideelle Boden fiir Troeltschs politisches
Engagement in der Weimarer Republik.** Die Deutsche Demokratische
Partei (DDP), der er sich anschloss, hat er als politischen Arm des urbanen
und weltoffenen Protestantismus verstanden. Sie gestaltet in den An-
fangsjahren das neue Staatswesen in der sog. Weimarer Koalition ge-
meinsam mit der SPD und dem Zentrum. Der liberale Protestantismus
und der politische Katholizismus sind in den ersten Weimarer Jahren auf
Konsens und Kompromiss ausgelegt. In seiner Titigkeit als Mitglied der
Verfassung gebenden Landesversammlung Preuflens und als Unter-
staatssekretir im PreuBischen Kultusministerium hat Troeltsch an der
Entflechtung von Staat und Kirche mitgewirkt und war insofern mit-
verantwortlich fiir die Etablierung des bis heute giiltigen Religionsver-
fassungsrechtes, das die korporative Tradition in gewisser Weise zwar
fortsetzt, sie aber mit einem grundrechtlichen Unterbau versieht. Da-
durch konnen auch neue Akteure in die Religionskultur eintreten. Da-
mals waren es die Weltanschauungsvereine®, gegenwirtig ist es die Religion

38 A.a.O., 510.

39 Ebd.

40 A.a.O.,512.

41 Vgl. Johann Hinrich Claussen, Der moderne Protestantismus als politische
Theologie der Differenzierung. Das Beispiel der Vernunftrepublikaner Ernst
Troeltsch und Thomas Mann, in: Arnulf von Scheliha/Markus Schroder (Hg.),
Das protestantische Prinzip. Historische und systematische Studien zum Pro-
testantismusbegrift, Stuttgart 1998, 181-199, 182—-190.

42 Vgl. Ernst Troeltsch, Gegenwirtige und bleibende Werte der Deutschen de-
mokratischen Partei (1919), in: Ders., KGA XV (s.0. Anm. 26), 98—99.

43 In Art. 137 Abs. 7 der Weimarer Reichsverfassung heil3t es: ,,Den Religions-
gesellschaften werden die Vereinigungen gleichgestellt, die sich die gemein-



76 Arnulf von Scheliha

des Islam, die in diesen — oft verkiirzt als ,,Staatskirchenrecht® bezeich-
neten — Verfassungsrahmen eintritt.

In seinem Beitrag Der Religionsunterricht und die Trennung von Staat und
Kirchen vom Frithjahr 1919 untersucht Troeltsch die Verwiesenheit von
Sozialismus und Demokratie auf religiose Fundierung und kann — im
Blick auf Deutschland — sogar von einer ,,christlichen Demokratie® und
einem ,,christlichen Sozialismus* sprechen.** Aber diese religios-sittliche
Fundierung des Staates kann nur auf der Basis der Trennung von Staat und
Kirchen erfolgen, sie ist fiir beide Seiten ,,unausweichlich“®, weil sie
Ausdruck der Verwirklichung der demokratischen Idee in Deutschland
ist. Die Trennung soll aber nicht in dem feindlichen Sinne Frankreichs
vollzogen werden, sondern ist ,,auf den amerikanischen Sinn und Ton
[zu] stimmen®*. Fiir die angestrebte freundschaftliche Kooperation
stechen der offentlich-rechtliche Korperschaftsstatus der Kirchen und
Religionsgemeinschaften sowie die Beibehaltung des schulischen Reli-
gionsunterrichtes ein. Diese Position hatte Troeltsch schon vor der
Revolution gedanklich antizipiert. Unter dem Eindruck der 1905 voll-
zogenen laizistischen Trennung von Staat und Kirche in Frankreich tritt
Troeltsch in einer 1906 gehaltenen Rede flir eine besondere Bertick-
sichtigung der konfessionellen Verhiltnisse in Deutschland ein. Er nimmt
das sog. Bockenforde-Argument der Sache nach vorweg'” und behauptet,
»dass [...] die Gesellschaft eine starke, tiefe und lebendige Religion
braucht und von ihr sich nicht trennen kann, auch wenn sie die Kirchen

schaftliche Pflege einer Weltanschauung zur Aufgabe machen.* Vgl. dazu Folkart
Wittekind, Die Entstehung des modernen Staatskirchenrechts in den Verhand-
lungen der Weimarer Reichsverfassung, in: Giinter Brakelmann/Norbert
Friedrich/Traugott Jahnichen (Hg.), Auf dem Weg zum Grundgesetz. Beitrige
zum Verfassungsverstindnis des neuzeitlichen Protestantismus, Miinster 1999,
77-97.

44 Ernst Troeltsch, Der Religionsunterricht und die Trennung von Staat und
Kirchen, in: Ders., KGA XV (s.0. Anm. 26), 123—146, 127.

45 A.a.O., 136.

46 Ebd.

47 ,Der freiheitliche Rechtsstaat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht ga-
rantieren kann.* (Ernst-Wolfgang Béckenforde, Die Entstehung des Staates als
Vorgang der Sikularisation (1967), in: Heinz-Horst Schrey (Hg.) Sikularisie-
rung, Darmstadt 1981, 67—-89, 87) Vgl. kritisch dazu: Hartmut Kref3, Ethik der
Rechtsordnung. Staat, Grundrechte und Religionen im Licht der Rechtsethik,
Stuttgart 2011, 24-30.



Konfessionalitit und Politik 77

vom Staate trennt.“*® Das bedeutet, dass die Trennung von Staat und
Kirche in Deutschland , keine Trennung von Staat und Christentum**
sein muss. Vielmehr sei fir die Bildung der christlichen Fundierung der
Gesellschaft der schulische Religionsunterricht zustindig, der als ,,ein
wesentlich historischer Unterricht“>’ durchzufiihren wire. Ausdriicklich
grenzt sich Troeltsch von einer blof3 historischen Betrachtung der Re-
ligion ab. Vielmehr muss man ,,iiberall von unserem gegebenen Besitz
ausgehen‘', Religion also affirmativ verstehen, in der Schule vermitteln
und an der Universitit erforschen. Die daflir notwendige ,, Wissenschaft
vom Christentum‘>* wiirde von den konfessionell differenzierten theo-
logischen Fakultiten (in Kooperation mit der Pidagogik) angeboten.
Eine die Religionen tibergreifende, angeblich voraussetzungsfreie Reli-
gionswissenschaft lehnt Troeltsch — ebenso wie Adolf Harnack™ — ab.
Vielmehr sind fiir thn die theologischen Fakultiten gerade Ausdruck der
Unterscheidung von Christentum und Kirchen und institutionelle
Realisierung der im Christentum wurzelnden sittlichen Grundierung des
Staates. Man sieht daran: Schirfer als Schleiermacher differenziert Tro-
eltsch zwischen dem Christentum als Kulturmacht einerseits und den
Konfessionskirchen andererseits.

Ein auffillig blinder Fleck ist bei Troeltsch das Problem der konfes-
sionellen Integration des Judentums. Hinweise Troeltschs dazu, ob und
wie es in die Konfessionalisierungspolitik einzubeziehen ist, konnten
nicht gefunden werden. In dem Artikel Vorherrschaft des Judentums ? wird
zwar bilanziert, ,,dal3 das Judentum][] bisher in dem amtlichen und offi-
ziellen Deutschland aufs scharfste unterdriickt” war und ,,mit der Re-
volution ganz ungeheuer emporgeschnellt ist>*. Troeltsch entkriftet mit
vorwiegend kulturgeschichtlichen Argumenten die Angst vor Uber-

48 Ernst Troeltsch, Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche Religions-
unterricht und die theologischen Fakultiten, Tiibingen 1907, 59.

49 A.a.0., 60.

50 A.a.O., 6l

51 A.a.O., 60.

52 Aa.O., 6l

53 Vgl. Arnulf von Scheliha, Symmetrie und Asymmetrie der Wissenschaftskul-
turen. Theologie — Religionswissenschaft — Kulturwissenschaften um 1900.
Adolf von Harnacks Position im wissenschaftstheoretischen Diskurs, in: Kurt
Nowak/Otto Gerhard Oexle/Trutz Rendtorft u.a. (Hg.), Adolf von Harnack.
Christentum, Wissenschaft und Gesellschaft, Gottingen 2003, 163—187.

54 Ernst Troeltsch, Die Fehlgeburt einer Republik. Spektator in Berlin 1918 -1922,
zusammengestellt und mit einem Nachwort verschen von Johann Hinrich

Claussen, Frankfurt (Main), 1994, 93.



78 Arnulf von Scheliha

fremdung und jldischer Vorherrschaft. Er tritt dem Antisemitismus
vorsichtig entgegen, macht aber keinerlei Vorschlige fiir eine in die
Zukunft gerichtete Integrationspolitik, sondern trigt mit den von ihm
gewihlten Formulierungen eher zur Marginalisierung dieser Minderheit
bei.” An anderer Stelle gesteht Troeltsch zu, dass er keine intime
Kenntnis vom Judentum habe. Er fordert fiir es ,,Gerechtigkeit und
Billigkeit“>® — nicht weniger, aber auch nicht mehr.

Troeltsch sieht deutlich die Krisen und Aporien der konfessionellen
Prigung der deutschen Politik. Das Staatskirchensystem von Weimar
bedeutet flir ihn die Entpolitisierung der Kirchen. Die Staatsferne bietet
thnen die Chance, sich religids zu regenerieren. Zur sittlichen Fundie-
rung der Demokratie strebt Troeltsch eine tiberkonfessionelle Kultur-
synthese an, in der christliche Sittlichkeit sich mit dem Menschen-
rechtsdenken und der allgemeinen Humanititsgesinnung verbindet.
Auch die konfessionelle Orientierung der Parteien wird von ihm in
Richtung Verstindigung und pragmatischem Realismus ausgelegt. Ein
Projekt, dem sich — anders als der politische Katholizismus — der kon-
servative Protestantismus von Weimar bekanntlich verweigerte.

3.

Bei Paul Tillich (1886—1965) liegen die Dinge komplizierter. Einerseits
thematisiert er die bisher angesprochenen Themen auf einer sehr ab-
strakten Ebene. Andererseits driangt seine theologische Interpretation des
christlichen Glaubens selbst auf politische Realisierung, wie an seinen —
schwer zu deutenden — Schriften zum religidsen Sozialismus deutlich
wird.”

55 ,,Wir missen mit allem Ernst und aller Hingebung eine nationale Kulturform
schaffen und ausbauen.” Juden ,sind ein belebender Zusatz zu deutscher
Schwerfilligkeit und Philisterei, aber sie sind auch heute nicht die geistigen
Fiihrer, sondern die eifrigen Kommentatoren und geistreichen Umschreiber
deutscher Fihrer” (Troeltsch, Die Fehlgeburt einer Republik [s.0. Anm. 54],
98).

56 Ernst Troeltsch, [Deutscher Geist und Judenhal3] (1920), in: Ders., KGA XV
(s.0. Anm. 26), 395.

57 Vgl. Thomas Ulrich, Ontologie, Theologie, gesellschaftliche Praxis. Studien
zum religiosen Sozialismus Paul Tillichs und Carl Mennickes, Ziirich
1971. Marion Enzmann, Die politischen Idee Paul Tillichs zur Zeit der Weimarer
Republik, Frankfurt (Main) 2000. Alf Christophersen, Kairos. Protestantische
Zeitdeutungskimpfe in der Weimarer Republik, Tiibingen 2008, 68—126.



Konfessionalitit und Politik 79

Tillich denkt das Christentum in konfessioneller Differenzierung, die
Gegeniiberstellung von Katholizismus und Protestantismus ist flir thn
schon kategorial grundlegend. Beide Konfessionen verweisen strukturell
und historisch aufeinander, weil in ithnen das Verhiltnis von Theonomie,
Autonomie und Heteronomie unterschiedlich konstelliert ist. Aus der
jeweiligen Konstellation ergibt sich der Zugang zum Politischen. Der
hierarchische Katholizismus mit seiner fest gefligten religiosen Kulturidee
hat ,,die Moglichkeit, in der politischen Sphire einen parteimiBigen
Ausdruck im Zentrum [...] zu finden“>®. Dadurch nimmt er planmiBig
politischen Einfluss. Der Protestantismus kennt zwar die strikte Unter-
scheidung von Religion und Politik, schwankt faktisch aber zwischen
enger Verbindung mit den politischen Michten einerseits und der Hal-
tung einer konservativen Opposition zum demokratischen Staat ande-
rerseits, wie Tillich es fiir groe Teile des Protestantismus von Weimar
feststellt.”

In der problemgeschichtlichen Abfolge dieses Beitrages ist neu, dass
Tillich in der Spannungseinheit von Religion und Kultur die religidse
Aufladung des Politischen prinzipiell erfassen und theologisch auf den
Begrift bringen kann. Dadurch wird es moglich, Phinomene politischer
Theologie und religioser Politik wahrzunehmen und dort, wo es zur
Verzerrungen kommit, zu kritisieren. Dies wird von Tillich insbesondere
in den zeitdiagnostischen Schriften durchgefiihrt. Die politische Epoche
von Weimar deutet Tillich als in eminenter Weise religionshaltig. Die
katholische Kirche und die evangelischen Kirchen hatten sich im
19. Jahrhundert hochanteilig dem ,,Geist der in sich ruhenden End-
lichkeit“* der biirgerlichen Gesellschaft und des Wirtschaftsliberalismus
angepasst.”’ Doch nun seien, insbesondere im Nachkriegsprotestantis-
mus, theologisch ganz unterschiedlich gelagerte Aufbriiche erkennbar.”
Diese bringen denjenigen Durchbruch der Ewigkeit auf den theologi-
schen Begrift, den Tillich in allen gesellschaftlichen Sphiren wahrnimmt.
Auf dem Gebiet der Politik verkdrpern der ,,mystische Nationalismus*
und die ,sozialistischen Utopien® anti-biirgerliche, religioide Bewe-

58 Paul Tillich, Die religiose Lage der Gegenwart (1926), in: Ders., Die religiose
Deutung der Gegenwart. Schriften zur Zeitkritik (GW X), Stuttgart 1968, 9—-93,
75 f.

59 Paul Tillich, Das Christentum und die moderne Gesellschaft (1928), in: Ders.,
GW X, 100-107, 105 f.

60 Vgl. Tillich, Die religiose Lage der Gegenwart (s. 0. Anm. 58), 80.

61 A.a.0.,77,81.

62 A.a.O.,91-93.



80 Arnulf von Scheliha

gungen, die sich zum Teil dimonisch aufladen und Menschen verach-
tende Gewalt entfesseln.” Die komplexen Zuordnungen, die Tillich
begrifflich und phinomenologisch vornimmt, lassen die von Schleier-
macher und Troeltsch angestrebte Trennung von Staat und Kirche als
vordergriindig erscheinen, weil sie der existenziellen Abgriindigkeit
weder der Religion noch des Politischen gerecht zu werden scheinen.

Die von Tillich konstruierte Syntheseposition, in der die kritische
Kraft der Religion und das auf verniinftige Weltgestaltung zielende
politische Handeln zusammen kommen, bezeichnet er in den zwanziger
Jahren als ,,gliubigen Realismus®. Es handelt sich um ,,ein unbedingtes
Ernstnehmen der konkreten Lage unserer Zeit und der Zeit vor der
Ewigkeit tiberhaupt, also ein Nein zu jeder Romantik und Utopie, aber
die Hoffnung auf eine Gesellschafts- und Wirtschaftslage, in der der Geist
des Kapitalismus — das stirkste Symbol der in sich ruhenden Endlichkeit —
{iberwunden ist“**. Die in dem Zitat angesprochene Uberwindung der in
sich ruhenden Endlichkeit erfolgt durch den prophetischen Geist, der sich
politisch und bzw. oder religids artikulieren kann. Die ,,prophetische
Haltung™ ist zwar in allen Religionen vertreten, weil sie ein Struktur-
merkmale der Religion selbst ist.”> Sie ist aber vorziiglich im Protestan-
tismus beheimatet, weil er in seinem Gegensatz zum Katholizismus die
Kritik an der sog. sakramentalen Haltung der Religion verstetigt. Der
religidse Sozialismus allerdings ist nicht allein eine prophetische Bewe-
gung, sondern zielt auf Verwirklichung des Ideals einer theonomen
Gesellschaft®, die — freilich in dimonischer Verzerrung — im Katholi-
zismus verwirklicht ist. Tillich spricht daher von der ,,eigentiimliche[n]
Doppelstellung* des religiosen Sozialismus ,,gegeniiber den reformato-
rischen und den katholischen Ausprigungen der christlichen Idee*.*” Der

63 Vgl. a.a.0., 44—49.

64 A.a.O., 46.

65 Vgl. Paul Tillich, Grundlinien des Religiésen Sozialismus (1923), in: Ders.,
Christentum und soziale Gestaltung. Frithe Schriften zum Religiosen Sozialis-
mus, Stuttgart 1962, 91-119, 93 f.

66 ,Nur das kann [...] nach Meinung des Religiosen Sozialismus Ziel der End-
hoftnung sein, dafB3 die Erschiitterung durch das Ewige zu einer Gestaltung des
Daseins und der Gesellschaft fiihrt, in der die Hinwendung zum Ewigen er-
kennbar ist.” (Tillich, Die religiose Lage der Gegenwart [s.0. Anm. 58], 73)

67 ,Der religiose Sozialismus steht derjenigen Konfession am nichsten, die das
kritisch-theokratische Element am stirksten in sich trigt, wenn er sich auch im
Ziel denjenigen Konfessionen niher weil}, in denen die theonome Idee eine,
wenn auch dimonisch ausgeartete, Ausprigung gefunden hat. Das macht seine
eigentiimliche Doppelstellung gegeniiber den reformatorischen und den ka-



Konfessionalitit und Politik 81

gliubige Realismus verkorpert also eine post-konfessionelle Haltung.
Dabei geht es nicht um einen 6kumenischen Konsens, sondern um eine
normative Uberwindung der alten Verbindung von Konfessionalitit und
Politik. Der gliubige Realismus ist Ausdruck der Autonomie des Poli-
tischen, der mit einem post-konfessionellen Standpunkt der Religion
ausbalanciert ist.

Diesen Ansatz hat Tillich in den dreiliger und vierziger Jahren noch
einmal christentumstheoretisch vertieft. In den Beitrigen zum Ende der
protestantischen Ara® unterscheidet er drei Ebenen, nimlich die ,,Ver-
wirklichung des Protestantismus in Massenkirchen“®”; die ,,vom Pro-
testantismus durchdrungene[] Kultur*”’ und das protestantische Prinzip.”!
Die protestantische Kultur, die Tillich als ,,religiosen Sektor einer au-
tonomen Welt* bezeichnet’, sei erschopft, weil sie die Antagonismen des
modernen Lebens nicht mehr integrieren konne. Alle erkennbaren
Gegenstrategien, namlich die Ablésung vom Humanismus durch die
Dialektische Theologie, die Rekatholisierung des Protestantismus oder
die Verbindung mit einer von den groBen politisch-weltanschaulichen
Michten, seien Symptome der Krise, keine Katalysatoren. Tillich zieht
daraus den Schluss: ,,Die protestantische Araist zu Ende, nachdem ihr fast
alle geschichtlichen Voraussetzungen, auf denen sie ruhte, entzogen sind.
Aber das protestantische Prinzip und die christliche Verkiindigung, auf
der es ruht, sind nicht zu Ende, weil sie nicht endlich, nicht erschopflich
sind.“”® Der protestantische Prinzip werde ,ewig‘ in Geltung stehen, weil
es ,,wirksam in allen Perioden der Geschichte ist, sich ,,in den groB3en
Religionen der Menschheit” zeigt und ,,unabhingig vom Anwachsen
oder Zuriickgehen religioser Erfahrung oder geistiger Kraft™ als Formel
fir die dialektischen Verschrinkungen von Position und absoluter Ne-
gation ,,das letzte Kriterium jeder religidsen und geistigen Erfahrung’*

tholischen Ausprigungen der christlichen Idee aus, dal} er in der kritischen
Haltung mit den radikal-reformatorischen Formen, in der theonomen Idee mit
einem von der dimonischen Heteronomie befreiten Katholizismus gehen muf3.*
(Tillich, Grundlinien des religiosen Sozialismus [s.0. Anm. 65], 118)

68 Vgl. Paul Tillich, Ende der protestantischen Ara? (1937), in: Ders., Protestan-
tismus als Kritik und Gestaltung. Schriften zur Theologie I (GW VII), Stuttgart
1962, 151—-170.

69 A.a.O., 151.

70 Ebd.

71 Vgl a.a.0., 157 1.

72 A.a.O., 153.

73 A.a.0O, 157.

74 Paul Tillich, Die protestantische Ara (1948/50), in: Ders., GW VII, 11-28, 12.



82 Arnulf von Scheliha

bildet. Zu Recht hat Ulrich Barth diese Haltung Tillichs als ,,extrem
ambivalent* beurteilt ™ weil Tillich seine steile Protestantismus-Apo-
logie skeptisch gegenliest. Diese Skepsis ist auch der Grund, warum er in
seinen spiten Texten zur Zeitkritik allgemeiner vom Christentum spricht,
das er als Synthese aus ,,Prophetismus und Humanismus* versteht und
dessen politische Wirksamkeit er wie folgt beschreibt: ,,Das Christentum
muss den verlorenen prophetischen Geist neu in sich erwecken und in
diesem Geist die Zeichen der Zeit deuten, die Damonien der Zeit ent-
hiillen, die Erwartungen eines Neuen stirken und formen, ohne Utopien
Nahrung zu geben. Der Versuch, den Kampf fiir soziale Gerechtigkeit
und Volkereinheit auf christliche Grundlage zu stellen, mul trotz aller
Niederlagen fortgefiihrt werden.“’® Die normative Orientierung an
Gerechtigkeit und Wahrheit schlieBt Vernunft ausdriicklich ein und
weitergehend heif3t es: Die ,,Errungenschaften der biirgerlichen Periode
[diirfen] der zukiinftigen Menschheit nicht verloren gehen*"”.

Trotz des prophetischen Pathos hat Tillich also einen aufgeklirt-
niichternen Blick auf das Politische, aus dem er religidsen Fanatismus
ausscheidet und das er normativ auf Vernunft und Gerechtigkeit ver-
pflichtet. Die spezifische Aufgabe der Religion besteht in der Ptlege des
Bewusstseins fuir die ,,Widerspriiche, die menschliches Leben stets
kennzeichnen. [...] Deshalb kann die christliche Botschaft keine zu-
kiinftige Situation antizipieren, die ohne Tragik ist, selbst wenn die di-
monischen Krifte der gegenwirtigen Lage iiberwunden wiirden.*”®
Tillich etabliert also im Blick auf das Politische einen post-konfessionellen
Begrift’ des Christentums, weil in der existenziellen Perspektive der
Religion die ,, Trennung des profanen Bereichs vom religicsen Bereich*””
immer schon tiberwunden ist. Das aufgeklirte Christentum kultiviert das
Differenzbewusstsein, das politisches Handeln motiviert, es aber niemals

75 ,,Auf der einen Seite prisentiert er sich als Verfechter der steilsten Protestantis-
musapologetik, die je gedacht wurde, auf der anderen Seite tritt er als skeptischer
Zeitdiagnostiker auf, der alle auf die eigene Konfession abzielende Apologetik
weit hinter sich 1a63t.* (Ulrich Barth, Protestantismus und Kultur. Protestantismus
und Kultur. Systematische und werkbiographische Erwigungen zum Denken
Paul Tillichs, in: Christian Danz/Werner Schii}ler [Hg.], Paul Tillichs Theologie
der Kultur. Aspekte — Probleme — Perspektiven, Berlin/Boston 2011, 13-37, 32)

76  Paul Tillich, Die europiische Lage. Religion und Christentum (1929), in: Ders.,
GW X, 170-180, 179.

77 Paul Tillich, Die gegenwirtige Weltsituation (1945), in: Ders., GW X, 237-279,
279.

78 A.a.O., 279.

79 A.a.0O., 270.



Konfessionalitit und Politik 83

loswird. Deutlich ist, dass Tillich in den abstrakten Hohenlagen, in denen
er sich bewegt, kein Interesse an einer politischen Steuerung der kon-
fessionellen Vielfalt hat, die in den USA damals ohnehin nicht auf der
Tagesordnung stand. Die Politisierung des evangelikalen Protestantismus,
der die USA seit der R eagan-Zeit bestimmt, war fiir Tillich damals nicht
absehbar. Die Tatsache aber, dass die beiden republikanischen US-Pri-
sidentschafts- bzw. Vizeprisidentschaftskandidaten des Jahres 2012, die
zugleich die religiése Rechten politisch reprisentieren, keiner protes-
tantischen Denomination angehoren®, bestitigt in gewisser Weise Til-
lichs Diagnose von der post-konfessionellen Prisenz des Reeligiosen in der
Politik.

4.

Kommt man von Tillichs Bestimmungen auf die Debatte um die durch
Protestanten besetzten Staatsimter zuriick, dann wird man sagen kénnen,
dass das Hantieren mit konfessionellen Etiketten Ausdruck eines re-ka-
tholisierten Verstindnisses von Protestantismus ist, vor dem iibrigens
Adolf von Harnack immer gewarnt hatte.®' Das Etikett ,,protestantisch*
im Unterschied zu ,,katholisch® wird aber auch dem politischen Wollen
der damit zuletzt bezeichneten Politiker nicht gerecht, zu stark ist dieses
durch verniinftige Einsicht, sachliche Erfordernisse und historische Er-
fahrungen geprigt, die selbstverstindlich konfessionell eingefirbt sind,
mehr aber auch nicht. Es gehort zu den Grundeinsichten aller Parteien in
Deutschland, dass in thnen die konfessionellen Milieus tiberwunden sind
und diesbeziigliche Prigungen im Sinne von Denkschulen zwar identi-
fizierbar, aber in der politischen Entscheidung nicht Ausschlag gebend
sind. Auch in den breit diskutierten ethischen Grenzfragen lassen sich
eher Verstindigungsprozesse von liberalen Katholiken und liberalen
Protestanten und entsprechend zwischen konservativen Katholiken und
Protestanten identifizieren. Auf der Akteursebene spielt die religise
Dimension bei der Reflexion von politischer Verantwortung zwar eine
gewisse Rolle. Insgesamt diirfte die politische Kultur Deutschlands sich

80 Willard Mitt Romney gehort der der Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten
Tage (,,Mormonen®) an, Paul Davis Ryan jr. ist Mitglied der romisch-katholi-
schen Kirche.

81 Vgl. Adolf von Harnack, Das Wesen des Christentums (1900), hg.v. Claus-
Dieter Osthovener, Tiibingen 2005, 164 ft.



84 Arnulf von Scheliha

aber in einem post-konfessionellen, vielleicht zivil-religitsen Zeitalter
befinden.”

Zu diesem Befund verhilt sich nur auf den ersten Blick gegenliufig,
dass wir gegenwirtig den grof3 angelegten Versuch der politisch ge-
stiitzten Konfessionalisierung der Religion des Islam in die deutsche
Religionskultur erleben. Man folgt dabei dem korporativen Weg staat-
licher Religionspolitik, der — den Vorgaben von Ernst Troeltsch
grundsitzlich folgend — Giber den schulischen Religionsunterricht (nach
Art. 7 Abs. 3 des Grundgesetzes) und damit verbunden tber die Ein-
richtung Islamisch-Theologischer Institute an deutschen Universititen
verlduft. Die akademische Abbildung der religiosen Pluralitit war in
Deutschland bis in die jlingste Vergangenheit hinein auf die beiden
groBen christlichen Konfessionen beschrinkt geblieben. Versuche im 19.
und frithen 20. Jahrhundert, jlidisch-theologische Fakultiten bzw.
Lehrstiihle fur die Wissenschaft des Judentums zu etablieren, scheiterten
bekanntlich.*’ Die Debatten konzentrierten sich lange Zeit auf das Ver-
hiltnis von Theologie und Religionswissenschaft. Erst spit, nach der Re-
Konsolidierung der jiidischen Gemeinden in Deutschland, wurden mit
der Hochschule fiir Jiidische Studien in Heidelberg (eréftnet 1979) und
dem Abraham-Geiger-Kolleg in Potsdam (gegriindet 1999) zwei aka-
demisch selbststindige Einrichtungen gegriindet, die fiir Lehrer- und
Rabbinerausbildung zustindig sind und mit nahe gelegenen Universi-
titen kooperieren. Mit dem 2011 gegriindeten Zentrum Jiidische Studien
in Berlin-Brandenburg werden die in dieser Region bestehenden Ein-
richtungen flir Jiidische Studien miteinander vernetzt und gemeinsame
Aktivititen in Forschung und Lehre gebiindelt.** Seit 2010 entstehen an
vier Standorten in Deutschland Zentren fiir Islamische Theologie (Os-
nabriick/Miinster, Tiibingen, Erlangen-Niirnberg und Frankfurt/Gie-
Ben).

82 Vgl. dazu Eilert Herms, Systematische Aspekte einer geschichtlichen Realitit, in:
Theologische Quartalsschrift 183 (2003), 97—127; Rolf Schieder, Zivilreligion
als Diskurs, in: Religionspolitik und Zivilreligion, hg. v. Rolf Schieder, Baden-
Baden 2001, 8—22; Arnulf von Scheliha, Ist Menschenwiirde ein theologisch-
politischer Grundbegrift? Thesen aus evangelisch-theologischer Perspektive, in:
Georg Pfleiderer/Alexander Heit (Hg.), Sphirendynamik II. Religion in post-
sakularen Gesellschaften, Ziirich/Baden-Baden 2012, 149—159.

83 Vgl. Christian Wiese, Wissenschaft des Judentums und protestantische Theologie
im wilhelminischen Deutschland. Ein Schrei ins Leere? Tiibingen 1999.

84 Vgl. http://www.zentrum-juedische-studien.de (Zugrift: 08.10.2012).



Konfessionalitit und Politik 85

Die auf den Islam bezogene Konfessionalisierungspolitik verfolgt
integrationspolitische, staatsethische und wissenschaftspolitische Ziele,
die durchaus in Spannung zueinander stehen.*> Grundsitzlich aber ist es
konsequent, dass man in Deutschland den korporativen Weg politischer
Religionsgovernance weitergeht und Judentum und Islam nun offensiv
einbezieht. Mit der akademischen Pflege der konfessionellen Theologien
im Christentum hat man gute Erfahrungen gemacht. Das aufgeklirte
Niveau theologischer Reflexion ist gesichert und das Verhiltnis der
christlichen Konfessionen zueinander pazifiziert. Die Skumenische
Diskussion zwischen den christlichen Konfessionen wird auf akademi-
schem Niveau gefiihrt. Die hochgradig difterenzierte Einkreisung der
konfessionellen Lehrunterschiede wirkt auch deshalb zivilisierend, weil
sie an der Basis nicht mehr verstanden werden. Das wiederum ist die
Voraussetzung dafiir, dass sich die konfessionellen Lebenswelten einander
annihern und durchdringen kénnen. Dadurch ergeben sich Spielriume
fiir eine post-konfessionelle Selbstorganisation der christlichen Akteure in
der Politik. Ich vermute, dass sich nicht wenige diese politische Akteure
heute in Tillichs Beschreibung des ,,glaubigen Realismus* wiederfinden
konnen. Warum sollte das dereinst nicht auch fur Spitzenpolitiker
muslimscher Herkunft gelten?

Es gibt also gute Griinde fiir die Prognose, dass die Konfessionali-
sierung des Islam dhnliche Effekte haben konnte. Fiir die dafiir not-
wendige Erweiterung des Theologiebegrifts liegen bis auf Schleiermacher
zuriickgehende gedankliche Impulse des Protestantismus vor, die in die
entscheidende Studie des Wissenschaftsrates auch spiirbar eingeflossen
sind.*® Es ist eine groBartige Anerkennung der gedanklichen Arbeit des
theologischen Liberalismus, dass seine Idee der aufgeklirten Religion
Pate steht fuir die Konfessionalisierungspolitik der Gegenwart, wihrend
das kerygmatische Theologieverstindnis von Karl Barth iiber Rudolf
Bultmann bis hin zu Eberhard Jlingel dabei so gut wie gar keine Rolle
mehr spielt.

Aber es sind auch Gegenliufigkeiten hervorzuheben: Die auf den
Islam bezogene Konfessionalisierungspolitik im Sinne des aufgeklirten
Religionsverstindnisses setzt dort ein, wo im Blick auf das Christentum

85 Vgl. Scheliha, Religitse Pluralitit an der Universitit (s.o. Anm. 5), 34—40.

86 Wissenschaftsrat, ,,Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien und
religionsbezogenen Wissenschaften an deutschen Hochschulen (2010): http://
www.wissenschaftsrat.de/download/archiv/9678 —10.pdf  (Zugriff:  08.10.
2012).



86 Arnulf von Scheliha

die Entwicklung gerade angelangt ist. Die politischen Bemiithungen
betrachten den Islam als eine Konfession, uneingedenk der ethnischen und
religiosen Vielfalt, die sich hinter dem Begrift verbirgt. Aber es ist ei-
gentlich kaum vorstellbar, dass sich Sunniten, Schiiten der verschiedenen
Richtungen und Alewiten in einer akademischen Theologie und in einem
islamischen  Religionsunterricht reprisentiert sehen wollen. Im
19. Jahrhundert stieBen die Bestrebungen der progressiven Juden nach
akademisch-theologischer Reprisentanz auf Widerstand im konservati-
ven und orthodoxen Judentum, die sich aus religidsen Griinden gegen die
konfessionelle Einbindung aussprachen, weil sie als bevormundend und
fremdbestimmend empfunden wurde. Diese Reaktion kann man sich
auch innerhalb des Islam gut vorstellen. Ein moglicher erster Schritt zur
Losung dieses Problems wire ,konfessionelle® Profilbildung der ver-
schiedenen Standorte fiir islamische Theologie.”

Aber gerade eine solche Profilbildung wiirde die Frage nach der
organisierten Prisenz des Islam noch einmal dringlicher machen. Sie ist
bei der korporativen Religionsgovernance stets vorausgesetzt, im Islam
aber gerade nicht gegeben. Inzwischen hat man unter den Religions-
verfassungsrechtlern die Position eingenommen, dass die Muslime hierfiir
nicht den vergleichsweise hohen Organisationsgrad der christlichen
Kirchen erreichen missen. Die Beirite, die jetzt gegriindet werden und
die die Rolle der Kirchen funktional diquivalent iibernehmen sollen, sind
Ausdruck dieser Flexibilisierung des Religionsrechtes. Gerade weil aber
diese Beirite unter erheblicher staatlicher Mitwirkung entstanden sind,
weht in ihnen der Geist der korporativen Religionspolitik. Thm werden
sich die Muslime auch immer wieder entziehen, nicht nur aus Griinden
ihrer inneren Vielfalt, sondern auch aus den gleichen Griinden, die viele
Protestanten auf Abstand zu ihren Kirchen gehen lassen. Hier ist an die
sog. Kulturmuslime wie zum Beispiel Hilal Sezgin® oder Navid Ker-
mani® zu denken, die vor einer religionspolitischen Uberidentifizierung
insbesondere von Menschen islamischen Glaubens warnen und in 6f-
fentlichen Debatten zunehmend Beachtung finden, in den ,konfessori-
schen® Beirdten aber gerade nicht vertreten sind.

87 Inder Tat gibt es gegenwirtig keinerlei Abstimmung tiber die Profilbildung oder
Jkonfessionelle® Ausrichtung der akademischen Standorte flir Islamische Theo-
logie.

88 Vgl. Hilal Sezgin, Von Religion sprechen und schweigen, in: Heit u.a. (Hg.),
Religions-Politik II (s.0. Anm. 5), 171-186.

89 Vgl. Navid Kermani, Wer sind wir? Deutschland und seine Muslime, Miinchen
2009.



Konfessionalitit und Politik 87

Die dhnliche Ambivalenz kann auch im Blick auf ein anderes Phi-
nomen beschrieben werden. Den Zufluss von Studierenden fiir die
Lehrimter kann der Staat durch seine Politik der Einstellung von isla-
mischen Religionslehrerinnen und Lehrer selbst steuern. Im Blick auf die
projektierte Imam-Ausbildung geht das nicht. Hier sind die Moschee-
gemeinden die Anstellungstriger von Absolventen der universitiren
Studienginge. Fiir die Anwerbung von Studierenden ist nun eine
Standardisierung von Karriereweg und Berufsbild mit entsprechender
Gehaltserwartung erforderlich.” Davon ist man gegenwirtig noch sehr
weit entfernt. Daher wird man sich darauf einstellen miissen, dass es neben
der jetzt angestrebten akademischen Ausbildung von Imamen weiterhin
andere Zugangswege zum Imamat geben wird, sei es durch Entsendung
von Gast-Imamen aus der Tiirkei, sei es, dass die islamischen Organisa-
tionen selbst die Ausbildung in die Hand nehmen, wie es etwa auch in der
Rabbiner-Ausbildung der Fall ist, zum Beispiel beim 2004 neu ge-
griindeten orthodoxen Rabbinerseminar in Berlin” oder bei den
christlichen Freikirchen. Die Diagnose lautet: Auf Grund der fortge-
schrittenen pluralen Binnendifferenzierung aller groBen Religionen
besteht die Moglichkeit, die Voraussetzungen zum Zugang in die religiose
Funktionseliten in staatlicher Obhut zu monopolisieren, nicht (mehr).
Insofern stoBt auch hier die Konfessionalisierungspolitik an Grenzen der
Selbstbestimmung der religiésen Korporationen.

Eine letzte Gegenliufigkeit sei angeftihrt: Die Konfessionalisierung
wird die Sichtbarkeit der Prisenz des Islam im offentlichen Raum stei-
gern. Es wird mehr Moscheen, Minarette und mehr Kopftiicher geben.
Diese Entwicklung wird wiederum die Frage nach deren offentlicher
Akzeptanz aufwerfen. Die Volksabstimmung in der Schweiz vom No-
vember 2010 hat gezeigt, dass diese Akzeptanz nicht einfach vorausgesetzt
werden kann. An dem Schweizer Votum wird deutlich, dass sich beste
integrationspolitische Absichten mit dem Wunsch verbinden, dass mit der
Beheimatung von Muslimen ihre Religion verschwindet. Das aber ist
unter der Bedingung der Konfessionalisierung des Islam weder zu er-
warten noch wiinschenswert, weil diese gerade die Ausgestaltung der
Religionsfreiheit freisetzt und fordert. Insofern wire ein mutmaBliches
Erstarken und Sichtbarwerden der Religion des Islam in Europa nicht als
Uberfremdung zu deuten, sondern als Ausdruck gelingender Integration

90 Vgl. zu diesem Thema den Sammelband: Imam-Ausbildung in Deutschland, hg
v. Biilent Ucar. Géttingen 2010.
91 Vgl. www.rabbinerseminar.de.



88 Arnulf von Scheliha

und aktivierter Reeligionsfreiheit, deren europiische Wurzeln eng mit der
R eformation verbunden sind. Freilich gehért zu dieser Entwicklung auch
eine Kehrseite. Denn mit der Konfessionalisierung wird on the long run
der gleiche Effekt eintreten, wie wir ihn von den christlichen Kirchen
kennen: Mit der Stirkung der institutionellen Religion geht die Mobi-
lisierung des Einzelnen zuriick und das Partizipationsverhalten der
Muslime wird sich dem der volkskirchlichen Christen angleichen. Das
muss nicht als Schwund der vitalen Religion gedeutet werden. Es kann
religionssoziologisch als Phinomen der Individualisierung und Privati-
sierung des religiosen Lebens verstanden werden, oder — mit Tillich —
religionsphilosophisch als zur Natur der Religion selbst gehorig. Seine
Einsicht besagt, dass Religion grundsitzlich nicht in konfessionellen
Kulturen aufgeht, sondern sich in prophetischer Haltung auch immer
wieder kritisch davon absetzt. Wegen dieser Dialektik wird die aufge-
klirte Religion die im Spannungsfeld von Konfessionalitit und Politik
gestellten Probleme nicht endgiiltig 18sen, sondern ihnen in emergenter
Gestalt immer wieder neu begegnen.

Das Ergebnis dieser Erwigungen lautet: Wir sind gegenwirtig
Zeugen einer forcierten Konfessionalisierungspolitik, die die fortge-
schrittene religidse Pluralitit auf staatlicher Ebene re-organisiert. Dabei
steht das im europiischen Christentum bewihrte Modell der aufgeklirten
Religion Pate. Man verspricht sich von ihr die Integration und Zivili-
sierung des Islam und von thm, das er das sittliche Fundament des freiheitlichen
Staates mittrigt. Die akademische Ausbildung der religiosen Eliten ist fiir
dieses Ziel ein hierzulande bewihrtes Medium. Freilich ist vor zu hohen
Erwartungen an diese Konfessionalisierungspolitik zu warnen. Es ist vor
allem Paul Tillich gewesen, der immer wieder darauf hingewiesen hat,
dass sich die Religionen in der Regel aulerhalb konfessioneller Korpo-
rativitit und staatlicher ,Umarmung’ regenerieren. Das gehort schon zum
Begrift der Religion und gerade die religiosen Aufklirer sollten das
wissern.





