Vom Umgang mit dem Fremden
Predigt am Bul3- und Bettag (18. November 2015),
angelehnt an Mt 25,34-40

von Justus Bernhard

Als ich mich in den letzten Tagen auf den heutigen Gottesdienst vorbereitete, ist mir dies vor
dem Hintergrund der jingsten Ereignisse nicht leicht gefallen. Wie Millionen andere auch
verfolgte ich am Freitagabend das L&nderspiel in Paris. Ich war live dabei, als die dumpfen
Explosionen in der Ubertragung zu horen waren, doch wusste ich noch nichts von ihrer
todbringenden Ursache. Schleichend langsam und gendhrt von den beunruhigenden
Kommentaren Tom Bartels sowie der am Bildrand durchlaufenden Eilmeldungen setzte sich
vor dem inneren Auge Stiick um Stlick das Bild eines Schreckensszenarios zusammen. Nach
Abpfiff stellte sich die Fortfiihrung der bedeutungslosen Partie als kluge Entscheidung von
Verantwortlichen heraus, um die splrbar wachsende und — wie wir heute wissen — auch nicht
grundlose Irritation der 80.000 Stadionbesucher nicht in Panik umschlagen zu lassen.

132 Menschen kamen in Paris ums Leben, hunderte weitere wurden verletzt, einige von ihnen
ringen noch mit dem Tod. Sie sind die Opfer mehrerer Anschldge, allem Anschein nach
organisiert und durchgefiihrt von der Terrorgruppe, die sich ,,Islamischer Staat* nennt und die
ihre Taten in pervertierender Weise religiés zu begrinden und unter Anrufung des
Gottesnamens auszuiben pflegt.

Dieser Terrorakt, der schlimmste auf europdischem Boden seit 2004, gezielt gerichtet gegen
die ,,Kreuzziigler des Westens, wie wir es einem Bekennerschreiben entnehmen konnten,?
koinzidiert mit dem gewaltigen Flichtlingsstrom, der seit Monaten hunderttausende
Menschen Uber das Mittelmeer, die sogenannte Balkanroute und jeden nur erdenklichen Weg
zu uns bringt. Die Flichtenden stammen zum grofiten Teil aus den politisch destabilisierten
islamisch gepréagten Landern des Nahen Ostens und Afrikas, gerade den Regionen also, in
denen sich die Terrororganisationen tiber Jahre hinweg — und vor den Augen der westlichen
Welt — einnisten und Machtbasen bilden konnten. Der Islam erscheint in diesem
Zusammenhang in einem bedrohlichen Licht und die Muslime, die zu uns kommen und unter
uns leben, drohen wieder unter Generalverdacht zu geraten: Nicht nur Bildungslosigkeit und
Sozialbetrug wird ihnen unterstellt, wie anderen Migrantengruppen auch, sondern seit dem
Wochenende auch wieder vermehrt die Bereitschaft zu gewalttdtigem Fundamentalismus. Auf
der Facebookseite der AFD,? die in der Sonntagsfrage des jiingsten ZDF-Politbarometers
bundesweit auf 8 Prozentpunkte zulegen konnte,® ist dieser Trend deutlich erkennbar. Und
bevor man sich nun Uber die emp0ért, die in AFD, Pegida und andernorts den Islam pauschal

1 Der Wortlaut des Bekennerschreibens in einer deutschen Ubersetzung ist z.B. verdffentlicht unter:
http://www.focus.de/politik/ausland/terror-attacke-in-paris-das-bekennerschreiben-des-is-im-
wortlaut_id_5088281.html (letzter Abruf: 17.11.2015).

2 https://www.facebook.com/alternativefuerde (letzter Abruf: 17.11.2015).

3 http://www.heute.de/zdf-politbarometer-mehrheit-sieht-eu-zusammenhalt-durch-fluechtlingskrise-bedroht-
40978898.html (letzter Abruf: 17.11.2015).



fundamentalisieren und kriminalisieren, den Untergang des Abendlandes zum wiederholten
Male voraussagen, sei die selbstkritische Frage gestattet, ob die eigene Person denn wirklich
so vollstandig frei ist von Ressentiments und Vorurteilen...

Die Angst und die aus ihr resultierende Vorsicht vor dem Fremden, mag man sie bei sich
selbst bestreiten oder nicht, ist etwas Natirliches. Fremdes bedeutet Unsicherheit, denn
bewéhrte Deutungsmuster verlieren an Eindeutigkeit und die eigene Gruppenidentitat wird in
Anschauung einer fremden in Frage gestellt. Der Einfluss des Fremden auf die bestehende
und (vermeintlich) einschétzbare Situation wird in der Regel negativ ausgelegt, der Status
Quo, mit dem sich bisher wenigstens arrangiert werden konnte, erscheint gefahrdet. Es ist
ebenso natirlich, dass das Unbehagen mit dem Anstieg des wahrgenommenen Fremden
proportional steigt: Eine Flichtlingsfamilie im Dorf ist kein Problem, aber gleich ein ganzes
Dutzend? Da kommt es schnell zur Rede von der Uberfremdung, vom Gefiihl des
Fremdwerdens im eigenen Land, zur Angst vor Ubergriffen und vor personlichem sozialen
Abstieg.

Diese Angste werden von vielen Menschen real erlebt, sie sind fiir die betroffenen Personen
nicht nur Einbildung, sie sind dementsprechend ernst zu nehmen und zu diskutieren;
zumindest mit denen, die dazu bereit sind. Und die Angste werden noch geschiirt durch die
entsetzlichen, unter Berufung auf den Islam vertibten Verbrechen, auch wenn diese Berufung
immer wieder als grober Missbrauch herausgestellt wird.

Der jetzt Europa in Paris heimsuchende Terror ist zweifelsohne also ein Argument in der so
kontrovers gefuhrten Debatte um Zuwanderung und Asyl, wenn auch ein ambivalentes. Denn
es gilt zu bedenken, dass Krieg, Terror und Gewalt in den Heimatlandern ja gerade die
Hauptgriinde des momentanen Fluchtlingsstroms bilden.

Das Themenfeld Migration und Asyl, um das es mir im Folgenden gehen soll, stellt allerdings
in keiner Weise ein Gegenwartsphdnomen dar. Ein Rickblick gerade in die deutsche
Geschichte zeigt eine Vielzahl an Aus- und Einwanderungsbewegungen, von Vertreibung und
Aufnahme. Fur die Neuzeit wére da etwa an die Hugenottenvertreibungen und -ansiedlungen
im 17. und 18. Jahrhundert zu erinnern. Oder an die massenhafte Abwanderung deutscher
Familien im 19. Jahrhundert, die sich in der Fremde, vor allem den USA, ein
auskommlicheres Leben erhofften; heute wirde man geringschétzig von Armutsemigranten
sprechen. Die von deutschem Boden ausgehenden Weltkriege des letzten Jahrhunderts
mussen schlieBlich als Ursache von diversen und gewaltigen Fluchtbewegungen innerhalb
aber auch Uber européische Grenzen hinaus gewertet werden. Mit der Aufnahme der aus
ehemaligen Reichsgebieten Vertriebenen und Abwandernden nach Kriegsende einerseits und
der Anwerbung zahlreicher sogenannter Gastarbeiter in der Zeit des wirtschaftlichen
Aufschwungs andererseits wurden in Westdeutschland in ihrem AusmaR kaum vorstellbare
Migrationsstrome bereits in der Vergangenheit bewaéltigt, wenn auch die Integrationsleistung
aus gegenwartiger Perspektive mitunter Kritisch zu betrachten bleibt. In der jlingsten
Geschichte stellt das Ende der deutschen Teilung das Startsignal eines jahrelangen
Binnenmigrationsprozesses dar, der Folge von vor allem wirtschaftlichen Erwégungen war.



Die deutsche Geschichte ist demnach reich an Konstellationen von Zu- und Abwanderung
und die Diskussion dartiber, ob Deutschland ein klassisches Einwanderungsland ist, muss sich
m.E. in der Interpretation erschdpfen, was unter diesen Voraussetzungen denn ,.klassisch*
bedeuten soll. Es bleibt zu hoffen, dass die ehrliche Reflexion profan-geschichtlicher
Tatsachen irgendwann auch zu den bewusst deutschtimelnden Immigrationskritikern
durchdringt und wenigstens zur Abmilderung der Heftigkeit und teilweise kaum ertraglichen
Feindseligkeit der skandierten Parolen fuhrt.

Zur Begrundung einer spezifisch christlichen Haltung in der spurbar akuten Einwanderungs-
und Asylfrage liegt es nahe, sich auch der biblischen Tradition zu vergewissern, wenn dies im
Rahmen unserer heutigen Gottesdienstfeier auch nur oberflachlich geschehen kann.

Die alttestamentliche Verssammlung liel3 bereits erkennen, dass sich Migration geradezu wie
ein Leitmotiv durch das den Juden und Christen gemeinsame Testament zieht. Schon nach
wenigen Seiten werden die ersten Menschen aus ihrem Ursprungsort verwiesen. In der
zweiten Generation trifft es Kain, der als Strafe fiir den Brudermord ,,unstet und fliichtig*
(Gen 4,12) bleiben soll. Ohne in die exegetische Feinuntersuchung zu gehen, scheint es doch
so, als ob hier eine anthropologische Grundbestimmung vorgestellt wird, die den Menschen
in Folge des Sundenfalls als Migrationswesen identifiziert. So ist kaum eine grofe
Personlichkeit der Geschichtsbiicher auf Dauer sesshaft und vielen von ihnen geschieht es,
dass sie entweder auf Weisung ihres Gottes oder in Eigeninitiative in die Fremde gehen, um
ihr Leben zu retten. Ihre Migration erfolgt in der Regel also nicht freiwillig, sondern als
Reaktion auf Zwange, und Flucht ist stets konnotiert mit der Empfindung von Angst und
Bedrohung: Einer Hungersnot wegen zieht Abraham nach Agypten (Gen 12,10), Lot flieht
aus dem verworfenen Sodom (Gen 19), Jakob nimmt vor Esau Reif3 aus (Gen 27,41 ff.). Die
Moses-Erzahlung kann gleich im Ganzen als langwierige Migrationsgeschichte eines
heimatsuchenden Volkes gedeutet werden. Ruts Schwiegervater zieht aus Hunger zu den
Moabitern (Rut 1,1) und ihr Nachkomme David ergreift vor Saul die Flucht (1.Sam 21,11).

Sicherlich schlégt sich in den zahlreichen Schilderungen von Wanderung, Vertreibung und
Flucht auch die bewegte Realgeschichte des israelitischen Volkes nieder, das auf Grund von
Erfahrungen des Fremdgewesenseins (Ex 22,10; 23,9) ausfuhrliche Gesetzesbestimmungen
zum Umgang mit Fremden und Fluchtenden kennt. Diese laufen nicht nur auf eine zumindest
vorubergehende Versorgung und Gewahrung von Rechtssicherheit hinaus, sondern nehmen
den Immigranten in einer, den VVolksgenossen gleichgestellten Wertigkeit als Geschopf Gottes
wahr, von dem gleichzeitig aber auch Gesetzestreue eingefordert wird (Ex 12,49; Lev 19,33
f.). Das Verhaltnis zum friedlichen Fremden und Flichtigen ist demnach in jedem Fall
freundlich auszugestalten, der Aufenthalt jedoch entweder auf einen Zeitraum begrenzt oder
durch nachhaltige religiose Integration, anzuzeigen durch Beschneidung, auf Dauer ausgelegt.
Autoritat verleiht diesen Verhaltensgeboten die in den biblischen Texten mitschwingende
Strafandrohung Gottes, der sich in einem besonderen Schutzverhéltnis den Fremden und
Fluchtigen gegenuber befindet. Die Anweisung zum Ausbau von Fluchtstatten (Num 35,12),
in denen gerichtlich die UnrechtmalRigkeit von Verfolgung und somit faktisch die Gewéhrung
von Asyl verhandelt wird, weist aber auch schon fir das Alte Israel die Kontrolle,
Regulierung und mdgliche Ablehnung von Asylgesuchen nach, wenn auch auf hohem
zivilisatorischem Niveau.



Das Neue Testament nimmt das Fluchtmotiv in der Erzahlung von Jesu Geburt bei Matthaus
und Lukas gleich zu Beginn auf. Das Jesuskind wird wéhrend einer auferlegten Reise in
Armut geboren und nur wenige Tage nach der Niederkunft treibt es die heilige Familie aus
Furcht vor den Haschern des Herodes nach Agypten (Mt 2,14). Jesus ist ein Fliichtlingskind
und bleibt auch im Erwachsenenalter ein Heimatloser, der anders als die tierischen
Geschdpfe keinen Platz kennt, ,,wo er sein Haupt hinlegen* (Mt 8,20) kénnte. In der sich bei
Paulus aussprechenden Scheidung der zwei Reiche wird die eigentliche Heimstatt sowohl
Christi als auch der Christen in den Himmel verlegt (Phil 3,20), was im gedanklichen Rekurs
auf die Paradiesvertreibung als Wiederherstellung der urspriinglichen Gemeinschaft mit Gott
gedeutet werden kann, die aber erst nach dem Ableben erfolgt. Diese Annahme wird im
Ersten Petrusbrief aufgenommen, wenn die Christen der ersten Gemeinde in der von ihnen
auszuhaltenden Spannung von Auserwédhlung und Fremdsein, von eschatologischer
Erwartung und diesseitiger Lebenswirklichkeit nédher bestimmt werden (1.Petr 1). In dieser
Lebenswirklichkeit sind die alttestamentlichen Vorschriften zum Umgang mit den Fremden
vor dem Hintergrund der Liebes-Ethik Jesu erneuert und nochmals verstarkt worden.
Christliches Handeln zeichnet sich nach der Bergpredigt durch die Barmherzigkeit gegentiber
den Hilfsbedurftigen und Benachteiligten aus, zu denen ausdriicklich auch die Fremden zu
zahlen sind, wie wir es der Evangeliumslesung von eben entnehmen. Uberboten wird hier die
Qualitat des Hilfsaktes dadurch, dass er sich nicht nur auf den N&chsten mit Berufung auf
dessen Gleichwertigkeit mit einem selbst begriindet, was fur sich betrachtet ja bereits eine
enorme ethische Einsicht des Alten Testamentes ist. Nein, der zuwendende Umgang mit dem
Fremden wird hier innerhalb der Nachfolge als gehorsame am Herrn selbst geubte Handlung
aufgewertet: ,,Ich bin ein Fremder gewesen und ihr habt mich aufgenommen® (Mt 25,35)! Der
Werkgedanke wird dabei ausgeschlossen, indem die Handlung nicht erst zum Christen macht,
sondern ihn vielmehr als solchen bereits ausweist. Die Bibelstelle verweist auf die Gesegneten
und Gerechten, nicht auf die zu Segnenden und zu Richtenden. Das Bewusstsein um die
Christlichkeit einer Tat ist hier nicht das Entscheidende, sondern die Ausfiihrung freier
Barmherzigkeit, in der sich der Gehorsam unter Christus bezeugt, der selbst tibrigens nirgends
nach einer Eigenschaft oder Einstellung des Fremden fragt.

Die dem Né&chstenliebegedanken entsprechende freiwillig-barmherzige Zuwendung zum
Fremden und Fluchtenden als Erfullung des uns in Jesus begegnenden Gotteswillens ist als
Grundlage der Institution des Kirchenasyls anzusehen.

Dabei war die Vorstellung von Schutz gewéhrenden Sakralradumen und -geb&uden im Alten
Orient bereits verbreitet. Auch dem Alten Testament ist dieser Gedanke, wie angedeutet, nicht
unbekannt.

Das Mittel der Interzession, also der biirgenden Bestrafungsaussetzung, setzten schon die
Bischofe der Frihen Kirche ein, um zu ihnen vor Strafmanahmen Gefliichtete zu schiitzen.
Die Erfolgsaussichten solchen Handelns stiegen im Verlauf der Ausbreitung des Christentums
und seines Ubergangs zur staatlich privilegierten Religion. Der mehr und mehr an politischer
und religioser Macht gewinnenden Kirche sicherten die romischen Kaiser im flinften
Jahrhundert das Asylrecht zu, welches es gestattete, das Innere und die unmittelbare
Umgebung von Kirchengebduden als Freirdume von staatlichem und zivilem Zugriff zu
betrachten. Seine Blute erlebte das kirchliche Asylrecht im 11. Jahrhundert, als die Synode



von Clermont (1095) beschloss, sogar Wegkreuze als hinreichende Begriindung von
Asylraum anzuerkennen. Mit der Verbreitung von Landfriedenseinigungen und der
politischen Entwicklung hin zu souverdnen und absolutistischen Machtstaaten verlor das
Kirchliche Asylrecht an Bedeutung und wurde stlickweise staatlich kassiert. Im Zuge der
Aufklarung, die die Rechtspflege allein dem Staate zugestand und keine rechtsfreien Raume
innerhalb der Gesellschaft zu dulden bereit war, wurde bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts
das Asylrecht der Kirchen in allen europdischen Staaten formell aufgehoben, wenn die
katholische Kirche dies auch bis 1983 nicht anerkannte. Die evangelischen Kirchen kennen
seit jeher keine heiligen Raume und haben fir sich keine vergleichbaren Asylrechte
beansprucht.*

Dennoch wird von evangelischen Kirchengemeinden in Deutschland in besonderen Féllen
auch Asyl gewahrt. Ziel des gegenwartigen kirchlichen Asyls ist es in der Regel, durch
Entzug des Delinquenten dessen nach den Grundgesetzbestimmungen (GG Art 16a)
ungerechtfertigte Abschiebung zu verhindern und kreativ zur humanitdren LOsung der
individuellen Problemlage beizutragen.

Im Oktober 2015 waren bei der ,,0kumenischen Bundesarbeitsgemeinschaft Asyl in der
Kirche* 284 laufende Kirchenasyle registriert, die insgesamt 436 Personen umfassten. In den
meisten Féllen handelt es sich um durch das Kirchenasyl unterbrochene Abschiebeverfahren
nach der rechtlichen Bestimmung der sogenannten Dublin-Verordnungen, die vorsehen, dass
ein Antrag auf Asyl im Erstankunftsland der EU zu stellen ist.> Die Anwendung der
Bestimmung ist fur Teile der in Deutschland Asylsuchenden zurzeit ausgesetzt.

Rechtlich gesehen bewegen sich die fir eine Gewahrung von Kirchenasyl Verantwortlichen
sowie die in ganz praktischer Hinsicht daran Beteiligten auf einem nicht unriskanten
schmalen Grat. Die Asylsuchenden machen sich strafbar, wenn sie sich ,,ohne erforderlichen
Aufenthaltstite]“ im Bundesgebiet aufhalten, die Asylgewédhrenden, wenn sie einen
»vVermogensvorteil* aus ihrem Handeln beziehen oder wenn sie dem Asylsuchenden bei einer
rechtswidrigen Tat unterstiitzen.® Vor allem letzterer Punkt macht die rechtliche Brisanz von
Kirchenasylverfahren deutlich. Nicht nur der Mut der Gemeinden und ihrer Vorstande ist
anerkennens- und lobenswert, sondern auch der Rechtsstaat, der sich als so gefestigt erweist,
dass er faktisch nie laufende Kirchenasylverfahren durch polizeiliche Zwangsmafnahmen
vorzeitig beendet, Kirchen- und Gemeinderdume also unangetastet lasst, auch wenn ein
Eindringen rein rechtlich gesehen legitim ware. Kirchenasyl funktioniert in Deutschland
sozusagen nur, weil der Staat mitspielt. In diesem Sinne ist beim Institut des Kirchenasyls
auch weniger von einer Handlung gegen den Staat als vielmehr von einem gemeinsamen
Handeln mit dem Staat zu sprechen, auch wenn es sich als ein bewusst provokantes darstellt.

Gemeinden, die um Asyl gebeten werden, haben den Einzelfall mit seinem rechtlichen
Hintergrund zundchst innerhalb des Presbyteriums grindlich zu priifen, dariiber zu beraten
und formell abzustimmen. Dies verlangt von den Beteiligten ein HochstmaR an

4 Vgl. Arnulf von Scheliha, Protestantische Ethik des Politischen, Tibingen 2013, 283 ff.
5 http://www.kirchenasyl.de/?page_id=4 (letzter Abruf 17.11.2015).
6 § 95 Abs. 1 Nr. 2 AufenthG; § 96 Abs. 1 Nr. 2 AufenthG; § 27 Abs. 1 StGB.



Arbeitsbereitschaft, Gewissenhaftigkeit und Verantwortungsilbernahme. Anders als der
unpersonliche Burokratieapparat des Staates, der mit einer gewissen institutionellen Harte zu
arbeiten pflegt, konnen sie aus ihrer christlichen Uberzeugung heraus dem Asylsuchenden
und seinem Asylgesuch mitfihlend, unvoreingenommen und mit dem nétigen Zeitaufwand
begegnen. Das hei3t aber nicht, dass jedem Gesuch stattgegeben werden muss, denn ein
unkritisches Durchwinken wirde die Offentliche Glaubwuirdigkeit des Instrumentes
diskreditieren. Es bedeutet vielmehr, dass konkrete Griinde, die behdrdlicherseits
unterbelichtet, falsch ausgelegt oder schlicht vergessen wurden, aufzuzeigen sind, die eine
Asylgewahrung oder zeitweise Duldung nach den rechtlichen Bestimmungen der
Bundesrepublik nétig erscheinen lassen. Kirchenasyl ist demnach immer nur eine zeitlich
begrenzte Zwischenstation, in der die staatlichen Behorden zu einer Neubetrachtung des
Einzelfalls bewogen werden sollen, weswegen es auch unumganglich erscheint, die
zustiandigen Kommunen und Amter Giber die Gewahrung von Kirchenasyl zu informieren und
von Anfang an eine partnerschaftliche Zusammenarbeit anzubieten. Kirchenasyl will und
kann nur ein Notzeichen sein dafur, dass etwas falsch gelaufen und dringend zu berichtigen
ist. Als Notzeichen ist es dabei nicht nur auf die staatlichen Institutionen ausgerichtet, sondern
will auch bewusst in die Gesellschaft hineinwirken, um sie zum einen an das Leid der
Betroffenen zu erinnern und in gemutlich eingerichtete Komfortzonen ein Stérsignal zu
senden, und um sie zum anderen auf politisch zu bearbeitende Missstande hinzuweisen.

In drei von vier Féllen endet Kirchenasyl in Deutschland mit einer Neuaufnahme der
rechtlichen Verfahren,” hat demnach die verspatete Anerkenntnis von tatsachlichem
Rechtsanspruch zur Folge und erweist sich so als korrigierende Dienstleistung am
Rechtsstaat.

Doch mit der bloRen Gewahrung von Kirchenasyl ist es nicht getan: Christliches Handeln am
hilfsbedurftigen Fremden hat diesen als wertvolles Geschopf wahrzunehmen, dessen
Menschenwirde geachtet und dem mit Liebe begegnet wird, unabhéangig davon, ob dem
Asylgesuch stattgegeben wird oder nicht. Auch Menschen, die nachweislich keine Griinde
vorbringen konnen, um Asyl oder Duldung zu erlangen, die vielleicht nur ein wenig besser
leben wollen als in ihrem ihnen zuféllig zugefallenen Heimatland, bedtrfen Freundlichkeit,
Trost und auch Mitleid, und zwar nicht nur, wenn sie bei uns in Deutschland ankommen,
sondern auch, wenn sie Deutschland ggf. wieder verlassen. In diesem Sinne sollten sich
Kirchen und Christen nicht damit zufrieden geben, in begriindeten Fallen Asyl zu gewahren,
sondern alle an sie Herantretenden sind ganzheitlich in ihrer bedréngten Lage zu begleiten:
Das hei8t zum einen eben nicht nur materiell, wie es im Bild vom Weltgericht (Mt 25,31-46)
vorgeschrieben wird, sondern auch im weitesten Sinne lebenspraktisch und seelsorgerlich,
und zum anderen auch Uber den eng gesetzten kirchlichen Raum hinausgehend.

In letzter Konsequenz kommt es unserem souverdnen Staat zu, bei den uns erreichenden
Fremden zu unterscheiden zwischen solchen, die bleiben dirfen und solchen, die weiterziehen
missen. Und nur zu gern Ubergeben wir ihm diese schwere Birde der Entscheidung. In
Ausnahmeféllen gewahren Kirchen und Gemeinden ein Asyl. Kein Ausnahmefall darf es aber

7 Vgl. Geleitwort von Volker Jung, in: Fanny Dethloff/Verena Mittermaier (Hg.), Kirchenasyl. Eine heilsame
Bewegung, Karlsruhe 2011, 8.



flr uns, die wir uns Christen nennen, sein, die Praxis der Nachstenliebe zu pflegen, die sich
eines jeden hilfsbedurftigen Fremden achtungsvoll annimmt. Und diese Achtung bedeutet
auch, nicht auf das Bitten oder Betteln von den zu uns Kommenden zu warten, sondern ihnen
entgegen zu gehen. Es bedeutet, nicht mit Fachkraftemangel oder demographischen
Erwartungen zu argumentieren und damit das persénliche Wohlergehen zu fokussieren. Es
bedeutet, aktiv in der Zivilgesellschaft mitzuwirken, Scharfmacherei und Populismus
aufzudecken und Ubereilten Aktionen, wie etwa der Einschrdnkung des bestehenden
Asylrechts oder der Herabsetzung von Sozialleistungen, entschieden entgegenzutreten. Es
bedeutet Jeden mit seiner individuellen Geschichte ernst zu nehmen und mit ihm ehrlich
mitzufuhlen.

Mit ehrlichem Mitgefiihl und auch einem groRen Stuck Demut mit Blick auf unsere
migrationsreiche Geschichte und komfortable Gegenwart wollen wir das natirliche
Unbehagen vor dem Fremden tberwinden, auch wenn dazu sicherlich gerade heute auch Mut
gehort. Wir wollen den Fremden und Fluchtenden liebevoll begegnen, denn in ihnen begegnet
uns Jesus Christus. Amen.



