Prof. Dr. theol. Arnulf von Scheliha

Predigt im Evangelischen Universitiatsgottesdienst am vierten Sonntag im Advent
(20.12.2015) in der St. Johannis-Kapelle, Miinster

Gemeinsames Lied EG Nr. 1: ,Macht hoch die Tir, die Tor macht weit”

Ein Philosoph und ein Theologe streiten sich, welche ihrer Disziplinen die anspruchsvollere
ist. Spottisch meint der Theologe: ,,Ein Philosoph sucht in einem dunklen Raum mit
verbundenen Augen eine schwarze Katze, die es gar nicht gibt.” Der Philosoph entgegnet:
,Ein Theologe sucht in einem dunklen Raum nach einer Katze, die es gar nicht gibt, und ruft
plotzlich: ,Ich hab sie!*”.

Liebe Schwestern und Briider, diese kleine Anekdote beschreibt treffend die Paradoxie
unseres Glaubens. Denn die Adventszeit bereitet uns auf eine Begegnung vor, von der
Menschen, die sich nur auf ihre Vernunft berufen, sagen, dass es sie gar nicht geben kann.
Der Philosoph bestreitet, dass wir Gott haben kénnen. Selbst wenn es ihn gabe, hatten wir
keine Erkenntnis von ihm, weil unsere Vernunft dazu nicht hinreicht. Unsere Augen sind
verbunden. Aber wir Christen sagen mit Paulus: Gott ist hoher als alle Vernunft. Gott
begegnet uns jenseits unserer Vernunft. Mit der Vernunft suchen wir, allerdings mit
verbundenen Augen. Aber Weihnachten feiern wir, dass Gott sich von uns finden lasst, trotz
unserer verbundenen Augen. Das ist die Wider- oder doch Uberverniinftigkeit des Glaubens,
die man auf Griechisch Paradoxie nennt. Und der Advent ist die Zeit der Vorbereitung auf
diese paradoxe Begegnung mit Gott.

Die Paradoxie, von der die Anekdote erzahlt, beschreibt Gbrigens auch treffend das
Spezifikum unseres Glaubens im Unterschied zu anderen Religionen. Juden, Christen und
Muslime verehren den einen Gott, den Schopfer der Welt und den Lenker der Geschichte.
Aber wir Christen sagen, dass dieser Gott der Welt nicht allmachtig gegeniiber steht,
sondern uns in der Welt als Mensch begegnet. Dass Gott Mensch wird — diesen Glaubenssatz
werden Juden und Muslime wohl nicht nachsprechen. Dass Gott Mensch wird, das die
groBte Paradoxie, die es geben kdnnte — und gerade sie feiern wir.

In der AuBBenperspektive mag diese Paradoxie des Glaubens befremdlich wirken. Sie ist es
aber gar nicht. Es ist nicht so, dass sie uns aus unserem Leben heraustreibt. Sie steht nicht
einmal quer zu unserem Alltag, sondern ist vielmehr ganz eng mit ihm verwachsen. Uberall
stoBen wir auf sie — ja, vielleicht inszenieren wir sie sogar regelrecht!

Das beste Beispiel ist die Adventszeit selbst. Kommt man vom Kirchenjahr her, ist der Advent
eigentlich eine BuRzeit. Aber wir begehen sie inzwischen als Antizipation von Weihnachten.
Und das Weihnachtsfest selbst ist langst nicht nur ein christliches Fest. Es gehdrt inzwischen
zum globalen Kulturerbe und erreicht bei weitem mehr Menschen als nur Christinnen und
Christen. Es wird folkloristisch angereichert mit neuem Personal (Nikolaus,
Weihnachtsmann, Knecht Ruprecht, roten Nasen und Rentiere) und es finden sich
Nebenschauplatze, die manchmal zur Hauptsache zu werden scheinen: Lairmende
Weihnachtsmarkte, betriebliche Weihnachtsfeiern in Kneipen und schrille

Weihnachtsdekoration in den Fenstern von Laden und Hausern. Und zugleich wissen wir,
1



dass im Kern der eigentlichen Weihnachtsgeschichte Gott nahezu unkenntlich in dieser Welt
erscheint, als ein Kind in der Krippe, notdirftig versorgt und ohne jeden dulReren Glanz und
dann: seine Heimat verlassen und ein Flichtling wird.

Freilich, man bendtigt einen gescharften Sinn, um diese Gegenlaufigkeit zu entdecken und
auszuhalten. Eine groBe deutsche Boulevard-Zeitung hat vor zwei Jahren dreizehn
Prominente zitiert, die diesen Sinn fir das Hintergriindige des Weihnachtsfestes nicht haben.
,,Stille Nacht, grausige Nacht”, das war die Schlagzeile. Und darunter dufRerten sich
prominente Stars von Biihne und Leinwand, die sich zu den Weihnachtsverachtern zahlen:
Colin Firth: , Diese neuen Weihnachtslieder lassen mich Amok laufen.” Lady Gaga: ,Ich hasse
Weihnachten!”. Modezar Karl Lagerfeld ,,Ganz ehrlich, Weihnachten ist flir mich ein Tag wie
jeder andere. Ich esse das Gleiche, ich mache das Gleiche. Ich lade niemanden ein und gehe
auch nicht vor die Tir...“. Und Oskar-Preistrager Christoph Waltz, im neuesten James-Bond-
Movie der Bosewicht, lieR sich zitieren: ,,Weihnachten ist ein Exzess der Marktwirtschaft”. So
kénnte man weitermachen und in all diesen AuRerungen wird deutlich, dass diese Promis
nicht hinter die weihnachtlichen Kulissen gucken kénnen oder wollen. Sie ,kleben an der
Oberflache. Ihre Augen sind verbunden und sie kdnnen daher ,die Katze nicht finden’, weil
sie nicht einmal nach ihr suchen. Bleibt man an der Oberflache, dann ist Weihnachten eine
leere Kulisse, Konsumzwang und (ibt sozialen Druck aus, wird zur kollektiven Party auf den
Weihnachtsmarkten mit Dauerbeschallung durch Christmas-Schlager aus der Konserve.

Aber wir Christinnen und Christen sind es, die wir diese Antennen fir die ,Weihnacht’ hinter
Weihnachten haben und daher kdnnen wir gut mit der Paradoxie umgehen. Denn auch wir
sind in der Advents- und Weihnachtszeit im hochsten MaRe aktiv: Geschenke kaufen,
backen, einkaufen, bestimmte Sachen noch bis Weihnachten fertig machen ... Doch zugleich
wissen wir, dass uns der weihnachtliche Friede nur ergreift, wenn wir irgendwann ruhig
werden, wenn wir uns fur die Begegnung innerlich 6ffnen und uns beschenken lassen. Das
Paradoxe des Glaubens ist flir unser Leben kein Widerspruch, nicht einmal ein Hindernis.
Vielleicht ist es sogar so, dass der tiefe Sinn des Weihnachtsfestes sich Gberhaupt nur so
erschliellt, dass man beide Seiten des Paradoxes zusammenhalt, durchlebt, zwischen AulRen
und Innen hin- und hergeht.

Der vierte Sonntag im Advent hat nun die liturgische Aufgabe uns zu helfen, durch das
,AuBen” zum ,Inneren” vorzudringen. Dieser Ubergang vom AuRerlichen zum Innerlichen,
von der Schale zum Kern wird an der Zusammenstellung der biblischen Texte deutlich, die
am vierten Advent im Gottesdienst gelesen werden. Sie markieren den Weg von auBen nach
innen, von der Dekoration zur Andacht, von der Folklore zum Glauben. Die gemeinsame
Klammer aller Texte ist die adventliche Freude, die sich vom ersten bis zum vierten
Adventssonntag steigert. Diese Freude ist der Wegbegleiter:

Lesung von Jesaja 52,7-10: ,,” Wie lieblich sind auf den Bergen die FiiRe der
Boten, die da Frieden verkiindigen, Gutes predigen, Heil verkiindigen, die da
sagen zu Zion: Dein Gott ist Kdnig! & Deine Wachter rufen laut mit ihrer Stimme
und riihmen miteinander; denn man wird's mit Augen sehen, wenn der HERR
Zion bekehrt. ° LaBt uns fréhlich sein und miteinander rithmen das Wiiste zu
Jerusalem; denn der HERR hat sein Volk getréstet und Jerusalem gelést. 1° Der



HERR hat offenbart seinen heiligen Arm vor den Augen aller Heiden, dal3 aller
Welt Enden sehen das Heil unsers Gottes.”

Der alttestamentliche Prophet verkiindet die Vision der Nahe des ankommenden Gottes. Er
malt diese Ankunft als pompéses Ereignis, das in Jerusalem stattfinden wird. Gott zieht wie
ein siegreicher Kénig in die zerstorte Stadt. Er nimmt Wohnung auf dem Berg Zion, in seinem
Tempel. Ein gigantischer Wiederaufbau beginnt, der Glanz des untergegangenen
Konigreiches kehrt wieder. Freudenboten, Herolde verkiinden die Friedensbotschaft allen
Menschen. Die Wachter der Stadt, die Soldaten oder die Polizei, salutieren vor dem
hereinziehenden Gott-Konig. So wird Jerusalem zur Stadt Gottes, von der der Weltfriede
ausgeht und dem sich alle Vélker fligen, denn sie sehen nun ,das Heil unseres Gottes”. Es ist
eine universale Friedens-Vision, die der unbekannte Prophet in einem Freunden-Hymnus
besingt. Der Inhalt dieses Liedes sind Erlésung und Trost fiir die ,Trimmer” Jerusalems, das
damals — im sechsten Jahrhundert vor Christus — die Folgen von Eroberung, Pliinderung und
Flucht zu tragen hatte. Und der Prophet verkiindet die Anerkennung Gottes, den
Wiederaufbau der Stadt und den Frieden zwischen den Volkern, Friede auch zwischen
Beheimateten und Fliichtlingen. Die prophetische Freude, sie richtete sich auf den Advent
Gottes in der Geschichte — oder am Ende der Geschichte. Darin bestand die Freude der
alttestamentlichen Tochter Zion.

Gemeinsames Lied EG 13: ,Tochter Zion freue Dich“

,Tochter Zion freue Dich!“ - Der Apostel Paulus nimmt diese Freude, von der wir eben
gesungen haben, auf und verschiebt sie von aullen nach innen. Paulus geht es nicht um
Jerusalem und die Heilige Stadt, sondern um unser Herz, in das Jesus Christus einzieht. Nicht
Zion, sondern unser Leib, wie Paulus an anderer Stelle schreibt, wird zum , Tempel des
Heiligen Geistes” (1 Kor 6,19).

Phil 4,4-7: ,% Freuet euch in dem HERRN allewege! Und abermals sage ich: Freuet
euch! >Eure Gute lasset kund sein allen Menschen! Der HERR ist nahe. ® Sorget
nicht! Sondern in allen Dingen lasset eure Bitten im Gebet und Flehen mit
Danksagung vor Gott kund werden. 7 Und der Friede Gottes, welcher héher ist
denn alle Vernunft, bewahre eure Herzen und Sinne in Christo Jesu®.

Gott begegnet uns nicht als Konig, sondern als Mensch. Er wird niedrig, teilt die Note unserer
Existenz und lebt seinen Geist in unser Leben, in unseren Alltag hinein. Die Begegnung mit
dem menschenfreundlichen und barmherzigen Gott ist kein pompdser Einzug. Es gibt keine
salutierenden Wachter, sondern frierende Hirten. Es zieht nicht in den Tempel auf dem Berg
Zion, sondern kommt in einem Stall zur Welt. Es gibt keine pompdse Volkerwallfahrt zum
Zion, sondern zarte Lichtwesen, Engel sind es, die vom Frieden auf Erden singen.

Die Freude, von der der Apostel spricht, bedeutet jetzt: Die Sorgen hinter sich lassen. Sich
fallen lassen und den Glanz von Weihnachten in uns wirken lassen. Und wenn wir diese
Wirkungen spliren, dann antworten wir mit Dank fir die uns erwiesene Wohltat. Wir
vertrauen uns Gott an im Gebet. Dessen Effekt ist, dass uns das Gefiihl von ,Glte” ergreift,
oder ,Lindigkeit”, wie Martin Luther das griechische Wort enieikela Gbersetzt. Es ist ein
Geflihl der Sanftmut und der Nachsicht, der Versohnungsbereitschaft, ein Gedffnet-Sein fir

Gott und fiir Andere, ein Mitgenommen-Sein und ein Mitnehmen-Wollen. Daher machen wir
3



an Weihnachten einander Geschenke. Wir wollen andere Menschen an unserer Freude
teilhaben lassen. Die , Lindigkeit”, sie gilt dem N&chsten, dem Bediirften, den Flichtlingen,
sogar dem Feind. All das ist nicht Grund, sondern Ausdruck der Freude daran, dass uns in
dem Menschen Jesus Gott begegnet. Diese Freude ist nicht das Ergebnis einer groRen
Inszenierung, sie ist vielmehr eine klammheimliche Freude, die uns von innen ergreift,
bewegt und dankbar macht. —

Dann fallt der beriihmte Satz des Paulus, dem wir dem Philosophen aus der Geschichte vom
Anfang entgegenhalten: Dass der Friede, den Gott uns schenkt, paradox ist — hoher ist als
alle Vernunft! Es ist ein Friede, den verstindige Uberlegung, rationales Kalkiil niemals geben
kann. Es ist ein Friede, der uns unsere Rationalitdt aber auch nicht raubt, sondern sie
umschliel8t und einhegt. Dieser Friede riihrt aus der Begegnung mit Gott in Jesus Christus
und dieser Friede will durch uns in der Welt wirksam werden.

Gemeinsames Lied: EG Nr. 6 ,,lhr lieben Christen freut euch nun“

Aber worin besteht nun die Ndhe Gottes, was macht sie mit uns? Was bedeutet das, wenn
der Theologe im Witz sagt: ,Ich habe sie gefunden” und wenn Paulus uns zweimal zur
Freunde aufruft? Davon lesen wir im Evangelium des heutigen Sonntags, dem beriihmten
Magnificat, dem Lobgesang der Maria, den sie anstimmt, nachdem der Engel ihr die Geburt
Jesu geweissagt hat:

Lk 1, 46-50: ,,° Und Maria sprach: Meine Seele erhebt den HERRN, 4’ und mein
Geist freuet sich Gottes, meines Heilands; *® denn er hat die Niedrigkeit seiner
Magd angesehen. Siehe, von nun an werden mich selig preisen alle Kindeskinder;
¥ denn er hat groRe Dinge an mir getan, der da machtig ist und des Name heilig
ist. °°Und seine Barmherzigkeit wahret immer fiir und fir bei denen, die ihn
flrchten.”

Mit dem Lobgesang der Maria sind wir dort angekommen, wohin uns der Advent fiihren will.
Wir lassen uns nicht mehr beschallen, sondern wir singen (wie Maria) selbst. Die
adventlichen Lieder bringen uns nicht in Stimmung, sondern wir kehren in ihnen unser
Inneres nach aufen, geben unserer Freude Ausdruck: ,Mein Geist freut sich Gottes, meines
Heilandes”, so singt Maria und wir mit ihr. Die Verhaltnisse habe sich umgedreht: Wir stehen
nicht mehr im Dienste der weihnachtlichen Inszenierung, sondern wir feiern Weihnachten
von innen heraus.

Und von Maria erfahren wir auch den Grund fiir diese nach auRen tretende Freude. Maria
singt den entscheidenden Satz. ,,Er hat die Niedrigkeit seiner Magd angesehen”. In dieser
Formulierung liegt der hochste Konzentrationspunkt, denn hier geht der Advent in die
Weihnachtszeit tiber: Gott sieht unsere Niedrigkeit an und er macht das so, dass er uns in
unserer Niedrigkeit anerkennt. So klein wir auch sind. Wie viele Sorgen wir auch haben.
Welche Missgeschicke uns auch herunterziehen. Vor welchen Triimmern unseres Lebens wir
auch stehen. Wie aufgerieben wir auch sein mogen von der Festvorbereitung: Gott sucht uns
gerade in unserer Niedrigkeit. Er will sich finden lassen in unserem Unvollendet-Sein, in
unserem Sein, so wie wir sind. Er begegnet uns dort, wo wir gerade nicht Vernunft sind, wo
wir nicht rechnen und wo wir nichts inszenieren. Die Begegnung findet zwar vor der

4



weihnachtlichen Kulisse statt. Aber wenn sie wirklich stattfindet, dann steht die adventliche
Betriebsamkeit still, dann ist das vorweihnachtliche Tun an sein Ziel gekommen. Gott nutzt
die dulleren Inszenierungen, in denen wir ja oft auch nur Statisten sind, und tut grof3e Dinge
—an uns und vor allem in uns: indem er uns in unserer Niedrigkeit und trotz unserer
Niedrigkeit anerkennt und zu sich zieht. Das ist der Kern von Weihnachten. Dazu macht uns
der Advent bereit. Deshalb sagt er Apostel: , Freuet euch in dem HERRN allewege! Und
abermals sage ich: Freuet euch!“ Amen

Gemeinsames Lied: EG Nr. 9: ,Nun jauchzet, all ihr Frommen”.



