Predigt vom 29.11.2015

Perry Schmidt-Leukel

Predigttext: Rom 13,8-12

Bleibt niemand etwas schuldig; nur die Liebe schuldet ihr einander immer. Wer
den andern liebt, hat das Gesetz erfiillt. Denn die Gebote: Du sollst nicht die
Ehe brechen, du sollst nicht téten, du sollst nicht stehlen, du sollst nicht
begehren!, und alle anderen Gebote sind in dem einen Satz zusammengefasst:
Du sollst deinen Ndchsten lieben wie dich selbst. Die Liebe tut dem Nachsten
nichts Boses. Also ist die Liebe die Erflillung des Gesetzes.

Bedenkt die gegenwartige Zeit: Die Stunde ist gekommen, aufzustehen vom
Schlaf. Denn jetzt ist das Heil uns naher als zu der Zeit, da wir glaubig wurden.
Die Nacht ist vorgertickt, der Tag ist nahe. Darum lasst uns ablegen die Werke
der Finsternis und anlegen die Waffen des Lichts.

Liebe Gottesdienstgemeinde,

»,Bedenkt die gegenwartige Zeit” — schreibt Paulus in unserem heutigen
Predigttext. Die Zeit ist in der Tat ein merkwdirdiges Phanomen. Je langer wir
Uber die Zeit nachdenken, desto ratselhafter wird sie. Vor knapp 40 Jahren,
damals noch ein junger Student, begegnete ich folgendem Haiku, das heift,
einem japanischen Kurzgedicht:

,Langsam, Tag an Tag,
reihen sich aneinander —
vergangne Dinge.“?

Dieses Gedicht hat mich seither nicht mehr losgelassen. Einmal gehort, nie
wieder vergessen. Warum? Ich denke aus dem einfachen Grund, dass dieses
Haiku so wahr ist. Genauer gesagt, weil es eine duRerst profunde und

1 Yosa Buson (1716-1783). Wilhelm Gundert hat in seiner Ubersetzung die Haiku Silbenstruktur (5 —7 —5)
bewahrt. Quelle: Lyrik des Ostens. Gedichte der Volker Asiens. Herausgegeben von Wilhelm Gundert,
Annemarie Schimmel und Walter Schubring, Miinchen — Wien 1978, 467.

1



herausfordernde Wahrheit ist, die sich in dem kurzen Gedicht zum Ausdruck
bringt: Nichts lasst sich festhalten. Kaum aufgetaucht, ist der Moment schon
wieder vorbei — entschwunden in ein Nirgendwo, vielleicht in das Nichts,
jedenfalls in eine uneinholbare und unwiederbringliche Vergangenheit. Daher
sind es lauter ,,vergangne Dinge”, die sich hier Tag an Tag, Stunde an Stunde,
Minute an Minute aneinanderreihen. Unaufhaltsam rollt die Zeit. Wie ein Film
scheint sie an uns voriberzuziehen. Doch dieses Bild ist triigerisch. Denn der
Vergleich mit dem Film suggeriert, dass wir selber — quasi als Betrachter —
hiervon nicht betroffen waren. In Wahrheit sind wir jedoch Teil dieses Films
namens Zeit. Die Zeit rollt nicht an uns voriber. Wir selber rollen voriber, Tag
an Tag, Stunde an Stunde, Minute an Minute. Die Herausforderung, die
unausgesprochen und dafir doch umso nachdricklicher aus diesem Haiku
spricht, lautet daher: Halte an nichts fest. Lass die vergangnen Dinge ziehen.
Denn Festhalten ware vergeblich. Du kannst nichts festhalten. Lass alles los.
Lass auch dich selber los. Denn du stehst nicht jenseits der Dinge. Du bist selbst
Teil dieser Flichtigkeit. Lass dich los.

Ein anderer Text begleitet mich noch etwas langer als dieses Haiku. Es handelt
sich um eine Kurzgeschichte von Franz Kafka. Eine der kiirzesten unter Kafkas
Kurzgeschichten. Nur aus zwei Satzen besteht sie. Und um die Kirze geht es
auch in ihr. Sie heilkt: ,,Das nachste Dorf“ und geht so:

Mein Groldvater pflegte zu sagen: ,, Das Leben ist erstaunlich kurz. Jetzt in
der Erinnerung drangt es sich mir so zusammen, daB ich zum Beispiel
kaum begreife, wie ein junger Mensch sich entschlieRen kann ins nachste
Dorf zu reiten, ohne zu fiirchten, dal8 — von ungliicklichen Zufallen ganz
abgesehen — schon die Zeit des gewohnlichen, glicklich ablaufenden
Lebens fiir einen solchen Ritt bei weitem nicht hinreicht.?

In dem zuvor zitierten Haiku heil3t es, dass sich die vergangnen Dinge
»langsam® und quasi stetig aneinander reihen. Kafkas Text spricht von einem
anderen mit der Zeit verknlpften Phanomen, namlich dem, dass die Zeit, mit
zunehmendem Alter immer schneller lauft.

Auch wenn Sie jetzt noch jung sind, denken Sie einmal zuriick an die Zeit Ihrer
Kindheit. Ein Jahr — das war unermesslich lang, quasi eine Ewigkeit. Gerade die

2 Siehe: http://gutenberg.spiegel.de/buch/franz-kafka-erz-161/24
2



herbeigesehnten Ziele: wie weit waren sie entfernt. Eine Ewigkeit bis zum
nachsten Weihnachtsfest und noch mehr als eine Ewigkeit bis zum
Erwachsenwerden. Ich bin mir sicher: Heute wird lhnen ein Jahr deutlich kirzer
vorkommen. In meinem Alter erscheint einem ein Jahr in etwa so, wie einem
als Kind ein Monat oder gar eine Woche erschien. Immer kiirzer erscheint die
Zeit mit fortschreitendem Alter. Immer schneller reihen sich die vergangnen
Dinge aneinander — so schnell, dass man sich als alter Mensch wundert, warum
ein junger Mensch nicht fiirchtet, die Zeit des Lebens mdge zu kurz sein, um ins
nachste Dorf zu reiten.

Kafkas Geschichte scheint absurd, surrealistisch Ubertrieben. Und doch steckt
auch in ihr eine profunde Wahrheit. Die Perspektive des Haikus ist ganz auf den
Augenblick gerichtet. Die Zeit verstreicht mit jedem Augenblick, so wie das
bestandige Kommen und Gehen des Atems. Darin bezeugt dieses Haiku seine
buddhistische Pragung. Wenn wir in der Meditation die Aufmerksamkeit auf
den Atem richten, dann erleben wir unmittelbar, mit jedem neuen Atemzug,
das Verstreichen der Zeit. Doch normalerweise durchleben wir die Zeit nicht
mit jener ganz auf den Augenblick gerichteten Perspektive. Vielmehr eilen wir
durch die Zeit in Etappen — wie von Ziel zu Ziel. Darauf macht uns Kafkas
Erzahlung aufmerksam. Zunachst erscheint das Ziel noch als groB und weit
entfernt. Kommt es naher, so fiebern wir ihm entgegen. Doch kaum ist das Ziel
erreicht, verblasst es bereits. Wie grol} war einst das Ziel des Abiturs und wie
weit entfernt. Und jetzt? Je langer desto mehr verblasst, was vorher so wichtig
war. So verhalt es sich auch mit allen anderen Zielen: dem Studienabschluss,
vielleicht der Promotion; der ersten grol3en Reise, vielleicht ein soziales Jahr in
einem fremden Land; der ersten festen Anstellung; der Griindung einer Familie.
Manche Ziele, die wir uns stecken, bleiben unerreicht, und begleiten uns fortan
in Gestalt der zweifelnden Frage ,,Was ware gewesen wenn?“ Doch ist ein Ziel
erst erreicht, so entschwindet es unweigerlich in die Vergangenheit. Und so
richten wir den Blick auf ein neues, auf das nachste Ziel. Auch dieses kommt
naher und naher. Doch schon bald, viel schneller als gedacht, wird es wieder
Vergangenheit sein. Was vor kurzem noch wie eine grofSe Vision, wie ein Traum
vor Augen stand — kaum ist es realisiert, entschwindet es, verflichtigt sich und
verkehrt sich in ein Phantom. Gerade die Etappenziele des Lebens lehren uns
die Fliichtigkeit, ja — so scheint es oft — Unwirklichkeit der Zeit. Nur eines



scheint uns die Zeit lehren zu wollen: Ihre eigene — und damit unsere eigene —
Verganglichkeit.

HoAren wir nochmals Paulus:

,Bedenkt die gegenwartige Zeit: Die Stunde ist gekommen, aufzustehen
vom Schlaf. Denn jetzt ist das Heil uns naher als zu der Zeit, da wir glaubig
wurden. Die Nacht ist vorgeriickt, der Tag ist nahe.”

Wenn Paulus davon spricht, dass die Nacht vorgerlickt und der Tag nahe ist,
dann driickt er in diesen Worten das aus, was Theologen als ,,Naherwartung”
bezeichnen. Paulus, wie viele andere Christen seiner Zeit und wie wohl auch
Jesus selbst, war Uberzeugt, dass das Ende der alten Welt kurz bevorsteht. Dass
die Welt in ihrer jetzigen Gestalt vergeht und schon bald, mit Macht und
begleitet von kosmischen Umbriichen, das neue messianische Zeitalter beginnt.
Fir Paulus, wie die friihe Christenheit, verband sich diese Erwartung mit dem
Glauben, dass Jesus selbst wiederkommen werde, diesmal nicht als der
schlichte Sohn eines galildischen Zimmermanns, sondern als der Herr, der vom
Himmel herabkommt, begleitet von Schall der Posaune Gottes, sodass sich die
Graber 6ffnen und die Toten gemeinsam mit den Lebenden durch Luft und
Wolken hindurch zum himmlischen Herrn entriickt werden, wie Paulus es im
ersten Brief an die Thessalonicher beschreibt. Das ist der Tag, der nach Paulus
nah herbeigekommen ist. Das ist das Ende der Nacht, von dem er hier spricht;
die Stunde, die es jetzt geschlagen hat und die uns dazu ruft, vom Schlaf
aufzustehen.

Wie wir alle wissen, haben sich Jesus, die ersten Christen und Paulus in ihrer
Naherwartung getduscht. Erstaunlicherweise hat dies die Kirche jedoch nicht in
eine letale Krise gestlrzt. Einer der wichtigsten Griinde hierfir liegt meines
Erachtens darin, dass die Kirche es vermochte, das allgemeine Ende der Welt
mit dem Ende des jeweils eigenen, individuellen Lebens zusammenzudenken.
Das Ende der Nacht kommt fiir jeden von uns mit dem Tod, auf den das Leben
unweigerlich zulauft. Das Wort des Paulus: , jetzt ist das Heil uns naher als zu
der Zeit, da wir glaubig wurden®, stimmt immer, zu jeder Zeit. Mit jedem Tag,
mit jeder Stunde, mit jedem Augenblick sind wir unserem eigenen Eschaton
naher als zuvor. Das eine groRe Ziel, hinter dem alle anderen Ziele
zuriickbleiben, das eine Ziel, auf das wir uns mit zunehmendem Alter immer

rasanter zubewegen, ist das Ende des eigenen Lebens. Wir neigen dazu, dies zu
4



verdrangen. Wir leben als wiirden wir nicht sterben. Doch das tagliche
Aneinanderreihen vergangener Dinge, die Fliichtigkeit aller scheinbar so grof3er
Ziele, die sich bis zum Geflihl der Unwirklichkeit von Zeit zu steigern vermag,
scheint sich zu dem einen dunklen Hintergrund zu verdichten, auf dem diese
eine unbestreitbare Tatsache immer deutlicher zum Vorschein kommt: Die Zeit,
in der Gestalt, die sie durch unser eigenes Leben annimmt, geht ihrem Ende
entgegen.

Wenn wir das Leben unter dieser Perspektive betrachten, worauf kommt es
dann an? Welches unserer vielen Ziele lohnt sich dann wirklich? Was ist der
Mihe wert? Nur auf eines, so Paulus, kommt es an. Nur eines schulden wir uns
und schulden wir einander: die Liebe. Nur auf dieses eine Gebot laufen alle
anderen Gebote des jludischen Gesetzes hinaus. In diesem sind sie alle erfillt:
Liebe Deinen Nachsten wie Dich selbst. Nur dieses eine Ziel ist es wert, wirklich
verfolgt zu werden.

Auch anderen Religionen ist diese aulRerste Konzentration auf das Wesentliche
nicht unbekannt. So lesen wir beispielsweise in einem buddhistischen Text:

,Ein Bodhisattva sollte, o Herr, nicht in allzu vielen Tugenden unterwiesen
werden. Einer Tugend, o Herr, sollte ein Bodhisattva sich ganz hingeben und
ganz in ihr aufgehen. Dann sind alle Buddhatugenden von selbst vorhanden.
Welches ist diese eine Tugend? Es ist das groRe Mitleid.”®

Und in einem der im Islam besonders hoch geschatzten Prophetenworte heilst
es:

,Keiner von euch hat Glaube, bis ihr nicht flir euren Nachsten das liebt, was ihr

fur euch selber liebt.“*

Warum diese Konzentration auf die Nachstenliebe bzw. auf das groRe Mitleid?
Warum ist gerade dieses eine Ziel so wichtig angesichts des unaufhaltsamen
Verstreichens der Zeit, unserer Zeit? Gibt es vielleicht einen inneren
Zusammenhang zwischen Liebe und Tod?

In der hebraischen Bibel, im Hohelied der Liebe, lesen wir: ,Stark wie der Tod
ist die Liebe” (Hohelied 8,6). Die Starke der Liebe, so heildt es hier, liegt in ihrer

3 Dharmasamgiti-Satra; zitiert nach M. Winternitz, Der Mahayana-Buddhismus, Tiibingen 1930, 35.
4 Zitiert nach: A Common Word Between Us and You (Summary and Abridgement).
5



Leidenschaft. Diese Leidenschaft ist ,unwiderstehlich wie das Totenreich. lhre
Glut ist feurig und eine Flamme des Herrn...“. Der Vergleich der Liebe mit Feuer
und Glut verweist auf eine wichtige Analogie. Denn auch die auf den Tod
zulaufende Zeit ist wie ein alles verzehrendes Feuer.

Noch deutlicher, so scheint es mir, wird dieser Zusammenhang von Liebe und
Tod bei Paulus selbst. Im Ersten Korinther-Brief (13,5) schreibt er Giber die
Liebe: ,sie suchet nicht das lhre.” Wir wissen, was das heilt. Echte Liebe sucht
nicht den eigenen Vorteil. Sie wendet sich dem anderen zu, hilft ihm und steht
ihm bei, nicht um davon in erster Linie selbst zu profitieren, sondern um des
anderen willen. Echte Liebe stellt eigene Interessen hintan. Im Extremfall opfert
sich die Liebe flir den anderen auf. Eltern kdnnen eine solche Liebe zu ihren
Kindern haben, dass sie bereit sind, ihr eigenes Leben fiir das des Kindes zu
opfern. Jesus spricht von solcher Liebe als der hochsten Form der Liebe eines
Freundes. ,Niemand hat grolRere Liebe als die, dass er sein Leben lasst fir seine
Freunde.” (Joh 15:13).

An diesen extremen Formen wird der Kern der Liebe deutlich, so wie Paulus ihn
formuliert: Die Liebe sucht nicht das lhre. In der Liebe zum anderen geben wir
ein Stlck von uns selber auf und geben es dem anderen hin. Wir lassen los, was
wir auf Dauer ohnehin nicht festhalten konnen, was uns die auf den Tod
zulaufende Zeit mit Sicherheit entreiBen wird. In der Liebe kommen wir quasi
der Zeit und dem Tod zuvor. Moglicherweise ist dies der Grund, warum
angesichts unseres Daseins zum Tode nach Paulus die Liebe das einzige ist,
worauf es ankommt.

Doch was vermag uns zu solcher Liebe zu motivieren? Was gibt uns den Mut,
sich im kleinen wie im groRen von der Liebe fiir den anderen verzehren zu
lassen? Fiir sich genommen treibt uns die Einsicht in den unaufhaltsamen Fluss
der Zeit vielleicht nur noch mehr in den vergeblichen Versuch, uns und die
Dinge festhalten zu wollen; in den Versuch, die unausweichliche Einsicht in den
Tod im Rausch der Sinne zu narkotisieren. ,Lasset uns fressen und saufen, denn
morgen sind wir tot” (1 Kor 15:32). Warum nicht? Warum sollten wir dem Tod
durch die Selbstaufgabe in der Liebe zuvorkommen? Die Frage, was uns zur
Liebe befreit, was es uns moglich macht, nicht in allem immer nur und zuerst
sich selbst zu suchen, fihrt uns erneut — und doch noch einmal anders — auf
den Zusammenhang zwischen Liebe und Tod zurlick.

6



Im Zentrum der hinduistischen Bhagavadgita steht eine Epiphanie Gottes. Hier
erscheint die alles verschlingende Zeit als die verhiillte Gestalt Gottes, als seine
Maske. Hinter dem Schlund des Todes, in dessen dunklen Abgrund die Zeit
ganze Welten hineinzieht, verbirgt sich in Wahrheit das Licht Gottes, dessen
Strahlen das Weltall durchdringen.® Hinter der vermeintlichen
Unbarmherzigkeit der Zeit steht die Barmherzigkeit dessen, der uns liebt wie
der Vater den Sohn, wie der Freund den Freund, wie der Geliebte seine
Geliebte (Bhagavadgita 11:44).

Von dieser Zuversicht, wie sie auf so eindriickliche Weise von der Bhagavadgita
verkindet wird, war auch Paulus erflllt. Nichts, so ist Paulus Gberzeugt, kann
uns von der Liebe Gottes, wie sie fur ihn durch Christus erschienen ist, trennen
—auch nicht der Tod. Es ist die Liebe Gottes zu uns, die uns die Freiheit und den
Mut dazu geben kann, sich selber in der Liebe an den anderen zu verlieren. Wer
sich von Gott gehalten weil}, vermag daraus den Mut und die Inspiration zu
schopfen, sich selber loszulassen und in der Liebe an den anderen zu verlieren.
Die Zeit gleicht dann nicht dem Licht des Tages, das in der Nacht des Todes
verlischt. Im Vertrauen auf die Barmherzigkeit Gottes gleicht sie vielmehr, wie
Paulus es schreibt, dem Dunkel der Nacht, die dem Tag entgegen geht; dem
Dunkel, das sich im Licht des Morgens auflosen wird.

Aber hat sich Paulus vielleicht auch darin getdauscht? Hat er sich in seiner
Deutung der Zeit als die sich im Licht Gottes aufl6sende Finsternis vielleicht
ebenso geirrt wie in seiner apokalyptisch gepragten Naherwartung? Vielleicht.
Mit Sicherheit ausschlieBen kénnen wir das nicht. Der Glaube bleibt ein
Wagnis. Ein Wagnis, zu dem wir uns ermutigen lassen durch jene, die dieses
Wagnis selber eingegangen sind und es jeden Tag neu eingehen. Ein Wagnis, zu
dem uns auch die Liebe jener motiviert, die sich selber um unseretwillen
losgelassen haben. Es ist jedoch ein Wagnis, das seinen Lohn in sich selber
tragt. Namlich in der paradoxen Erfahrung, sich im Loslassen auf neue Art zu
finden.

Haben wir zu diesem Wagnis (iberhaupt eine Alternative? Wenn wir dem Tod
nicht dadurch zuvorkommen, dass wir uns selbst in Glaube, Hoffnung und Liebe
loslassen, dann wird die Zeit uns dies abnehmen. Mit Sicherheit.

5 Bhagavadgita 11,26-32.



