No Greater Love

Predigt iiber Joh 13,12-17,
Semesterabschlussgottesdienst Miinster, 1.2.2015

Hermut Lohr

Ach ja, die Liebe!

Sollen wir sie wirklich preisen, liebe Schwestern und Briider, als den Gipfel, den Zweck
und die Erfiillung unseres Menschseins? Ist die Liebe mehr als eines unter vielen
Phianomenen des Menschlich-Allzumenschlichen, ist sie der Sinn und der Kern unserer
Existenz? Ist die Liebe eine Himmelsmacht?

Horen wir auf die Kiinstler, so horen wir durch die Jahrhunderte das Lob der Liebe: Was
ware die Dichtkunst, was waren Musik und Malerei ohne sie? Die Kiinstler feiern die Liebe
wie kein andere Stiick Menschsein; sie schwelgen in ihrer Anziehungskraft und Lust. Die
Liebe befliigelt die Kiinstler, sie ist ihr Genius.

Doch die Kiinstler erzihlen auch andere Geschichten, von ferner, unerreichbarer Liebe,
von unerfiillter Liebe, von nicht erwiderter Liebe. Sie erzahlen von den unbeholfenen
Anfangen der Liebe. Sie bezeugen, dass Liebe als Klammer und Fessel empfunden werden
kann: "Du entgehst meiner Liebe nicht", sagt der Metzger Oskar, dieses Mitleid erregende
Menschenmonster, in den "Geschichten aus dem Wienerwald". Die Kiinstler berichten uns
oft vom traurigen Ende der Liebe. Was wire die groBe Oper ohne die Einsicht, dass Liebe
oft todlich ist?

Sollen wir sie also wirklich preisen, die Liebe?

Blicken wir zuriick auf dieses Semester: Wie kam uns da die Liebe vor? Wie haben wir
geliebt? Ich bin gewiss, unter uns sind heute abend frisch Verliebte, Menschen, die sich
neben oder bei allem Lernen und Studieren gefunden haben und nun staunen, wie das ihr
Leben verandert und hebt. Menschen sind unter uns, die sich aus solchen Erfahrungen
heraus einander versprochen haben in diesem Semester und die damit kiihn voraus greifen
in die Zukunft ihrer Liebe. Gott behiite euch! Menschen sind unter uns, die dankbar sind,
dass ihre Liebe immer noch trigt - nach so viel Jahren. Lernt von den in Liebe miteiander
alt Gewordenen! Menschen haben in diesem Semester erfahren, wie befreiend es ist
herauszukommen aus den engen Wanden von Scheu und Furcht; und hier sitzen sie nun
und bekennen sich zu ihrer Liebe vor allen.

Ja, gewiss, es ist gut zu verstehen, dass wir die Liebe preisen und feiern.

Aber auch dies haben wir erlebt: Manchen unter uns haben auch in diesem Semester die
lang ersehnte Liebe nicht gefunden. Manche Liebe wurde nicht erwidert, oder, nach der
ersten Nacht, bitter enttduscht. Mancher musste wahrnehmen, dass seine Vorstellung von
Liebe noch immer nicht in ein akzeptiertes Schema passt. Manche Liebe ging zu Ende,
nach langen Gesprichen - oder mit einer SMS.

Die Liebe hat uns leiden lassen in den vergangenen Monaten. Sollen wir sie dafiir preisen?



Ist die Summe aus dem Gesagten nicht eher die, die mir ein lebenskluger und erfahrener
Mensch einmal mitgab: Allein sein oder zu zweit sein, das ist nicht wie "Gut" und
"Schlecht", nicht einmal wie "Besser" und "Schlechter", es ist einfach nur - anders!?

So werden wir vorsichtig, die Liebe zum Hochstwert in unserem Leben zu machen, zu
meinen, sie sei unser Gott, dem allein die Ehre gebiihre.

* K X

Den kleinen Ausschnitt aus Johannes 13, den wir gerade in der Schriftlesung gehort haben,
weist uns noch auf einen anderen Weg. Die Szene ist ein Teil des letzten Abendmabhls, so
wie es der vierte Evangelist erzahlt: Jesus war aufgestanden von seinem Speiselager und
hatte den versammelten Freunden die FiiBe gewaschen. Und nun wird, wie das im
Johannesevangelium iiblich ist, das Geschehene und Getane ausfiihrlich besprochen;
Jesus spricht dariiber mit seinen Jiingern; das Evangelium spricht dariiber mit uns. Und
die Stimmen, die wir so horen, erzdhlen uns von der gottlichen Liebe, fiir die Jesus ein
Beispiel gibt. Diese Stimmen geben uns also einen Rat, wie wir lieben konnen. Und sie
sagen noch etwas mehr.

Das Vertrackte am deutschen Wort Liebe ist ja, dass es in seiner Bedeutung sehr breit ist.
Konnen wir all' das unter einen Hut bekommen, im Verstehen und im Leben? Sollen wir
also nach dem kleinsten gemeinsamen Nenner suchen bei der erotisch motivierten Liebe,
bei der Liebe von Eltern und Kindern, bei der Liebe, die doch auch zwischen engen
Freunden herrscht, und bei der Liebe zum Anderen, der durch mein Lieben aus meinem
Feind zu meinem Nichsten wird, wie bei dem Samaritaner, der dem Reisenden auf dem
Weg von Jerusalem in die Westbank nach Jericho hilft, der ihm die Wunden heilt?

Das kann ja auch etwas Anstrengendes oder Verkrampftes an sich haben: In der
Nachstenliebe den subtilen erotischen Faktor aufzusuchen - oder auch, beim "Liebe
machen" noch an die caritas zu denken! Wer wollte da von "Gut und "Schlecht", von
"Besser" oder "Schlechter" sprechen - wir meinen einfach jeweils Anderes, und wir
verwenden dafiir ein und dasselbe Wort. Ist unsere "Liebe" nichts anderes als eine
Aquivokation?

Die Sprache bestimmt unser Denken, und so ist doch vielleicht hilfreich daran zu erinnern,
dass die griechische und die lateinische Sprache unterscheiden, zwischen erds und agapé,
zwischen amor und caritas. Unterscheiden heiBt ja nicht gleich: Strikt trennen. "Liebe" ist
mehr als ein Phanomen unseres Menschseins.

Man hat aus dieser Unterscheidung zwischen amor und caritas, zwischen agapé und eros,
gerade in der Theologie lange Zeit sehr viel gemacht. So viel, dass sie uns langweilig
geworden ist, und oft auch zu viel, so dass wir den Eindruck bekamen, da sprachen
Theologen, die uns die Freude an erés und amor neideten. Und gewiss ist auch, dass
unsere theologische und kirchliche Sprache in Sachen eréds durchaus noch leichte
Lockerungsiibungen vertragen kann, auch im Jahr 2015. Ebenso gewiss scheint mir
allerdings, dass unsere Predigten und Denkschriften und dogmatischen und ethischen
Lehrbiicher nicht eben die ideale Form sind, Ratgeber in Liebesdingen zu sein. Es ist doch
so: Der Gott Eros ist und bleibt ungetautft.

Was Jesus beim letzten Abendmahl tut, wird uns das Evangelium als Liebe, als agapé zu
verstehen geben. Und das ist eindeutig keine Emotion und kein Widerfahrnis, das ist ein
Tun und eine Tugend. Ihr hochster Ausdruck ist nicht die Exstase, ist nicht das "Verweile



3

doch, du bist so schon", nach dem wir uns immer wieder sehnen. Ihr hochster Ausdruck ist
in diesem Vers formuliert:

"Niemand hat groBere Liebe als die, dass er sein Leben lasst fiir seine Freunde."

Keine groBere Liebe - no greater love. Um der Vielfalt des Phanomens Liebe ansichtig zu
werden, konnten Sie einfach einmal "no greater love", dieses Stichwort aus Johannes 15,
im Internet googlen. Eine Weltgemeinschaft ist, so scheint es, auf der Suche nach dem
universalen, dem giiltigen, dem bleibenden Ausdruck von Liebe.

Das Wort begegnet iibrigens immer wieder auch im Zusammenhang des Krieges.
Tatsachlich sah ich es offentlich auf Englisch zum ersten Mal auf dem Denkmal fiir die im
Korea-Krieg gefallenen US-Soldaten in Washington, D.C. Der Einsatz im Krieg als
Ausdruck hochster Liebe? Die Sanktionierung des schrecklichen Kriegshandwerks durch
Religion? Das macht uns sehr, sehr skeptisch, und das ist gut so.

Allerdings, zu einfach sollten wir es uns auch an diesem Punkt nicht machen in unserer
Verurteilung. Menschen glaubten oder glauben ja wirklich, dass es ihre moralische Pflicht
sei, fiir das Wohlergehen ihrer Familien und ihrer Freunde, fiir ihre Giiter und Ideale, ihre
Freiheit notfalls ihr Leben zu geben.Wollen wir pauschal sagen: Thr irrt gewaltig?

Das Korea-Denkmal, das die Aufschrift "No greater love" tragt, wurde nicht auf
Staatskosten errichtet, sondern auf Betreiben der Kriegsveteranen und mit privaten
Spenden. Also nicht einfach nur religiose verbramte Ideologie der Herrschenden. Die
Stifter und Gestalter dieses Denkmals meinten, damit im Sinne ihrer gefallenen
Kameraden und Freunde zu sprechen. Und im Krieg gestorben wurde ja nicht nur in
geographischer und zeitlicher Ferne; im Krieg gestorben und getotet wird hier und heute,
auch in Europa, auch im Auftrag unseres demokratischen Gemeinwesens. Will Kirche den
Menschen dienen, und will theologische Ethik im 6ffentlichen Diskurs ernst genommen
werden, diirfen sich beide da nicht wegducken.

Die Stimmen im Johannesevangelium aber sehen im Sterben fiir die Freunde nicht das
Handeln der Liebe, das von uns allen gefordert wird. Die "grofBte Liebe" zeigt der von Gott
gesandte Sohn, der am Kreuz stirbt, und nur er. Das Johannes-Evangelium und das Neue
Testament insgesamt, sie geben keine Legitimation fiir die, die von uns das Sterben fiir die
groBe Sache oder fiir das Gemeinwesen fordern. Da sehet ihr selbst zu.

Was mit der kleinen Szene aus dem Abendmahlssaal gezeigt wird, ist ethisch
anspruchsloser und alltaglicher, und zugleich ist es theologisch das Aufregendste, was man
sich vorstellen kann.

Das Beispiel, das Jesus gibt, ist ja ganz einfach dies: Der Ehrengast beim Festmahl steht
auf von seinem wiirdevollen Platz ganz vorne im Festsaal. Er legt sein sauberes Gewand ab
und tut das, was vor Beginn der Mahlzeit die Diener und Sklaven des Hauses tun: Er
wischt den Freunden die Fiie. Das Tun als solches ist ganz alltaglich, und wenn dies
Liebe ist, dann ist Liebe, agapé, ganz einfach und unspektakuldr. Und dieses Tun der Liebe
ist, fast unnotig zu sagen, wenig ekstatisch, und niemand, der so handelt, wird dabei zum
Augenblick sagen: "Verweile doch, du bist so schon." Die Geste Jesu ist also entlastend: Sie
entlastet uns, das Gemeinsame von erds und agapé um jeden Preis zu suchen, und so lasst
sie auch, bedenkt man das recht, dem erds seinen Raum. Es ist der Raum neben dem
Abendmabhlssaal. Und die Geste Jesu, das Beispiel, das er gibt, macht es uns leicht, es ihm
gleich zu tun. Denn schwierig ist das ja nicht: aufzustehen, das Gewand abzulegen und den



anderen die Fiife zu waschen. Es ist eine simple Geste der Gastfreundschaft; und wir
kennen solche und andere Gesten ja auch. Nur ein Beispiel: Schwierig sind sie nicht, die
Werke der Barmherzigkeit nach Matthaus 25: zu essen und zu trinken geben, einen
Fremden als Gast aufnehmen, jemanden, der ohne Kleid friert, zu kleiden und zu warmen.
Kranke und Gefangene besuchen. Schwierig ist das alles nicht, leicht moglich, wenn wir
denn nicht zuviel Zeit damit verbrauchen, andere Gotter anzubeten, heifen sie nun Eros,
Mammon, Karriere, Ansehen oder wie auch immer.

Das allerdings: Das Handeln Jesu ist unkonventionell, es bricht mit einer sozialen
Gewohnbheit: Das FiiBewaschen, diese simple Geste der Gastfreundschaft, das machen die
Sklaven, nicht die Freien, und erst recht nicht die Gaste beim Mahl. Darin liegt der Appell
und die Zumutung der Liebe, die uns hier vorgeschlagen ist und die als gottlich
gekennzeichnet ist. Es geht nicht um die groBartige Tat, die Selbstaufgabe. Diese Art von
imitatio Christi ist gar nicht verlangt. Allerdings das: Wollt ihr in dieser Weise lieben, wollt
ihr so lieben, wie es Jesus lehrt und zeigt, so diirft ihr euch nicht zu fein sein, aufzustehen,
das feine Gewand abzulegen und zu tun, was sonst der Sklave tut, der Diener, der
Untergebene. Das allerdings ist vielleicht eine Herausforderung, fiir unser
Statusbewusstsein, fiir unseren Stolz und unsere Eitelkeit. Aber wir sollten und konnen
diese Herausforderung annehmen, jeden Tag, jede Woche, jedes Semester, am Sonntag
und im Alltag, im Privaten wie auch im Beruf. Ja, wie diese Art zu lieben auch im Beruf
gehen kann, das wire eine fiir eine theologische Berufs- und Wirtschaftsethik, fiir ein
soziales Denkwort der Kirchen wirklich lohnendes Thema.

Aufregender als diesen Appell an unser Tun aber finde ich das theologische Bekenntnis,
das die kleine Szene aus dem Abendmahlssaal enthalt, das Bekenntnis und Vermachtnis,
das sich beim diesem letzten Mahl - und nicht erst am Kreuz - ausspricht und das wir in
unserem Abendmahl preisen und feiern:

"Wie mich der Vater geliebt hat, so habe ich euch geliebt", sagt Jesus nachher. Im Handeln
Jesu wird das Handeln Gottes anschaulich. Oder anders: So ist Gott in seinem Handeln, so
- und nicht anders! Was uns vielleicht, nach Jahrhunderten theologischer Reflexion und
Auslegung, als sozusagen christologische Banalitat erscheinen mag, ist in Wahrheit eine
aufregende Botschaft, die uns die Stimmen des Textes iiber die Jahrhunderte hinweg klar
und deutlich zurufen

Wir mogen ja mit unserem Hoffen und Zweifeln, mit unserem Streben nach der Wahrheit
und Klarheit unserer menschlichen Existenz bitten: Zeige uns Gott, und so sind wir es
zufrieden. So fragt Philippus seinen Lehrer Jesus: "Herr, zeige uns den Vater, und es
geniigt uns." Die Antwort Jesu klingt zuerst wie ein Tadel: "So lange bin ich bei euch, und
du kennst mich nicht, Philippus?"

Und dann, im zweiten Teil, klingt die Antwort Jesu so aufregend, dass man dartiiber
nachdenken muss, was sie fiir unser Glauben und Tun in Wahrheit bedeutet. Man muss
iiber sie nachdenken, nicht nur fiir eine kleine Predigt, nicht nur fiir einen Sonntagabend,
der bald zu Ende ist. Fiir das Verstehen reicht auch nicht ein kurzes Semester oder ein
Studium von Philosophie oder Theologie. Diese Antwort ist in Wahrheit Stoff fiir ein
ganzes Menschenleben:

"Wer mich sieht, der sieht den Vater."



Das letzte Wort haben die Kiinstler. Der Dichter spricht - vielleicht ein Gebet:

"Bedenkt, dass jetzt um diese Zeit, der Mond die Stadt erreicht.
Fiir eine kleine Ewigkeit sein Milchgebiss uns zeigt.
Bedenkt, dass hinter ihm ein Himmel ist,

den man nicht definieren kann.

Vielleicht kommt jetzt um diese Zeit

ein Mensch dort oben an.

Und umgekehrt wird jetzt vielleicht

ein Traumer in die Welt gesetzt.

Und manche Mutter hat erfahren,

dass ihre Kinder nicht die besten waren.

Bedenkt auch, dass ihr Wasser habt und Brot,

dass Ungliick auf der Strafe droht,

fiir die, die weder Tisch noch Stiihle haben

und mit der Not die Tugend auch begraben.

Bedenkt, dass mancher sich betrinkt,

weil ihm das Leben nicht gelingt,

dass mancher lacht, weil er nicht weinen kann.

Dem einen sieht man's an, dem andern nicht.
Bedenkt, wie schnell man oft ein Urteil spricht.

Und dass gefoltert wird, das sollt ihr auch bedenken.
Gewiss ein heiBes Eisen, ich wollte niemand kranken,
doch werden Bajonette jetzt gezahlt und wenn eins fehlt,
es konnte einen Menschen retten,

der jetzt um diese Zeit in eurer Mitte sitzt,

von Gleichgesinnten noch geschiitzt.

Wenn ihr dies alles wollt bedenken,

dann will ich gern den Hut, den ich nicht habe, schwenken.
Die Frage ist, die Frage ist,

sollen wir sie lieben, diese Welt?

Sollen wir sie lieben?

Ich mochte sagen, wir wollen es tiben.™

! Aus: Hanns Dieter Hiisch, Das Schwere leicht gesagt, Freiburg i. Br. 1994, 129.

Amen



