
1 
 

Dies ist scheinbar ein Text, über den man eigentlich nicht predigen will. Als der 

Universitätsprediger, Professor Roser, mich fragte, ob ich mir vorstellen könnte, 

zu diesem Text zu predigen, fragte ich, ob es schon gewollt ist, dass ein Ameri-

kaner einen solchen Text auspackt. Amerikanische Christen sind, stereotypisch 

zumindest, als der Apokalyptik zugeneigt bekannt. Wir identifizieren den Welt-

untergang, den Satan und die Strafe Gottes wo andere nur Naturkatastrophen, 

Menschen anderer Meinung oder ungünstige, gegen den Sinn laufende Wahler-

gebnisse sehen. Nota bene: die Anfrage des Universitätspredigers kam noch lan-

ge vor der amerikanischen Präsidentschaftswahl, die solche Weltuntergangsvor-

stellungen z.T. verständlicherweise wieder aufkochen ließ. Das im Matthäus-

evangelium vermittelte Bild der Zukunft, des Weltendes, erweckt keine beson-

ders guten Gefühle in uns, noch weniger wenn wir unsere Welt und Zeit betrach-

ten. Krieg und Kriegsgeschrei. Syrien liegt in Trümmern. Kampf der Völker. 

Die Rechten sind auf der ganzen Welt im Aufmarsch. Ein Ende von Zeichen der 

Stabilität und Gottesnähe. Fakten sind wertlos geworden. Intrige und Hass. 

Manche fühlen sich von Ausländern überrumpelt, andere von der Regierung. 

Xenophobie und Fremdenfeindlichkeit finden zunehmend Platz in der Gesell-

schaft. Das empfinde ich vielleicht etwas besonders als sogenannter „Wirt-

schaftsflüchtling“. Diese heftigen Bilder überwältigen uns nicht nur im Matthä-

usevangelium, sondern auch im Alltag. Sie bestimmen ihn manchmal sogar. Wir 

können sie im Fernseher nicht vermeiden. Sie beherrschen die sogenannten so-

zialen Medien, wo Streitigkeiten und gehässige Wörter strömen wie die Niagara 



2 
 

Fälle. Zugleich stehen diese Bilder im starken Kontrast zu der eigenen Vorstel-

lung der fröhlichen Adventszeit. Matthäus 24 bietet ein irritierendes Kontrast-

programm zu vielem, was man sich in der vorweihnachtlichen Zeit wünscht, 

worüber man sich zu Advent Gedanken machen möchte. Dennoch ist eine mar-

kante, wichtige Botschaft darin, die auch oder gerade in dieser Zeit nicht über-

hört werden darf. 

Dieser Text wirkt besonders in seinem Kontext. Der erste Vers wechselt zwar 

die Szene, erinnert aber zugleich an den Ort des Vorhergehenden: Jesus war mit 

den Jüngern im Tempel (zum zweiten Mal nach dem Einzug nach Jerusalem). 

Dort wirkte Jesus Wunder und hielt Streitgespräche, was aber letztendlich in ei-

ner Diatribe gegen die nach Jesu Auffassung heuchlerischen Schriftgelehrten 

und Pharisäer und ein Wehklagen über Jerusalem mündete (Kapitel 23). Darauf 

folgt unser Text, der mit dem Austritt Jesu aus dem Tempel beginnt. Beim Be-

trachten des Tempels antwortet – so V. 2, nun richtig in dem 2017 revidierten 

Text übersetzt – Jesus auf eine Frage, die niemand eigentlich stellt, zumindest 

nicht im Matthäusevangelium. Ὁ δὲ ἀποκριθεὶς εἶπεν αὐτοῖς „Und antwortend 

sagte er ihnen“. Nach den heftigen Gesprächen im Tempel, aber vor der Ankunft 

auf dem Ölberg, zwischen diesen beiden traditionsgeladenen Orten (zum Öl-

berg, vgl. Ezek 10,18; 11,23 und Zech 14,1–10), scheint Jesus zu erahnen, was 

für eine Unsicherheit sich bei den Jüngern und Jüngerinnen wohl eingeschlichen 

hatte. „He reads the room“ würden wir im Englischen sagen; er nimmt die 

Stimmung seiner Umgebung wahr und reagiert darauf. Dabei hat er ihnen wohl 



3 
 

den Teppich unter den Füßen weggerissen: der Tempel, ein Zeichen der Stabili-

tät und – noch wichtiger – DAS Zeichen der Gegenwart Gottes, wird künftig 

dem Boden gleich gemacht. Erst nach dem Fußweg zum Ölberg trauen die Jün-

ger sich Jesus danach zu fragen: wann wird’s soweit sein und was sind die Zei-

chen dafür? Man liest ihre Angst aus der Frage heraus: Jesus spricht von der 

Zerstörung des Tempels, die Jünger fragen nach dem Ende der Welt, für sie 

gleicht das eine dem anderen. Die Tempelzerstörung bedeutet Weltuntergang für 

sie. 

Zu der Frage nach der Zeit und den Zeichen gibt Jesus schon unangenehme 

Auskunft, aber Auskunft, die wir heute erleben, wie unsere Vorgänger sie auch 

erlebten. Die Parallelen sind selbstevident: verführende Lehrer, Krieg, Hunger 

und Erdbeben, Bedrängnis und Hass der Nachfolger Jesu, Streit in der Gemein-

de, Auftritt falscher Propheten und die Missachtung der Gesetze. Nur wer das 

aushält wird selig. Hört sich schon arg an. Wie sollte man das aushalten? 

Ursprünglich wollte ich Matthäus 24 im Lichte der anderen Lesungen deuten. In 

Jakobus 5 steht, dass wir geduldig sein müssen. Ebenfalls spricht der Jesaja-Text 

in 35 das Durchhaltevermögen bis zum Heil an. Wichtige Punkte beide, aber mir 

ist etwas anderes Ergiebiges bei der Lektüre von Matthäus 24 aufgefallen. Vers 

12 in diesem Kapitel ist mir ein Stolperstein geworden. So heißt es: „Und weil 

die Missachtung des Gesetzes überhandnehmen wird, wird die Liebe in vielen 

erkalten“. 



4 
 

Der synoptische Vergleich zeigt warum V. 12 herausragt. Die negative Darstel-

lung, die prägnanten Bilder von Krieg, Verfolgung und Verrat sind wirksam in 

diesem Kontext, sind aber ebenfalls in den Parallelüberlieferungen in Markus 13 

und Lukas 21 enthalten. Das Beharren bis zum Ende sowie das Predigen des 

Evangeliums in aller Welt finden sich ebenfalls dort. Aber nur in Matthäus ist 

die eine Aussage überliefert: in V. 12 heißt es, so nach Luther 2017, „Und weil 

die Missachtung des Gesetzes überhandnehmen wird, wird die Liebe in vielen 

erkalten“. Ich würde die Phrase etwas anders übersetzen: καὶ διὰ τὸ 

πληθυνθῆναι τὴν ἀνομίαν ψυγήσεται ἡ ἀγάπη τῶν πολλῶν; „Und wegen der 

anwachsenden Gesetzlosigkeit (ἡ ἀνομία), wird die Liebe (ἡ ἀγάπη) von vielen 

erkalten (oder erlöschen)“. In einem Text wie dem Matthäusevangelium wundert 

die Erwähnung der Gesetzlosigkeit weniger, das Aufgreifen der Liebe hingegen 

wesentlich mehr. Wir befinden uns hier ja nicht im Corpus Johanneum! Diese 

beiden Schlüsselbegriffe fügen dieser Perikope einen neuen Sinn hinzu, der in 

den anderen Versionen nicht vorhanden ist. Zudem sind sie in ihrem Kontext 

erklärungsbedürftig: was heißt „Gesetz“ bzw. „Gesetzlosigkeit“ für Matthäus 

und was ist „die Liebe“ bzw. „das Lieben“ für diesen Evangelisten? Ich möchte 

sie kurz näher erläutern. 

Beginnen wir mit dem Begriff der Liebe ἀγάπη, ein Nomen, das hapax lego-

menon – das nur hier – in Matthäus vorkommt. Die mangelnden Belege verhin-

dern eine klare Deutung des Nomens. Das Verb ἀγαπάω kommt hingegen etwas 



5 
 

öfter vor, und die Stellen sind bezeichnend: die Feinde zu lieben in der Bergpre-

digt und bei der Erklärung des höchsten Gebots in Kapitel 22. 

Lenken wir nun unseren Blick auf die Gesetzlosigkeit. Traditionshistorisch 

bleibt der Begriff ἀνομία der Septuaginta verpflichtet. Alle, die mich kennen, 

werden sich nicht wundern, dass der komische Robker wieder mit dieser Septu-

aginta anrückt, aber an dieser Stelle halte ich das für unverzichtbar. In der grie-

chischen Übersetzung der hebräischen Bibel steht ἀνομία für eine Reihe von 

semantischen Feldern: die wichtigsten sind ָוֶןא  (Frevel), פֶשַׁע (Vergehen) und 

 Buchstäblich ist das griechische ἀνομία .(Gräuel in Kult oder Religion) תוֹעֵבָה

deckungsgleich mit dem Gegenteil vom hebräischen תוֹרָה Weisung, zu Grie-

chisch νόμος. Für Matthäus trifft diese Wortwahl genau den gesuchten Sinn. 

Nur in diesem Evangelium kommt ἀνομία vor und dort nur in Stellen gegen Un-

heilige, d.h. falsche Propheten (7,15–23), die Kinder des Bösen die im Feuer 

umkommen werden (13,24–30 + 36–43) und die scheinheiligen Schriftgelehrten 

und Pharisäer (23,27–28). 

Das Gegenteil, nämlich das Gesetz, spielt eine etwas größere Rolle in Matthäus. 

In keinem geringeren Text als der Bergpredigt stellt sich Jesus als Erfüllung des 

Gesetzes dar (5,17–18) und fasst das Gesetz sowie die Propheten mit der golde-

nen Regel in 7,12 zusammen: „Alles nun, was ihr wollt, dass euch die Leute tun 

sollen, das tut ihr ihnen auch! Das ist das Gesetz und die Propheten“, so Luther 

2017. Gleichzeitig im eher unmittelbaren Kontext zum Predigttext steht die Er-

klärung zum „Wichtigsten am Gesetz“. Hier bleibt – so Jesus – das Wichtigste 



6 
 

am Gesetz, nämlich nicht die Abgabe des Zehnten, sondern „das Recht, die 

Barmherzigkeit und den Glauben“ (τὴν κρίσιν καὶ τὸ ἔλεος καὶ τὴν πίστιν) zu 

pflegen. Das höchste Gebot in 22,34–40 steht nach Jesus ebenfalls in diesem 

Paradigma: des ישׂראל שׁמע  (Dtn 6,5) und des Heiligkeitsgesetzes (Lev 19,18) 

entliehen, fasst Jesus zusammen: „‚Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von 

ganzem Herzen, von ganzer Seele und von ganzem Gemüt‘. Dies ist das höchste 

und erste Gebot. Das andere aber ist dem gleich: ‚Du sollst deinen Nächsten 

Lieben wie dich selbst‘. An diesen beiden Geboten hängt das ganze Gesetz und 

die Propheten.“ Also in nur zwei Texten im Matthäusevangelium finden wir den 

direkten Zusammenhang von Liebe und Gesetz bzw. mangelnder Liebe und Ge-

setzlosigkeit: in der Erklärung Jesu zum höchsten Gebot und hier im heutigen 

Predigttext über die Endzeit. In der Bergpredigt stehen diese beiden Konzepte 

auch in einem relativen Zusammenhang. Damit sind Anfang und Ende der Mis-

sion Jesu, zumindest was das Predigen betrifft, von den Stichwörtern „Gesetz“ 

und „Liebe“ bestimmt und damit wiederum die Arbeit Jesu mit diesen Themen 

etwas umrahmt. 

Zurück zum Eigentlichen: Matthäus 24,13–14 berichtet vom Heil derer, die bis 

zum Ende durchhalten. Die Verse 4–11 liefern abstoßende Bilder, von dem, was 

man alles durchstehen muss: nichts weniger als falsche Lehrer, Kampf und 

Krieg, Hungersnot, Erdbeben, Verfolgung, Verführung, Missachtung des Geset-

zes. Ganz einfach, oder? Die zwei Elemente, einerseits Schrecklichkeit in 4–11 

und andererseits Seligkeit in 13–14, entsprechen dem Bild der anderen synopti-



7 
 

schen Evangelien in dieser Perikope. Aber Matthäus 24,12, steht quer dazu, hat 

sich dazwischen gedrängt, bringt die Liebe als Gegensatz zur Gesetzlosigkeit ins 

Spiel. Gelesen im Kontext, heißt es, dass die Erkaltung der Liebe wegen der Ge-

setzlosigkeit den Höhepunkt des Übels darstellt, wohl das Schlimmste ist, was 

man sich vorstellen soll/kann. Wer dagegen durchhält – konkret: wessen Liebe 

nicht erkaltet – diese/r wird selig. 

Die Worte aus Matthäus 24 geben uns die Wahl – heute, hier in der Adventszeit: 

auch wenn wir die Zeichen des Unheils draußen erkennen, wenn Krieg und 

Bange überall in der Welt scheinbar im Vormarsch sind, haben wir eine Aufga-

be, eine Herausforderung, die sich uns stellt: wenn das geflüchtete Ehepaar vor 

der Tür steht und Obhut vor der drohenden Finsternis sucht, werden wir sie lie-

ben wie wir uns selbst lieben? Auch wenn sie unsere Sprache nicht beherrschen? 

Trotz Naturkatastrophen und falschen Propheten, die nur das Heil für die Eige-

nen verheißen, werden wir sie hinein in das Licht bitten? Schenken wir ihnen 

einen wärmenden Platz in unseren Wohnstuben und bereiten ihnen Speise? 

Auch wenn ihre Präferenzen bezüglich des Essens sich von unseren unterschei-

den? Zeigen wir die von Jesus geforderte Liebe des Nächsten, was seiner Aus-

sage nach der Liebe Gottes gleich zu setzen ist, auch wenn sie eventuell uns 

feindlich gesinnt sind? Entgegnen wir der allgegenwärtigen Gesetzlosigkeit – 

gerade wie von Matthäus verstanden – in unserer Gesellschaft mit grenzenloser 

Liebe? Jesus kannte keine Grenze in dieser Hinsicht. Ich meine, die Liebe – wie 

die Freiheit – ist keine Tauschware, deren Menge begrenzt ist. Wir mangeln 



8 
 

nicht an Liebe für einen, wenn wir auch unseren anderen Nächsten lieben. Oder 

ist unsere Liebe schon so erkaltet, dass wir den Anderen vor verschlossener Tür 

stehen und wegziehen lassen und dabei unsere eigene Seligkeit vernichten? 


