Predigt Uiber Lukusevangelium 1,26-38
Holger Strutwolf

26 Und im sechsten Monat wurde der Engel Gabriel von Gott gesandt in
eine Stadt in Galilda, die heiBt Nazareth, 27 zu einer Jungfrau, die
vertraut war einem Mann mit Namen Josef vom Hause David; und die
Jungfrau hieR Maria. 28 Und der Engel kam zu ihr hinein und sprach: Sei
gegruldt, du Begnadete! Der Herr ist mit dir! 29 Sie aber erschrak tUber
die Rede und dachte: Welch ein Gruf} ist das? 30 Und der Engel sprach
zu ihr: Firchte dich nicht, Maria! Du hast Gnade bei Gott gefunden.
31 Siehe, du wirst schwanger werden und einen Sohn gebaren, dem
sollst du den Namen Jesus geben. 32 Der wird grof3 sein und Sohn des
Hochsten genannt werden; und Gott der Herr wird ihm den Thron
seines Vaters David geben, 33 und er wird Konig sein liber das Haus
Jakob in Ewigkeit, und sein Reich wird kein Ende haben.

34 Da sprach Maria zu dem Engel: Wie soll das zugehen, da ich doch von
keinem Manne weiR? 35 Der Engel antwortete und sprach zu ihr: Der
Heilige Geist wird tber dich kommen, und die Kraft des Hochsten wird
dich Uberschatten; darum wird auch das Heilige, das geboren wird,
Gottes Sohn genannt werden. 36 Und siehe, Elisabeth, deine
Verwandte, ist auch schwanger mit einem Sohn, in ihrem Alter, und ist
jetzt im sechsten Monat, sie, von der man sagt, dass sie unfruchtbar sei.
37 Denn bei Gott ist kein Ding unmoglich. 38 Maria aber sprach: Siehe,
ich bin des Herrn Magd; mir geschehe, wie du gesagt hast. Und der
Engel schied von ihr.

Liebe Gemeinde!

Ein Text altbekannt, uns vertraut seit Kindertagen; doch zugleich unendlich
fremd, kaum zu akzeptieren fur den gesunden Menschenverstand, daher auch
immer wieder relativiert und beiseite geschoben. Als Legende betrachtet, deren
historische Wirklichkeit geleugnet, deren tieferer Sinn aber angenommen
werden soll.

Jeden Sonntag sprechen wir im Glaubensbekenntnis von der Geburt Jesus
wdurch den Heiligen Geist* und ,,aus der Jungfrau Maria*“ und sprechen damit
einen Glaubenssatz aus, den viele von denen, die ihn dann mit dem Munde
bekennen, in ihrem Herzen nicht glauben, nicht glauben kénnen. Eine reservatio
mentalis jeden Sonntag fur viele Glaubige, die diese Aussage eigentlich nicht
wirklich, das heifst im wortlichen Sinne glauben kénnen.



Man hat immer wieder gesagt, und sagt es wohl auch zu Recht, dass es bei
diesem Text nicht primar um die Jungfrauenschaft Mariens als einer
biologischen Tatsache geht, sondern um das Bekenntnis zur Gottessohnschaft
Jesu, um die Aussage, dass Jesu Herkunft tber alles Menschenmadgliche hinaus
genht.

Dass das Sein Gottes unter den Menschen nur als Wunder mdglich ist, sagt auch
der Text: ,Denn bei Gott ist kein Ding unmoglich.“ Fir uns Menschen
allerdings schon. Besonders das Verstehen dessen, was unsere Kleine
Alltagswelt Gberschreitet, und die Grenzen unserer Vorstellungswelt sprengt.
Aber Hand aufs Herz: Die Jungfrauengeburt ist dabei noch das kleinste
Verstandnis- und Glaubensproblem fir uns heutzutage. Denn das, was mit
diesem Bild, mit dieser Metapher ausgedriickt werden soll, ist doch noch viel
ungeheuerlicher als das, was die Vorstellung von der Jungfrauengeburt uns
zumutet.

»Slehe, du wirst schwanger werden und einen Sohn gebaren, dem sollst du den
Namen Jesus geben. Der wird grof3 sein und Sohn des Hochsten genannt
werden.*

... darum wird auch das Heilige, das geboren wird, Gottes Sohn genannt
werden.*

Der Sohn der Maria, der da geboren werden soll, ihr Kind, das als ,,das Heilige*
bezeichnet wird, soll ,,Sohn des Hochsten®, ,,Sohn Gottes* genannt werden, und
nicht nur so genannt werden, sondern soll es wirklich sein. Sohn Gottes, das ist
nach dem Gesamtzeugnis des Neuen Testaments der Gott bei Gott, derjenige,
der Gott gleich war und es nicht fir einen Raub hielt Gott gleich zu sein,
sondern Menschengestalt annahm.

Das ist das eigentliche Argernis, der eigentliche Stein des Anstosses der
Weihnacht, dass dort in Bethlehem nicht ein einfaches Menschenkind geboren
werden sollte, das als Erwachsener Welt- und Religionsgeschichte schreiben
wirde, das haben viele andere Menschen vorher und spaterhin auch getan,
einige vielleicht sogar mit ungebrochenerer und weniger ambivalenter
Langzeitwirkung als jener Jesus von Nazareth. Nein, ein Argernis nicht nur fir
Juden, Moslems und Heiden, sondern auch fir viele Menschen, die sich als
Christinnen und Christen verstehen, - und wer hatte das Recht ihnen diesen
Glauben abzusprechen ? — also auch fiir viele Glaubige ist das eine nahezu
unerschwingliche Vorstellung, dass hier ein Menschenkind zur Welt kommt,
dass alle Dimensionen des Menschenlichen, bloR Menschlichen ein fir alle Mal
sprengt: ,,...und er wird Konig sein tiber das Haus Jakob in Ewigkeit, und sein
Reich wird kein Ende haben.*



Keine menschliche Herrschaft dauert ewig, allein Gottes Reich wird kein Ende
haben. Die Herrschaft dieses angektndigten Konigs ist Gottes Herrschaft, das ist
mit dem Gottessohntitel gemeint. Wenn wir es mit Gott zu tun gekommen,
bekommen wir es mit der Macht zu tun, bei der nichts unmdglich ist, obwohl fiir
uns viele Dinge unmdglich sind. Ein Paradoxon. Die Inkarnation ist solch eine
Unmaoglichkeit.

,Gott wird Mensch, damit wir Menschen vergottlicht werden®, konnte der grofRRe
altkirchliche Theologe Athanasius ganz unbefangen und ungeschiitzt sagen, und
damit die Quintessenz des christlichen Glaubens, so wie er ihn verstand, auf den
Punkt bringen.

,Gott wird Mensch!* — eine logische, philosophische Unmdglichkeit. Der grofie
Theologe Paul Tillich, wirklich kein Unglaubiger, konnte mit diesem Satz nicht
viel, eigentlich nichts anfangen. Er sagt in seiner systematischen Theologie:

»... die Behauptung, dafs »Gott Mensch geworden ist«, ist nicht paradox,
sondern sinnlos. Es ist eine Kombination von Worten, die nur dann einen Sinn
ergeben, wenn sie nicht das meinen, was die Worte sagen. Das Wort Gott ist
Ausdruck fiir die letzte Wirklichkeit, und selbst der konsequenteste Scotist
mufSte zugeben, daf3 das einzige, was Gott nicht tun kann, ist, aufzuhdren,
Gott zu sein. Aber das ist genau das, was die Formel »Gott ist Mensch
geworden« ausdriickt.“*

Gott kann nicht Mensch werden, er kann sich einem Menschen offenbaren, sich
in einem Menschen offenbaren, aber Menschwerdung Gottes, wobei Gott Gott
und der angenommene Mensch Mensch bleibt, ist eine philosophische
Unmdglichkeit. Konnte der fromme Pfarrer und Dichter Johann von Rist Mitte
des 17. Jahrhunderts noch unbefangen zu Papier bringen und seine Gemeinde

singen lassen:
,»Oh grofBe Not,
Gott selbst ist tot.
Am Kreuz ist er gestorben“

so war das in 19. schon nicht mehr akzeptabel und man dichtete diese Verse so

um, wie wir sie noch heute in unserem Gesangbuch finden:
,,Oh grofBe Not,
Gotts Sohn liegt tot.
Am Kreuz ist er gestorben. “

Der Tod des Gottessohnes schien und scheint akzeptabel zu sein, der Tod Gottes
offenbar nicht, weil man mit dem Gottessohntitel nicht unbedingt die volle und
wahre Gottheit dessen, den man als Sohn Gottes bezeichnete, verstanden wissen
wollte.

L p. Tillich, Systematische Theologie II, Stuttgart 1987, S. 104.



Der Philosoph Hegel konnte mit dieser Vorstellung noch etwas anfangen, sie
philosophisch aufgreifen und deuten: "Gott ist gestorben, Gott ist tot — dieses ist
der fiirchterlichste Gedanke, dass alles Ewige, alles Wahre nicht ist ..."* Und
wenn er diesen Gedanken dann spekulativ interpretiert, heif3t das: "Der Geist ist
nur Geist als dies Negative des Negativen."*

Fir Hegel ist klar, Gott, der Absolute, kann nur dann der Absolute sein, wenn
nichts auler ihm und unvermittelt mit ihm bleibt. Gott ist nur Gott, wenn er
auch das Nichtige, das Endliche und Individuelle in sich aufnimmt, wenn auch
menschliche Existenz und menschlicher Tod nicht aul3erhalb seiner verbleiben.
Und ich glaube, im Letzten hat er damit recht. Hegel mag dies in spekulativer
Manier interpretiert haben, der Glaube aber erfahrt dies existentiell.

Wenn Gott in Jesus Christus als Mensch stirbt, dann muss er auch als Mensch
geboren sein. So funktioniert m.E. der syllogimus practicus der christlichen
Inkarnationslehre.

Es geht nicht um ein biologisches Wunder, wenn in Jesus von Nazareth Gott
selbst auf die Welt kommt: Es geht um viel mehr, es geht um die
menschenunmogliche Wahrheit, dass in dem Leben, Wirken, Leiden und
Sterben eines Menschen, eines ganz bestimmten, unverwechselbaren Menschen,
Gott selbst zur Welt kommt, sich selbst offenbart, als der, der er in seinem
innersten Wesen ist.

Ob nun der vorher unglédubige Thomas im Angesicht des Auferstandenen auf die
Knie fallt und ausruft: ,,Mein Herr und mein Gott!*, ob nun der Prolog des
Johannesevangeliums das Wort Gottes, dessen Wirken als Mensch fur die
Menschen es in seinen erzéhlenden Passagen vor Ohren und Augen fihrt — wir
sahen seine Herrlichkeit — als Gott bei Gott preist, oder ob Geheilte und glaubig
Gewordene ihren Heiland und Erloser fulféllig verehren. In diesen und vielen
anderen Texten des Neuen Testaments und in seiner Wirkungsgeschichte kommt
immer wieder zum Ausdruck:

In Christus ist den Menschen Gott begegnet, im vollen und unverkirzten Sinne
des Wortes. Im Angesicht dieses einen Menschen haben sie das Wesen Gottes
erkannt. Hier hat einer nicht nur gehandelt, als ware er Gott, als vertrate er Gott
in unseren Sphadren. Hier ist einer ganz und gar in seiner Rolle Gott zu
verkiindigen aufgegangen, ganz mit seinem Auftrag identisch geworden.

Das Johannesevangelium driickt dies so aus, dass Christus ganz und gar und
einzig den Willen seines Vaters getan hat, dessen Willen und nichts als dessen
Willen: ,,Der Sohn kann nichts von sich aus tun, sondern nur, was er den Vater

2 G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion. Die vollendete Religion,
hrsg. von W. Jaeschke, Hamburg 1995, S. 247 Anm.
%ebd. S. 67f.



tun sieht; denn was dieser tut, das tut in gleicher Weise auch der Sohn.“ (Joh.
5,19)

Und Luther — quasi im Umkehrschluss die Konsequenz aus dem Satz, das
Christus nur das tut, was auch der Vater tut, ziehend, - kann sagen:

... allit, was Christus thut odder leydet, hatt gewiRlich gott gethan und
gelieden” (WA 10/1/1, 150,22f.)

Wir schauen in Gottes Herz, wenn wir Jesus von Nazareth horen und ihm selbst
in seinem Evangelium begegnen. Auch seine Geburt gehort in diese Geschichte
Gottes hinein, daher kdnnen wir an seine Inkarnation glauben, sollten an sie
glauben, um unverkurzt zu verstehen, was uns in Jesus Christus zuteil geworden
Ist.

Wir feiern nicht Kaisers Geburtstag, weder den des Augustus noch eines Kaiser
Wilhelm, sondern den Tag der Gottesgeburt. Den Tag der Gottesgeburt im
Menschen Jesus von Nazareth.

Wir erwarten im Advent und feiern an Weihnachten etwas anscheinend
Unmaogliches, etwas nicht Menschenmdgliches. Etwas, was alles menschliches
Verstehen und Begreifen (bersteigt, etwas, dessen Bedeutung und
Bedeutsamkeit flr unser Leben wir allerdings sehr wohl begreifen und ergreifen
kénnen, auch wenn wir dessen Wirklichkeit und philosophische Mdglichkeit
nicht nachbuchstabieren kénnen. Das Dass kdnnen wir annehmen, ohne das Wie
erklaren zu musssen. Wir kénnen es annehmen, weil wir verstehen, was es fir
unser Leben und Glauben bedeutet.

Wir wissen, dass Gott uns Menschen in Christus nahe gekommen ist, weil er ein
Gott ist, der sich herablassen will und kann zu uns, die wir nicht aufsteigen
kdnnen zu ihn, ohne seine Herablassung.

Wir wissen, dass — wenn Gott ein Gott ist, der eher auf seine Hoheit Verzicht
leistet, als seine Geschopfe verloren zu geben — uns nichts von seiner Liebe
trennen kann, die erschienen ist in Christus Jesus.

Wir glauben und verstehen dann, dass unsere Endlichkeit, unsere Sterblichkeit,
die Vergeblichkeit unseres Lebens, und ihre Quintessenz, die Sunde und der
Tod, die alles zunichte machen, was wir sind, nicht das letzte Wort haben
konnen und werden, weil dieser Gott ihnen nicht das letzte Wort lassen wird.
Wenn Gott Mensch geworden ist, damit wir Zugang zu Gott haben, dann haben
wir im Angesicht Christi, des liebevollsten aller Menschen, Gottes Herrlichkeit
gesehen, dann sind wir mit Gott selbst verbunden, der es (ber alle MaRen gut
mit uns meint.

Und das ist keine bloRe Idee, keine menschliche Ansicht, MutmalRung oder eine
Wunschvorstellung, eine Projektion unserer eigenen Hoffnungen in ein fernes
Jenseits von Raum und Zeit, sondern Teil unserer Wirklichkeit hier und heute,



da wir hier und heute sein Angesicht schauen, wenn wir seine Botschaft héren
und er uns in seinem Evangelium begegnet. Theologie ist in ihrem Wesen eine
Erfahrungswissenschaft, weil sie von der Erfahrung des Glaubens herkommt,
von der Erfahrung, die der Glauben mit der Botschaft von der Menschwerdung
Gottes macht, von der Erkenntnis dessen, was in dieser Erfahrung impliziert ist.
Und es ist die Erfahrung von etwas Wirklichem, eines Ereignisses, das wir
Inkarnation oder Menschwerdung Gottes nennen.

Fur unser Begreifen und Erkennen ist dieses Ereignis als Ereignis einige
Nummern zu grof3, fir uns eine Unmoglichkeit. Aber wir haben es an
Weihnachten mit Gott zu tun. Und bei Gott ist nichts unmdoglich. Gott sei Dank!
Amen.



