Sehnsucht und Hoffnung —
Dialogpredigt am Ewigkeitssonntag (20. November 2016) tber Offb 21,1-7
in der Evangelischen Universitatskirche Munster

von Dr. Annina Ligniez und Antje Rése

Annina Ligniez:

Gnade sei mit euch, von dem der das ist, der da war und der da kommt. Amen.

Géab es die Sehnsucht nicht,

wohl nie bedréngte uns ein Fragen,
ein Suchen,

ein Aufwartsschauen zu dem empor,

der alles schuf.

Géab es die Sehnsucht nicht,

fremd bliebe uns ahnendes Wissen
um die Dinge,

die unsere Augen nicht sehen,
unsere Hande nicht fassen,

unser Mund nicht zu benennen weil3,
der Seele aber

dennoch erkennbar sind.

So ist es die Sehnsucht,

die Gott und den Menschen verbindet:

Einst, heut” und in fernen Zeiten.

Und es ist die Sehnsucht,

die uns erlésen, ja,

die uns den Himmel 6ffnen wird.

Edith Golinski, Lyrikerin aus Kiel, verstorben 1985.

Kann Sehnsucht erldsen? Oder ist es die Hoffnung, die tragt?

Offnet Sehnsucht uns den Himmel — zumindest ein kleines Stiick?

1



Oder ist die Hoffnung der Silberstreif am Horizont, der mir das Gefihl gibt —

da kommt noch was, was Anderes, was Neues...?

Die Vision eines Menschen mit Namen Johannes auf der Insel Patmos liftet die Decke,
die Uber dem liegt, was einmal sein wird — am Ende der Welt, am Ende der Zeit, am
Ende aller Tage. Wie durch ein Schlisselloch hindurch sehen wir: (E)inen neuen
Himmel, eine neue Erde...Siehe da, die Hitte Gottes bei den Menschen! Und (Gott
wohnt) bei ihnen, und sie (sind) sein Volk und er selbst, Gott, mit ihnen, (ist) ihr Gott.
Und Gott (wischt ab) alle Tranen von ihren Augen und der Tod wird nicht mehr sein,

noch Leid noch Geschrei noch Schmerz (...).

Antje Rose:

Und ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde. Johannes, der Seher von
Patmos sieht, was kein Auge je gesehen und kein Ohr je gehort hat. Er sieht das Ende
der Zeit und den Beginn der ewigen Herrlichkeit. Die Schonheit, die er sieht, ist fast
nicht zu beschreiben. Alle Worte bleiben diirftig, so schon er sie auch gewahlt hat. Alle
Worte dienen dem Versuch, das Unsagbare sagbar und vorstellbar zu machen. Seine
schaurigen Schilderungen der Endzeit, dieser Rausch der Bilder, minden in eine
Vision, deren Freundlichkeit, ja Zartlichkeit sich abgrenzt von der Grausamkeit der
vorangegangen Bilder. Seine Vision zeigt das ganz Andere jenseits der Katastrophe.

Es wird nicht immer so weitergehen.

Johannes sieht, was nur schwer zu schauen ist: Eine neue Erde, einen neuen Himmel,
eine Stadt ohne Tranen, ohne Schmerz, ohne Schreie. Er sieht eine neue Zeit, die die
alte Zeit, unsere Zeit ablosen wird. Johannes, der einsame und bedréngte Gefangene
auf der Insel Patmos, sieht seine eigene, schmerzliche Gegenwart als Vergangenheit.
Und will damit die von der romischen Weltmacht bedrohte und verfolgte
Christengemeinde trosten. Gefangen auf einer Insel ist sein Blick geflllt mit Sehnsucht
nach Freiheit und Leben. Hier, in der Isolation, in der eingleisigen Kommunikation,
umgeben von den Grenzen der Mauern und des Wassers werden Visionen vom
Anderen mdglich.

Die Grenze zwischen Sehnen und Hoffen, zwischen Drinnen und Draul3en, jetzt und
morgen, Tod und Leben, diese Grenze ist der Ort der Vision. An der Grenze, in

Grenzerfahrungen sehen wir unser Leben — und was ihm fehlt.

2



In seiner Vision vom Anderen kann Johannes die Machte der Gegenwart entlarven. Er
deckt die wahre Macht auf hinter allem, offenbart, was geschehen wird: Es wird sich
erweisen, dass nicht der romische Kaiser, sondern ein von Rom Gekreuzigter wahrer
Mensch und wahrer Gott ist. Es wird sich erweisen, dass die Gemeinde nicht unter
dem Vorzeichen des Endes, sondern unter dem Vorzeichen der Zukunft steht. Die
unmenschlichen Machte werden nicht mehr sein. Leben wird sein, Humanitat wird
sein. Menschlichkeit. Wie grof3 auch Gewalt, Verfolgung und tédliche Bedrohung sein
mogen — die Gemeinde wird Gberleben - weil das Leben unzerstorbar ist. Es wird nicht

immer so weitergehen.

Annina Ligniez:
Es wird nicht immer so weitergehen! Das hoffe ich doch! Und ja, danach sehne ich

mich auch! Sehr sogar!

Beobachte und stelle ich mich derzeit den aktuellen Ereignissen in Politik und
Gesellschaft — dann erscheint es mir manches Mal aussichtslos, dass die
Sanftmutigen wirklich einmal das Erdreich besitzen. Dass sich Nachstenliebe, Friede,

Menschlichkeit, Gerechtigkeit und Toleranz wirklich durchsetzen.

Es fallt mir schwer angesichts von Menschen wie Donald Trump oder Marine Le Pen
und anderen Populisten nicht bitter, hart und rucksichtslos zu werden. Nicht
aufzugeben fur andere, fur christliche Werte zu kampfen und sich einzusetzen. Auf
eine andere Welt nicht nur zu hoffen, sondern sie bereits hier und jetzt Wirklichkeit

werden zu lassen.

Man koénnte an manchen Tagen, nachdem man die Nachrichten zu sich genommen
hat, durchaus den Eindruck bekommen, die Weltgeschichte sei auf Talfahrt — in
rasantem Tempo! Tausende Tote im Mittelmeer und anderswo. Verfolgte und aufgrund
ihres Glaubens ermordete Christ*innen. Eine Klimakatastrophe, die kaum noch zu

bewaltigen ist.



Die Texte der Offenbarung des Johannes wurden oft missbraucht, die eigene
Geschichte und ihre erlebten Schreckensbilder zu deuten. Das aber sei ferne! Nein —

in endzeitlicher Stimmung bin ich keineswegs! Das ware zu einfach!

Johannes auf Patmos war das schon eher. Und die Menschen in den Gemeinde, um
ihn herum auch. Umso beeindruckender seine Worte, die Bilder dieser Apokalypse,
die etwas im wahrsten Sinne des Wortes enthillen — namlich die Wende zum Heil!
Johannes richtet seine Worte nicht an Menschen, die resigniert unter der Last von
Christenverfolgung und personlicher Ausgrenzung zusammenbrechen und von dieser

zerdrickt werden.

Im Gegenteil: Hier setzt ein Mensch auf Hoffnung! Hier setzt ein Mensch auf
Sehnsucht! Hier sehnen sich Menschen nicht nur nach einem neuen Himmel und einer

neuen Erde. Nein, sie hoffen auch darauf.

Was, liebe Gemeinde, ist der Unterschied zwischen Hoffnung und Sehnsucht? Gibt es

den? Tragt die eine mehr als die andere?

Richten wir unseren Blick zunachst auf die Sehnsucht — um noch einmal die Worte von

Edith Golinski zu wiederholen:

So ist es die Sehnsucht,

die Gott und den Menschen verbindet:
Einst, heut” und in fernen Zeiten.

Und es ist die Sehnsucht,

die uns erlésen, ja,

die uns den Himmel 6ffnen wird.

Antje Rose:

Man muss sich nicht nach Gott sehnen, um sein Leben erfllt oder gliicklich oder sonst
wie zu leben. Man muss sich nicht nach Gott sehnen und kann trotzdem auf einen
neuen Himmel und eine neue Erde hoffen. Das tun viele Menschen. Menschen, die an
der Realitat des Lebens verzweifeln, die auf ein Neues warten, ein Leben jenseits einer

Krebsdiagnose. Ein Leben das auszuhalten ist ohne den Geliebten. Ein Leben, das

4



Platz hat fur Mitleid und Mitgefiihl. Dafur reicht es, dass ich in mir einen Schmerz spure,
ein Leiden an den Dingen, dem Leben, der Welt um mich herum und ich ein Anderes
begehre, dass noch nicht ist. Die Sehnsucht des Menschen kann ohne Gott

auskommen.

Die Sehnsucht Gottes aber kommt nicht ohne den Menschen aus. Homo desiderium

dei — der Mensch ist die Sehnsucht Gottes — schreibt Augustin.

Bilder dieser Sehnsucht finden sich immer und immer wieder in den biblischen Blichern
wieder. Es ist die Sehnsucht des Schopfers nach seinem Geschdpf, der nicht verloren
gehen lasst, was seine Hande geschaffen haben. Der droht und vergibt, sich abwendet
und wieder zuwendet. Der mitgeht und befreit, verzweifelt und sich erbarmt. Der flucht

und trostet. Verlasst und eingeht in die menschliche Existenz.

In der Vision des Johannes bekommt die Sehnsucht Gottes einen Ort. Sein
Getrenntsein von den Menschen wird ein Ende haben. Siehe da, die Hiitte Gottes bei
den Menschen. Gott schlagt sein Zelt auf bei den Menschen, zwischen den Menschen,
nicht Uber ihnen. Zwischen Gott und Mensch wird nicht mehr sein, was jetzt ist. Und
Gott selbst ist dafiir der Garant: Schreibe, denn diese Worte sind wahrhaftig und

gewiss. Zum ersten Mal in all den Gesichten und Traumen spricht Gott selber.

Homo desiderium dei. Alles beginnt mit der Sehnsucht. Der Mensch - die Sehnsucht
Gottes Und genau darum beginnt mein Herz zu hoffen. Und genau darum ist der Satz
Augustins auch zu Ubersetzen mit die Sehnsucht des Menschen ist Gott. In der
Sehnsucht begegnen sich Gott und Mensch, Mensch und Gott. Meine Sehnsucht
kommt ohne Gott nicht aus. Sie ist der Ort von Hoffnung.

Annina Ligniez:
Richten wir nun den Blick auf die Hoffnung. Sie ist so ganz anders. Eine der drei grof3en

christlichen Tugenden: Glaube, Liebe, Hoffnung!

Antje Rose:
Hoffnung und Sehnsucht erwachsen beide an der Grenze, auf der Schwelle, aus

Schmerz, Verlust, dem Leiden an der Wirklichkeit, auch aus der Erfahrung von Gliick

5



und Leidenschaft. Haufig werden beide Begriffe synonym gebraucht. Zur Hoffnung
aber gehort, dass sie der Realitat nicht zu entfliehen sucht, sondern ihr standhalt und
das gegenwartig Erlebte mit einschlief3t. Oder anders: Einen neuen Himmel und eine
neue Erde gibt es nicht ohne den alten Himmel und die alte Erde. Das Alte wird nicht
einfach ersetzt oder negiert, vielmehr bleibt das Neue auf das Alte riickverwiesen.
Woirde das Alte negiert, bliebe die Hoffnung schal, billiger Trost, der es leichter machen
soll, aber nicht tut.

Es gibt Versprechen, die daraus leben, das Leid, den Verlust, die Bedrohung, die
Angst, das schreiende Unrecht zu vergessen, all das was war. In der Vision des
Johannes aber geht die Erinnerung an das gelebte Leben ein. Altes und Neues sind
aneinander verwiesen, gehéren zusammen. Es geht nicht verloren. Es wird erinnert.
Johannes sieht nicht ein Neues an sich, er sieht, was nicht mehr sein wird: kein Tod
mehr, kein Leid mehr, kein Geschrei mehr, kein Schmerz mehr. Die Hoffnung, von der

Johannes schreibt, ist keine positive Utopie.

Es sind keine Bilder erinnerungslosen Gliicks, schreibt Henning Luther. Sondern sie
sind eines der schonsten und tiefsten Bilder Gottes, der zwischen den Menschen
wohnt und die Trauernden und Leidenden der Vergangenheit erinnert. lhre Tranen
wird Gott abwischen. Die Tranen, die wir nicht verhindert haben oder nicht abwischen

konnten.

Hierin liegt die Hoffnung aller Hoffnung, die mehr beinhaltet als die Sehnsucht nach
einer besseren Welt. Hierin liegt die Zuversicht, ja die glaubende Gewissheit, dass es
wirklich und wahrhaftig méglich ist, das es nicht immer so weitergehen wird. Hier liegt
der Trost, dass nicht das Unrecht, nicht der Tod das letzte Wort haben mbgen, sondern
das Leben. Gott wird sich erinnern — und er wird die Tranen abwischen. Gott ist nicht
mehr abwesend. Trotz allem, was Menschen geschieht, was Menschen einander

antun und was wir aushalten missen.

Diese Hoffnung setzt Johannes in alle Erfahrungen hinein, nicht gegen unsere
Erfahrungen. Diese Hoffnung lasst Menschen uberleben. Sie lasst Menschen eine
Ahnung von Halt verspiren. Diese Hoffnung lasst Menschen weinen und die Stimme

erheben. Sie bringt Mitgefihl und Mitleid hervor. Sie sucht nach Gerechtigkeit.

6



Wenn ich hoffe, weild ich mich zutiefst mit dem Leben verbunden. Deshalb sagen wir:
Die Hoffnung stirbt zuletzt! Wir brauchen diese Hoffnung und sie braucht uns. Wir

haben sie nicht. Sie geht uns verloren immer auch. Aber wir kénnen sie erinnern.

Annina Ligniez:
Wir haben eine angeborene Fahigkeit zu hoffen, liebe Gemeinde! Das wussten schon
die alten Romer. Bei Cicero heil3t es (Cicero, ad Atticum 9,11): Dum spiro, spero.

Solange ich atme, hoffe ich.

Gott hat uns Atem geschenkt, uns Leben eingehaucht. Bei unserer Geburt. Der erste
Atemzug, der erste Schrei — ein Hoffen! Hoffen auf ein gelingendes Leben. Hoffen auf
Liebe, auf Gerechtigkeit, auf Frieden. Jeder Atemzug, ein neues Stick Hoffnung. Und

erst mit unserem letzten Atemzug, hdren wir damit auf — zu hoffen.

Dann aber, so die grof3e christliche Hoffnung und mein tiefes Vertrauen in Gott, muss
ich auch nicht mehr hoffen — denn dann wird wahr, was versprochen ist: Ein neuer
Himmel, eine neue Erde, ein Ort, an dem Lachen und Frieden sein wird, Liebe und
ewiges Leben, Wiedersehensfreude und sich lang in die Arme schlielRen. Warme
Sonnenstrahlen und sanfter Regen, Musik, ein wohliges Gefuhl von Angekommen
Sein — ein Anders-Ort, der tUbertreffen wird all meine Sehnsucht und meine Hoffnung!

An einem Sonntag, wie diesem — einem Sonntag im triilben November, der uns mit
seiner frihen Dunkelheit, den wenigen Sonnenstrahlen und der nassen Kalte, innerlich

und aulRerlich frosteln lasst.

An einem Sonntag, wie diesem — an dem unsere Sehnsucht nach den geliebten, aber
verlorenen Menschen so grol3 ist, dass es weh tut, richtig weh tut, da, liebe Gemeinde,
nimmt uns die Hoffnung sanft in den Arm, trostet und warmt uns — und lasst uns auf-

atmen.

Was ist es nun, das tragt und trostet? Die Sehnsucht mehr oder die Hoffnung gar?
Vielleicht miissen wir uns gar nicht entscheiden — beides schenkt Kraft, macht lebendig
und leidenschatftlich. Ich greife zum Schluss noch mal die Worte von Edith Golinski auf

und erlaube mir meine eigenen zum Schluss anzufligen:

7



Géab es die Sehnsucht nicht,
wohl nie bedréngte uns ein Fragen,
ein Suchen, ein Aufwartsschauen zu dem empor,

der alles schuf.

Géab es die Sehnsucht nicht,

wohl nie spurten wir das Leiden, Leben, Lieben
inniger in unserem Leben.

Die Sucht, das Sehnen nach dem Unerflillten,
dem unerreichbar schonen Glick,

der Leidenschaft des gegenseitigen Begehrens.

Géab es die Sehnsucht nicht,

wohl nie spurten wir das wahre Leben.
Doch nur die Hoffnung ist es,

die uns hilft zu tber-leben,

nicht zu versinken

in den Wogen unstillbaren Sehnens.

Géb es die Hoffnung nicht,

das Leben verlore seinen Sinn.

Die Hoffnung ist’s — die ankert unser Leben.
Die Hoffnung ist’s — die tragt uns tief hinein
in Gottes Hand und Herz

hinauf zum neuen Himmel

hinunter zur neuen Erde.

Nah zu Gott. Ganz nah!

Denn dort sind wir es — aufgehoben jetzt und allezeit
im Urgrund allen Lebens, allen Liebens.

Aufgehobene — in Hoffnung! Amen.

Und der Friede Gottes, der hoher ist als alle Vernunft bewahre unsere Herzen und
Sinne in Christus Jesus.



