Liebe Gemeinde,
Einleitung: Manche Feste kann man nicht besser planen. Sie fallen einfach so.

Dass heute wir heute den Beginn der letzten Vorlesungswoche feiern, verdanken wir der
Universitatsverwaltung. Dass wir ihn feiern mit einem kleinen Vorabkonzert zum grof3en
semesteriibergreifenden Projekt der Studentenkantorei, Felix Mendelssohns Elias, das verdanken wir
der Planung unserer Universitatskantorin.

Die biblischen Lesungen, die das alles zusammenbinden und in ein einzigartiges Licht stellen —in das

Licht von Gipfelerfahrungen des Glaubens, das haben wir wiederum nicht geplant. Das verdanken wir
schlicht einem evangelischen Kirchenjahreskalender. Es macht diesen Sonntag zu einem besonderen

Sonntag, zum Schlussfest der Weihnachts- und Epiphaniaszeit.

Wir feiern den Sonntag mit einem Evangelium, in dem alles versammelt ist, was zusammengehort:
Die beiden groRen Gestalten der hebraischen Bibel im Gesprdach mit Jesus unter Freunden:

- Elia, dessen Eifer flr Gott unausléschbar gliiht und brennt, bis an den Rand der Erschépfung

- Mose der groRRe Hirte und Lehrer seines Volkes, der treue Zeuge, der sein Volk, Gottes Volk niemals
aufgibt.

Und mit dem Predigttext treten wir ein in die groRe Grunderzédhlung Israels und der judisch-
christlichen Tradition. Wir treten ein in die Exodusgeschichte. Ihre zentrale Botschaft ist: das Gott das
Schreien seines Volkes, er hort das Schreien der Leidenden, Gott nimmt sich an. Er hort, und er
handelt. Und hier sind wir an ihrem Beginn, am Dornbusch irgendwo drauRen in der Eindde.

| Die zwei Erzahlungen
Wir haben die Erzéahlung von zwei Erzahlern gehort.

Die eine sah die Israeliten in ihrer Not ihres Sklavenlebens, denen auch noch die Kinder auf
grausamste Weise weggenommen werden. Das Schreien hat eigentlich keine Adresse, kein Ziel keine
Hoffnung.

Wir haben den Erzdhler auf Mose schauen sehen. Den Sohn der einer hebraischen Mutter, am
agyptischen Konigshof aufwuchs — den gescheiterten Hoffnungstrager. Weit weg, gefliichtet zu
Verwandten, ein Hirte in der Ein6de.

Es gibt da eine Andeutung der Konig war gestorben. Ob das Hoffnung gibt? Aussicht auf einen
Machtwechsel, der eine Anderung bringt? Nicht erkennbar.

Auler vielleicht: da letzte — das Schreien selbst, das sich nicht verbieten ldsst. Es weigert sich, dem
Machthaber auch noch recht zu geben, es verweigert sich, unvermeidliches Opfer fiir di groRere
Sache zu sein. ,Pacati sunt” schrieb Casar gern in seinen Kriegschroniken. Sie hatten Frieden. Nein,
solange geschrien wird, ist wenigstens das klar - Es ist kein Frieden.

Auf der anderen Seite die grolle Gegenerzahlung, die Erzahlung des Glaubens:

Gott kannte ihre Leiden, Gott horte, Gott sah. Es ist seither die groRe Menschheitshoffnung, dass
Gott sieht. Er sieht das Unrecht und die Untaten, die die Machthaber verbergen wollen. Er |asst sich
nicht tduschen, von der in Llige verdrehten Wahrheit, von Internetsperre, Er hort die zum
Verstummen gebrachten. Gott sieht das Leiden, das es nicht in die Offentlichkeit schafft. Er verliert
auch die gescheiterten Rebellen nicht aus den Augen.

Manchmal, vielleicht oft, zu oft kommt uns die groRe Gegenerzdhlung des Glaubens abhanden. Sie
verfliichtigt sich, bleibt merkwirdig unkonkret, fern.



Hier wird sie massiv und bildhaft:

Ich habe ihr Schreien lber ihre Bedriicker gehort. Ich bin herunter gekommen um mein Volk
herauszufiihren. In ein gutes und weites Land. Die Gegenerzahlung Gottes wird sinnlich, fihlbar,
schmeckbar. In ein Land das tberflieBt von Milch und Honig. Das klingt nach dem Gebldk von Herden
in Talern in denen Wasser murmelt. Nach Sonne und Kase und Brot. Das klingt nach mehr als nach
bloRem Auskommen. Hier spriiht man vor Lebensfreude.

Aber die Gegenerzadhlung Gottes ist kein Idyll in einem neugeschaffenen Utopia. Sie hat einen
geographischen und historischen Ort. Das Land der Kanaaniter, Hethiter...

Das klingt schwierig und problematisch in unseren Ohren. Unsere Ohren sind so tberdriissig von
Territorialkriegen. Wir sehen uns nach der groRen und grenzenlosen Menscheneinheit. Aber die
Gotteserzahlung ist keine politisch-korrekte Anleitung zum Bau von Seid-Nett-Zueinander-Zonen fiir
Harmoniebedirftige.

Sie bleibt ganz niichtern. Ich glaube, fiir die Riesenfragen unserer Zeit, die sich mit den weltweiten
Flucht und Migrationsbewegungen kdnnte es sehr befreiend sein, wenn wie wenn unsere kirchlichen
Statements dies ernster nehmen wiirden.

Menschen aus Fleisch und Blut brauchen leibhafte Orte. Geographische und historische Orte —und
die sind die selten menschenleer. Neuankémmlinge — und die dort schon sind, werden sich
auseinandersetzen, Konflikte austragen missen liber ihr Leben an diesen Orten. Die, die kommen,
mit denen die vor ihnen da waren. Die die meinen schon immer da zu sein, mit denen, die nach ihnen
kamen. Alle werden sich auseinandersetzen miissen mit sich selbst und ihrer Neigung zum Bosen, mit
bdsen Taten anderer.

Ja - Sie werden sogar Konflikte dariiber austragen, was es genau heilt Gott zu dienen. Und das sind
vielleicht die schmerzhaftesten und zugleich die unvermeidlichsten Konflikte. Der Streit um das was
uns am teuersten ist - um Gott selbst - zeigt uns vielleicht am besten, wie weit der Weg des Exodus
sein kann.

Il Leiden

Damit sind wir beim Zeichen, das Mose erhalt: wenn du dein Volk herausgefiihrt haben wirst aus
Agypten, dann werdet ihr Gott dienen auf diesem Berge.” Gott bindet sich daran, dass sich wirklich
etwas verandert. Was wird das Zeichen sein, das sich etwas verandert hat?

Das wird es sein. Wir werden Gott dienen, nicht mehr anderen Herren. Wir werden Gott dienen, als
freie Menschen aufrecht. Hier! Der groRtmogliche Zuspruch.

Aus der Sicht des Mose ist das Zukunft, die unerreichbar weit weg liegt, mit uniiberwindlichen
Hirden davor... voll von Rickschlagen und Selbstzweifeln und lebensgefdhrlichen Windungen, von
Augenblicken, in denen alles auf der Kippe zu stehen scheint - oder gar alles unterzugehen droht.

Der Faden, der die erfahrene Gegenwart mit ihren Kimpfen mit Gottes verheiBener Zukunft
verbindet, ist oft zum Zerreillen gespannt.

Was hilt diesen Faden? Viele jldische Ausleger der Erzahlung sind sich einig: neben allen
machtvollen Worten der Erzahlung ist es auch die Erscheinung selbst, die Mose und die Seinen am
Weitermachen halt: Es ist der Dornbusch.

Der Dornbusch, vielleicht ein Sennabusch - ein unbedeutendes wenig eindrucksvolles Gewachs, nicht
mal ein Baum - den wahlt sich Gott zum Ort an dem er herniederkommt.



Kratzig und verletzend - wer darin gefangen ist, hat Mihe sich zu bewegen. So wie Israel sich in
Jahrhunderten immer wieder gefunden hat, in der Klemme, ohne Bewegungsfreiheit. Und doch, auch
an diesem Ort, ist Gott mit uns, so sagt es eine Stimme in einem mittelalterlichen Kommentar Simons
von Frankfurt.

Und es ist der Dornbusch, der brennt und nicht verbrennt — eine groRe Erscheinung, sagt Mose beim
ersten Hinschauen bereits — und man mdéchte meinen er spricht prophetisch. Wenn man daran
denkt, wie langen Atem Mose selbst brauchen wird. Wie nahe er der volligen Erschépfung, dem
totalen Burnout kommen wird. Und doch wird das Feuer nicht verldschen, das in ihm brennt seit
seiner Berufung damals am Dornbusch.

Der Faden zwischen der Gegenwart unserer Welt und Gottes Verheillung reilt nicht, weil — dirfen
wir es so sagen: Gott selbst fiir seine VerheiBung brennt. Weil das Feuer, das wir brauchen, damit uns
leuchtet und den Motor unseres Lebens als Christen am Laufen halt, nicht selbst angeziindet haben.
Brannte nicht unser Herz in uns — werden einst zwei Jlinger sagen, als sie dem Auferstandenen
begegnen. Ein Feuer, das niemand selbst anzlinden kann. Ein Gottesfeuer.

Ich glaube:

Die Gegenwart vom 5. Februar 2017 mit dem Leiden so vieler Menschen, mit der Blindheit der einen,
der Ratlosigkeit der anderen, mag sich wie eine dicke Ascheschicht liber die Glut der Hoffnung legen.
Doch das Feuer verlischt nicht.

Die Diskussionen deren Zeugen wir sind, die Endlosschleifen, die Sackgassen, die als Fernstral3en in
die Zukunft verkauft werden, die Sehnsucht nach einer neuen unverbrauchten Sprache, das Leiden
an den leeren Worthiilsen — all das ldsst uns manchmal fast verstummen: es dréhnt in unseren
Ohren wie Dauerrauschen. Es wird die Stimme Gottes aus dem Dornbusch nicht zum Schweigen
bringen, die sagt: ,Ich kenne ihre Leiden”.

Il Zieh deine Schuhe aus

Sie haben als Sie heute in die Kirche kamen, ein Kartchen erhalten. Ein eher erdigen Rotténen, das
andere mit blauen bergen und Horizonten. Zwei Variationen zum Thema , burning bush und holy
ground”. Der Liibecker Kiinstler und Dozent Wolfgang Tonne hat uns freundlich gestattet, die Bilder
in diesem Gottesdienst zu verwenden. Sie sehen einen Dornenstrauch als schemenhaften
Hntergrund. Vor dem Dornbusch eine rechteckige Struktur: Ein Bilderrahmen? Ein Fenster” Oder
eine Tur? Ganz vorn die Zehen von FiiRen, so als konnten es die eigenen sein.

Als Betrachter haben wir verschiedenen Mdoglichkeiten, wir kénnen den Dornbusch betrachten, als
ein zentrales Motiv der Religionsgeschichte oder ein Grundmotiv des Menschseins. Zwischen Leiden
und Hoffen. Wir konnten noch etwas anderes tun, wie Mose zu dem die Stimme sagt: Zieh deine
Schuhe aus den der Ort, auf dem du stehst ist Heilig.

Liebe Gemeine, lassen sie sich einladen und gehen Sie mit mir zu einer befreundeten Familie in der
Negev-Wiste nicht allzu weit von Beerscheba, die noch wie Moses Verwandtschaft im Beduinenzelt
lebt.

Wir laufen aus der Stadt durch die Hitze, weichen Disteln und Gestriipp aus, rutschen ein bisschen
Uber Geroll und Steine und kommen schlieBlich zu einen kleinen Streifen von Matten vor einem
Schwarzen Zelt mit flachem Dach und weit offenem Eingang. Wir ziehen die Schuhe aus, lassen sie
auf der Matte vorm Zelt. Unsere FiRe splren die einfachen Webteppiche, wir gehen zu der Herrin
des Zelts, einer hochbetagten alten Dame. Sie bglifSt uns freundlich und weist uns auf die kissen



rundherum. Wir lassen wir uns fallen auf Kissen. Wir genieBen den Schatten die kiihle Luft. Nicht
lange — Da bringt auch schon jemand etwas zu trinken.

Zieh deine Schuhe aus — hier ist heiliger Ort. Wir sind angelangt an einem heiligen Ort, wo
Gastfreundschaft heilig gehalten wird.

Zugegeben, am biblische Dornbusch stand noch kein Zelt — aber nicht mehr lange, dann wird da ein
Zelt sein, in dem Gott mit den Israeliten unterwegs sein wird, fiir lange, lange Zeit. Mit groflem
Widerwillen wird Gott seinen Widerstand gegen ein festes Haus aufgeben, wie die alten Beduinen.

Wie ware das, wenn wir den Satz ,,Zieh deine Schuhe aus” so lesen — als Gottes Einladung ins Zelt?

Zieh die Schuhe aus, komm herein, Fiihl dich eine Weile bei mir wie Zuhause. Ich kenne deine Leiden.
Du wirst hier auch nicht bleiben, kénnen — ich selbst sende dich hinaus - und der Weg meiner
VerheilRung ist weit. Aber jetzt, fiir eine Weile, zieh die Schuhe aus und fiihl dich zu Hause.

Viel, viel spater in der Bibel, im Buch der Offenbarung werden wir lesen: Sieh da, die Hiitte Gottes bei
den Menschen. ,Und Gott wird bei ihnen wohnen...” eine andere und doch gleiche Verheiung. Sie
liegt uns noch weit voraus. Der Weg bis dahin ist lang, voller Versuche, ihn abzukiirzen, Gott
nachzuhelfen - und ihm Hitten zu bauen. Auch Petrus mochte ja recht schnell drei Hiitten bauen,
eklektisch und religios pluralistisch: ,,Dir eine, Mose eine, Elia eine”.

Wir sind ja selbst heute in einer solchen Hiitte, der wunderschdn renovierten Observantenkirche.

Sie ladt uns ein zu verweilen, auszuruhen — solange wir nur nicht auf die Idee kommen, wir wéren
schon angekommen. Diese Kirche Ware schon die Erfiillung der groBen Verheiung, wo wir mit Jesus,
Mose und Elia unter Freunden reden kdnnten.

Die samaritanische Frau, die dem Wanderer Jesus am Jakobsbrunnen Wasser reicht, bekommt es
gesagt: Es kommt die Zeit, da werdet ihr Gott weder in Jerusalem noch auf diesem Berge — und ich
flige jetzt einmal hinzu: noch in dieser schénen Observantenkirche - begegnen. lhr werdet ihm
begegnen im Geist und in der Wahrheit.

Der Weg bis dahin, bis wir in einer Menschheit Gott in Einheit dienen werden, ist weit, voller
Kontroversen und schmerzlicher Differenzen liber das was uns am tiefsten bewegt. Es ist gut, wenn
wir bereit sind diesen Weg zu gehen und die Kontroversen und Differenzen auszuhalten.

Zum Glick gibt es auf dem Weg, Gottes Einladung ins Zelt, fiir uns heute in diese Kirche, jeden
Sonntag irgendwo, jeden Tag irgendwo, in welcher Eindde auch immer wir unterwegs sind:

Zieh die Schuhe aus. Fiihl dich eine Weile bei mir Zuhause. Ich kenne deine Leiden. Du wirst hier zwar
nicht bleiben kdnnen, denn ich selbst sende dich hinaus - und der Weg meiner VerheilRung ist weit.
Aber jetzt, fiir eine Weile, zieh die Schuhe aus, leg deine Last ab, verweile.

Stille

Amen.

Ev. Universitatskirche Miinster, 5. Februar 2017



