Prof. Dr. Reinhard Miiller
Gottesdienst in der Evangelischen Universitatskirche Miinster
Am Sonntag Exaudi, 1. Juni 2014

Predigt zu R6mer 8,26-30

Desgleichen auch der Geist hilft unsrer Schwachheit auf. Denn wir wissen
nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebiihrt; sondern der Geist selbst
vertritt uns mit unaussprechlichem Seufzen. Der aber die Herzen erforscht,
der weifs, was des Geistes Sinn sei; denn er vertritt die Heiligen, wie es Gott

gefdllt,

Wir wissen aber, dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen,
denen, die nach seinem Ratschluss berufen sind. Denn welche er zuvor
ersehen hat, die hat er auch vorherbestimmt, dafs sie gleich sein sollten
dem Bild seines Sohnes, damit dieser der Erstgeborne sei unter vielen
Briidern. Welche er aber vorherbestimmt hat, die hat er auch berufen;
welche er aber berufen hat, die hat er auch gerecht gemacht; welche er aber

hat gerecht gemacht, die hat er auch verherrlicht.

Liebe Gemeinde!

,Denen, die Gott lieben, werden alle Dinge zum Besten dienen® — was fiir
ein missverstandlicher Satz! Ich kenne Christen, die durch dieses Wort des
Paulus zutiefst angefochten sind. Im Blick auf das, was sie gerade
durchmachen, wirkt dieser Satz auf sie geradezu zynisch: Wenn du nur Gott
liebst, wird dir schon alles zum Besten dienen! Das heif3t im
Umkehrschluss: Wenn dir nicht alles zum Besten dient, so liebst du Gott
nicht — oder einfach nicht genug. Anders gesagt: Wenn es dir schlecht geht,

glaubst du nichtrichtig.



Nun wissen wir aufgeklarten Christen natiirlich, dass solche simplen
Theologien des Erfolgs und des Wohlergehens fragwiirdig und letztlich
denkerisch unhaltbar sind. Aber wir sollten die Macht, die in diesen
einfachen Erklarungen von Leiderfahrungen steckt, nicht unterschatzen. Das
spiiren viele, bei denen es nichtso aussieht, als ob ihnen alle Dinge zum
Besten dienen. Man glaubt es gar nicht, wie stark, wie massiv solche
Meinungen sein kdnnen. Ich habe das in meiner Zeit als Vikar in manchen
Seelsorgegesprachen erlebt: Jemand ist von einer schweren Krankheit
befallen, ein Kind kommt mit einer Behinderung zur Welt — da muss es doch
eine Ursache geben, und zwar eine Ursache, die gerade nicht auf der Ebene
biologischer Zufédlle und Kontingenzen liegt, sondern eine Ursache im
Verhalten oder in der Lebenseinstellung des Betroffenen: Dir dient nicht
alles zum Besten? Kein Wunder, wenn man sieht, wie du lebst oder wie es
um deine Frommigkeit bestellt ist! Solche Meinungen miissen gar nicht
ausgesprochen sein; oft stehen sie unausgesprochen im Raum und sind

doch umso deutlicher zu spiiren fiir den, der leidet.

»,Wirwissen aber, dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten
dienen, denen, die nach seinem Ratschluss berufen sind.“ Wenn wir diesen
Satz genauer ansehen, wird schnell klar, dass das landlaufige Verstandnis
eine grobe Fehldeutung ist: Paulus kann mit dem ,,Besten® gar nicht das
dauflere Wohlergehen meinen, korperliche Kraft und Gesundheit, beruflichen
Erfolg oder gesellschaftliches Ansehen. Denn ein paar Verse vorher spricht
ervon ,unserer Schwachheit“, sogar von den ,,Leiden der jetzigen Zeit“. Und
dem Paulus selbst hat ja — duf3erlich gesehen — durchaus nicht alles zum
Besten gedient: In seiner Missionsarbeit wurde er heftig angefeindet, und er
litt unter einer offenbar schmerzhaften chronischen Krankheit.

Wenn Paulus von unserer Schwachheit spricht, so betont er, dass gerade wir

Glaubenden — Paulus wiirde sagen: wir zum Glauben Berufenen - die



Erfahrung machen miissen, dass Vieles in unserem Leben unvollkommen
ist, gebrochen, defizitar. Auch uns bleibt Gott oft fremd und fern, in unserm
Alltagsleben kdnnen wir Gott oft nicht erfahren — biblisch gesprochen: Gott

verbirgt sich vor uns.

Paulus veranschaulicht diese Erfahrung am Gebet: ,,Denn wir wissen nicht,
was wir beten sollen, wie sich’s gebiihrt.“ In diesem Satz klingt an, wie grof3
die Distanz zwischen uns und Gott ist — ein Gefiihl, das gerade heute viele
Menschen haben. Und wahrend es Paulus noch darum ging, so zu beten,
»wie sich’s gebiihrt“, das heif3t, gottgemaf3 zu beten, ist heute fiir Viele das
Gebet als solches zum Problem geworden. In vielen Familien wird mit den
Kindern nicht mehr gebetet. Gebetstraditionen, die iber Generationen
hinweg gepflegt worden sind, brechen ab. Und vor dem Hintergrund der
eigenen Lebenserfahrung erheben auch von denen, die sich immer noch zur
Kirche halten, manche die Klage: ,,Herr Pfarrer, Frau Pfarrerin, ich kann nicht

mehr beten.“

Paulus formuliert hier nun einen sehr eigentiimlichen Gedanken: ,,Der Geist
selbst vertritt uns mit unaussprechlichem Seufzen.*“ Diese Aussage ist so
merkwiirdig, so ratselhaft, dass man vielleicht geneigt sein kdnnte, sie als
zeitbedingte Erfahrung der Urchristenheit abzutun: Wer wei3 schon, welche
charismatische oder enthusiastische Sondererfahrung Paulus hier gemeint

hat? Was sollen wir heute mit einem solchen Satz noch anfangen?

Nun gebraucht Paulus hier allerdings ein Wort, das auf eine elementare
menschliche LebensauBerung verweist, eine Lebensaufierung, die
vollkommen zeitlos ist. Jeder und jede kann das an sich beobachten: Ich
seufze, ja ich muss seufzen, wenn das, was mir abverlangt wird, zu viel ist,

wenn mir die Worte fehlen, wenn ich das Gefiihl habe, meine Krafte oder



meine Zeit reichen hinten und vorne nicht aus. Das Seufzen ist so, als ob die
Last, die auf mir liegt, die Luft aus mir herauspresst. Es ist vielleicht kein
Zufall, dass Paulus fiir das Seufzen an dieser Stelle genau das Wort
verwendet, das im Alten Testament fiir die Israeliten gebraucht wird, die
unter der agyptischen Fron seufzten und dchzten; Gott hat dieses Seufzen
damals gehort. Unter welcher Fron aber seufzen wir heute? Zumal an der
Universitdt: Priifungsdruck und wissenschaftlicher Erfolgszwang, oft in
Verbindung mit extremer Zeitknappheit, nétigen einem immer wieder ein

Seufzen ab.

Die theologische Pointe unseres Textes liegt nun freilich darin, dass Paulus
hier gar nicht von menschlichem Seufzen spricht — zumindest vordergriindig
nicht: ,,Der Geist selbst vertritt uns mit unaussprechlichem Seufzen®, also
der Geist Jesu Christi, wie aus dem Anfang des Kapitels klar wird. Paulus
sieht diesen Geist offenbar als eine Art engelhaften Fiirsprecher, der vor
Gottes Thron fiir uns eintritt. Aber dieser Geist — und das ist das Besondere
und Unerwartete — spricht nicht zu Gott, sondern er seufzt, und zwar
»unaussprechlich®. Das griechische Wort, das Paulus hier verwendet, ldsst
sich dabei auf zweierlei Weise verstehen: ,,Unaussprechlich“ ist das
Seufzen, weil es in der Sphadre Gottes stattfindet, die Unaussprechlichkeit
weist hin auf das Geheimnis Gottes, das sich mit Worten nicht erfassen
lasst. Der griechische Begriff kann statt ,,unaussprechlich® aber auch
einfach ,,wortlos“ bedeuten, und das heif3t, der Geist seufzt genauso
wortlos und unartikuliert, wie wir Menschen es tun. Das aber ist — so Paulus

— das Gebet, das Gott gemaf ist!

Paulus sagt also: Der Geist Christi kommt uns unendlich nahe. Genauso wie
wir seufzen, seufzt der Geist mit uns. Anders gesagt: Mit unserem Seufzen,

das — fiir sich genommen - ein Zeichen der Schwachheit, ein Zeichen der



Uberforderung ist, verbindet sich der Geist Christi. Und da der Geist Christi
zur Sphdre Gottes gehort, ldsst sich der Gedanke noch zuspitzen: In meinem

Seufzen seufzt Gott selbst.

Mich erinnert das an den frohlichen Wechsel, den frohlichen Tausch, von
dem Luther gesprochen hat: Jesus Christus wird zu meinem Ich, ich lebe in
Christus, und Christus lebt in mir. Dazu passt, dass in den Evangelien an
einer Stelle erwahnt wird, dass auch Jesus geseufzt hat: Bevor er den
Taubstummen heilte, seufzte er und blickte zum Himmel auf. Jesus hat
geseufzt, weil er unsere Not und Schwachheit gesehen und auf sich

genommen hat. So klingt in meinem Seufzen das Seufzen Jesu nach.

Nun ist schon jeder normale Atemzug ein Zeichen, das mich an Gott
erinnern kann, zeigt mir mein Atmen doch, dass ich auf elementare Weise
angewiesen bin auf den Lebensodem, der von auRen kommt. Goethe hat
das auf unnachahmliche Weise in seinen , Talismanen“ besungen: ,,Im
Atemholen sind zweierlei Gnaden: / Die Luft einziehen, sich ihrer entladen:
/ Jenes bedrangt, dieses erfrischt; / So wunderbar ist das Leben gemischt. /
Du danke Gott, wenn er dich prefdt, / Und dank ihm, wenn er dich wieder
entlaBt.“ So herrlich diese augenzwinkernde Lebensweisheit Goethes ist, so
ungleich tiefer ist das Wort des Paulus: ,,Der Geist selbst vertritt uns mit
unaussprechlichen Seufzen.“ Gott ist nicht nur der, der mich presst, erist

auch der, der unter der Last, die mich presst, seufzt.

»,Wirwissen aber, dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten
dienen“: Was gibt es Besseres als zu wissen, dass Gott uns gerade dann
nahe ist, wenn wir uns so schwach fiihlen, dass wir nur wortlos seufzen
konnen? Wir werden diese Ndahe Gottes, von der Paulus hier spricht,

sicherlich nicht immer als Nahe erfahren; oft lasst sich der Eindruck, dass



Gott fern ist, nicht einfach liberspielen. Aber vielleicht kann uns dann der
Gedanke trosten, dass auch Jesus einst geseufzt hat. Ein solcher Trost lief3e

sich wahrhaftig als das Wirken des gottlichen Geistes betrachten.

Amen.



