Ein Gott des Friedens

Predigt Gber Hebr 13,20f. am Sonntag Miserikordias Domini (4.5.2014),
Observantenkirche Munster, 10 Uhr 30

"Der Gott des Friedens aber, der den groBBen Hirten der Schafe, unsern Herrn
Jesus, von den Toten heraufgefihrt hat durch das Blut des ewigen Bundes,
der mache euch tichtig in allem Guten, zu tun seinen Willen,

und schaffe in uns, was ihm gefallt, durch Jesus Christus,

welchem sei Ehre von Ewigkeit zu Ewigkeit! Amen."

Was wie ein ausfuhrlicher KanzelgruB klingt, liebe Schwestern und Bruder,
oder was am Schluss einer Predigt oder eines Gottesdienstes als
Segenswunsch stehen konnte, ist tatséchlich der Predigttext fir den heutigen
Sonntag.

Es ist ein Stlick aus dem Hebraerbrief, zwei Verse nur aus Kapitel 13. Es ist
das letzte Wort vor dem eigentlichen Briefschluss, und so kann man sagen,
dass mit diesem Wunsch die ausfuhrliche Predigt, die der Hebraerbrief
insgesamt wohl bildet, endet. Alle die Ausfihrungen tber Christus, den
himmlischen Hohenpriester, der hoher ist als die Engel, Christus, der mit
seinem Blut in das himmlische Heiligtum eingetreten ist und uns so den
bleibenden Zugang zu Gott er6ffnet hat, auch die Wolke der Glaubenszeugen
seit Beginn der Welt - alle diese teils schwer verstandlichen und hoch
spekulativen theologischen Ausfihrungen, die den Hebraerbrief
kennzeichnen, all' dies wird abgeschlossen und zusammengefasst in dem
Segenswunsch.

Wie ein zusammengefalteter Facher kommt mir dieser Text vor, in blassen
Farben und verkurzten Linien deutet sich dem, der darauf schaut, das Bild im
Inneren an, doch der Facher muss aufgeschlagen werden, damit die ganze
Pracht des Dekors sich entfaltet, entztickt und erquicki.

Und in der Tat, ich meine, die Entfaltung dieses Segenswunsches zeigt uns
einen reichen und faszinierenden Denkzusammenhang. Das Ineinander von
Zusage und Weisung, welche dieser Text bietet, Gberwindet scheinbar
muhelos den Gegensatz von Indikativ und Imperativ, von Zusage und
Ansage, von Passiv und Aktiv, diesen scheinbaren Widerspruch, tber den
Generationen von Theologen nachgedacht und gestritten haben, wenn es um
Gottes Gnade und unser Tun ging. Unser Sein und Sollen werden hier so
klar und knapp ausgesagt wie selten sonst im Neuen Testament, und so kann



unser Predigttext als eine kurze Formel unseres Glaubens gelten. Lasst uns
den Fé&cher ein wenig entfalten!

*k*

Vor ein paar Jahren fiel mir ein Buch des franzésischen Schriftstellers
Emmanuel Carriere in die Hande. In diesem Band zeichnet der Autor das
Portrait des Ukrainers Edward Limonov. Limonov, das ist in Carrieres Buch
das so faszinierende wie abstoBende Bild eines Menschen unserer Zeit: Ein
Dissident in der Sowjetunion Breschnews, aus seiner Heimat ausgewiesen,
Hausdiener und Untergrundliterat in New York, erfolgreicher Schriftsteller in
Paris, dann, nach dem Ende des Kommunismus, die Rickkehr nach
Russland, nationalbolschewistischer Politiker, in Opposition (und wiederholt
in Haft) gegen Gorbatchov, Jelzin und Putin, Soldat in Abchasien und auf
dem Balkan. Ein faszinierende und abstoBende Gestalt, ein Literatur und
Bohemien, ein mutiger und tbermutiger Gllcksritter, ein Oppositioneller aus
Prinzip, ein Provokateur mit Privatmoral, ein Mensch auf der Jagd nach sich
selbst.

Carriéres Buch Uber diesen Limonov, und das ist das GroBartige daran,
enthéalt sich fast durchweg des moralischen Urteils. Es ndhert sich diesem
faszinierenden Menschen und seinem abenteuerlichen Leben an, es lasst
sich davon anziehen, und es stellt damit seinen Lesern die Frage, wieviel von
Limonov in ihnen selbst steckt, wo sie, wo wir selbst stehen in den Wirren
dieser Zeit, wo wir stehen, woflr wir stehen, in Zeiten, in denen Wahr und
Falsch, Gut und Bose, Heil und Verderben so untentwirrbar ineinander zu
liegen scheinen.

Carriére enthélt sich des Urteils und konfrontiert den Leser so mit der Wucht
dieser Persodnlichkeit und ihres Lebens. Er macht, sehe ich recht, nur eine
Ausnahme; nur einmal gibt der Autor seine Distanz auf und fallt ein Urteil.
Carriére erzahlt - und man kann die Szene im Internet anschauen: In dem
Dokumentarfilm "Serbian Epics" von 1992 hat sein Held Limonov einen
schauerlichen kurzen Auftritt. Beklemmend ist die Szene in ihrer scheinbaren
Alltaglichkeit: Limonov und der Serbenfliihrer Karadzic, wie immer mit Anzug
und Krawatte, stehen auf einem Hulgel Uber Sarajevo und unterhalten sich
uber die Geschichte der Stadt Sarajevo, zwei distinguierte Herren beim
Sonntagsausflug. Und nur gelegentlich blitzen in den Worten Kardzics, dieso
gelassen und normal sind, religiéser Fanatismus und Rassismus auf.
Soldaten singen anrthrend ein Kampflied, ein kleiner Hund - ein serbischer
Hund!, so wird gescherzt - spielt, Karadzic versucht seine Frau Uber das
Telefon zu erreichen. Und der Schriftsteller, der Mann in Zivil, mit der coolen



Lederlacke und der Sonnenbrille, er setzt sich das Soldatenkappi auf und
lasst sich in die Benutzung eines Maschinengewehrs einweisen; er zielt
durch das Prazisionsfernrohr und schief3t eine Salve. Wie ein Jager, der zum
ersten Mal sein Glick versucht. Mehr passiert nicht, mehr wird nicht gezeigt.

Es ist wie eine Erlésung, die Spannung, die den Filmausschnitt pragt, 16st
sich, als eine Stadt, eine Zivilisation ins Visier des Préazisionsfernrohrs
genommen und beschossen wird. Eine beklemmende Szene, die, zumal im
Zeitalter des Internets, emblematisch wurde flr unser aller Versuchung,
unser aller Abgrinde: Menschen erschrecken - oder Menschenjagd? - als
Sonntagsvergnugen eines Literaten.

Die platteren, direkteren Varianten dieser Szene sind fur mich die Bilder, die
uns derzeit das Fernsehen aus der Ukraine liefert: Da sind sie wieder, all die
kleinen und groBen Starken, die kleinen und gréBeren Machthaber und
Warlords, die mit ernsten Gesichtern der Welt inre Sicht und ihr Recht
verklndigen, die Panzer lenken mit stolzem Gesicht wie 11jahrige auf einem
Traktor, alle diese Figuren, die mit ihren Parolen, mit ihren Fahnchen und
Uniformen nur I&cherlich waren, hatten sie nicht Schusswaffen in der Hand
und willige Knechte, die Befehle brauchen wie die Luft zum Atmen. Und die
ohne Gewalt und Krieg wohl Uberwiegend harmlose und unbedeutende
Menschen wéren, wie wir alle. Wo stehen wir da?

*k*

Unser Glaube protestiert gegen diese Auftritte und diese tddlichen Spiele im
Namen des "Gottes des Friedens".

Lassen wir uns hier nicht ablenken durch den Hinweis darauf, wieviel Leid
und Unrecht, wieviel Krieg und Gewalt im Namen auch und gerade des
Gottes der Christen angerichtet wurde. Das ist richtig, und es ist richtig, sich
dieser wahrlich unheiligen Geschichte zu erinnern. Aber das ist nicht die
Botschaft unseres Textes, es ist nicht die Botschaft des Neuen Testament
und seines Zeugnisses vom Mensch gewordenen Gott. Abusus non tollit
usum, wie die Juristen sagen.

Der "Gott des Friedens" kommt als Gottesbezeichnung im Neuen Testament
uberraschend haufig vor, die ersten Zeugen meinen es also ganz ernst damit.
Und so ist die in den Diskussionen vergangener Jahrzehnte populare Formel:
"Krieg darf nach Gottes Willen nicht sein" auch heute nicht falsch. Und man
wird auch weiter gehen durfen und sagen, dass diese Botschaft fir das



politische Handeln bedeutsam ist. Wir alle haben gelernt: Damit ist ein
komplexes Thema angesprochen; viele weitere Fragen stellen sich.

Aber da heiBt ja nicht, dass es im Namen des Gottes des Friedens nicht auch
Antworten geben kdnnte, vorsichtig, suchend, tastend vielleicht, aber
bisweilen doch auch unmissverstandlich klar und deutlich.

Um heute nur ein einziges Beispiel zu nennen: Ich bin fest davon Uberzeugt,
dass es ein klares christliches Nein zu Rlustungsexporten geben kann und
muss, zumal in Lander, in denen der Gebrauch von Waffen nicht der
demokratischen Kontrolle unterliegt. Zur Veranschaulichung: Allein 2012
wurden nach Zahlen der Bundesregierung Waffenlieferungen im Wert von gut
1,2 Milliarden Euro aus Deutschland nach Saudi-Arabien genehmigt; das
Land ist damit Deutschlands bester Kunde in dieser Branche.

Ich meine: Ein Christ, der seinen Glauben ernst nimmt, kann schwerlich
Politiker und Parteien wéahlen, die sich wirksamen Schritten zur
Rustungskontrolle verweigern. Wer einen Gott des Friedens bekennt, wird
hier klar Nein sagen und zumal die viel zitierten wirtschaftlichen Interessen
nicht anerkennen.

Aber, und das ist in dem Facher unseres Segenswunsches auch enthalten,
die Frage von Krieg oder Frieden betrifft ja nicht nur wirtschaftliche,
strategische oder geopolitische Uberlegungen. Auch die Kriege in Europa,
deren Zeugen wir in den letzten Jahrzehnten waren und heute wieder sind
und an denen wir uns direkt oder indirekt (und sei es nur durch unser
Steuergeld) beteiligen, zeigen das unmissverstandlich: Denn in ihnen trifft ja
alles zusammen: Das groBe Machtspiel der Staaten und Blécke, die
kollektiven Erinnerungen und religiésen Identitadten, ganz individuelle und
personliche Enttduschungen, Irrungen und Abwege, Unfrieden im Kleinen
und im GroBen.

Dazu wird uns gewulnscht, dass wir tiichtig gemacht werden zu allem Guten,
wie Luther so schén Ubersetzt. Und ich verstehe dies so: Der gro3e Frieden,
der diesen Namen verdient und nicht mit der groBen Friedhofsruhe zu
verwechseln ist, der groBe Frieden hangt gewiss nicht allein an unserem
Sinnen und Trachten. Aber so sicher wie dies ist das andere: Ohne den
inneren Frieden, ohne den Frieden in unserem Herzen, ist der groBe Frieden
gewiss nicht zu erreichen. Das sehe ich, wenn ich die eingangs erwahnten
Bilder sehe, wenn ich in diese so alltaglichen Menschengesichter blicke, das
sehe ich auch, wenn ich in den Spiegel schaue. Haben wir Frieden in
unserem Herzen? Haben wir Frieden bei Gott? Wo stehen wir da?



Man kann auch diese Frage weiter entfalten:

Sind wir versbhnt mit unserer eigenen Lebensgeschichte? Haben wir unseren
Eltern verziehen, wo es zu verzeihen galt? Haben wir uns selbst vergeben,
wo Vergebung Not tat, bei unseren falschen Entscheidungen, bei manchem
Versaumnis?

Oder: Wie erziehen wir unsere Kinder? Versuchen wir, ihnen Verséhnung und
Frieden daheim vorzuleben? Welche Werte flr ihren weiteren Weg vermitteln
wir ihnen? Wo loben wir, wo kritisieren wir? Ich gestehe, ich bin beunruhigt,
wie oft ich von ernsthaften, wohimeinenden und oft gebildeten Eltern hore,
wie wichtig es sei, dass die Kinder lernten sich durchzusetzen, das sei
wicthig um das Leben zu bestehen. Ist das wirklich wichtig? Waren Humor,
Vergebungsbereitschaft, Fantasie, ja auch kluges Nachgeben nicht viel
wichtiger fur ihr Leben und unsere Gesellschaft?

Wie leben wir friedlich im Beruf? Wie in der Partnerschaft? Sind wir fahig zu
guten und verlasslichen Freundschaften? Wie agieren wir im
StraBenverkehr? Blicken wir kritisch in den Spiegel: Was verrat unser
Gesicht? Wo stehen wir? Was fur ein Mensch sind wir - und was fir einer
wollen wir sein? Das friedliche Herz - oder das unfriedliche - haben tberall
erhebliche Folgen, und wir tun gut daran, etwa beim Beten und Meditieren
am Abend, uns zu prifen, wann wir des Tages dem Gott des Friedens gefolgt
sind - und wann nicht.

*k*

Entfalten wir etwas weiter den Facher.

Der groBBe englische Prediger Charles Haddon Spurgeon formulierte im
Nachdenken Uber unseren Text:

"Der Krieg treibt die Menschen hinunter zu den Toten, und ist der groB3e
Schakal des Grabes [...] Der Krieg schickt hinunter zu den Toten; aber der
Gott des Friedens bringt zurtick von den Toten."

Der Krieg schickt hinunter zu den Toten, aber der Gott des Friedens bringt
zurtck von den Toten. Damit ist entfaltet, was in unserem Segenswunsch
zusammenliegt wie in einem geschlossenen Facher: Die Osterbotschaft von



der Auferstehung, der Glaube an die Verséhnung mit Gott, das uns
aufgetragene Streben nach Frieden und die VerheiBung des Lebens.

Gut gespurt ist hier, dass schon der Text des Hebré&erbriefes eine sozusagen
existenziale Interpretation der Osterbotschaft vornimmt.

Naturlich, dabei bleibt es, so unglaublich das auch war und ist, am
Ostermorgen war das Grab leer, dafir gibt es Zeugen, und wer dieser
Botschaft glauben schenkt, mag sich auch der alten Hoffnung erinnern und
vertrauen, dass mit dem eigenen Tod nicht alles aus sei.

Unglaublich und anst6Big war diese Botschaft ja von Anfang an, das wussten
schon die Osterzeugen, die Frauen am Grab, Petrus und Paulus.

Sich Uber diese Botschaft nicht mehr zu freuen, sich trotz aller Skepsis und
allem Zweifel, nicht gelegentlich von ihr anstecken zu lassen, diese Botschaft
lieber nicht wahr haben zu wollen, das allerdings ist wohl nur Sache derer,
denen es ein irdisches Leben lang sehr, sehr gut geht auf dieser Welt, die
nicht zu hungern und zu dursten haben, auch nicht nach Frieden und
Gerechtigkeit.

Aber unser Segenswunsch ist ein Segenswunsch flr jede Woche, und so
spricht er aus, was die Botschaft von Ostern fir jede Woche bedeutet, fir
unseren Weg durch diese nach-6sterliche Welt: Der Krieg schickt hinunter zu
den Toten, aber der Gott des Friedens bringt zuriick von den Toten. Anders
gesagt: Unserem Unfrieden des Herzens, aus dem aller Unfriede und Krieg
letztlich entstehen, weist der Gott des Friedens einen Weg zu einem
Neuanfang, zu Vers6hnung und Frieden. Um Gottes Willen mlsst und sollt
ihr keinen Krieg fihren, mit den anderen nicht, und auch mit euch selber
nicht. Lebt, redet, handelt so, als ob ihr versbhnt waret.

Man kann den christlichen Mythos so auch anthropologisch lesen, und hatte
dann eine Weisheit gewonnen, die gewiss auch anders zu erreichen ware,
die aber eben auch die Weisheit der christlichen Botschaft ist, die sich
bekanntlich nicht mit einem philosophischen Gott, einem unbewegten
Beweger oder der Tiefe des Seins, begnlgt.

Und man darf, das nur nebenbei, man darf erwarten, dass auch diejenigen,
die sich von aufB3en und kritisch mit der christlichen Botschaft
auseinandersetzen, diese Weisheit erst einmal zu verstehen suchen, bevor
sie begrundet kritisieren und vielleicht ablehnen. Die christliche
Theologiegeschichte hat hierzu wahrhaft genug Angebote gemacht. Man



musste ihn nur einmal lesen! Wie das zugeht, wenn man nicht versteht und
sich dennoch zum Kiritiker berufen glaubt, war am vergangenen Dienstag bei
den theologischen Streitgesprachen im Flrstenberghaus wieder einmal zu
erleben. Schade.

*k*

Lasst uns noch eine Farbe, noch ein Bild betrachten, das unser Facher
enthalt,

das Bild von dem guten Hirten, das vielen von uns durch den Psalm 23
unvergesslich ist und das die friihen Christen schon auf die Wande der
Katakomben malten; sie malten damit Jesus Christus als das einzig mogliche
Bild Gottes.

Mit dem Wort von dem "groBen Hirten der Schafe" verweist unser
Segenswunsch nun aber wohl nicht so sehr auf den 23. Psalm, als vielmehr
auf Jesaja 63, auf einen Prophetentext, in dem hinter dem Hirten Mose der
groB3e Hirte seines Volkes Israels aufscheint. Der Prophet gibt dem
zerstreuten Volk im Exil eine Stimme:

"Wo ist denn nun, der aus dem Wasser zog den Hirten seiner Herde? Wo ist,
der seinen Heiligen Geist in ihn gab? Der seinen herrlichen Arm zur Rechten
des Mose gehen lieB? Der die Wasser spaltete vor ihnen her, auf dass er sich
einen ewigen Namen machte? Der sie fuhrte durch die Fluten wie Rosse, die
in der Waste nicht straucheln; wie Vieh, das ins Tal hinabsteigt, so brachte
der Geist des HERRN uns zur Ruhe. So hast du dein Volk gefuhrt, auf dass
du dir einen herrlichen Namen machtest."

Im Exil, in der Zerstreuung und Verirrung, erinnert der Prophet an die
Befreiung aus dem Exil in Agypten, die Rettung des Volkes aus dem Tode im
Meer. Hinter dem Hirten Mose steht der Geist Gottes, der das Volk in die
grine Aue bringt, sie zur Ruhe bringt, dort wo sie in Gerechtigkeit und
Frieden leben kdnnen.

Auch hier wird nicht einfach ein vergangenes Geschehen erzéhlt, hier wird
erinnert und gedeutet und existenzial interpretiert: Der Exodus wird da zur
Urszene, zum Typos der tédlichen Gefahr und der Rettung auch fir die
Gegenwart des Exils.

Die Erinnerung an diese Urszene von Gefahrdung und Rettung klingt erneut
an, wenn unser Segenswunsch vom "groBen Hirten" spricht. Auch hier wird
nicht einfach Geschehens erzahlt, sondern es wird erinnert und gedeutet und
existenzial interpretiert. Exodus und Ostern werden hier eins, und sie werden



eins in der Hoffnung auf den einen Hirten, der allein, in seinem Antlitz, in
seinen Worten und Taten, der uns allein Gott anschaulich macht,

Noch einmal Spurgeon:

"Nicht ohne die Schafe kam der Hirte, denn das hieBe geschlagen
zurickkommen. [...] Ihr kdnnt nicht mit Wahrheit einen Mann einen Hirten
nennen, wenn er keine Schafe hat, und Ihn nicht einen groBen Hirten
nennen, wenn er nicht eine groBe Herde hat."

Das Bild von dem guten Hirten ist ein Bild der Gemeinschaft. Das Bild vom
guten Hirten macht uns zu Schwestern und Bridern Christi, es macht uns zu
Kindern des Gottes des Friedens. Mit allen Konsequenzen: mit der Zusage,
mit der Weisung, und mit der VerheiBung.

Mit der Zusage, dass er wie der gute Hirte die Verirrten und Verlorenen nicht
aufgibt, sondern ihnen nachgeht und sie aufnimmt und sie heimbringt.

Mit der Weisung an uns, Frieden zu schaffen im eigenen Herzen und in
dieser Welt.

Mit der VerheiBung, uns auf griine Flecken Erde und zur Ruhe zu flhren,
heute und alle Tage.

"Der Gott des Friedens aber, der den groBBen Hirten der Schafe, unsern Herrn
Jesus, von den Toten heraufgefuhrt hat durch das Blut des ewigen Bundes,
der mache euch tichtig in allem Guten, zu tun seinen Willen,

und schaffe in uns, was ihm geféallt, durch Jesus Christus,

welchem sei Ehre von Ewigkeit zu Ewigkeit! Amen."



