
Gottesdienst	
  am	
  2.	
  Sonntag	
  nach	
  Trinitatis	
  
5.	
  Juni	
  2016	
  

Evangelische	
  Universitätskirchengemeinde	
  –	
  St.	
  Johanniskapelle	
  
	
  

	
  
	
  
Epheser	
  2,17-­‐22	
  
	
  
17	
  	
   Christus	
  ist	
  gekommen	
  und	
  hat	
  verkündigt	
  im	
  Evangelium	
  
	
   den	
  Frieden	
  euch,	
  die	
  ihr	
  ferne	
  waret,	
  und	
  Frieden	
  denen,	
  die	
  nahe	
  waren.	
  
18	
   Denn	
  durch	
  ihn	
  haben	
  wir	
  den	
  Zugang	
  alle	
  beide	
  in	
  einem	
  Geist	
  zum	
  Vater.	
  
19	
   So	
  seid	
  ihr	
  nun	
  nicht	
  mehr	
  Gäste	
  und	
  Fremdlinge,	
  	
  
	
   sondern	
  Mitbürger	
  der	
  Heiligen	
  und	
  Gottes	
  Hausgenossen,	
  	
  
20	
   erbaut	
  auf	
  dem	
  Grund	
  der	
  Apostel	
  und	
  Propheten,	
  	
  
	
   da	
  Jesus	
  Christus	
  der	
  Eckstein	
  ist,	
  	
  
21	
   auf	
  welchem	
  der	
  ganze	
  Bau	
  ineinander	
  gefügt	
  wächst	
  	
  
	
   zu	
  einem	
  heiligen	
  Tempel	
  in	
  dem	
  HERRn,	
  	
  
22	
   auf	
  welchem	
  auch	
  ihr	
  miterbaut	
  werdet	
  zu	
  einer	
  Behausung	
  Gottes	
  	
  
	
   im	
  Geist.	
  
	
  
	
  
	
  
Liebe	
  Gemeinde,	
  	
  
	
  

1. In	
  der	
  Wiener	
  Albertina	
  beim	
  Anblick	
  von	
  Albrecht	
  Dürers	
  	
  

	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  „Betenden	
  Händen“1	
  

Im	
  Wiener	
   Palais	
   des	
   Erzherzogs	
   Albrecht,	
   unweit	
   der	
  Hofburg,	
   befindet	
   sich	
   eine	
  

der	
   wunderbarsten	
   Sammlungen	
   künstlerischer	
   Grafiken	
   überhaupt.	
   Was	
  

Michelangelo,	
  Rubens,	
  Dürer,	
  Rembrandt	
  und	
  viele	
  andere	
  der	
  Menschheit	
  geschenkt	
  

haben,	
  ist	
  hier	
  zu	
  bewundern.	
  Nur	
  eine	
  kleine	
  Studie	
  etwa	
  ist	
  die	
  Zeichnung	
  Albrecht	
  

Dürers,	
  in	
  denen	
  er	
  die	
  Haltung	
  betender	
  Hände	
  	
  zu	
  erfassen	
  sucht.	
  Malen	
  wollte	
  er	
  

für	
  ein	
  Altarbild	
  die	
  Hände	
  eines	
  Apostels.	
  Ob	
  er	
  darüber	
  nachgedacht	
  hat,	
  dass	
  der	
  

Apostel	
  Jude	
  war?	
  Oder	
  hat	
  er	
  ihn	
  nur	
  mit	
  den	
  christlichen	
  Augen	
  gesehen	
  als	
  Christ?	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Die	
  Bildzitate	
  sind	
  den	
  Wikipedia-­‐Artikeln	
  „Betende	
  Hände“,	
  „Mahnmal	
  gegen	
  Krieg	
  und	
  Faschismus“	
  entnommen,	
  
das	
  Zuckmayer-­‐Zitat	
  dem	
  Wikipedia-­‐Artikel	
  „Reibpartie“.	
  	
  



	
   2	
  

	
  
	
  

Mit	
  Hilfe	
  eines	
  Spiegels	
  hat	
  Dürer	
  wohl	
  seine	
  eigenen	
  Hände	
  als	
  Vorlage	
  genommen.	
  

Es	
   sind	
  die	
  Hände	
   eines	
  Menschen,	
   der	
   sich	
   in	
   seiner	
   ganzen	
  Existenz	
   angewiesen	
  

und	
  ausgerichtet	
  empfindet	
  auf	
  den	
  Ewigen	
  –	
  und	
  doch	
  so	
  zeitlich	
  und	
  vergänglich.	
  

In	
   unserem	
   sinnlichen	
   Bewusstsein	
   ist	
   das	
   Altarbild	
   vergessen,	
   verloren,	
   erhalten	
  

aber	
  ist	
  uns	
  diese	
  Skizze,	
  Abbild	
  unserer	
  eigenen	
  Menschlichkeit,	
  unserer	
  Sehnsucht	
  

nach	
  Frommheit	
  und	
  Glauben	
  können.	
  	
  

	
  

2. Die	
  Ferne:	
  „Reibpartie“	
  im	
  März	
  1938	
  

	
  

Wer	
  seine	
  Augen	
  von	
  der	
  Betrachtung	
  der	
  Graphiken	
  hebt	
  und	
  aus	
  dem	
  Fenster	
  des	
  

Ausstellungsraums	
  im	
  Museum	
  der	
  	
  „Albertina“	
  hinausblickt,	
  schaut	
  auf	
  den	
  großen	
  

Vorplatz.	
  	
  

Es	
   war	
   1938,	
   nach	
   dem	
   Anschluss	
   Österreichs	
   an	
   Hitlerdeutschland	
   im	
   März,	
   da	
  

wurden	
   auf	
   diesem	
  Platz	
  Wiener	
   Juden	
   gezwungen,	
   in	
   „Reibpartien“	
   die	
   Gehsteige	
  

von	
  antifaschistischen	
  Parolen	
  zu	
  säubern.	
  Carl	
  Zuckmeyer	
  (Autobiographie	
  1966):	
  

„Die	
  Luft	
  war	
  von	
  einem	
  unablässig	
  gellenden,	
  wüsten,	
  hysterischen	
  Gekreische	
  erfüllt,	
  

aus	
   Männer-­‐	
   und	
   Weiberkehlen,	
   das	
   tage-­‐	
   und	
   nächtelang	
   weiterschrillte.	
   Und	
   alle	
  

Menschen	
   verloren	
   ihr	
   Gesicht,	
   glichen	
   verzerrten	
   Fratzen:	
   die	
   einen	
   in	
   Angst,	
   die	
  

andren	
  in	
  Lüge,	
  die	
  andren	
  in	
  wildem,	
  haßerfülltem	
  Triumph.	
  […]	
  Ich	
  erlebte	
  die	
  ersten	
  

Tage	
   der	
   Naziherrschaft	
   in	
   Berlin.	
   Nichts	
   davon	
   war	
   mit	
   diesen	
   Tagen	
   in	
   Wien	
   zu	
  

vergleichen.	
  […]	
  Was	
  hier	
  entfesselt	
  wurde,	
  war	
  der	
  Aufstand	
  des	
  Neids,	
  der	
  Mißgunst,	
  

der	
   Verbitterung,	
   der	
   blinden,	
   böswilligen	
   Rachsucht	
   –	
   und	
   alle	
   anderen	
   Stimmen	
  

waren	
  zum	
  Schweigen	
  verurteilt.“	
  



	
   3	
  

Damals	
  war	
  unter	
  den	
  Erniedrigten	
  vermutlich	
  auch	
  Ephraim	
  Knohl.	
  SA-­‐Leute	
  hatten	
  

die	
  Juden	
  aus	
  ihren	
  Häusern,	
  aus	
  ihren	
  Läden,	
  von	
  der	
  Arbeit	
  geholt,	
  sie	
  gezwungen,	
  

niederzuknien	
  und	
  das	
  Pflaster	
   zu	
   schrubben.	
   Sie	
  waren	
  es,	
  denen	
  man	
  die	
  Schuld	
  

gab	
  an	
  allen	
  Verlusten,	
  die	
  die	
  Deutschen	
  und	
  die	
  Österreicher	
  nach	
  den	
  Jahren	
  des	
  

1.	
  Weltkriegs	
   empfunden	
   hatten.	
   Hier	
   sahen	
   nun	
   die	
   „Looser“	
   ihre	
   „Sündenböcke“	
  

erniedrigt,	
  mit	
  Schaudern.	
  	
  Im	
  Hintergrund	
  schaute	
  damals	
  auch	
  Elli	
  Schlofer	
  zu;	
  sie	
  

war	
  gerade	
  16	
  Jahre	
  alt.	
  Ein	
  SS-­‐Mann	
  hatte	
  sie	
  angeworben	
  für	
  den	
  „Bund	
  deutscher	
  

Mädels“.	
  Sie	
  wird	
  Mitglied	
  in	
  der	
  NSDAP	
  und	
  BDM-­‐Führerin.	
  Lange	
  Jahre	
  noch	
  wird	
  

sie	
  Abscheu	
  und	
  Befremden	
  empfinden	
  vor	
  den	
  Juden.	
  	
  

Ephraim	
  Knohl	
  entkommt	
  der	
  weiteren	
  Verfolgung	
  und	
  flüchtet	
  nach	
  Palästina.	
  	
  

	
  

	
  
Alfred	
  Hrdlicka,	
  Kniender	
  und	
  straßenwaschender	
  Jude,	
  

1988	
  (Wien,	
  Albertinaplatz)	
  
	
  

3. In	
  der	
  Fremde	
  

	
  

Im	
  Krieg	
  heiratet	
  Elli	
  Schlofer	
  einen	
  Deutschen;	
  sie	
  zieht	
  in	
  die	
  hessische	
  Provinz.	
  Am	
  

Ende	
   des	
   Krieges	
   sind	
   ihre	
   Hoffnungen	
   und	
   politischen	
   Phantasien	
   zerstört.	
   Ein	
  

neues	
  Leben	
  beginnt,	
  bescheiden	
  und	
  abgeschieden.	
  Auf	
   ihrem	
  Nachttisch	
  steht	
  ein	
  

Crucifixus	
  mit	
   der	
  Aufschrift	
   INRI	
   –	
  Jesus	
  Nazarenus	
  Rex	
   Iudaeorum.	
   1958	
  hat	
   Elli	
  

Schlofer	
  zwei	
  Söhne.	
  Der	
  Neugeborene	
  wird	
  getauft	
  unter	
  dem	
  Wort	
  aus	
  Psalm	
  119,	
  

2:	
   „Wohl	
   denen,	
   die	
   auf	
   seine	
   Gebote	
   acht	
   haben,	
   die	
   von	
   ganzem	
  Herzen	
   nach	
   ihm	
  

forschen.“	
   	
  –	
  Elli	
   Schlofer	
   war	
   meine	
   Mutter.	
   In	
   den	
   70er	
   Jahren	
   sah	
   ich	
   die	
  

Zeichnungen	
  in	
  der	
  Albertina	
  zum	
  ersten	
  Mal.	
  Erst	
  vierzig	
  Jahre	
  nach	
  den	
  Ereignissen	
  

der	
   schikanösen	
   „Reibpartie“,	
   im	
   Jahre	
   1988	
   errichtete	
   man	
   unten	
   auf	
   dem	
  

Albertinaplatz	
   das	
   Mahnmal	
   von	
   Alfred	
   Hrdlicka,	
   das	
   an	
   den	
   „knienden	
   und	
  



	
   4	
  

straßenwaschenden	
   Juden“	
  vor	
  dem	
   „Tor	
  der	
  Gewalt“	
   erinnert.	
  Damals	
   schrieb	
   ich	
  

an	
  meiner	
   ersten	
   Untersuchung	
   zur	
   Tora,	
   zum	
   Schema‘	
   Jisrael,	
   zur	
   Erwählung,	
   zu	
  

den	
  großen	
  Fragen	
  von	
  Schuld	
  und	
  Gnade	
  und	
  Vergebung,	
  von	
  Tod	
  und	
  Neubeginn.	
  	
  

	
  

4. Siebzig	
  Jahre	
  später	
  

	
  

Siebzig	
   Jahre	
  später,	
   im	
  Jahre	
  2008,	
  hält	
  der	
  Neffe	
  des	
  damals	
  entkommenen	
  Juden	
  

einen	
   Vortrag	
   in	
   der	
   Universität	
   Wien.	
   Es	
   ist	
   Israel	
   Knohl.	
   Er	
   hat	
   ein	
   Buch	
  

geschrieben	
  über	
  den	
  „leidenden	
  Gottesknecht“	
  in	
  jüdischen	
  Texten,	
  die	
  dem	
  Neuen	
  

Testament	
   vorausgegangen	
   sind.	
   Und	
   ein	
   Buch	
   über	
   die	
   Theologie	
   der	
  

Schriftgelehrten,	
  die	
  der	
  Tora	
  ihre	
  endgültige	
  Form	
  gegeben	
  haben.	
  Er	
  sieht	
  in	
  diesen	
  

Schriftgelehrten	
   Lehrer	
   der	
   „Heiligkeit“	
   Israels	
   und	
   er	
   nennt	
   den	
   Kreis	
   dieser	
  

Gelehrten	
   „Holiness-­‐School“	
  –	
  Schule	
  der	
  Heiligkeit.	
   Ich,	
  der	
  Sohn	
  von	
  Elli	
   Schlofer,	
  

halte	
   auch	
   einen	
   Vortrag.	
   Ich	
   habe	
   mittlerweile	
   auch	
   ein	
   Buch	
   über	
   diese	
  

Schriftgelehrten	
   geschrieben	
   unter	
   dem	
   Titel	
   „Die	
   Vollendung	
   der	
   Tora“.	
   Wir,	
   die	
  

Kinder	
   der	
   Opfer	
   und	
   Täter	
   von	
   einst,	
   haben	
   beide	
   unser	
   Denken	
   den	
   Wurzeln	
  

unseres	
  Glaubens	
  zugewandt,	
  den	
  Wurzeln	
  des	
  Glaubens	
  von	
  Juden	
  und	
  Christen.	
  Ein	
  

Jude	
  und	
  ein	
  Christ	
  haben	
  über	
  die	
  Spiritualität	
  der	
  mosaischen	
  Tora	
  nachgedacht.	
  

Einige	
   Jahre	
  später,	
  2014,	
  begegnen	
  wir	
  einander	
  erneut	
   in	
   Jerusalem.	
   Israel	
  Knohl	
  

sagt:	
   „Als	
   ich	
   damals	
   die	
   Entdeckung	
  machte,	
  wie	
   stark	
   diese	
   Schriftgelehrten	
   von	
  

der	
   Tora	
   der	
  Heiligkeit	
   geprägt	
  waren,	
   und	
   die	
   Spuren	
   ihrer	
   Arbeit	
   in	
   den	
   Texten	
  

wiedererkannte,	
   da	
   hatte	
   ich	
   ein	
   Empfinden	
   als	
   sei	
   der	
   Heilige	
   Geist	
   über	
   mich	
  

gekommen.“	
   –	
  Wir	
   begegnen	
   einander	
   und	
   ich	
   erzähle	
   ihm	
   die	
   Geschichte	
  meiner	
  

Familie.	
  Nein,	
  so	
  weit	
  würde	
  ich	
  nicht	
  gehen,	
  dass	
  ich	
  meinem	
  Buch	
  die	
  Autorität	
  des	
  

Heiligen	
  Geistes	
  zuspreche,	
  aber	
  in	
  mir	
  ist	
  doch	
  die	
  Überzeugung	
  lebendig,	
  dass	
  die	
  

Kraft,	
   die	
   uns	
   zusammenführt,	
   in	
   diesem	
   Geist	
   ihren	
   Ursprung	
   hat.	
   Über	
   die	
  

Jahrtausende	
   hinweg	
   berührt	
   uns	
   beide	
   der	
   Geist	
   des	
   Gottes	
   Israels,	
   der	
   Geist	
   des	
  

Abraham,	
  des	
  Mose	
  und	
  des	
  Elia,	
  der	
  Geist	
  Davids,	
  des	
  Gesalbten,	
  der	
  Geist	
  Jesu,	
  der	
  

Geist,	
   der	
   am	
   Sieben-­‐Wochen-­‐Fest	
   die	
   Apostel	
   überkommt	
   und	
   alle	
  

Kommunikations-­‐	
   und	
   Sprachgrenzen	
   durchbricht.	
   Der	
   Geist,	
   durch	
   den	
   das	
  

Universum	
   ins	
   Leben	
   gerufen	
   wurde	
   und	
   durch	
   den	
   der	
   fleischliche	
   Mensch	
   auf	
  	
  

spirituelle	
  Weise	
  neu	
  geboren	
  wird.	
  In	
  dem	
  gemeinsamen	
  Gespräch	
  mit	
  Israel	
  Knohl	
  

erfasst	
   uns	
   beide	
   das	
   Gefühl	
   einer	
   tiefen,	
   unsagbaren	
   Verbundenheit,	
   obwohl	
   wir	
  

doch	
  so	
  unendlich	
  verschieden	
  sind	
  in	
  unserer	
  Art,	
  Religion	
  und	
  Kultur,	
  empfinden	
  



	
   5	
  

wir,	
  dass	
  es	
  eine	
  höhere	
  Einheit	
  gibt,	
  eine	
  universale,	
  die	
  Geschichte	
  überschreitende	
  

Einheit	
   eines	
   Schöpfergeistes,	
   der	
   sich	
   mit	
   dem	
   Menschlichen	
   verbindet	
   und	
   es	
  

hinausführt	
   zu	
  einem	
   tiefen,	
   grenzenlosen	
  Frieden.	
  Und	
   indem	
  wir	
   einander	
   in	
  die	
  

Augen	
   sehen	
   und	
   einander	
   annehmen,	
   spüren	
   wir,	
   dass	
   wir	
   bei	
   aller	
   tiefen	
  

Zerrissenheit,	
  die	
  uns	
  in	
  dieser	
  Existenz	
  voneinander	
  getrennt	
  hat	
  und	
  noch	
  trennt,	
  

im	
   Blick	
   des	
   anderen	
   die	
   Hoffnung	
   auf	
   die	
   Vollendung	
   schauen,	
   eine	
   Einheit	
   des	
  

Geistes,	
   einen	
  vollkommenen	
  Frieden.	
  Der	
   jahrhundertealte	
   tiefe,	
   tödliche	
  Riss	
  der	
  

Entfremdung,	
  der	
  Ephraim	
  Knohl	
  und	
  Elli	
  Schlofer	
  voneinander	
  trennte,	
  er	
  war	
  dir	
  

Ursünde	
   der	
   christlich	
   abendländischen	
   Kultur,	
   die	
   in	
   den	
   Abgrund	
   und	
   den	
  

Untergang	
  der	
  Schoa	
  geführt	
  hat.	
  Es	
  war	
  eine	
  unsägliche	
  Entfremdung	
  des	
  Geistes,	
  

des	
  Geistes	
  vom	
  Geist	
  der	
  Propheten	
  und	
  der	
  Apostel.	
  Dabei	
  bekennt	
  doch	
  über	
  diese	
  

Jahrhunderte	
  hinweg	
  das	
  Glaubensbekenntnis	
  die	
  Einheit	
  des	
  Geistes	
  der	
  Propheten	
  

und	
   der	
  Apostel,	
   die	
   Einheit	
   des	
  Geistes	
   des	
  Gottes	
   Israels	
   und	
   Jesu	
   Christi!	
   Dabei	
  

beten	
  Juden	
  und	
  Christen	
  seit	
  Jahrhunderten	
  den	
  51.	
  Psalm	
  mit	
  den	
  Worten:	
  „Nimm	
  

deinen	
   heiligen	
   Geist	
   nicht	
   von	
  mir!“	
   Es	
   ist	
   ein	
  mosaischer	
   und	
   ein	
  messianischer	
  

Geist.	
  	
  

	
  

5.	
  	
   Der	
  Epheserbrief:	
  Durch	
  Jesus	
  ist	
  den	
  Kindern	
  der	
  Ferne	
  Nähe	
  geschenkt	
  zu	
  dem	
  

Gott	
  Israels.	
  	
  

	
  

Liebe	
  Gemeinde,	
  die	
  Erneuerung	
  unserer	
  spirituellen	
  Kultur	
  ist	
  die	
  Herausforderung	
  

an	
   die	
   Theologie	
   des	
   21.	
   Jahrhunderts.	
   Wir	
   haben	
   die	
   apostolische	
   Botschaft	
   der	
  

Bibel	
  vergessen,	
  weil	
  wir	
  nicht	
  ernsthaft	
  genug	
  in	
  der	
  Bibel	
  gelesen	
  haben.	
  Dabei	
  sagt	
  

es	
   der	
   Epheserbrief	
   eindeutig:	
   Christus	
   hat	
   sein	
   Evangelium	
   verkündigt	
   um	
   die	
  

spirituelle	
  Vereinigung	
  derer,	
  die	
  dem	
  Gott	
  Israels	
  nahe	
  waren,	
  also	
  der	
  Juden,	
  und	
  

derer,	
  die	
  diesem	
  Gotte	
   ferne	
  waren,	
  also	
  der	
  Völker	
  des	
  Universums,	
  zu	
  erwirken.	
  

Durch	
  den	
  Heiligen	
  Geist	
  des	
  Friedens	
  haben	
  wir	
  beide	
  Zugang	
  zum	
  gleichen	
  Gott,	
  ja	
  

ist	
  aller	
  Menschheit	
  gleichermaßen	
  die	
  Gemeinschaft	
  Gottes	
  möglich!	
  Es	
  entsteht	
  ein	
  

neuer,	
   spiritueller	
  Raum,	
  an	
  dem	
  Juden	
  und	
  Christen	
  gleichermaßen	
  als	
  Menschen,	
  

als	
  Gottes	
  Menschen,	
  Anteil	
  haben,	
  ja,	
  Juden	
  und	
  Christen	
  gemeinsam	
  bilden	
  diesen	
  

spirituellen	
   Raum!	
   Es	
   ist	
   ein	
   Raum,	
   in	
   denen	
   allen	
   gleichermaßen	
   eine	
   Heimat	
  

gewährt	
  wird,	
  ein	
  Bürgerrecht.	
  Dieser	
  Raum	
  ist	
  kein	
  äußeres	
  Gebäude,	
  sondern	
  es	
  ist	
  

das	
  Gebäude,	
  das	
  aus	
  der	
  Spiritualität	
  aller	
  Menschen	
  entsteht,	
  die	
  gemeinsam	
  zum	
  

„Tempel“	
   werden.	
   Christus	
   ist	
   es,	
   durch	
   den	
   alles	
   sich	
   fügt,	
   weil	
   Christus	
   den	
  



	
   6	
  

Fremden	
   den	
   Weg	
   zu	
   Gott	
   eröffnet	
   hat	
   und	
   noch	
   eröffnet.	
   Entfremdung	
   zu	
  

überwinden	
  ist	
  das	
  universale	
  Ziel	
  des	
  göttlichen	
  Geistes.	
  	
  

	
  

Als	
  meine	
  Mutter	
  alt	
  wurde,	
  konnte	
  sie	
  mir	
  von	
  ihrer	
  Jugendzeit	
  erzählen.	
  Ihr	
  Glaube	
  

war	
   zu	
   Zeiten	
   in	
   den	
   Strudel	
   der	
   Zerrissenheit	
   und	
   Entfremdung	
   hineingezogen	
  

worden.	
  Aber	
  das	
  Bild	
  des	
  Crucifixus	
  hat	
  sie	
  immer	
  bei	
  sich	
  gehabt.	
  Jeden	
  Abend	
  hat	
  

sie	
   zu	
  Gott	
  gebetet.	
  Es	
   ist	
  der	
  gleiche	
  Gott,	
   zu	
  dem	
  auch	
   ich	
  bete	
  und	
  zu	
  dem	
  auch	
  

Israel	
   Knohl	
   betet.	
   Es	
   ist	
   der	
   gleiche	
   Heilige	
   Geist	
   des	
   gleichen	
   Gottes,	
   der	
   die	
  

Schriften	
   des	
   Alten	
   Testaments	
   und	
   des	
   Neuen	
   Testaments	
   eint	
   und	
   der	
   auch	
  

dereinst	
  Juden	
  und	
  Christen	
  vollkommen	
  aus	
  ihrer	
  Entfremdung	
  herausführen	
  wird	
  

in	
  die	
  Einheit	
  des	
  Geistes.	
  Das	
  gemeinsame	
  Gebet	
  eint	
  uns	
  mehr	
  als	
  die	
  kanonischen	
  

Lehren	
   von	
  Kirche	
   und	
   Synagoge	
   uns	
   trennen	
   können.	
   Darum	
  kann	
   es	
   auch	
   nicht,	
  

wie	
  jüngst	
  von	
  einem	
  Theologen	
  angeregt,	
  dazu	
  kommen,	
  dass	
  wir	
  Christen	
  uns	
  von	
  

den	
  heiligen	
   Schriften	
   Jesu	
  Christi	
   und	
  der	
  Apostel	
   lossagen.	
  Kanonizität	
   hat	
   ihren	
  

Grund	
  im	
  Geist	
  und	
  nicht	
  im	
  Buchstaben!	
  	
  

Der	
   Geist,	
   der	
   uns	
   einander	
   in	
   die	
   Augen	
   schauen	
   lässt,	
   der	
   unsere	
   Fremdheit	
  

überwindet,	
   um	
   uns	
   zu	
   einen,	
   er	
   ist	
   es,	
   auf	
   den	
   wir	
   in	
   allen	
   Begegnungen	
   mit	
  

Menschen,	
  wo	
  immer	
  sie	
  herkommen,	
  verbindet	
  und	
  verbündet.	
  Natürlich	
  auch	
  mit	
  

den	
  Kindern	
  Abrahams	
  und	
  Ismaels,	
  Hagars	
  und	
  Hams,	
  Arabiens,	
  Afrikas	
  und	
  Asiens,	
  	
  

mit	
   allen	
  Kindern	
  der	
   Schöpfung	
  Gottes,	
   deren	
  Hände	
   sich	
   falten	
   zur	
  Anbetung	
   im	
  

Geiste	
  des	
  ewigen	
  Gottes.	
  	
  

	
  
	
  (Reinhard	
  Achenbach,	
  Professor	
  f.	
  Altes	
  Testament,	
  WWU,	
  FB	
  01)	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  


