Gottesdienst
anlasslich der Studienabschlussfeier
mit Verleihung des Preises des IfES
Minster, den 24. April 2016

Eine Frage der Kleiderordnung
Predigttext: Kolosser 3, 12-17

Liebe festlich gestimmte Gemeinde!

Liebe Absolventinnen und Absolventen,

Liebe Preistréagerin,

liebe Partner, Eltern, Familien und Freunde, liebe Kommilitoninnen, liebe
Kolleginnen und Kollegen,

I Kleidung und Akademischer Ritus

Am dies academicus des Jahres 1967, es war der 9. November, fand in der
Hamburger Universitét in festlichem Rahmen der Rektoratswechsel statt. Die
akademischen Honoratioren waren dem Anlass entsprechend gekleidet, so wie
es Brauch war bei allen akademischen Feierlichkeiten. Beim Festumzug
passierten die Professorenschaft, gewandet in ihre traditionellen Umhange und
Roben, und die Wirdentrager, behéngt mit schweren Amtsketten, eine Gruppe
von Studierenden, die flugs ein Transparent entfalteten mit einem Slogan, der
die akademische Welt in Deutschland verandert hat: Unter den Talaren Muff
von 1000 Jahren. Eine mit 45 Jahren recht junge Professorin teilte das
allgemeine Unverstandnis: ,,Die Rede [des Rektors] wird immer wieder durch
Gegenrede und Zwischenrufe gestort — so respektlos... Was sollte der Klamauk.
Die Feier war zu Ende, eiliger, weniger wurdevoll verlieBen wir den Saal.*

Im Westdeutschland war es seitdem um die Standestracht der Akademiker
geschehen, Roben und Talare, Doktorhut und andere textile Statuszeichen
wurden in den Schranken verstaut. Bis nach der Wende und dem Ende der DDR
an ostdeutschen Universitaten die Freiheit der Wissenschaft alte akademische
Riten wiederbelebte. Es gibt sie wieder — die Mantel, Talare und Hute.
Akademische Rituale und ihre zeichenhaften Markierungen wurden modifiziert.
Wie jedes Ritual beziehen sie sich auf soziale Ordnungen, symbolisieren
Zugehorigkeit zu einem gesellschaftlichen Stand und machen Hierarchien
ansichtig. Diejenigen, die gefeiert werden, weil sie ihr Studium zum Ende
gebracht haben, weil sie mit Auszeichnung promoviert wurden oder einen Preis
erhielten, werden neu eingekleidet zur Kennzeichnung ihres Statuswechsels.

Im Mittelalter verschaffte ein Diplom den Absolventen die VVorrechte des
niederen Adels, zum Beispiel das Privileg, nicht gefoltert werden zu durfen. Bis
heute befriedigen die Rituale unter den Standesgleichen ein Bedurfnis nach



sozialer Solidaritat. Sie integrieren — und schlieRen zugleich still schweigend
aus, wer nicht dazu gehort.

Wir tragen heute keine Roben mehr, aber auch wir an der WWU bemdihen uns
nach angemessenen Ritualen fir akademisches Leben. Fir Studierende geht es
um Ubergénge in der Berufs- und Bildungsbiographie. Die Lehrenden und alle
an der Universitat Beschaftigten versichern sich der Sinnhaftigkeit ihres Tuns.
Lernen lohnt sich. Und Lehren lohnt sich auch. So stand also jeder heute
Morgen vor dem Kleiderschrank mit der Frage: Was soll ich anziehen?

I1 Ablegung von Standesdiinkel — Der Abschnitt aus Kolosser

Mit dieser Frage beschaftigt, erreicht uns ein Anruf, ein Aufruf des Verfassers
des Kolosserbriefs.

Legt alte Kleidung ab. Legt neue Kleidung an!

Bekleidet euch als von Gott auserwahlte Heilige und Geliebte!

Ihr habt den alten Menschen mit seinen Werken ausgezogen und den neuen
angezogen.

Auch hier markiert das Ab- und Anlegen von Kleidung eine Statusanderung, in
der standesbewussten Gesellschaft romischer Provinzen fir alle Augen sichtbar.
Doch der Text lasst jeglichen Standesdiinkel vermissen, AusschlieRendes und
Ausgrenzendes fehlen. Der Vers, der direkt vor dem Predigtabschnitt steht, stellt
klar: Da ist nicht mehr Grieche oder Jude, Beschnittener oder Unbeschnittener,
Nichtgrieche, Skythe, Sklave, Freier, sondern alles und in allen Christus.

Hier werden soziale Ordnungen nicht perpetuiert, hier wird Gesellschaft neu
geordnet — und das stellt alte Kleiderordnungen radikal in Frage. Das
Inklusionsmerkmal ist Christus, ein Rabbi und Lehrer, um dessen Gewand einst
gewarfelt wurde. Seid ihr nun mit Christus auferstanden, so sucht, was droben
ist, wo Christus ist, sitzend zur Rechten Gottes. Trachtet nach dem, was droben
ist, nicht nach dem, was auf Erden ist.

Auch dieser Wandel vollzieht sich in einem Ritual, das sich tber das Anlegen
weilder Taufkleider bis in die Gegenwart gerettet hat. Aber es ging dem
Schreiber vor allem um &uRere Erkennbarkeit inwendiger Umwendung. Der
Kolosserbrief beschreibt die Neuordnung durch Ablegen alter Kleider und
Anlegen mit neuen Gewéndern. Diese neue Kleidung wird beschrieben durch
eine Liste von inneren Tugenden, durch Haltung. Er z&hlt es auf, als handelte es
sich um fein gewobene Seide und fair gehandelte Baumwolle, er streichelt wie
ein Schneider noch einmal tber das Tuch: inniges Erbarmen, Giite, Demut,
Sanftmut und Geduld! Und gibt Anweisungen, wie man das am besten trégt, so
dass es auch zur Geltung kommt: Ertragt euch gegenseitig und vergebt einander,
wenn einer dem andern etwas vorzuwerfen hat. Wie der Herr euch vergeben hat,
so sollt auch ihr vergeben!

Christliche und akademische Rituale sowie ihre Kleiderordnungen stehen in
einem prinzipiellen Spannungsverhéltnis zueinander, beziehen sich in
unterschiedlicher Weise auf soziale Ordnungen. Die Kleidung, von der Kolosser



spricht, macht den neuen Geist der Gemeinschaft sichtbar, einen Glauben, der
erkennbar wird im Umgang untereinander, mit Freund und Feind.

I11 Christliche Berufs-Kleidung

Die Diakonissen, von denen es in meiner Kindheit noch so viele gab, trugen ein
solches Gewand, innere Haltung nach aulRen zeigend. Unsere
Gemeindeschwester Erna trug das Kleid, das alle Schwestern ihres Mutterhauses
trugen. Dunkles Blau mit weil3en kleinen Punkten, demuitig schlicht. Die Haube
wirkte fremd, war in der Altenpflege aber funktional. Ihr weiter langer Rock war
geduldig und ertrug die Flecken der Kinderhénde, die sich in ihn klammerten.

Mit den Diakonissen und ihren Gemeinschaften verschwindet auch die Tracht
protestantischer Tugend. Es ist nicht zu erwarten, dass sie wiederbelebt wird,
anders als die Standestracht der Akademiker. Gibt es einen anderen Weg, den
verinnerlichten Katalog christlicher Tugenden 6ffentlich zu zeigen? Dem
Kolosserbrief zufolge lohnt es sich daran festzuhalten: Haltung entsteht in der
Gemeinschaft, die sich als lernende Gemeinschaft begreift. Lasst das Wort
Christi reichlich unter euch wohnen: Lehrt und ermahnt einander in aller
Weisheit.

IV Berufsethos der Absolvent_innen

Sie, liebe Absolventinnen, uns alle, liebe Gemeinde, fordert der Predigttext
heraus: wie wird sichtbar, was Ihr glaubt? Dass Ihr glaubt, was Ihr studiert? Wie
wird sichtbar, dass Studienabschluss, Titel und Preise nicht nur Prestige,
Geltung und Status mit sich bringen, sondern ein Beitrag zur Geltendmachung
von Erbarmen, Giite, Demut, Sanftmut und Geduld in einer Welt der
Wertekonkurrenz. Wie haben Sie das selbst gemacht? Wie haben Sie Lehre und
Studium der Weisheit praktiziert?

IVVa Juliane Ta Van

Liebe Frau Ta Van, Sie haben in lhrer hervorragenden Masterarbeit die
Vorstellungen von Jugendlichen tiber Religion untersucht. Sie haben sich der
Mihe unterzogen, sich in die Methoden der empirischen Religionsforschung
einzuarbeiten und Schilerinnen und Schiler der achten Jahrgangsstufe befragt.
Sie haben sich von Schiilern im Ethik- oder im Religionsunterricht belehren
lassen, was sie mit Religion assoziieren. Sie stellten fest, dass noch keine der
groRen Untersuchungen wie die Shell-Studie nachgefragt hat, was Jugendliche
unter Religion verstehen. Sie haben sich auch bei negativen und
religionsfeindliche AuRerungen mancher Jugendlichen nicht irritieren lassen,
sondern sind ihrem Interesse am Gegenuber treu geblieben. Das kann man
Subjektorientierung nennen — oder Sanftmut und Geduld. Ihre Gutachter waren



beeindruckt. Einander lehren und ermahnen heifst methodisch, sich selbst
belehren zu lassen. Eine christliche, aber auch eine wissenschaftliche Tugend!

IVVb Stefan Zorn

Der Autor des Kolosserbriefs motiviert zu einer neuen Haltung durch den
zentralen Statuswechsel Jesu Christi: Seid ihr nun mit Christus auferstanden, so
sucht, was droben ist!

Lieber Herr Zorn, in Ihrer Wissenschaftlichen Hausarbeit haben Sie sich mit
dem theologischen Profil der Auferstehungserzéhlungen des
Johannesevangeliums befasst. Sie haben die Beziige zu den Abschiedsreden
untersucht und von da aus die christologischen und ekklesiologischen Aspekte
herausgearbeitet. Im Johannesevangelium lasst sich eine 6sterliche Stellung der
Junger beobachten, ein Hineingenommensein in die liebende Dreiheit des
Auferstanden, des Vaters und des Heiligen Geistes: ein antizipierter
Statuswechsel. Das trinitarische Motiv des Eins seins durch Liebe tbertragt sich
auf die Junger und wird, so lhre These, zum leserlenkenden Signal. Sehr gut,
fand lhre Betreuerin.

IVVc Marcel Kreft

Liebe verlangt nach gelebter Wirklichkeit im Miteinander. Auch die Liebe zu
Gott, Herz der christlichen Tugend, bedarf ihrer Umsetzung im Umgang mit
dem Mitmenschen. Das haben Sie, lieber Herr Kreft, in Ihrer Kirchlichen
Examenspredigt zum Ausdruck gebracht. Die Aufgabenstellung war der
Sonntag Rogate. Sie haben als hermeneutischen Schlussel des Vaterunsers das
Vergebungsmotiv identifiziert: wer betet, muss bereit sein zur Vergebung - und
das beginnt in der konkreten Gemeindesituation — ein Ansatz, der dem
Kolosserbrief sehr entspricht.

IVVd Mareike Debelt

Sie, liebe Frau Mareike Debelts, haben Ihren Doktor der P4dagogik mit einer
Arbeit tber den Evangelischen Religionsunterricht im Dritten Reich im Raum
der Evang. Landeskirche Hannovers erworben. Ein solches Thema verlangt
wahrhaft eine ganze Reihe akademischer Tugenden, um sich dem untersuchten
Zeitraum und seinem Ungeist mit wissenschaftlicher Genauigkeit zu widmen.
Umso deutlicher wird Ihnen das Ringen um eine Haltung des Bekennens vor
Augen gelegen haben.

IVe Dr. Malte van Spankeren

»Islam und ldentitatspolitik — Die Funktionalisierung der ,Tlrkenfrage*‘ bei
Melanchthon, Zwingli und Jonas* lautet der Titel Ihrer Habilitationsschrift,



lieber Herr Dr. Malte van Spankeren. Mit Ihrem Vortrag zu lutherischen
Polemiken gegen Reformierte und Altglaubige um 1600 gaben Sie Einblick in
die Geschichte innerchristlicher Exklusion und Diffamierung in der
Konfessionsgeschichte. Die Fakultat erteilte Ihnen daraufhin die venia legendi
im Fach Kirchengeschichte, wohl auch in der Hoffnung, dass Sie Ihren
Studierenden theologische Identitatsfindung in historischer Perspektive so
nahebringen, dass sie ohne ausgrenzende und ddmonisierende Tendenzen
gelingt. Die Kohésionskrafte des Protestantismus in einer pluralen Gesellschaft
kénnen und dirfen nicht Stigmatisierung anderer und Feindbilder sein, sondern
dem Kolosserbrief entsprechend die imitatio Christi.

IV Katrin Lohse

Liebe Frau Lohse, Sie werden mit dem Preis des IfES ausgezeichnet. Auch Sie
fligen sich ganz ein in die Motivation und die Ermunterung des Predigttextes.
Denn zu den abgelegten Kleidern des alten Menschen in der unerlésten Welt
gehdren nach Kolosser Zorn, Grimm, Bosheit, Lasterung, schandbare Worte. Sie
haben sich gezielt mit den sozialen Realitaten befasst, in niichtern
analysierender Weise theologischer Ethik. ,,Ist Folter in besonderen Situation
begrundbar?* fragen Sie sich und suchen feinsinnig, beharrlich und mit
stichhaltigen Argumenten nach einer Antwort, meint jedenfalls Ihr Betreuer.
Das Anwenden wissenschaftlicher Tugenden in evangelischem Interesse ist ein
mihsamer Prozess, will man die Geltung christlicher Tugenden im — auch
innerchristlichen — Wertepluralismus begriinden.

Liebe Frau Lohse, dass Sie neben dem Studium auch noch in der Diakonie tétig
sind und eine wochentliche Singgruppe im Seniorenzentrum Bad Bentheim
leiten, fiihrt mich zu meinem abschlieRenden Gedanken

V Cantate! Die Stimme als Gewand

Der Autor des Kolosserbriefs inszeniert sein Schreiben als einen Abschiedsbrief
des Apostels Paulus aus der Gefangenschaft an seine Gemeinden. Wichtige
letzte Weisungen und Ermahnungen will er ihnen mitgeben, jetzt, da er weil,
dass er sie wohl nicht mehr sehen wird. Er zOgert nicht, die gegenseitige
Verbundenheit als Liebe zu bezeichnen. Aber er beschwort keinen Korpsgeist,
uberhoht nicht die Gemeinschaft durch Symbole oder Elitegehabe.

Mir, vielleicht auch den Kolleginnen und Kollegen, die Ihnen lehrend, beratend
und betreuend zur Seite standen, ist die Haltung des Briefeschreibers ein
Vorbild, jetzt wo wir Sie entlassen.

Im Kern seines Textes, nach all den Tugenden und Mahnungen, ermuntert er die
Adressaten und ruft ihnen zu fir ihren weiteren Lebensweg: mit Psalmen,
Lobgesangen und geistlichen Liedern singt Gott dankbar in euren Herzen. Wer
singt, braucht Stimme.



Das wollten wir Ihnen vermitteln: Dass Sie sich Ihrer, Ihrer eigenen Stimme
bewusst werden — der Stimme, die Sie brauchen werden im Schulunterricht, auf
der Kanzel, am Kranken- und Sterbebett, in der Lehre und im akademischen
Diskurs. Dass Sie Ihre theologische Stimme finden, dass Sie Ihre Stimme
geschult zu nutzen wissen. Dass Sie wissen, welches Ihre Tonlage ist und
welches Ihr Fach. Sie haben Ihre Stimme gefunden, davon zeugen Ihre Arbeiten.
Und mit Stolz und Dankbarkeit héren wir Ihnen zu, wenn Sie jetzt und kiinftig
Ihre Stimme zu Gehor bringen. Das ist Ihr neuer Status. lhre Stimme ist Ihr
Gewand. lhre Stimme, Ihre theologische Stimme trégt Ihr Inneres nach aulen,
vernehmbar. Es ist schon, Sie im akademischen Chor begriiRen zu dirfen.

Gott segne Ihr Reden. Und er segne unser aller Horen. Er segne unser Singen.
Erst recht heute. Denn heute ist der Sonntag der Stimmen. Kantate.

Amen

Tagesgebet (chassidischisch) Du

Herr der Welt, Herr der Welt, Herr der Welt.
Herr der Welt,

Ich will Dir ein Dudele singen:

Du, Du, Du ...

Wo kann ich Dich finden?

Und wo nicht?

DuDuDu...

Denn wo ich gehe — Du,
Und wo ich stehe — Du,
Immer Du, nur Du,
immer Du, wieder Du,
Du Du Du!

Geht’s mir freundlich — Du!

Geht’s mir — Gott behite! — schlimm, ach Du!
DuDuDu...

Osten Du, Westen Du,

Norden Du, Siiden Du,

Du Du Du!

Himmel Du, Erde Du,

Oben Du, Unten Du,

Du Du Du Du:

Wie ich kehr mich, wie ich wend* mich -

Du...!
(aus: G. Hartlieb (Hg.) Was Menschen bewegt: Liebe, Freiburg: Kreuz 2013, 137)



