Predigt im Universititsgottesdienst, 3. Dezember 2017 (1. Advent)?
Prof. Dr. Albrecht Beutel

Liebe Gemeinde, als Predigttext flr den ersten Sonntag im Advent hdren wir einige Verse aus

dem 5. Kapitel der Johannes-Offenbarung:

»,und ich sah in der rechten Hand des, der auf dem Thron saf, ein Buch, innen und auRen be-
schrieben und mit sieben Siegeln versiegelt. Und ich sah einen starken Engel, der rief mit grol3er
Stimme: Wer ist wiirdig, das Buch aufzutun und seine Siegel zu brechen? Und niemand im Him-
mel noch auf Erden noch unter der Erde konnte das Buch auftun und hineinsehen. Und ich weinte
sehr, dass niemand wirdig erfunden ward, das Buch aufzutun und zu lesen noch hineinzusehen.
Und einer von den Altesten spricht zu mir: Weine nicht! Siehe, gesiegt hat der Léwe, der da ist
vom Stamme Juda, der Spross aus David, aufzutun das Buch und zu brechen seine sieben Siegel.
Und ich sah, und siehe, mitten zwischen dem Thron und der vier Tieren und zwischen den Altes-

ten stand ein Lamm, wie geschlachtet.” (Apk 5,1-6a)

Liebe Gemeinde, ,,nach druben ist die Aussicht uns verrannt®. Dieses berihmte Wort sprach eins-
tens Heinrich Faust. Und die Bibel, wir horten es eben, sie sagt es auch. Zwar stammt der heutige
Predigttext aus der Offenbarung des Johannes, jenem merkwirdigen, fremdartigen Buch, das erst
ganz zuletzt noch, funf Minuten vor Redaktionsschluss, in den Kreis der neutestamentlichen
Schriften Einlass fand und das deshalb nicht zufallig ganz am Ende unserer christlichen Bibel
steht. Aber so rétselhaft die Johannes-Offenbarung in weiten Teilen auch ist oder sein mag: In
unserem Fall présentiert sie ein klares, leicht verstandliches Bild. Bei seinem Blick nach driiben
sieht der Prophet ein siebenfach versiegeltes Buch. Ein Buch mit sieben Siegeln: Wir kennen das
als Redensart, und wir sagen es, wenn uns ein Mensch oder ein Sachverhalt ganz und gar ver-
schlossen, schlechterdings ratselhaft, jedem einfiihlenden Verstehen abhold ist.

Indessen hatte sich Goethes Faust in tapferer Diesseitigkeit zu behelfen gewusst:

»Der Erdenkreis ist mir genug bekannt,

Nach druben ist die Aussicht uns verrannt.

Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,

Sich Gber Wolken seinesgleichen dichtet!

Er stehe fest und sehe hier sich um;

1 Erste Anregungen, freilich weder Gesamtplan noch Durchflihrung verdankt diese Predigt E.Jiingel, Schmecken und
Sehen. Predigten 111, 1983, 126ff.



Dem Tuchtigen ist diese Welt nicht stumm.*

Eine olympisch abgeklarte, eine vernunftige Losung, méchte man meinen. ,,Warum nur in die
Ferne schweifen? Sieh, das Gute liegt so nah*, mit diesen Worten hatte sich schon der junge Goe-
the das Erdengliick behaglich zusammengereimt. Und bereits der antike Naturphilosoph Thales
von Milet war unversehens, als er, den Forscherblick auf die Sterne gerichtet, ganz arglos dahin-
spazierte, in einen Brunnen gefallen und musste sich von einer schlichten, Gbrigens auch héchst
ansehnlichen Magd dahin verspotten lassen, dass er zwar die Himmelskorper zu erkennen begehrt,
dabei aber peinlicherweise das, was ihm vor Fulen liegt, Gbersieht. Das Spottmuster, dem diese
Anekdote folgt, blieb unsterblich. Als der verschwarmte Zircher Pfarrer Johann Caspar Lavater
anno 1778 seine hoch spekulativen ,,Aussichten in die Ewigkeit* publiziert hatte, notierte der Got-
tinger Aufklarer Georg Christoph Lichtenberg, Lavater habe ,,sich durch sein langes Gucken in
die Ewigkeit die Augen ganz flr den zeitlichen Horizont verdorben*, und er fugte in unverhohle-
nem Spott die Empfehlung hinzu, der erhitzte Theologe mége zu seiner Genesung doch lieber
»ein kiihlendes weltliches Buch lesen®, beispielsweise ein Kompendium der Kegelschnittlehre.
Wir Theologen wissten gewiss andere, nicht minder geistkiihlende Biicher von wertgeschéatzten
Kollegen zu nennen. Heinrich Faust, auch wenn er Lichtenberg kaum gekannt haben dirfte, vo-
tierte durchaus analog: Statt des unnuitzen Schielens ins Jenseits lautet sein Rat, den Blick ent-
schieden aufs Diesseits zu richten. Dem Tichtigen, weil3 er, ist diese Welt nicht stumm.

Nein, stumm ist sie wahrhaftig nicht, diese Welt. Ganz im Gegenteil erscheint sie uns oft
viel zu laut, ob im GroRraumwagen der Deutschen Bahn, bei qualender néchtlicher Schlaflosigkeit
oder auf dem diesjahrigen Fakultatsball. Und doch bleibt uns diese Welt trotz allen Geschreis und
Getoses nicht selten ein Réatsel. Ein Buch mit sieben Siegeln gibt es offenbar nicht nur im Jenseits.
Und genau besehen ist dieses Buch ja auch kein exklusives Himmels-Accessoire, vielmehr eine
Erscheinung des Propheten, mithin etwas, das Er sieht und das ihm hier auf Erden vor die Augen
kommt. Und es scheint ja, als wiirden menschliche Augen dieses Buch allemal vor sich sehen und
darum Uberall wiedersehen, wohin sie den Blick, ob nach auf3en oder innen, auch wenden.

Der Borsenhype, die Weltwirtschaft: siebenfach versiegelt. Die Uberschiisse hier und die
Hungersnot im Jemen: Ist es nicht entsetzlich, dass man schon Wochen vorher ausrechnen kann,
wie viele Menschen dort verhungern werden, und dann geschieht es, und niemand kann oder mag
es verhindern. Sind unsere Politiker ausbeuterische Hyénen, dass sie nicht helfen? Oder wollen sie
nicht vielmehr helfen, wissen aber nicht, wie? Ein Scharlatan wére, wer sagen wollte, das alles sei
doch ganz einfach. Denn es ist durchaus nicht ganz einfach, es ist verzwickt und verwickelt und
versiegelt, ein siebenfach versiegeltes Buch. — Aber der Jemen ist weit, konnte man sagen, und die
Borse geht mich nichts an. Mein Leben verlauft in ungleich engeren Bahnen. Mein Leben — wis-



sen wir hier wenigstens, wovon wir reden? Wissen wir wenigstens das: was unser eigenes Leben
ist und was aus ihm werden soll? Ist unser Leben so geworden, wie wir’s uns friiher gew(inscht
haben? Mitunter, bei solchem Griibeln, kdnnte es scheinen, als sei das GroRte aller Rétsel das ei-
gene Ich und die dem eigenen Ich unversehens zugewachsene Biographie. Auch unser Leben
gleicht, wenn wir uns darein versenken, einem siebenfach versiegelten Buch.

Es ist, meine christlichen Zuhérer, ein merkwirdiges Bild, das der Visiondr unseres Textes
entwirft: ,,Ein Buch®, heilit es, ,,innen und aullen beschrieben* — vollgestopft also und Gberbor-
dend gefillt mit Informationen —, aber: ,,mit sieben Siegeln versiegelt”. Schon der herausquellen-
de Inhalt des Buches macht neugierig, erst recht aber sein sach- und sinnwidrig anmutender Ver-
schluss. Denn normalerweise sind Buicher ja zum Lesen da! Wer ein Buch schreibt, der tut dies
doch, selbst in randtheologischen Arkandisziplinen — Beispiele kdnnte man nennen —, der tut es
doch stets in der Absicht, dass moglichst viele Menschen das Werk aufblattern und darin lesen.
Das Buch mit sieben Siegeln ist ein Widerspruch in sich: ebenso absurd wie ein Haus ohne Tiren
oder wie ein Hauptseminar ohne Anwesenheitspflicht. Oder auch wie eine Universitatsstadt ohne
Universitatskirche. Diese letztgenannte Absurditat ist heute VVormittag, Gott sei Dank, in Leipzig
wieder beseitigt worden. Aber ein versiegeltes Buch bleibt ein Un-Buch, ein Anti-Buch, schlech-
terdings die Negation seiner selbst.

Mit einer Ausnahme allerdings, liebe Gemeinde! Mit Ausnahme namlich der sogenannten
Tageblcher. Denn ein Tagebuch ist keine 6ffentliche, sondern eine héchst verschwiegene, auf
absolute Diskretion angewiesene Spielart des Buches. Wer ein persénliches Tagebuch fihrt und
seine geheimsten Gedanken und Empfindungen darin aufbewahrt, der hiitet dieses Buch sorgsam
und der weild wohl, warum er es hiitet und vor anderen Menschen verbirgt. Bei Personlichkeiten,
die bedeutend sind oder sich dafiir halten, da kommt es gelegentlich vor, dass man nach ihrem
Tod ein Tagebuch findet, sorgfaltig versiegelt und mit der Aufschrift versehen: erst nach 20 oder
30 oder gar 50 Jahren zu 6ffnen. Das mag ein Ausdruck von Taktgefuhl sein, vor allem aber ein
Ausdruck der Sorge um den eigenen Ruf. Denn gerade bei bedeutenden Menschen fiirchten viele,
die mit ihnen zu tun hatten, nichts so sehr wie deren Tagebuch. Es kann passieren, dass man mit
ihnen ein Leben lang freundlichen Umgang gepflegt hat, und das postum gedffnete Diarium
macht dann ein ungeschminktes, schonungslos vernichtendes Urteil bekannt. Thomas Mann, er
hat nach dem ersten Weltkrieg in Miinchen ein gastfreundliches Haus geflihrt. Einmal sal} auch
Eva Muller-Hoffmann, Professorengattin und Kusine der Schriftstellerin Ricarda Huch, bei ihm
zum Tee. Man darf annehmen, dass Thomas Mann, zuvorkommend und liebenswiirdig, wie er
sein konnte, unterhaltsam mit ihr geplaudert hat, und sie wird die Teestunde beschwingt und ange-
regt wieder verlassen haben. Im Tagebuch notierte der Gastgeber dann abends lakonisch: ,,Eva
Miller-Hoffmann zum Thee. Uberflussig*.



Liebe Gemeinde, im Sinne eines Tagebuchs also kann man das Buch, von dem unser Text
spricht, verstehen. Es ist das Tagebuch der Menschheitsgeschichte, das nicht die liebenswiirdigen
oder feindseligen Masken der Menschen verzeichnet, sondern ungeschminkt das, was man die
nackte Wahrheit zu nennen pflegt. Wer sich auf dieses Bild einldsst, wird sich einer gewissen Be-
unruhigung schwerlich entziehen kénnen. Denn der Gedanke ist schon beunruhigend, es kdnnte
da einer sein, der uns nicht so nimmt, wie wir uns geben, weil er die nackte Wahrheit tiber uns
weiRk. Ob auch bei uns der Eintrag dann lauten wird: ,,Uberflussig“?

Der Visiondr aber, von dem unser Text berichtet, er brach in Tranen aus. Er weinte, weil
ihm das Tagebuch der Menschheitsgeschichte verschlossen blieb. Niemand, so heil3t es, sei wir-
dig, die Siegel zu brechen: ,,niemand im Himmel noch auf Erden noch unter der Erde*. Die Tra-
nen des Sehers deuten uns an, dass er die nackte Wahrheit nicht flrchtet, sondern herbeisehnt. Es
sind Trénen einer verzweifelten Hoffnung. Wére doch aus diesem Buch endlich zu lernen, was die
Welt und die Menschheit und vor allem was mich selbst im Innersten zusammenhalt. Die Tranen
des Visionérs stehen stellvertretend fiir die Tranen von Tausenden, die nicht wissen, wie sie ihr
Leben leben sollen, und die nicht glauben wollen, dass die Welt so, wie sie ist, in Ordnung ist. Die
Trénen des Visiondrs, seine stellvertretenden Trénen, sind Ausdruck einer verzweifelten Mensch-
heitshoffnung. Viel schlimmer wére, wenn ihm die Trénen versiegten, so wie sie unzéhligen Men-
schen versiegt sind, die nicht einmal mehr hoffen kénnen, sondern sich resigniert abgefunden ha-
ben und sich erst dadurch in einer wahrhaft hoffnungslosen Lage befinden.

Immerhin also: Der Visionar hat noch Tranen. Aber es bleibt nicht dabei. Eine Stimme
mahnt ihn: ,,Weine nicht!“, und er sieht sich getrostet. Sein Trost griindet darin, dass der Schutz-
panzer des Buches nun doch gebrochen und das Buch damit zugénglich wird: Siehe, heifit es, der
Lowe hat gesiegt, vom Stamme Juda, der Spross aus David. Und wie jeder bibelkundige Theologe
weil3 auch der Visionér sogleich, wer mit dem Bildwort des Léwen aus Juda gemeint ist: Christus,
soll das heif3en, hat das Tagebuch der Menschheitsgeschichte entsiegelt und seine Schldsser erb-
rochen. Dass der Seher den Lowen als ein geschlachtetes Lamm erkennt, ist Giberdeutlich in seiner
Symbolik: Christus erscheint ihm nicht als abstrakte Himmelsmacht, sondern als der gekreuzigte
und zum Leben gerufene Jesus von Nazareth. Er hat das Buch gedffnet, und er garantiert dafur,
dass von diesem entsiegelten Tagebuch der Menschheitsgeschichte kein unrechter Gebrauch ge-
macht, dass die nackte Wahrheit nicht auf unanstdndige Weise bekannt wird.

Fur die Wahrheit unseres Lebens kann es keinen besseren Datenschutz geben. Denn Chris-
tus schiitzt die Wahrheit Giber uns nicht nur vor denen, die sie nichts angeht. Christus schiitzt vor
der unbarmherzig nackten Wahrheit unseres Lebens vor allem uns selbst. Das Alte Testament hat
daflr ein schones Bild geprégt: Es spricht davon, dass Gott unsere Sunde bedeckt und sie damit
den hdmischen und schadenfrohen Blicken der Anderen, zugleich aber auch den eigenen scham-



haften Blicken entzieht. Wenn uns die Wahrheit ber unser Leben in ihrer ganzen Nacktheit ent-
gegentréte, ware dies nicht nur peinlich, sondern unertréglich und erbarmungslos. Christus schitzt
uns vor der erbarmungslosen, unertraglichen Wahrheit Giber uns selbst, indem er ihre Nacktheit
bekleidet und die Decke seiner gottlichen Liebe tiber unsere Siinde zieht. Die Liebe Gottes ist das
Kleid, in welchem uns die Wahrheit ertraglich wird.

Unter Menschen kann es weil3 Gott unangenehm sein, wenn man plétzlich an einem leisen
Mienenspiel des Gegenibers bemerkt, dass er einen tiefer durchschaut, als einem lieb ist. Von
Christus durchschaut zu werden ist anders. Er durchschaut uns nicht mit einem schadenfrohen,
h&mischen Blick, sondern mit den Augen der Liebe. So wie auch eine Mutter ihr Kind nicht kalt
analysierend, sondern in warmer mutterlicher Liebe durchschaut. Den Seher unseres Textes hat
das getrostet. Und wer von uns, Hand aufs Herz, wer wisste einen besseren Trost?

Liebe Gemeinde, Goethes Faust hat durchaus Recht behalten: Nach driiben bleibt die Aus-
sicht uns verrannt. Niemand von uns kann wissen, was auf ihn zukommt und was mit ihm werden
wird. Wer es dennoch zu wissen behauptet, dem soll man flugs den Mund verbieten. Nach driiben
bleibt die Aussicht uns verrannt. Nur einem steht diese Aussicht offen — ihm, Christus, allein. Ihn
aber brauchen wir nicht driiben zu suchen. Auf ihn ist uns die Aussicht deshalb nicht verrannt,
weil er sich unter uns gezeigt und zur Erfahrung gebracht hat.

Dergestalt erweisen sich die zunédchst so fremd anmutenden Worte der Johannes-
Offenbarung als ein durch und durch adventlicher Text. Denn in der heute anbrechenden Ad-
ventszeit richten wir uns auf das Weihnachtsfest aus und also auf die Erinnerung daran, dass
Christus unter uns bekannt geworden ist. Der Lowe aus dem Stamm Juda liegt als das Kind in der
Krippe.

Die Hirten aus dem Weihnachtsevangelium, die bei den Hiirden waren und des Nachts ihre
Herden hiteten, sie machten sich sogleich auf den Weg. Der Morgenstern leuchtete ihnen durch
die Finsternis freundlich entgegen. Und auch wir sollten uns noch in der Finsternis auf den Weg
machen. Die siebenfach versiegelten Bicher, in denen die Geschichte der Menschheit und unseres
eigenen Menschseins verwahrt ist, kdnnen uns nicht daran hindern, dass wir uns aufmachen und
aus Augen, in denen die Trénen getrocknet sind, trostvoll dem Licht entgegengehen. Und darum
nun ein letztes Mal: Nach driiben ist die Aussicht uns verrannt. Wir sehen nur das Licht, das uns
von dort in diese Welt entgegenscheint. Auf dieses Licht hin leben wir, getroster Hoffnung, ohne

jede Furcht. Wer wollte sich auch flrchten vor dem Stern von Bethlehem! Amen.

Predigtlied: EG 16, 1-5



