Predigt, Universitatsgottesdienst, 5. November 2017
Lied vor der Predigt: O Durchbrecher aller Bande (eG 388)
Gnade und Friede von Gott, unserem Vater, und dem Herrn Jesus Christus. Amen.

Liebe Schwestern und Briider, es entbehrt nicht einer gewissen lronie, dass der Predigttext
des heutigen ,Mittelbaugottesdienstes“ von Vidtern und Mittern, von Sohnen und
Tochtern handelt, hat sich doch im deutschen Wissenschaftsbetrieb eine
Familienmetaphorik festigen kénnen, die im internationalen Vergleich einzigartig ist und
von der Wissenschaftstheoretiker gar nicht mit Sicherheit sagen kdnnen, wann und unter
welchen Bedingungen sie entstanden ist: Wir reden von Doktorvatern und Doktormiittern,
vielleicht auch von Doktorséhnen und -téchtern, und ich persénlich spreche auch gerne
davon, mit Doktorschwester und Doktorbruder ,gesegnet“ zu sein. Der Familienidylle
mochte ich nun freilich nicht allzu lang das Wort reden, zum Einen, weil wir wissen, dass
es in jeder Familie knatschen kann, zum Anderen, weil uns der heutige Predigttext — ein
Auszug aus der Aussendungsrede nach Matthdus — wenig Anlass dazu gibt. Jesus spricht
Matthdaus am Zehnten:

Mt 10,34 Ihr sollt nicht meinen, dass ich gekommen bin, Frieden zu bringen auf die Erde. Ich bin
nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern das Schwert. 35 Denn ich bin gekommen, den
Menschen zu entzweien mit seinem Vater und die Tochter mit ihrer Mutter und die
Schwiegertochter mit ihrer Schwiegermutter. 36 Und des Menschen Feinde werden seine eigenen
Hausgenossen sein. 37 Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, der ist meiner nicht wert; und
wer Sohn oder Tochter mehr liebt als mich, der ist meiner nicht wert. 38 Und wer nicht sein Kreuz
auf sich nimmt und folgt mir nach, der ist meiner nicht wert. 39 Wer sein Leben findet, der wird's
verlieren; und wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird's finden.

Liebe Schwestern und Briider,

Ich glaube, unser Text zeugt von einer bemerkenswerten Paradoxie: Jesus zeigt, wie
schwierig die Nachfolge sein kann, weil er Bindungen in Frage stellt, die wir fir
naturgegeben, sakral oder alternativlos halten und fiir gewdhnlich nicht in Frage stellen.
Aber: Er zeigt uns auch, dass Mut und Entschlossenheit zur Nachfolge, Mut zum Streit mit
den Vdtern und Miittern, den Soéhnen und Tochtern ihren Ursprung nicht in uns selbst
haben. Zum Streit und zur Entzweiung entscheiden wir uns nicht freimiitig, sondern — so
die Ankiindigung des Evangelisten - die Entzweiung, der Streit stellt sich
notwendigerweise ein, wo Jesus kommt.

Ich m6chte drei Gedanken mit euch meditieren, die mir bei diesen martialischen Worten
Jesu in den Sinn gekommen sind.

Aufs Erste erscheint es doch ganz und gar ibertrieben, dass Jesus hier die Familie ins Spiel
bringt. Jesus beginnt mit Frieden und Schwert, endet mit dem Finden und Verlieren des
Lebens, und dazwischen nimmt er die Familienbeziehungen und die Liebe zu den Eltern
und Kindern in den Blick. Was haben denn Schwert und Unfrieden, was haben denn
Kreuzesnachfolge und das Verlieren des Lebens mit der Familie zu tun? In der Bibel wird
das Zertriimmern der Familienbande eindriicklich und in den unterschiedlichsten Facetten
durchgespielt: Mord und Totschlag treten spdtestens mit Kains Untat in die Mitte der
Familie, innerfamilidre Kabale (und Liebe) stehen uns in den Kdnigs- und Hofgeschichten
des Alten Testaments allerorten vor Augen, beim Evangelisten Lukas lasst sich der Sohn
das Erbe auszahlen und macht sich davon, bevor er reumiitig zuriickkehrt und dem Vater

1



bekennt: ,Ich habe gesiindigt gegen den Himmel und vor dir.“ Das Zerreif’en der
Familienbande wird uns in der Bibel, ja tiberall in der Antike als grof3tmogliches Sakrileg
vor Augen gestellt. Dabei leuchtet die Unantastbarkeit, die fast sakrale Bedeutsamkeit der
Familie ja unmittelbar ein: Die Familie gewahrt dem Individuum Schutz, sie kompensiert —
auf ganz materieller Ebene — Ressourcenknappheit, garantiert aber auch die Teilhabe an
einem {berindividuellen Fortleben. Sie stemmt sich gegen die allméachtige Zeit, gegen das
Vergessen-Werden: Die Familie lebt in der ndchsten Generation weiter, ihr Name wird
weiter getragen — sie garantiert das Uberleben des Individuums jenseits der eigenen
Lebensgrenzen. Sie beschirmt das Individuum vor einer schnelllebigen, uniiberblickbaren,
bewegten Welt. Wenn Jesus davon spricht, dass sein Kommen Familien entzweit, und
nahelegt, dass das Verlieren des Lebens etwas mit dem Verlieren der Familienbindung zu
tun hat, spiren wir diesem Ethos, dieser unbedingten Familientreue, dieser
tiberindividuell garantierten Vitalitat noch nach.

Liebe Schwestern und Briider, viele von Euch sind Doktormiitter und -vater, Doktorséhne
und -tochter oder Doktorgeschwister, viele von Euch arbeiten in Seminaren oder
Gremien unserer Fakultat. Der Sprung aus dem Text in unsere akademische
Familienmetaphorik liegt gar nicht so fern. Jeder und jede von euch, der sich auch nurim
Voriibergehen,  mit  universitdren  Arbeitsstrukturen,  Stellenausschreibungen,
Berufungskommissionen, Universitdatsfinanzen und Gremienarbeit auseinandergesetzt
hat, weif3 genau, was Ressourcenknappheit bedeutet. Da scheint es durchaus sinnvoll, die
Arbeit wie in einem gut gefiihrten Oikos zu verteilen — der Kopierauftrag landet beim
Doktorsohn, die Bibliotheksarbeiten bei der Doktortochter. Die wiederum geben beides
gleich an die ndchste Generation weiter, die studentischen Hilfskrafte oder aber an die
Sekretdre und Sekretdarinnen. Und so ergibt sich in einer rauen Welt von Zahlen,
Berufungsmitteln, Bibliotheksgeldern, in einer standigen Situation der Knappheit von
Kapazitaten und Zeit ein organisches Miteinander — weil ja alle im gleichen Boot sitzen,
das eine heit Kirchengeschichte, das andere Altes Testament. Schon der wirtschaftliche
Mangel, die Not rechtfertigt die Familienmetapher in unserer akademischen Welt — aber
noch viel mehr: Wir alle stehen in einer langen Generationenkette von
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern, von denen wir lernen oder gelernt haben, von
denen wir profitieren. Und wie gerne geben wir das, was wir erlernt, was wir erforscht und
geschaffen haben, an die ndchste Generation weiter, stemmen uns gegen die allméachtige
Zeit, leben in den Nachkommen fort. Theologie ist immer ,theologia viatorum®, Theologie
von Wanderern auf einem langen Weg. Die meisten von uns sind, was sie sind, nicht aus
sich selbst heraus, sondern weil sie von anderen Menschen entdeckt und geférdert, dazu
berufen wurden. Dafiir sollten wir dankbar sein — und Luthers treffliche, nahezu
entmythologisierende Auslegung des vierten Gebots, die das Ehren der Eltern auf alle
ausweitet, denen wir — in welchem Bereich auch immer — das Gelingen unseres Lebens
verdanken, schliefSt deswegen notwendiger Weise auch unsere akademischen Zieheltern
mit ein.

Aber ich schweife ab, fiir Dankbarkeit ist angesichts unseres Textes keine Zeit, denn Jesus
setzt ja gerade nicht zum Lob der Familie an, sondern prognostiziert eine tiefe Zerriittung
dieses heiligen Bundes. Ich mochte jetzt — zum Zweiten — fragen, was mit der Entzweiung,
die Jesus hier anspricht, eigentlich gemeint ist. Zweifelsohne sind die Evangelien voll von
Abschieds- und Aufbruchgeschichten. Manch ein Jiinger verldsst die Familie, manch einer
nimmt gleich noch seinen Bruder mit. Doch ich glaube, es geht Jesus hier nicht nur um die
Diskussion zwischen Eltern und Kindern am heimeligen Kiichentisch oder Herdfeuer: Der

2



Streit mit den Eltern und den Kindern reicht weiter, sprengt Zeit und Raum — und den
Rahmen unseres Textes. Jesu Worte iiber die Familie sind so allgemein und plakativ
gehalten, so bewusst wegfiihrend von jeder konkreten Abschieds- oder Streitszene, dass
sie beim Leser unmittelbare Vorstellungen der Eltern und Kinder hervorrufen, ja die Eltern
und Kinderim Akt des Lesens vergegenwadrtigen. Dass der Apfel nicht weit vom Stamm fallt
und dass es subtile Abhangigkeiten der Kinder von den Vatern und Miittern, aber auch der
Eltern von den Kindern gibt, zeigt sich in der Bibel im Guten wie im Schlechten, ebenso
zeigt sich, dass zwischen dem Fehl- oder Wohlverhalten der Kinder und Eltern Gott wohl
zu unterscheiden weif: ,,Die Vdter essen saure Trauben und den S6hnen werden die Zdhne
stumpf?“ Die Vater dienen auch als Symbolgestalten fiir die religiosen Traditionen, die
Konstituenten des Volkes Israel. Und auch wenn dies zu fatalen Missdeutungen und
mitunter verqueren Dogmen gefiihrt hat, lautet eine der grundlegenden Prdamissen des
Paulus, dass, was der Mensch hervorbringt, determiniert ist durch eine Macht, die sich vor
tausend Generationen zum ersten Mal Geltung verschafft hat — freilich weif3 der Apostel
dies nur negativ zuzuspitzen: Wir siindigen, weil unser Vater Adam gesiindigt hat.
Neutraler wadre es, zu sagen: Was wir sind und tun, liegt auch daran, woher wir kommen,
wen wir zu unseren Eltern haben. Ich méchte dies nicht Gibergebiihrlich psychoanalytisch
traktieren, aber unsere Gedanken, die sich einander verklagen und freisprechen, sind
auch Echos unserer Vdter und Miitter, unserer Ahnen, mit denen wir in Konflikt geraten
kdnnen, wenn Jesus kommt.

Ich habe mich gefragt, ob wir hier unsere akademische Familienmetapher weiterdenken
und vielleicht zur Allegorie ausbauen diirfen. Ich behaupte immer recht vollmundig, dass
das theologische Schulwesen heute nicht mehr so konturiert ist wie noch vor dreiflig oder
vierzig Jahren, auch wenn meine exegetischen Kollegen mich dahingehend immer wieder
korrigieren mdéchten. Ich bin kiirzlich tiber Erasmus‘ Schrift Querela Pacis von 1517
gestolpert. Enttduscht von den kriegsliisternen Fiirsten Europas lasst der Humanist den
Frieden, die gottliche Eirene, eine herzzerreiende Klage anstimmen: Sie durchstreift die
ganze Welt, das ganze Corpus Christianorum auf der Suche nach einer Heimstatt. Sie sucht
Stddte auf, die Fiirstenhdfe, die Ordensgemeinschaften und Priesterkollegien. Dann
versucht sie es bei den Theologen, doch oh Weh! Hier ist der Streit am lautesten, auch hier
treibt die Eris ihr Unwesen: ,,Mit dem Thomisten bekampft sich der Scotist, mit dem
Realisten der Nominalist, mit dem Peripatetiker der Platoniker, in dem Maf3e, dass sie in
den wirklich geringfiigigsten Dingen nicht untereinander iibereinkommen und oftmals
tiber die Wolle der Ziegen abscheulich hitzig streiten, so lange, bis der Eifer des
Streitgesprdachs sich von der Argumentation zur Schmahung, von der Schmahung zur
Handgreiflichkeit auswachst, und wenn sie die Sache auch nicht mit Fausthieben und
Lanzen betreiben, so tilgen sie sich mit in Gift getauchten Schreibgriffeln aus, zerfleischen
sich gegenseitig auf dem Papier, einer schleudert gegen den guten Ruf des andern die
todlichen Pfeile der Zunge.“ So arg ist es gewiss heute nicht mehr, bei den
Kirchengeschichtlern auf keinen Fall, bei den Exegeten wahrscheinlich auch nicht, und die
schlimmen Erfahrungen des Erasmus, die in seine Querela Pacis eingeflossen sind, kann
ich personlich kaum verifizieren, doch ich habe immer wieder die iiberraschende
Erfahrung gemacht — wahrend ich meine Dissertation geschrieben oder in Seminaren
unterrichtet habe —, dass mein Blick auf Texte oder theologische Topoi durch meine
Lehrerinnen und Lehrer, meine Vater und Miitter gelenkt ist, wie sich bestimmte Gedanken
und Lesarten, bestimmte Herangehensweisen immer wieder Bahn brechen, die zu mir
gehoren, aber nicht von mir stammen. Und selbst iiber die Lebensgrenze hinweg kommen

3



in meiner Arbeit die Ahnen zu Wort und werden lebendig, nicht einmal in ungebiihrlichen
Loyalitatsbekundungen, sondern in subtilen Pragungen. Und ich glaube noch mehr sagen
zu konnen: Wie wir mit unseren akademischen Ndchsten umgehen, mit unseren
Nachwuchswissenschaftlern, mit unseren Studenten oder unseren Kollegen, zuletzt aber
auch mit uns selber — was wir einander und uns selber abverlangen, unsere
Erwartungshaltungen und unser Umgang mit — was fiir ein Unwort! — anderen
Statusgruppen — ist uns zu einem Teil von unseren ,Eltern®“ eingeprdgt worden oder
entspringt der Sorge um unser ,,Erbe*.

Zum dritten und zum Letzten: Worauf zielt eigentlich der Streit? Wenn Jesus Entzweiung
ankiindigt, erteilt er der Erwartung eines harmonischen Miteinanders zwischen
denjenigen, die ihn lieben, und denjenigen, die ihre Kinder und ihre Eltern mehr lieben als
ihn, eine Abfuhr. ,,VerstoRen seien auf ewig, verlassen seien auf ewig, zertriimmert seien
auf ewig — alle Bande der Natur“, schwort die Kénigin der Nacht, sollte ihre Tochter den
verhassten Zarastro nicht fiir sie beseitigen. Freilich zeigt sich bei Christus eine ganz
andere Pragmatik als in der Arie der gedemiitigten, machtversessenen Konigin: Dass die
Bande der Natur verstofien, verlassen, zertriimmert seien, ist bei Jesus kaum als Drohung
oder gar als kalkulierter Tabubruch zu verstehen, sondern eine alles in allem niichterne,
fast lapidare Feststellung: Wo Jesus kommt, fallt die Entscheidung fiir oder gegen ihn, da
konnen die festgefligten, sakralen Familienverhdltnisse und die eigentlich nicht zu
erschiitternde Familienarchitektonik ins Wanken geraten. Und — es entstehen neue
familidre Konfigurationen: Wer einst nicht zur Familie gehorte, wer vielleicht sogar Feind
war, wird zum Bruder, Vater, zur Mutter, Tochter, gehort zum Oikos, wird Hausgenosse.
Schon allein wegen dieses Verses mag ich das Wort vom Streit nicht stahn lassen, schon
allein wegen Jesu letzter Worte in dieser Sache — er spricht vom Finden des Lebens — kann
nicht die Zwietracht das Ziel seines Kommens sein. Das Herz darf doch Ruhe finden und
die Seele Frieden! Ubi caritas et amor, ibi deus est, gilt auch fiir unseren Text. Der Friede
schlief3t aber den Streit, die Aufkiindigung und Umkehrung der Familienverhdltnisse nicht
aus: Der Streit, der sich hier als Streit in der Familie verdichtet, stellt sich
notwendigerweise ein, wo Jesus kommt — entgegen den Gewohnheiten, entgegen den
bekannten, naturgegebenen Beziehungen und Verhdltnissen. Sie stehen auf dem
Priifstand und miissen sich daran messen lassen, ob sie Jesus im Wege stehen oder nicht.

Arbeiten wir ein letztes Mal an unserer Metapher. Ich denke, der Skopus des Textes wdre
verfehlt, wenn man aus Jesu Ankiindigung ein Pldadoyer fiir eine streitbare Theologie im
folgenden Sinne lesen wiirde: Jenseits der traditionellen Seilschaften, jenseits der engen
Grenzen von Diskursen und Sagbarem miisste die Theologin oder der Theologe die
Theologie pragmatisch und an Christus ausrichten — besser als die Vorfahren, die Vater
und Miitter, solle er oder sie Christum treiben und jene kritisch hinterfragen, denen
vielleicht etwas zu verdanken ist und von denen er profitiert hat. Das scheint mir doch zu
wenig, denn: Christus mochte den Streit nicht um des Streites willen, er ruft hier nicht zum
freien Meinungsaustausch und zur gepflegten theologischen Konversation auf, sondern
Schwert, Konflikt, Entzweiung stellen sich notwendigerweise ein, wo wir von Christus
ergriffen werden und er sich zeigt.

Wo Jesus kommt, kann es Entzweiung und Dissonanz geben und es zerbricht so manche
Bande. Da werden diejenigen zu Hausgenossen, die es gestern nicht waren; werden
diejenigen, die nicht zu unserer Familie gehdren, Vdter und Miitter, Tochter und Séhne.



Wo Jesus kommt, wird einer die vermeintlich natiirlichen Loyalitdtsverhdltnisse und jedes
sakrale Familienethos hinterfragen — und priifen, was gut ist und was Jesus im Weg steht.

Wo Jesus kommt, wird einer die Loyalitaten seiner Kinder nicht ausnutzen.

Wo Jesus kommt, geniert sich keinervor den Eltern und Kindern, sondern zeigt ihnen gerne
auch jedes unfertige Werk.

Wo Jesus kommt, hdlt keiner die ihm Anbefohlenen klein, ldsst sie weiterdenken und Wege
beschreiten, die er sich vielleicht nicht zu trauen geht.

Wo Jesus kommt, gibt einer auch denjenigen eine Chance, die nicht zu seinen eigenen
Kindern gehoren.

Wo Jesus kommt, da schiittelt einer die Ressentiments und Grenzen, die ihm die Eltern
vielleicht auferlegt haben, ab und lasst sich auf neue Hausgenossen ein.

Wo Jesus kommt, gibt einer sein Erbe gerne preis und relativiert seine eigenen Ideen,
Dogmen und Forschungsergebnisse.

Wo Jesus kommt, wird einer seine eigene Arbeit hintanstellen, um die Seminararbeit seiner
Studenten — sei es die zehnte Exegese zur Stillung des Sturms bei Markus, sei es die
hundertste Arbeit zum friihen Abendmahlsverstandnis Luthers — oder den dritten Entwurf
der Dissertation seiner Doktortochter mit Begeisterung und Hingabe lesen, obwohl er von
seinen Eltern vielleicht gelernt hat, dass es besserwadre, in die eigene Arbeit zu investieren
und sich selbst voranzubringen.

Wo Jesus kommt, wird einer in einer aufgeheizten Kommissionssitzung vom Tisch, an dem
seine Vdter und Miitter, S6hne und Téchter, Briider und Schwestern versammelt sind,
aufspringen, die Diskussion unterbrechen, Gott um Frieden und Eintracht bitten und die
Gemiiter besanftigen.

Wo Jesus kommt, liebe Schwestern und Briider, ist das alles ganz normal.
Dass er auch zu uns kommt, das gebe Gott.

Und sein Friede, der h6her ist als all unsere Vernunft, bewahre unsere Herzen und Sinne
in Christus Jesus, unserem Herrn.

Amen.

Lied nach der Predigt: Jesus ist kommen, Grund ewiger Freude (eG 66)



