.Hebt eure Augen hoch und seht!”
Predigt am Sonntag, 27. April 2025
(Predigttext: Jes 40,26-31)

.Hebt eure Augen nach oben und seht”: Die Stimme, die hier spricht, ist nicht die des
Propheten Jesaja aus dem 8. Jh. V. Chr., sondern die eines spateren Propheten. Dieser
Prophet lebte in Babylon, nach der Eroberung Jerusalems und der Vertreibung eines
Teils des judischen Volkes, und verkiindete etwas Unerhortes, etwas Wunderbares:
Gott, sein Gott, der Gott Israels, werde sein Volk aus dem Exil befreien und in seine
Heimat zurlckbringen. Und um dies zu vollbringen, werde er den groBen persischen
Koénig Kyros, den Eroberer Babylons und den Herrscher eines riesigen Reiches, in
seinen Dienst stellen. Der Herrscher der Welt im Dienste einer kleinen Nation von
Uberlebenden, die in einer unbedeutenden Region des Reiches lebt: Das ist das
Wunder, das Unerhorte, das der Prophet hier verklindet. Und von dieser Riickkehr aus
dem Exil spricht der Prophet nicht verschleiert, noch auf indirekte Weise oder in
Andeutungen — im Gegenteil! Die ganzen Kapitel 40-55 des Buches Jesaja reden nur
davon, von dieser wundersamen Riickkehr des verbannten Volkes in sein Land, in einer
kraftvollen Sprache, die zugleich lyrisch und enthusiastisch ist.

Vermutlich fragen Sie sich: Wie kann der Prophet so sicher sein, dass dieses Wunder
geschehen wird? Woher kommt die Autoritat, mit der er diese Riickkehr aus dem Exil
beschreibt? Die Antwort auf diese Frage finden wir in dem Text, den wir gerade gelesen
haben und der mit folgender Aussage beginnt:

26 Hebt eure Augen nach oben und seht!
Wer hat diese geschaffen?

Er fhrt ihr Heer vollzahlig heraus,

und ruft sie alle mit Namen.

Seine Macht und starke Kraft sind so groB,
dass nicht eins von ihnen fehlt.

Das ,Heer”, von dem hier die Rede ist, wird im Alten Testament mehrfach als
~Himmelsheer” bezeichnet: es sind die unzahlbaren der Sterne, die den Himmel
bevolkern. Wie andere Voélker der Antike haben die Hebraer den Himmel beobachtet;
sie sahen in den Sternen geheimnisvolle und komplexe Machte, aber sie wussten auch,
dass ihr Lauf nicht zuféllig ist, sondern einer gewissen Ordnung folgt: Sonnenaufgang
und Sonnenuntergang, die verschiedenen Mondphasen, die Bahn der Planeten und
die Position der Sternbilder am Himmel. Auch wenn die Hebraer nie in der Lage waren,
eine so ausgefeilte Astronomie zu entwickeln wie die Babylonier, die wahren Meister
der Astronomie und der astralen Wissenschaft in der Antike, verfiigten sie doch Uber
rudimentare Kenntnisse auf diesem Gebiet. Ein anderer Text aus dem Jesajabuch,
Kapitel 14, bezieht sich auf den Planeten Venus, den ersten Himmelskdrper, der nach
Sonnenuntergang sichtbar wird.



Der Prophet erinnert hier daran, dass der Gott Israels nicht nur derjenige ist, der alle
Sterne erschaffen hat, wie es bereits im ersten Kapitel des Genesis erzahlt wird, sondern
dass Gott auch derjenige ist, der den Sternen befiehlt: Wenn der Lauf der Sterne und
ihre Position am Himmel regelméaBig und nicht ungeordnet sind, dann deshalb, weil
Gott ihnen seine Autoritdt auferlegt: Wie der Text sagt, ruft Gott jedes Gestirn bei
seinem Namen, und seine Macht ist so groB, dass keines es wagt, ihm ungehorsam zu
sein. Um die Macht Gottes zu verstehen, geniigt es, in einer klaren Nacht zum Himmel
zu schauen, so der Prophet in unserem Text: Wenn Gott all diesen Gestirnen befehlen
kann, umso mehr den Herrschern dieser Welt, Kénigen und Kaisern wie dem
persischen Konig Kyros! Die Sterne zu betrachten bedeutet, die Macht Gottes zu
betrachten; es bedeutet, die Gewissheit zu haben, dass die in seinem Namen
versprochene Erlésung Wirklichkeit werden wird. Solche Betrachtung der Schépfung
ist keine bloBe intellektuelle Ubung: Sie stitzt sich auf das Wissen der damaligen Zeit,
in diesem Fall auf astronomische Kenntnisse, aber sie ist in erster Linie ein Akt des
Glaubens, wie es im weiteren Text heiBt. Den Himmel zu betrachten, die Macht Gottes
zu betrachten, der ihn erschaffen und mit allen Sternen erfiillt hat, bedeutet zu hoffen:
zu erkennen, dass fur diesen Gott, den Schopfer und Herrn der Schépfung, nichts
unmoglich ist, dass es keine Grenzen gibt, dass er die unendliche Quelle des Lebens
und der Kraft ist:

31 Die aber, die auf den HERRN hoffen, empfangen neue Kraft,
wie Adlern wachsen ihnen Schwingen,

sie laufen und werden nicht miide,

sie gehen und ermatten nicht!

Die Schopfung Gottes in ihrer unendlichen GréBe und Komplexitdt zu betrachten,
bedeutet, erneuert zu werden, neue Kraft und neues Leben zu finden, so wie das Volk
im Exil kurz davor steht, erneuert zu werden, indem es in sein Land zurlickgebracht
wird.

Dieser Text aus dem Buch Jesaja ist jedoch nicht das letzte Wort Uber Gott und seine
Schoépfung, wie uns der Text aus dem Johannesevangelium erinnert. Die Episode, die
dieser Text erzahlt, spielt sich in der Zeit unmittelbar nach dem Tod und der
Auferstehung Jesu ab. Am Abend des Tages, an dem das leere Grab entdeckt wurde,
erscheint Jesus seinen Jingern und sendet sie auf Mission, nachdem er den Heiligen
Geist auf sie herabgesandt hat. Thomas, einer der Jiinger, der bei dieser Gelegenheit
nicht dabei war, zweifelt an der Realitat dieser Erscheinung. Als Jesus acht Tage spater
wieder erscheint, bittet Thomas darum, die Wunden Jesu beriihren zu diirfen, um sich
von seiner ldentitat zu Uberzeugen. Jesus willigt ein, damit Thomas, wie es im Text
heiBt, nicht langer ungldubig ist und ,ein Mann des Glaubens” wird; aber die
Bemerkung Jesu, mit der die Erzahlung endet, weist eindeutig einen anderen Weg:
.Weil du mich gesehen hast, hast du geglaubt; selig sind, die nicht sehen und doch



glauben.” Um zu glauben, dass Jesus wirklich der auferstandene Christus ist, braucht
Thomas Beweise, er muss den Leib Christi sehen und sogar berthren; aber der wahre
Glaube ist der, der ohne materielle Beweise auskommt — der Glaube, den wir jeden Tag
erfahren, wenn wir die Realitdt des auferstandenen Christus annehmen und bekennen,
ohne selbst Zeugen gewesen zu sein. Der Text lehnt menschliches Wissen nicht ab -
Thomas darf die Wunden Christi berlhren, um sich von der Realitat seiner
Auferstehung zu Uberzeugen —, aber er zeigt dessen Grenzen auf: Die Gegenwart des
dreifaltigen Gottes — Vater, Sohn und Heiliger Geist — offenbart sich nicht nur im
Sichtbaren, in dem, was man sehen oder berthren kann, sondern auch im
Unsichtbaren. Der Gott des Alten und Neuen Testaments ist kein logisches Argument:
Er ist eine Person, eine Prasenz, eine Beziehung, die wir in unserem Innersten erfahren
und die uns tragt, auch wenn wir sie nicht sehen. ,Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs,
nicht der Philosophen”, schrieb Blaise Pascal in der Nacht seiner mystischen Erfahrung.

Auf ihre jeweils eigene Weise sprechen diese beiden Texte zu uns von Glauben und
Hoffnung. Der Prophet, der im Kapitel 40 des Buches Jesaja spricht, lebt mitten im Exil,
aber er findet Grund zur Hoffnung, wenn er den unveranderlichen Lauf der Sterne
betrachtet, Zeugen der GroBe der gottlichen Schépfung und der Macht ihres
Schopfers. Der Text aus dem Johannesevangelium bekraftigt, dass nicht der Tod,
sondern das Leben das letzte Wort hat, auch fiir diejenigen, die den auferstandenen
Christus nicht gesehen haben: ,Selig sind, die glauben, ohne gesehen zu haben.” Diese
beiden Perspektiven widersprechen sich nicht, sie erganzen sich. Die christliche
Hoffnung umfasst sowohl das Sichtbare als auch das Unsichtbare. Sie sucht die
Gegenwart Gottes in der Welt; aber sie weil3 auch, dass Gott, dieser Gott, der uns
entgegenkommt, sich uns auf unerwartete, unvorhersehbare, manchmal verwirrende
Weise offenbart. Hoffen bedeutet auch, sich von dem Gott tiberraschen und verwirren
zu lassen, der jenseits aller unserer Gewissheiten gegenwartig ist.

Liebe Studentinnen und Studenten, an Sie habe ich gedacht, als ich Uber diese Texte
meditierte und diese Predigt schrieb. Viele von lhnen haben kurzlich Ihren Lehramts
oder Pfarramtsstudiengang abgeschlossen. Zwei von lhnen haben auch ihre
Doktorarbeit abgeschlossen. Sie alle feiern wir heute ganz besonders. Sie haben Ihr
Studium oder Ihre Dissertation in einer schwierigen Zeit abgeschlossen, die in den
letzten Jahren von einer globalen Pandemie, einem Krieg an den Grenzen Europas
sowie zahlreichen politischen, sozialen und wirtschaftlichen Umwalzungen gepragt
war, die wir noch vor wenigen Jahren fiir unmoglich gehalten hatten. Trotz dieser
Herausforderungen haben Sie das Ziel erreicht, das Sie sich gesetzt hatten. Sie und
lhre Familien, die heute zahlreich erschienen sind, um Sie zu unterstltzen und zu feiern,
kdnnen mit Stolz und Dankbarkeit auf den zurtickgelegten Weg blicken. Wahrend Ihres
Studiums haben Sie die wichtigsten Konzepte und Kenntnisse der christlichen
Theologie, insbesondere der protestantischen Theologie, kennengelernt. Da ich selbst
Student war, zweifle ich nicht daran, dass einige dieser Konzepte und Kenntnisse Sie
Uberrascht oder sogar verwirrt haben; aber Sie haben im Laufe lhres Studiums gelernt,



sich mit den verschiedenen Bereichen der Theologie vertraut zu machen, wie die
vielfaltigen Themen lhrer Abschlussarbeiten zeigen.

Die Welt, in der wir leben, gepréagt von Umweltbedrohungen, dem Aufkommen von
neuen Formen von Aufklarungsfeindlichkeit und Irrationalitat, und ganz allgemein der
Angst vor allem, was anders und fremd ist, braucht mehr denn je eine &kritische
Theologie. Aufgrund lhrer Ausbildung werden Sie auch zu einer solchen kritischen
Theologie beitragen, sei es in der Schule, in der Kirche, in der Universitat oder noch
anderswo in der Gesellschaft. Diese kritische Theologie muss in der Lage sein, die
Reformen, die unsere Welt braucht, zu begleiten, indem sie die Gegenwart Gottes in
diesen Reformen aufzeigt und falsche Gotter denunziert und kritisiert. Aber sie muss
auch offen bleiben fir das Unbekannte, das Fremde, fur das, was wir nicht erwarten,
was uns aber in unserem Alltag Gberrascht. Sie muss sich mit dem Sichtbaren befassen,
mit den unmittelbaren Bedurfnissen unserer Gesellschaft — und Gott weil3, dass es viele
davon gibt. Aber sie muss auch aufmerksam bleiben fiir das Unsichtbare und
Unvorhergesehene, im Vertrauen darauf, dass Gott seine Schopfung liebt und dass
diese Liebe sich jeden Tag in neuen Formen offenbart. Das Sichtbare und das
Unsichtbare: die Liebe Gottes, wie wir sie in seiner Schépfung wirken sehen, von der
das Buch Jesaja spricht; und die Liebe Gottes, die wir noch nicht sehen, auf die wir aber
hoffen und von der das Johannesevangelium spricht. Diese Spannung zwischen dem
Sichtbaren und dem Unsichtbaren ist es, in der wir alle leben. Liebe Studentinnen und
Studenten, ich wiinsche lhnen und allen hier Anwesenden, dass wir den Weg in dieser
Spannung mit Freude und Zuversicht weitergehen.

Amen.

Prof. Dr. Christophe Nihan



