
 1 

„Hebt eure Augen hoch und seht!“ 
Predigt am Sonntag, 27. April 2025 
(Predigttext: Jes 40,26-31) 
 
„Hebt eure Augen nach oben und seht“: Die Stimme, die hier spricht, ist nicht die des 
Propheten Jesaja aus dem 8. Jh. V. Chr., sondern die eines späteren Propheten. Dieser 
Prophet lebte in Babylon, nach der Eroberung Jerusalems und der Vertreibung eines 
Teils des jüdischen Volkes, und verkündete etwas Unerhörtes, etwas Wunderbares: 
Gott, sein Gott, der Gott Israels, werde sein Volk aus dem Exil befreien und in seine 
Heimat zurückbringen. Und um dies zu vollbringen, werde er den großen persischen 
König Kyros, den Eroberer Babylons und den Herrscher eines riesigen Reiches, in 
seinen Dienst stellen. Der Herrscher der Welt im Dienste einer kleinen Nation von 
Überlebenden, die in einer unbedeutenden Region des Reiches lebt: Das ist das 
Wunder, das Unerhörte, das der Prophet hier verkündet. Und von dieser Rückkehr aus 
dem Exil spricht der Prophet nicht verschleiert, noch auf indirekte Weise oder in 
Andeutungen – im Gegenteil! Die ganzen Kapitel 40-55 des Buches Jesaja reden nur 
davon, von dieser wundersamen Rückkehr des verbannten Volkes in sein Land, in einer 
kraftvollen Sprache, die zugleich lyrisch und enthusiastisch ist. 
 
Vermutlich fragen Sie sich: Wie kann der Prophet so sicher sein, dass dieses Wunder 
geschehen wird? Woher kommt die Autorität, mit der er diese Rückkehr aus dem Exil 
beschreibt? Die Antwort auf diese Frage finden wir in dem Text, den wir gerade gelesen 
haben und der mit folgender Aussage beginnt: 
 
26 Hebt eure Augen nach oben und seht!  
Wer hat diese geschaffen?  
Er führt ihr Heer vollzählig heraus, 
und ruft sie alle mit Namen. 
Seine Macht und starke Kraft sind so groß,  
dass nicht eins von ihnen fehlt. 
 
Das „Heer“, von dem hier die Rede ist, wird im Alten Testament mehrfach als 
„Himmelsheer“ bezeichnet: es sind die unzählbaren der Sterne, die den Himmel 
bevölkern. Wie andere Völker der Antike haben die Hebräer den Himmel beobachtet; 
sie sahen in den Sternen geheimnisvolle und komplexe Mächte, aber sie wussten auch, 
dass ihr Lauf nicht zufällig ist, sondern einer gewissen Ordnung folgt: Sonnenaufgang 
und Sonnenuntergang, die verschiedenen Mondphasen, die Bahn der Planeten und 
die Position der Sternbilder am Himmel. Auch wenn die Hebräer nie in der Lage waren, 
eine so ausgefeilte Astronomie zu entwickeln wie die Babylonier, die wahren Meister 
der Astronomie und der astralen Wissenschaft in der Antike, verfügten sie doch über 
rudimentäre Kenntnisse auf diesem Gebiet. Ein anderer Text aus dem Jesajabuch, 
Kapitel 14, bezieht sich auf den Planeten Venus, den ersten Himmelskörper, der nach 
Sonnenuntergang sichtbar wird.  



 2 

 
Der Prophet erinnert hier daran, dass der Gott Israels nicht nur derjenige ist, der alle 
Sterne erschaffen hat, wie es bereits im ersten Kapitel des Genesis erzählt wird, sondern 
dass Gott auch derjenige ist, der den Sternen befiehlt: Wenn der Lauf der Sterne und 
ihre Position am Himmel regelmäßig und nicht ungeordnet sind, dann deshalb, weil 
Gott ihnen seine Autorität auferlegt: Wie der Text sagt, ruft Gott jedes Gestirn bei 
seinem Namen, und seine Macht ist so groß, dass keines es wagt, ihm ungehorsam zu 
sein. Um die Macht Gottes zu verstehen, genügt es, in einer klaren Nacht zum Himmel 
zu schauen, so der Prophet in unserem Text: Wenn Gott all diesen Gestirnen befehlen 
kann, umso mehr den Herrschern dieser Welt, Königen und Kaisern wie dem 
persischen König Kyros! Die Sterne zu betrachten bedeutet, die Macht Gottes zu 
betrachten; es bedeutet, die Gewissheit zu haben, dass die in seinem Namen 
versprochene Erlösung Wirklichkeit werden wird. Solche Betrachtung der Schöpfung 
ist keine bloße intellektuelle Übung: Sie stützt sich auf das Wissen der damaligen Zeit, 
in diesem Fall auf astronomische Kenntnisse, aber sie ist in erster Linie ein Akt des 
Glaubens, wie es im weiteren Text heißt. Den Himmel zu betrachten, die Macht Gottes 
zu betrachten, der ihn erschaffen und mit allen Sternen erfüllt hat, bedeutet zu hoffen: 
zu erkennen, dass für diesen Gott, den Schöpfer und Herrn der Schöpfung, nichts 
unmöglich ist, dass es keine Grenzen gibt, dass er die unendliche Quelle des Lebens 
und der Kraft ist: 
 
31 Die aber, die auf den HERRN hoffen, empfangen neue Kraft, 
wie Adlern wachsen ihnen Schwingen, 
sie laufen und werden nicht müde, 
sie gehen und ermatten nicht! 
 
Die Schöpfung Gottes in ihrer unendlichen Größe und Komplexität zu betrachten, 
bedeutet, erneuert zu werden, neue Kraft und neues Leben zu finden, so wie das Volk 
im Exil kurz davor steht, erneuert zu werden, indem es in sein Land zurückgebracht 
wird. 
 
Dieser Text aus dem Buch Jesaja ist jedoch nicht das letzte Wort über Gott und seine 
Schöpfung, wie uns der Text aus dem Johannesevangelium erinnert. Die Episode, die 
dieser Text erzählt, spielt sich in der Zeit unmittelbar nach dem Tod und der 
Auferstehung Jesu ab. Am Abend des Tages, an dem das leere Grab entdeckt wurde, 
erscheint Jesus seinen Jüngern und sendet sie auf Mission, nachdem er den Heiligen 
Geist auf sie herabgesandt hat. Thomas, einer der Jünger, der bei dieser Gelegenheit 
nicht dabei war, zweifelt an der Realität dieser Erscheinung. Als Jesus acht Tage später 
wieder erscheint, bittet Thomas darum, die Wunden Jesu berühren zu dürfen, um sich 
von seiner Identität zu überzeugen. Jesus willigt ein, damit Thomas, wie es im Text 
heißt, nicht länger ungläubig ist und „ein Mann des Glaubens“ wird; aber die 
Bemerkung Jesu, mit der die Erzählung endet, weist eindeutig einen anderen Weg: 
„Weil du mich gesehen hast, hast du geglaubt; selig sind, die nicht sehen und doch 



 3 

glauben.“ Um zu glauben, dass Jesus wirklich der auferstandene Christus ist, braucht 
Thomas Beweise, er muss den Leib Christi sehen und sogar berühren; aber der wahre 
Glaube ist der, der ohne materielle Beweise auskommt – der Glaube, den wir jeden Tag 
erfahren, wenn wir die Realität des auferstandenen Christus annehmen und bekennen, 
ohne selbst Zeugen gewesen zu sein. Der Text lehnt menschliches Wissen nicht ab – 
Thomas darf die Wunden Christi berühren, um sich von der Realität seiner 
Auferstehung zu überzeugen –, aber er zeigt dessen Grenzen auf: Die Gegenwart des 
dreifaltigen Gottes – Vater, Sohn und Heiliger Geist – offenbart sich nicht nur im 
Sichtbaren, in dem, was man sehen oder berühren kann, sondern auch im 
Unsichtbaren. Der Gott des Alten und Neuen Testaments ist kein logisches Argument: 
Er ist eine Person, eine Präsenz, eine Beziehung, die wir in unserem Innersten erfahren 
und die uns trägt, auch wenn wir sie nicht sehen. „Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, 
nicht der Philosophen“, schrieb Blaise Pascal in der Nacht seiner mystischen Erfahrung. 
 
Auf ihre jeweils eigene Weise sprechen diese beiden Texte zu uns von Glauben und 
Hoffnung. Der Prophet, der im Kapitel 40 des Buches Jesaja spricht, lebt mitten im Exil, 
aber er findet Grund zur Hoffnung, wenn er den unveränderlichen Lauf der Sterne 
betrachtet, Zeugen der Größe der göttlichen Schöpfung und der Macht ihres 
Schöpfers. Der Text aus dem Johannesevangelium bekräftigt, dass nicht der Tod, 
sondern das Leben das letzte Wort hat, auch für diejenigen, die den auferstandenen 
Christus nicht gesehen haben: „Selig sind, die glauben, ohne gesehen zu haben.“ Diese 
beiden Perspektiven widersprechen sich nicht, sie ergänzen sich. Die christliche 
Hoffnung umfasst sowohl das Sichtbare als auch das Unsichtbare. Sie sucht die 
Gegenwart Gottes in der Welt; aber sie weiß auch, dass Gott, dieser Gott, der uns 
entgegenkommt, sich uns auf unerwartete, unvorhersehbare, manchmal verwirrende 
Weise offenbart. Hoffen bedeutet auch, sich von dem Gott überraschen und verwirren 
zu lassen, der jenseits aller unserer Gewissheiten gegenwärtig ist. 
 
Liebe Studentinnen und Studenten, an Sie habe ich gedacht, als ich über diese Texte 
meditierte und diese Predigt schrieb. Viele von Ihnen haben kürzlich Ihren Lehramts 
oder Pfarramtsstudiengang abgeschlossen. Zwei von Ihnen haben auch ihre 
Doktorarbeit abgeschlossen. Sie alle feiern wir heute ganz besonders. Sie haben Ihr 
Studium oder Ihre Dissertation in einer schwierigen Zeit abgeschlossen, die in den 
letzten Jahren von einer globalen Pandemie, einem Krieg an den Grenzen Europas 
sowie zahlreichen politischen, sozialen und wirtschaftlichen Umwälzungen geprägt 
war, die wir noch vor wenigen Jahren für unmöglich gehalten hätten. Trotz dieser 
Herausforderungen haben Sie das Ziel erreicht, das Sie sich gesetzt hatten. Sie und 
Ihre Familien, die heute zahlreich erschienen sind, um Sie zu unterstützen und zu feiern, 
können mit Stolz und Dankbarkeit auf den zurückgelegten Weg blicken. Während Ihres 
Studiums haben Sie die wichtigsten Konzepte und Kenntnisse der christlichen 
Theologie, insbesondere der protestantischen Theologie, kennengelernt. Da ich selbst 
Student war, zweifle ich nicht daran, dass einige dieser Konzepte und Kenntnisse Sie 
überrascht oder sogar verwirrt haben; aber Sie haben im Laufe Ihres Studiums gelernt, 



 4 

sich mit den verschiedenen Bereichen der Theologie vertraut zu machen, wie die 
vielfaltigen Themen Ihrer Abschlussarbeiten zeigen. 
 
Die Welt, in der wir leben, geprägt von Umweltbedrohungen, dem Aufkommen von 
neuen Formen von Aufklärungsfeindlichkeit und Irrationalität, und ganz allgemein der 
Angst vor allem, was anders und fremd ist, braucht mehr denn je eine kritische 
Theologie. Aufgrund Ihrer Ausbildung werden Sie auch zu einer solchen kritischen 
Theologie beitragen, sei es in der Schule, in der Kirche, in der Universität oder noch 
anderswo in der Gesellschaft. Diese kritische Theologie muss in der Lage sein, die 
Reformen, die unsere Welt braucht, zu begleiten, indem sie die Gegenwart Gottes in 
diesen Reformen aufzeigt und falsche Götter denunziert und kritisiert. Aber sie muss 
auch offen bleiben für das Unbekannte, das Fremde, für das, was wir nicht erwarten, 
was uns aber in unserem Alltag überrascht. Sie muss sich mit dem Sichtbaren befassen, 
mit den unmittelbaren Bedürfnissen unserer Gesellschaft – und Gott weiß, dass es viele 
davon gibt. Aber sie muss auch aufmerksam bleiben für das Unsichtbare und 
Unvorhergesehene, im Vertrauen darauf, dass Gott seine Schöpfung liebt und dass 
diese Liebe sich jeden Tag in neuen Formen offenbart. Das Sichtbare und das 
Unsichtbare: die Liebe Gottes, wie wir sie in seiner Schöpfung wirken sehen, von der 
das Buch Jesaja spricht; und die Liebe Gottes, die wir noch nicht sehen, auf die wir aber 
hoffen und von der das Johannesevangelium spricht. Diese Spannung zwischen dem 
Sichtbaren und dem Unsichtbaren ist es, in der wir alle leben. Liebe Studentinnen und 
Studenten, ich wünsche Ihnen und allen hier Anwesenden, dass wir den Weg in dieser 
Spannung mit Freude und Zuversicht weitergehen. 
 
Amen. 
 
Prof. Dr. Christophe Nihan 


