Psalm 130

Predigt am 21. Januar 2018 (3. Sonntag nach Epiphanias) im Akademischen Gottesdienst, Evangelische Univer-
sitdtskirche der Westfélischen Wilhelms-Universitit Miinster (Predigtreihe ,,Glaube — Liebe — Hoffnung®)

Aus der Tiefe rufe ich, HERR, zu dir.

Herr, hore meine Stimme!

Lass deine Ohren merken auf die Stimme meines Flehens!
Wenn du, HERR, Siinden anrechnen willst —

Herr, wer wird bestehen?

Denn bei dir ist die Vergebung,

dass man dich fiirchte.

Ich harre des HERRN, meine Seele harret,

und ich hoffe auf sein Wort.

Meine Seele wartet auf den Herrn

mehr als die Wichter auf den Morgen;

mehr als die Wichter auf den Morgen

hoffe Israel auf den HERRN!

Denn bei dem HERRN ist die Gnade und viel Erlosung bei ihm.

Und er wird Israel erlosen aus allen seinen Siinden.

Liebe Gemeinde!

Welche Sehnsucht, welches Verlangen, welches Hoffen klingt in diesen Worten: ,,... mehr als
die Wichter auf den Morgen; / mehr als die Wiachter auf den Morgen ... (Ps 130,6)

Es ist Nacht. Die Finsternis ist undurchdringlich. Die Sterne schimmern kalt am Fir-
mament. Auf der Stadtmauer haben die Wéchter da und dort Feuer angeziindet, die flackern-
den Flammen werfen bizarre Schatten. Draullen vor der Stadt, im Finstern, lauert die Gefahr.
Feinde konnten im Schutz der Dunkelheit anriicken, um die Stadt im Morgengrauen anzugrei-
fen. Lowen und Wolfe, Leoparden und Schakale gehen nachts auf Jagd; sie konnten den an-
fallen, der seinen FuB3 vors Stadttor setzt. Und dann sind da die Da@monen der Nacht, die jetzt
thr Unwesen treiben; sie fallen iiber Kranke her und rauben Neugeborene. Jede Nacht ist man
dem Tode nahe, es ist die Zeit der Bedrohtheit, wo die Méachte des Chaos und der Vernich-
tung den Menschen auf den Leib riicken. Die Wéchter auf der Stadtmauer sehnen den Morgen
herbei. ,,”Wachter!’* ruft jemand in einem ritselhaften Orakel, das im Buch Jesaja steht (Jes
21,11-12), ,,Wichter! Ist die Nacht bald hin? Wéchter! Ist die Nacht bald hin?” Der Wéchter
aber sprach: ,Der Morgen kommt, doch noch ist es Nacht. Wenn ihr fragen wollt, so kommt

%¢¢

wieder und fragt.”* Es ist ein zdhes Warten, das das Herz ldhmt. Immer wieder wandert der
Blick der Wichter gen Osten. Wann kommt endlich der erste Schein, das Morgenrot, das

1



Licht des Tages? Der ersehnte Anbruch des Morgens ist ein heiliger Moment. Uralt ist die
Hoffnung, dass mit dem Licht des Morgens die gottliche Rettung naht. Psalm 46 blickt auf die
Gottesstadt, die bedroht ist von Méchten des Chaos und der Vernichtung, und sagt: ,,Gott hilft
ithr frith am Morgen.” (Ps 46,6) Was fiir ein méchtiges Hoffnungsbild, wenn unser Psalm so-
e

gar sagt: ,,Mehr als die Wachter auf den Morgen hoffe Israel auf den HERRN
richtet sich auf den Gott, der am Morgen der Welt sprach: ,,Es werde Licht!* (Gen 1,3)

Die Hoffnung

Im heutigen Alltag redet man indes ganz anders von Hoffnung. ,,Hoffentlich* ist eine
Floskel, die erstaunlich oft gebraucht wird. ,,Hoffentlich sehen wir uns bald wieder* — so ver-
abschiede ich mich gern von Kollegen, die woanders arbeiten. ,,Hoffentlich® bedeutet unge-
fahr so viel wie ,,es wire schon®, ,.es ist wiinschenswert®, ,,es ist auch gar nicht unwahrschein-
lich, dass es dazu kommt, aber es ist nicht sicher.” Manchmal nimmt das Wortchen ,,hoffent-
lich* auch einen ironischen oder gar sarkastischen Klang an, wenn die Chancen als eher ge-
ring erscheinen und man schon schlechte Erfahrungen in dieser Sache gemacht hat — z.B. im
alltdglichen Kampf mit der Biirokratie.

Das umgangssprachliche ,,hoffentlich* verstellt aber den Blick dafiir, dass Hoffnung
fiir die allermeisten durchaus eine grof3e Rolle spielt im alltdglichen Leben. Forschende hof-
fen auf den Erfolg ihres Antrags; dabei geht es nicht allein um das beantragte Geld, vielmehr
geht es um die Organisation der Forschungsarbeit und um die Zukunft des wissenschaftlichen
Nachwuchses. Studierende hoffen, dass die bevorstehende Priifung gelingt, dass die Kraft
reicht fiir den Priifungsmarathon im Examen. Die Hoffnung kann sich auch auf eine gute An-
stellung richten oder darauf, dass man einen Partner oder eine Partnerin findet. Manche miis-
sen hoffen, dass sich die bedriickende Lage, in der sie sich befinden, éndert, dass die ange-
schlagene Gesundheit sich vielleicht noch einmal wieder bessert.

Hoffnung richtet sich auf Zukunft, und meist geht es dabei nicht um eine ferne Zu-
kunft — schon gar nicht um ein Leben nach dem Tod —, sondern es geht um die nidchsten Wo-
chen, die ndchsten Monate, um das neue und immer noch junge Jahr. Und diese nahe Zukunft
ist davon geprigt, dass wir sie nicht vollstdndig in der Hand haben: So gut ich den Antrag
geschrieben haben mag, so gut ich mich auf das Examen vorbereitet haben mag, so sehr ich
nach einem Lebenspartner Ausschau halte, es ist immer etwas Unwiégbares dabei. Und so
schwingt in dem Wort ,,hoffen* immer auch eine untergriindige Sorge mit, eine diffuse Angst,
dass sich die Hoffnung nicht erfiillen konnte: Der Antrag konnte scheitern, die Priifung konn-
te schlechter ausfallen als erhofft, die Partnerin konnte sich nicht finden lassen. Wenn wir
iiber Hoffnung nachdenken, miissen wir uns auch der enttduschten Hoffnung stellen. Gerade
im universitiren Alltag ist das kein ganz kleines Problem: Immer wieder kommt es vor, dass
enttduschte Hoffnung zu tiefer Depression fiihrt.

Und dann das sprichwortliche ,,Die Hoffnung stirbt zuletzt ...““! Ein schrecklicher Satz,
wenn ich ihn genau bedenke. Natiirlich hort man ihn meist nur dann, wenn es um Leben und

Tod geht. Zuletzt, wenn gar nichts anderes mehr hilft, ist immer noch Hoffnung da, aber ir-



gendwann, irgendwann stirbt auch sie. Hoffnung kann umschlagen in Hoffnungslosigkeit.
Mitten im Alltag bricht manchmal plétzlich ein Abgrund auf, der alle Hoffnung verschlingt.

»Aus der Tiefe rufe ich, HERR, zu dir, / Herr, hore meine Stimme!* (Ps 130,1f) Was in
dem Wort ,, Tiefe* steckt, 1dsst sich kaum ermessen. Das Hebriische, das hier den Plural ge-
braucht — ,,aus den Tiefen“, meint die unauslotbaren Abgriinde der Welt, Orte von groBter
Gottesferne. In Psalm 69 ruft jemand, der in solche Abgriinde geraten ist, und gebraucht das-
selbe Wort: ,,Gott, hilf mir! / Denn das Wasser geht mir bis an die Kehle. / ... ich bin in tiefe
Wasser geraten, / und die Flut will mich ersdufen.” Im letzten Moment, bevor die Flut {iber
den Kopf geht, ertont der Schrei zu Gott: ,,Aus der Tiefe rufe ich, HERR, zu dir ...!* (Ps 69,2f)
Dieser Ruf iibertont alle existentielle Not, aber auch alle diffusen Hoffnungen, die sich durch
den Alltag ziehen. Und er rechnet damit, dass Gott ein Interesse hat an dem, der da ruft: ,,Lass
deine Ohren merken auf die Stimme meines Flehens!* Gott hat Ohren, um die menschlichen
Rufe zu horen, die aus der Tiefe erklingen. Seit uralter Zeit wurden in manchen bildlichen
Darstellungen der Goétter besonders die Ohren der Gottheit hervorgehoben, und an der Au-
Benwand der dgyptischen Tempel gab es in Stein gemeiBelte Ohren, damit man dort seine
Gebete hineinsprechen konnte. Man mag all das als kruden Anthropomorphismus beldcheln.
Dabei bringt es doch nur zum Ausdruck, dass Gott die Menschen nicht gleichgiiltig sind. Ein
Gott der Ohren hat, geht nicht achtlos an den Hoffenden und Rufenden vorbei.

An dieser Stelle nimmt der Psalm eine iiberraschende Wendung: ,,Wenn du, HERR,
Stinden anrechnen willst, / Herr, wer wird bestehen?“ (Ps 130,3) Das hebrdische Wort, das
hier fiir ,,Siinde** gebraucht wird, bedeutet im Ursinn Verkehrtheit, Verdrehtheit. Das ganze
Alte Testament ist von dem Bewusstsein durchzogen, dass der Mensch zutiefst von Verkehrt-
heit und Falschheit geprégt ist. Das zeigt sich gerade auch in unserem alltidglichen Hoffen:
Sind es nicht zum groflen Teil egoistische Wiinsche, auf die sich unser Hoffen richtet? Geht
es nicht vor allem um den eigenen Erfolg, das eigene Wohlergehen, das eigene Gliick? An
Gott wird nur selten ein Gedanke verschwendet. Gott ist meistens schlicht irrelevant, obwohl
er es ist, von dem alles Leben kommt. Wiirde Gott solche Verkehrtheit anrechnen, wiirde kei-
ner bestehen, und die Menschheit miisste von ihm vernichtet werden.

Psalm 130 aber verneint diese Moglichkeit: ,,Denn bei dir ist die Vergebung ... (Ps
130,4). Dieser Satz entlarvt den immer wieder vertretenen Gedanken, das Alte Testament ent-
halte das Gesetz, das Neue hingegen das Evangelium, als Klischee. ,,Bei dir ist die Verge-
bung®“ — auch das Alte Testament ist zutiefst vom Evangelium durchdrungen: Der alttesta-
mentliche Gott will nicht, dass die Menschen zugrundegehen, er ist ein Gott, der das Leben
will; er will die Menschen — trotz all ihrer Verkehrtheit — nicht in der Tiefe zuriicklassen.

Entscheidend ist, wie der Satz iiber die gottliche Vergebung weitergeht: ,,Denn bei dir
ist die Vergebung, / dass man dich fiirchte.” (Ps 130,4) Auch das hat man gern missverstan-
den, als gehe es hier um die dngstliche Furcht vor Gott — wobei in diesem Missverstindnis
nicht selten bose Untertone anklingen, die auf das verachtete Judentum zielen: die jiidische

Religion als engherzige abergldaubische Furcht vor Gott, das Christentum aber die weitherzige

3



Religion der Liebe ... ein grauenhaftes Zerrbild! Dabei verdanken wir dem Judentum die
wunderbarsten heiligen Schriften, die die Menschheit je gesehen hat. Was wiren wir ohne
diese Schriften!

»-.. dass man dich fiirchte* (Ps 130,4) hei3t nichts anderes als alles von Gott zu erwar-
ten. Gott rechnet Siinden nicht an, er behaftet die Menschen nicht bei ihrer Verdrehtheit. Gott
will, dass wir leben, trotz all der Verkehrtheit und Verdrehtheit, die tief in uns steckt. Und er
will, dass wir uns auf ihn ausrichten, dass wir auf ihn warten, dass wir unsere Hoffnungen auf
ihn richten; er weil}, was wir brauchen, um zu leben und den Alltag zu meistern.

Psalm 130 lenkt so den Blick auf eine Tiefendimension von Hoffnung. Er 14dt ein, zu
sprechen: ,,Ich harre des HERRN, / meine Seele wartet, / und ich hoffe auf sein Wort.*“ (Ps
130,5) Die alltdglichen Hoffnungen, die uns tagaus tagein begleiten, sind damit gar nicht per
se verworfen. Sie erscheinen aber als zweitrangig; entscheidend ist vielmehr die Hoffnung auf
Gott und sein Wort. Die Emmausjiinger, von denen wir im Evangelium gehort haben, spra-
chen von einer solchen Hoffnung: ,,Wir aber hofften, er sei es, der Israel erlosen werde.* (Lk
24,21) Sie meinten, diese Hoffnung sei durch Jesu Tod enttduscht worden. Aber sie ahnten
nicht, dass Gott gerade dabei war, diese Enttduschung zu iiberwinden. Es ist also im tiefsten
Sinne lohnenswert, sich das Wort des 130. Psalms zu eigen zu machen: ,,Ich harre des HERRN,
/ meine Seele wartet, / und ich hoffe auf sein Wort.* Diese Hoffnung entwickelt eine Kraft,

die noch viel stérker ist, als die Hoffnung der Wiachter auf den Morgen.

Amen.



