Hans-Richard Reuter

Von gottlichen und menschlichen Versprechen

Predigt tber 2. Kor 1,18-20 am 24.12.2017 (Christvesper)
in der Universitatskirche Minster

»Lasset fahrn, o liebe Briider, was euch quilt, was euch fehlt; ich bring alles wieder* —
so haben wir eben, liebe Schwestern und Briider, mit den Worten Paul Gerhardts
gesungen. Es ist wohl so — trotz Kitsch und Kommerz, trotz Hektik, Hetze und Stress:
ohne Weihnachten wirde uns etwas fehlen. Der Lichterglanz und der Duft von Tannen,
gebrannten Mandeln und Gebéck, die Bléser und die ergreifende Musik, das
Schenkenkénnen und Beschenktwerden, die im Kerzenschein leuchtenden Augen: sie
wirden fehlen. Aber auch der Gottesdienst: selbst denjenigen unter uns, die ihn das
ganze Jahr uber nicht immer vermissen — am Heiligen Abend wiirden ihnen der Ruf der
Glocken und der Kirchgang, die vertrauten Lieder und die machtigen Bdume fehlen.
Und dann die alten Worte, legendér tbermalt, aber voller Poesie, die prophetischen
VerheiBungen, von denen die biblischen Schriftsteller sagen, sie seien zuverlassige
Versprechen Gottes an die Menschen: ohne die Feier der Weihnacht, ohne diesen
Abend zur Heiligen Nacht wirden die uralten und doch so vertrauten Worte nicht vor
einer grofRen Zahl von Menschen erklingen. Das wurde fehlen wie ein Stlick Heimat.
Heimat ist das, was allen in die Kindheit scheint und worin noch niemand war. Aber das
Kind in der Krippe bringt alles wieder.

An diesem Heiligen Abend héren und bedenken wir Worte des Apostels Paulus
aus dem 2. Korintherbrief, im 1. Kapitel in den Versen 18-20:

Bei der Treue Gottes, unser Wort an euch ist nicht Ja und Nein zugleich. Denn der Sohn
Gottes, Jesus Christus, der unter euch durch uns gepredigt worden ist, durch mich und
Silvanus und Timotheus, der war nicht Ja und Nein, sondern das Ja war in ihm. Denn
auf alle GottesverheiBungen ist in ihm das Ja; darum sprechen wir auch durch ihn das
Amen, Gott zur Ehre.

l.

Ja oder Nein — das ist hier die Frage. Einfach Ja oder Nein zu sagen, liebe Gemeinde,
das klingt leicht und ist doch so schwer. ,Ja‘ heif3t einverstanden. Aber ein vor sich hin
geknurrtes ,Ja, Ja‘ bedeutet meistens das Gegenteil: Lass mich doch in Ruhe, morgen
vielleicht, aber jetzt nicht. So sagen wir Ja, aber denken uns Nein. So ein herrlich klares,



reines Ja oder Nein wie Sopran und Echosopran beim Zwiegesprach der Seele mit
Christus in der 4. Kantate von Bachs Weihnachtsoratorium bringen wir selten zustande.

Ist es denn Uberhaupt mdglich, sich immer Kklar zwischen Ja und Nein zu
entscheiden? Wir sind doch meistens gespalten. Wir sind nattrlich fur fairen Handel,
kaufen aber Jacke wie Hose ohne nach Herkunft und Produktionsbedingungen zu fragen
— da héatten wir ziemlich viel zu tun und einen verbindlichen Standard gibt es auch nicht.
Also sagen wir Ja und zugleich Nein. Wir sagen Ja zur Barmherzigkeit, aber Nein zu
dem Bettler am Prinzipalmarkt — wir haben es eilig, vielleicht meint er’s nicht ehrlich
und auflerdem gibt es die Diakonie und den Sozialstaat. Also sagen wir im Herzen Ja
und im Vorbeigehen Nein. Das geht mir auch so. Die Verhaltnisse sind viel zu
kompliziert, als dass man immer einfach Ja oder Nein sagen konnte.

Und bekanntlich soll man nie ,Nie‘ sagen. Wir konnten es in den letzten
Wochen schon beobachten. Da hatten welche laut und offentlich Nein gesagt, aber
plotzlich kam alles anders als gedacht. Es kam das ,Jamaika-Aus‘ und schon war eine
ganz neue Lage eingetreten: Jetzt mussen sie vielleicht doch Ja (oder wenigstens ein
bisschen Ja) sagen. Manchmal ist das, wozu jemand Ja sagen muss, eben wichtiger als
die guten Grinde, zuvor Nein gesagt zu haben. Um solche Abwagungen kommt
niemand herum

Schon das einfache Nein-Sagen, vor allem aber das schlichte Ja-Sagen ist eine
ziemlich riskante Angelegenheit. Ein Ja-Wort — einem anderen Menschen zugesprochen
— ist Ausdruck eines groRen Versprechens. Wer Ja sagt und gleichzeitig Nein denkt, ist
unwahrhaftig. Wer heute Nein sagt und morgen Ja, muss damit rechnen, als
unglaubwirdig dazustehen. Wer aber gestern Ja sagte und heute Nein, der bricht ein
Versprechen, er wird sich und dem andern untreu. Es kommt vor, dass ein Versprechen
nicht durchzuhalten ist. Die Zeit kann alles verandern. Das kann zum persénlich
Allerschwersten gehdren. Dann gehen Beziehungen in die Briiche. Unbedingte
Verlasslichkeit, absolute Bestandigkeit konnen wir nicht garantieren. Wenn Christinnen
und Christen ein Jawort als Versprechen geben, dann setzen sie mit Fug und Recht
hinzu: mit Gottes Hilfe.

Denn wir brauchen es ja so dringend, das Versprechen. Wir mussen es
hochhalten, wir sollten das Versprechen in Ehren halten als eines der kostbarsten Worte
und Sprechakte, die es gibt. Das gilt im personlichen wie im o6ffentlichen Leben.
Uberall, wo wir uns daran machen, Neues zu beginnen, brauchen wir die bindende Kraft
des Versprechens, weil es uns wenigstens halbwegs vor der Unabsehbarkeit der Zukunft
bewahrt. Das Versprechen ist die Mutter aller Vertrdge und Vertrag kommt von ,sich
vertragen®, also Frieden halten. Ohne Achtung der Vertrdge kein Frieden auf Erden,
auch nicht an Weihnachten. Ein Versprechen ist am Anfang wie das Knlipfen eines ganz



zarten Bandes, aber wo es gehalten wird, da kann es einen machtigen Bund stiften.
Ohne wechselseitige Versprechen gébe es gar keine soziale Bindung, keinen
gesellschaftlichen Zusammenhalt, keine Gemeinschaft, keine Solidaritdt, keine
Verbundenheit mit den Schwachen. Ohne die bindende Kraft des Versprechens kénnten
wir im Grunde gar nichts tun. Wir waren handlungsunfahig.

.

Unser Wort an euch ist nicht Ja und Nein zugleich. Als Paulus das an die Gemeinde
Korinth schrieb, hatte er traumatische Ereignisse hinter sich. Er war in den Monaten
zuvor in den brodelnden Hexenkessel spétantiker Religionspropaganda geraten. In der
griechischen Hafenstadt waren religiose Fanatiker unterwegs, die lautstark einen
anderen, einen wundervollen, groRartigen, heroischen, unangreifbaren Christus
predigten. Wir kennen solche aufgeblasenen Maulhelden, bei denen alles very very
great und wonderful sein muss, leider auch von woanders her. Bei denen in Korinth
hatte die Verehrung eines verletzlichen Kindes in der Krippe, die Achtsamkeit flr das
Kleine und Schwache blof3 schallendes Gelachter hervorgerufen.

Als sie Paulus wieder einmal besucht hatte, war ein regelrechter shit storm tber
ihn niedergegangen. Sie hatten ihn bei dieser Gelegenheit schwer gedemutigt, vielleicht
sogar an Leib und Leben bedroht. Erregte Briefe hin und her folgten — und, nun ja,
wenigstens in der Schriftform konnte er es mit ihnen aufnehmen. Inzwischen hatten sich
die Gemdter so weit beruhigt, dass er einen erneuten Besuch ankindigte. Aber dann
machte er sein Versprechen nicht wahr. Er blieb fern und das schirte den Unmut aufs
Neue: Er ist zutiefst wankelmitig und unberechenbar, leichtfertig und unglaubwirdig
sagten sie. Wenn der Tag lang ist, redet er viel frommes Zeug und mahnt zur
Verlasslichkeit — und dann sagt er selber erst Ja und dann wieder Nein!

Eigentlich hatte er sich durch solche Anwirfe nicht mehr aus der Fassung
bringen lassen wollen. Er wollte jetzt verséhnen statt spalten und hatte sich
vorgenommen, in ruhigem Ton zu darzulegen, dass es gute Griinde geben kann, einen
Besuch zu verschieben. Es komme doch alles darauf an, den rechten Zeitpunkt zu
treffen, namlich dann, wenn die Begegnung allen Beteiligten gut tut. Bei manchen
Versprechen misse man auch einmal warten koénnen. Verséhnung brauche Zeit!
Neulich — so wollte er sagen — sei er einfach noch nicht soweit gewesen. Er habe noch
viel zu viel Wut im Bauch verspirt und sie deshalb vor einem erneuten Eklat
verschonen wollen. Was wie Unzuverlassigkeit und Wortbruch aussah, sei aus
Empathie und Ricksichtnahme geschehen.

Wahrend Paulus noch um die richtigen Satze rang, ging ihm plétzlich ein Stich
durchs Herz. Ihm wurde klar: Allein die Unterstellung, er sage Ja und zugleich Nein,



rihrte zutiefst an sein Selbstbild, sein Selbstverstandnis, seine Identitit. Denn da war sie
wieder: die Missachtung seines Auftrags, der ihm zur zweiten Natur geworden war. Als
Apostel verfligte er doch Uber kein anderes Kapital als das Wort. Gottes Wort hing an
seinem Wort — wie stiinde er da, wenn ihm sein Wort keiner mehr abnahm? Wie ein
Botschafter ohne Botschaft. Wie einer, der jeden Kredit verloren hat. Wie jemand, der
dauernd den Mund spitzt, aber nicht mehr pfeifen kann. Eine lacherliche Figur. Er
schien jeden Boden unter den FlRen zu verlieren. Es schauderte ihn. Da unterbricht er
seine ruhige Argumentation mit einem erregten Zwischenruf:

Bei Gott! Bei der Treue Gottes! Mein Wort war aufrichtig! Ich bin wahrhaftig!
Ich habe nicht mit zwei Zungen gesprochen. Mein kleines Versprechen war auf seine
menschliche Weise genauso zuverldssig wie das groRe gottliche Versprechen.
Aufgeschoben ist schlieflich nicht aufgehoben. Gott ist mein Zeuge: Ich wollte euch
schonen. Versdhnung braucht Zeit. Alles, was wir sagen — und Paulus schlief3t hier seine
Mitarbeiter Silvanus und Timotheus ein —, alles hat volle Deckung durch Gottes eigenes
Wort. Denn wir verkindigen Jesus Christus — und der ist nicht als Ja und Nein zugleich
gekommen, sondern in ihm ist das Ja verwirklicht. In ihm ist kein Nein — nicht etwa,
weil er alles bejahen und gutheilfen wirde, was wir uns ausdenken oder tun — das sei
ferne! Sondern in ihm ist genau deshalb kein Nein, weil er mit seiner ganzen Existenz Ja
gesagt hat zu dem, was Gott versprochen hat. Auf alle Gottesverheiffungen ist in ihm das
Ja! Und mein Versprechen ist nicht die Spur weniger glaubwirdig als alle
Gottesverheillungen! Paulus lehnte sich erschopft zurlick. Hatte er etwa den Mund zu
voll genommen?

1.

Auf alle GottesverheiBungen ist in ihm das Ja! Wenn wir, liebe Gemeinde, den
Zwischenruf des Apostels heute, am Heiligen Abend héren, dann steht uns das Kind in
der Krippe vor Augen. Und die altvertrauten Worte der Verheillung, die wir vorhin aufs
Neue gehort haben, klingen uns noch im Ohr. Die uralten Visionen und Hoffnungen
verdichten sich in der Urszene der Christnacht: Da ist sie, die Ankunft eines Sohnes
vom Stammbaum Davids — wie er, der Konig aus Juda, an unscheinbarem Ort geboren,
aber bestimmt zu einer vollkommen anderen Art der Herrschaft, einer Herrschaft, deren
sanfte Macht nicht enden wird. Das Volk, das im Finstern wandelt, sieht ein groRes
Licht. Sieht das ersehnte Kind mit den geheimnisvollen Hoheitsnamen Wunder-Rat,
Gott-Held, Ewig-Vater, Friede-Furst, das Befreiung, Friede und Gerechtigkeit bringen
soll. Hier ist er: der neue Bund Gottes mit den Menschen, der bewirkt, dass ihnen Gottes
Wille zum innersten Motiv wird, weil er ihnen zu Herzen geht wie der Anblick eines
Kindes, so dass sie seine Gebote gerne und von sich aus tun.



Das messianische Kind antwortet auf alle GottesverheiBungen mit einem grof3en
Ja. Sie finden mit ihm ihre Bestatigung und Bekréftigung. Aber Vorsicht: Bestatigte
VerheiBungen sind nicht schon erfullte. Sie haben Bekraftigung erfahren, aber ihre
Verwirklichung steht noch aus: Frieden ohne Ende? Vernichtung aller Waffen? Sichere
Wohnung flr die Vertriebenen und Gefliichteten? Recht fur die Unterdriickten und
Gedemitigten? Gerechtigkeit fur die Armen und Elenden? Mit weniger geben sich die
biblischen Schriften nicht zufrieden.

Bei manchen Versprechen muss man wohl warten, weil ihre Einlésung Zeit
braucht. So auch hier. Aber wer wartet in diesem Fall eigentlich auf wen? Warten wir
denn immer noch auf Gott? Er ist ja langst Mensch geworden, sagt die Schrift, und hat
so seine unerschiitterliche Treue bekraftigt. Mussen wir immer noch auf Gott warten?
Nein, andersherum ergibt’s einen Sinn: Er wartet nach wie vor auf uns. Er wartet
darauf, dass die Menschen anfangen, seine Menschlichkeit zu verbreiten und seine
VerheiBungen mit Leben zu erflllen. Ohne ihn kénnen wir nichts tun. Aber ohne uns
will er nichts tun! Wie lange wollen wir denn ihn auf uns warten lassen?

Vielleicht kennen Sie folgende kleine Geschichte: Auf dem Weihnachtsmarkt
haben die Engel einen Stand erdffnet. Ein Besucher fragt: ,,Was verkauft ihr denn hier?*
Ein Engel antwortet: , Alles, was Sie wollen.“ Da beginnt der Mann aufzuzéhlen: ,,Dann
hatte ich gern eine saubere Umwelt, die Beseitigung der Armut in Afrika, den Siegeszug
der Demokratie, mehr Solidaritat mit den Schwachen und ...* Da fallt ihm der Engel ins
Wort: ,,Entschuldigung, Sie haben mich falsch verstanden. Wir verkaufen hier keine
reifen Frichte, wir verkaufen nur den Samen.*

Es fangt im ganz Kleinen, fast Unsichtbaren an. Bei allem, liebe Schwestern und
Brider, ,,was euch qualt, was euch fehlt*: das Kind in der Heiligen Nacht ,,bringt alles
wieder. Es bringt fur jede und jeden Einzelnen die ermutigende Gewissheit: Ganz am
Grunde der Welt klingt ein klares, ganz unzweideutiges Ja! Ich weill: Nur zu oft wird
der heilende Klang dieses Ja tbertont von all den negativen Stimmen und Stimmungen,
all den Zumutungen und Ruckschlagen, die immer wieder unsere Traume und
Hoffnungen durchkreuzen. Aber wir stehen tiefer im Ja als im Nein! Das messianische
Kind ist der Anfang, mit dem wir immer wieder neu anfangen kénnen.

Wie konnte das grofRe Versprechen einer guten Zukunft fur die Menschheit
bezwingender ausgedruckt werden als durch die Geburt eines Kindes? Jede Geburt setzt
menschliches Leben fort und garantiert seine Kontinuitat. Aber jede Geburt ist auch wie
ein Wunder: Neues kommt in die Welt, das es bisher noch nicht gegeben hat und —
einmal dagewesen — kein zweites Mal geben wird. Wie jedes Kind kraft seines
Geborenseins die F&higkeit hat, einen neuen Anfang zu setzen, so sind wir ermachtigt,



miteinander die Welt zu erneuern, damit Gottes VerheiBungen nicht langer auf
Erfullung warten massen.

Auf alle Gottesverheilungen ist in ihm das Ja, darum sprechen wir auch durch
ihn, Gott zur Ehre: Amen.

Prof. Dr. Hans-Richard Reuter
Westfalische Wilhelms-Universitét
Exzellenzcluster 'Religion und Politik’
Domplatz 6

48143 Munster



