"Mach dich auf und handle!"
Gottesdienst anldsslich der Studienabschlussfeier
19. Sonntag nach Trinitatis, Predigttext: Mk 1, 32-39

Evangelische Universitatskirche Miinster, 22. Oktober 2017

Prof. Dr. Traugott Roser

Liebe Gemeinde,

Im vergangenen Sommer besuchte ich aus Anlass meines privaten Reformationsjubilaums die
Wittenberger Schlosskirche, auf der Suche nach ein wenig Geschmack fiir das Universum oder
doch zumindest ein Gefiihl lutherisch geprdgten religiosen Selbstbewusstseins. Ja, wir sind
wissenschaftliche, studierte Theologinnen und Theologen, die sich intensivum Entstehung und
Verstandnis der Theologie Martin Luthers in seiner Zeit bemiihen, wie Denise Bongers das im
Blick auf die Entwicklung der Sakraments- und ,, Tauftheologie Martin Luthers“ durch intensives
Quellenstudium von der Babylonica bis zu den Schmalkaldischen Artikeln unternommen hat.
Aber bei aller akademischen Abgeklartheit erhoffte ich mir doch ein bestimmtes Gefiihl,
anddchtige Stille, Nachdenklichkeit, vielleicht auch etwas Erbauung?

Es ging mir aber dann doch ein bisschen wie Jesus und seinen Jiingern in der heutigen
Predigtperikope aus dem Markusevangelium: Dort heif3t es: ,,Und die ganze Stadt war
versammelt vor der Tiir.“ In Wittenbergs Schlosskirche war das nicht drauf3en, sondern drinnen,
und es war nicht die ganze Stadt, sondern: die ganze Welt war versammelt, jedenfalls schien es
mir so. Horden von Reformationstouristen, wie ich ja selbst einer war. Angesichts einer
verunsicherten Welt im Umbruch und unbestreitbar abnehmender kirchlicher Bindung suchten
wir wohl durch Erinnerung an die Ereignisse vor 500 Jahren nach Vergewisserung, Bestatigung
und einem Zeichen, dass es besser wird.

Und dann stand ich also in der Schlosskirche, in all ihrem spdter hinzugekommenen Prunk,
ihrem Luthergedenken, vor allem aber inmitten einer Schar von Menschen. Kirchenfiihrer
stiegen auf die Kirchenbdnke und erzdhlten lauthals und in mancherlei Sprachen ihren Gdsten,
was zu sehen war. Eine mittelalterliche Musikercombo lie Minnegesange erschallen; aber kam
dennoch keine ergreifende Stimmung auf, angesichts des vielen Geredes und Klickens. Mit
ihren Handys und Kameras wollte jeder Besucher — mich eingeschlossen — diesen besonderen
Ort ablichten und sich an aneignen, als ein Souvenir frommer Sehnsucht.

Und inmitten dieser Kirche hdngt, als voriibergehende Installation, eine Plastik von Ernst
Barlach. Der Schwebende. Diese stille, geisterhafte Figur, im Original von Barlach fiir den Dom
zu Giistrow geschaffen, als Mahnmal des ersten Weltkriegs, und dann — als Entartete Kunst
1941 eingeschmolzen, weil Metall fiir Waffen gebraucht wurde. Wie durch ein Wunder konnte
ein Nachguss gerettet werden, so dass es Abgiisse bis heute zu sehen gibt. Wie in diesem
Sommer in Wittenberg. Die schwebende Figur, mit ihren geschlossenen Augen schwebt in der
Kirche iber den Képfen der Besuchermassen. Sie schweigt stille, hat sie doch so viel schon
gesehen, Zerstorung und Unrecht, Sehnsucht und Widerstand. In der Schlosskirche schwebend,
und doch nicht dort auf Dauer festgezurrt. Eine eigenartige Erfahrung war es fiir mich: statt der
geplanten festen Burg lutherischer Reformation erfasste mich die machtvolle Prasenz dieser
Ohnmachtsgestalt. Von ihr geht eine Stille aus, die allen frommen Larm durchdringt.



Gott bricht in die Welt ein. Erist ganz in ihr und ihr doch véllig entzogen. Er findet Behausung in
der Welt, ein Haus, gar einen Tempel, wie David ihn plant und ihn bei seinem Nachfolger auf
dem Konigsthron in Auftrag gibt. Aber wer meint, Gott auf einen Tempel festlegen, ihn dort
geradezu festnageln zu konnen, dem wird Gott sich entziehen. Sie, lieber Hendrik Schlaak,
haben sich in Ihrer Bachelorarbeit mit dem kiinstlerischen Schaffen Ernst Barlachs befasst und
Parallelen zu Paul Tillichs Theologie gezogen. Es geht um Transzendenz im Medium der Kunst.
Um Sehnsucht nach Sinn. Sehnsucht nach Heil in einer heillosen Welt. Die Plastik von Ernst
Barlach vermittelt eine Einsicht in die Transzendenz der Wirklichkeit.

Gerade in einem Jahr, in dem der Protestantismus aus dem Jubilaum der grundlegenden
reformatorischen Erkenntnis Kapital schlagen mdchte, vermittelt die Figur einen notwendigen
Eindruck davon, dass Glaube — wie Gott —fundamental unverfiigbar sind, aus ihnen kein Kapital
zu schlagen ist. Gerade in unserer Zeit muss Theologie kritisch sein gegeniiber ausbeuterischer
Verfiigung iber den Anderen, liber das Andere. Dass diese Kritik in intellektueller Redlichkeit
erfolgen kann, zeigt die Dissertation von Frau Dr. Katarina Kristinova: ,,Die verbotene
Wirklichkeit. Untersuchungen zu der wirklichkeitskonstitutiven Relevanz des christlichen
Offenbarungsbegriffs®. Sie beschreibt in ihrer Arbeit, wie durch Funktionalisierung und
Bemachtigung die Subjekthaftigkeit des Menschen bedroht ist und weshalb der Respekt vor
dem Geheimnis des Anderen eine theologische Tugend ist. Ihren Ausgangspunkt nimmt sie
dabei bei der Figur ,,Jesus Christus“ selbst, dem Urbild des Menschen.

Am Evangelium, das wir eben in den Worten des Markus gehort haben, kann man genau
nachzeichnen, was damit gemeint ist.

Jesus hat in Kapernaum, am See Genezareth, Kranke geheilt. Die heilsame Wirklichkeit Gottes
ist eingebrochen in das Leben der Menschen, als Heilung von Leid und Befreiung von bdsen
Geistern. Das Dorf mit seinen etwa tausend Einwohnern gerat in Aufruhr. Sie bringen alle
Kranken und Besessenen zu ihm, und bis zum Abend tut Jesus ihnen den Gefallen und heilt
viele, wenn auch nicht alle Kranken. ,,Super Geschaftsidee!“ mochten sich die Jiinger — und
vielleicht auch der Gemeindevorstand — gedacht haben. Jedermann wird diesen Heiler
aufsuchen; Strome von Pilgern”, wenn das so weitergeht. Von Krankheit und gesundheitlichen
Noten geplagte Menschen sind bekanntlich bereit, weite Wege zu gehen, sich allerhand
Prozeduren zu unterziehen und viel Geld auszugeben, um Erleichterung oder Heilung zu
erlangen. Lena Stubben hat das im Blick auf Eltern mit unerfiilltem Kinderwunsch beschrieben,
die Leihmiitter bezahlen, Eier einfrieren lassen oder zu Behandlungen ins Ausland fahren, weil
sie hier von Gesetzes wegen verboten sind. Der Medizintourismus unserer Tage ist letztlich ja
nur eine gesteigerte Form der Begehrlichkeiten, von denen Markus im kleinen Kapernaum
berichtet: Die ganze Stadt versammelt vor der Tiir: Jedermann sucht dich, fasst Simon — noch
nicht Petrus genannt — geschaftstiichtig die Situation zusammen.

Doch ,,am Morgen, noch vor Sonnenaufgang, stand Jesus auf und ging hinaus, an eine einsame
Stdtte und betete dort“. Er entzieht sich, denn, wie Adolf Schlatter formulierte: ,,Er bringt das
Heil, sie wollen Heilung.“ Wie der Schwebende schlief3t Jesus die Augen, besinnt sich im Gebet
seiner Mission, und entzieht sich den Interessen und Sehnsiichten der Menschen, so
verstandlich diese sein mdgen. Er ldsst sich nicht festnageln durch fromme Erwartungen, er
lasst sich nicht dingfest machen, an keinem Ort, in keiner Konfession, in keiner festgelegten
Lehre. Es braucht den Blick nach innen, das Gebet, die Suche nach Gott als der Wirklichkeit in
der Wirklichkeit, um von da aus die nachsten Schritte zu planen. Denn Jesus bleibt auch nicht in
der Abgeschiedenheit der Wiiste, sondern kehrt zuriick in den Alltag der Welt, heilend und
predigend, Menschen und Welt verandernd. Aber immer wieder entzieht er sich, zwischen Taufe
und erstem Auftreten, nach der Speisung von Tausenden am See, und einmal noch: vor seiner
Gefangennahme. Alles, was Jesus tut, und gerade das, was er fiir andere tut, erfolgt in einer



Bewegung von innen nach aufien: von Innen durch eine im Gebet geiibte Vergewisserung der
Beziehung zu Gott, nach auf3en durch verantwortliches Handeln an und in der Welt. Es war
Dietrich Bonhoeffer, der die Bewegung zur Grundlage der ,,Nachfolge® gemacht hat, einer
christusformigen Grundlegung des ,,guten Lebens®, wie Mirjam Domke in ihrer systematisch-
theologischen Hausarbeit nachzeichnen konnte. Es verwundert nicht, dass Bonhoeffer Jesus
auch darin nachfolgt, dass er zu einer taglichen Meditationszeit aufruft, am besten am friihen
Morgen. Ja, wie Jesus im heutigen Evangelium auf seiner Wiistenzeit beharrt, so schlagt
Bonhoeffer angesichts dichtgedrangter Kalender von Lehrer_innen und Pfarrer_innen vor: ,, Wir
haben auch vor anderen Menschen ein Recht auf diese Zeit und diirfen sie uns allen duSeren
Schwierigkeiten zum Trotz als vollig ungestorte, stille Zeit erzwingen.” (Gemeinsames Leben,

DBW 51987, 75)

Liebe Absolventinnen und Absolventen, wir feiern den Ubergang von Ausbildungs- und
Tatigkeitsphase in einem Gottesdienst und folgen damit — zumindest im Ansatz — der
Bewegung Jesu nach. Zwischen Vorbereitung und Befdahigung bedarf es des Gebets, eines
liturgischen Innehaltens und Besinnens, bevor es ans Werk, ans Handeln geht. Liturgische
Gestaltung hat deshalb immer wieder flir Momente der Besinnung, der Einkehr und Umkehr zu
tun, bevor es mit Segen hinausgeht in das weitere Leben. Das war — im Zusammenhang der
liturgischen Gestaltung der Tauffeier — Thema der wissenschaftlichen Hausarbeit von Deborah
Goldmann. Zum christlichen Leben gehort die Fahigkeit, sich dem Aktionismus religioser
Eventkultur zu entziehen, wie der schwebende Engel in seiner tiefen Achtsamkeit.

Aber heute wollen wir sie auch ans Werk schicken. Zur Aktion aufrufen, wie es die Tageslosung
schon sagt: ,,Mach dich auf und handle!“ (1. Chr. 22)

Wir haben das Wort im Zusammenhang des Geschichtswerk des Chronisten gehort, einer
spaten Schrift im Alten Testament, die sich in einem erkennbaren Interesse an der Gegenwart
mit der Vergangenheit beschaftigt. Jede Generation wird von Neuem vor die Wahl gestellt, wie
sie den Glauben an Gott leben will, inmitten der Anforderungen und Denke der jeweiligen Zeit.
Aus der Vergangenheit lernen!, lautet die Devise des Buches. Und das heift fiir den Chronisten:
von David und Salomo lernen.

Das Losungswort zeigt den Moment der Stabsiibergabe des alternden Kénigs David an den
jungen Salomo. Es ist ein Moment weiser Selbsterkenntnis des Alten. Zuviel Dreck hat er am
Stecken, zu sehrist erin seine Machenschaften verstrickt, zu viel Blut klebt an seinen Handen.
Das, was jetzt dran ist, kann er nicht mehr leisten. Zu viel Skepsis schlagt ihm entgegen. Bei
aller politischen Weisheit, die aus diesem Moment spricht, will ich den Text aber als
akademischer Lehrer lesen und verstehen.

Wir, liebe Absolventinnen und Absolventen, bauen keine Tempel. Aber wir suchen als
Theologinnen und Theologen nach Wahrheit, fragen nach dem guten Leben, bemiihen uns um
Sprache, um redlich von Gottes Wirklichkeit in unserer Welt reden zu kénnen. Als alt werdende
Lehrerinnen und Lehre, die manches kirchenpolitische und akademische Gefecht gefochten
haben, stellt ein Tag wie heute immer auch eine Ubergabe von Verantwortung fiir die Zukunft
dar. Wir haben Sie, wie David den Salomo, Methoden zur Bewadltigung lhrer Aufgaben gelehrt, in
Ihnen eine Haltung der Redlichkeit, der Demut und des Wagemuts zu wecken versucht. Und wir
haben Sie Priifungen ausgesetzt, ob Sie in Stresssituationen standhalten. Und Sie haben
standgehalten. Mandy Liebetrau etwa hat in ihrer Analyse von Martin Luthers Sermon vom
Wucher ,,minutiose Quellen- und Forschungsarbeit“ geleistet, fiir die ihr Gutachter hohen
Respekt zollte. ,,Es sind insbesondere die feinen mikrologischen Textwahrnehmungen und -
deutungen, die ... immer wieder beeindrucken.” Es klingt wie eine Stabiibergabe, wenn Albrecht



Beutel schreibt: ,ihr [ist] fiir die Lutherforschung ein veritabler Fortschritt gelungen, der [...] von
innovativer Bedeutung sein diirfte.“

Wir vertrauen lhnen die Theologie der Zukunft an, weil Sie mit der Theologie der Vergangenheit
zugleich wertschatzend und kritisch umgehen. So wie Anna Wallmeyer das Konzept eines
beinahe vergessenen Religionspddagogik, Dieter Stoodt, in seiner Biographie und Rezeption
rekonstruiert hat und relevante Impulse bis heute herausarbeitet.

Wir vertrauen Ihnen auch, weil wir wissen, dass Sie sich Scheu, aber mit gebotenem Respekt
der Gegenwart stellen. Wie Lea Steen, die sich mit dem politisch geforderten Programm der
Inklusion den drangenden Problemen des evangelischen Religionsunterrichts ndahert. Immerhin
hatte Friedrich Schweitzer eine Unvereinbarkeit von Inklusion und konfessionellem
Religionsunterricht behauptet. Lea Steen wagt es, dieser Behauptung aus der Perspektive von
Schiilerinnen und Schiilern im Grundschulalter nachzugehen. Sie befragt evangelische Kinder
und Kinder anderer (muslimischer) Religion oder ohne Bekenntnis, wie sie sich erklaren, dass
sie am evangelischen RU teilnehmen oder nicht teilnehmen diirfen. Und es zeigt sich, dass
Exklusionserfahrung nicht iiberwunden wird durch konfessionsiibergreifenden
Religionsunterricht, sondern durch den politischen Willen zu einem differenzierten Angebot.
Glaube hat mit Gerechtigkeit und Gesetz zu tun, ist mit diesen immer wieder neu in Balance zu
bringen. Das kdnnten Sie, Frau Steen nachher beim Glas Sekt mit Nadja-Elena Blank
besprechen, die diese Balance schon bei Paulus untersucht hat.

Liebe Absolventinnen und Absolventen. Mit dem Segen des heutigen Gottesdienstes mdchten
wir sie zur Ausiibung ihrer theologischen Kompetenz in ihrem kiinftigen Wirkungsbereich
berufen. Sie werden vielleicht, wie der Prophet Jeremia zdogern: ,,Ach Herr, ich tauge nicht zu
predigen; denn ich bin viel zu jung.“ Das ldsst Gott nicht gelten. Warum, das kann Ihnen im
Anschluss Friederike Giesecke von Bergh erklaren, die sich in ihrer Hausarbeit mit dem
hochgradig stilisierten Bild des Propheten befasst hat. Am Ende bewahrt Gott den Propheten in
all seinen Anfechtungen. So wie David seinem Nachfolger Salomo sagen kann: Der Herr wird mit
dir sein! Wie ein schwebender Engel, verldsslich da, aber niemals verfiigbhar.

Mit diesem Gottvertrauen bleibt auch uns, Ihren Lehrerinnen und Lehrern nicht viel tibrig als der
Satz ,,Mach dich auf und handle!*

Amen



