Gottesdienst am 17. November 2024 in der Evangelischen Universitdtskirche Miinster
Predigttext: Romer 14,1-13

Predigt: Professorin Dr. Simone Sinn

Liebe Gemeinde,

der Predigttext fiir den heutigen Sonntag steht im Brief des Paulus an die Romer, Kapitel 14,

Verse 1 bis 13:

Den Schwachen im Glauben nehmt an und streitet nicht (iber Meinungen. Der eine glaubt, er
durfe alles essen. Der Schwache aber isst kein Fleisch. Wer isst, der verachte den nicht, der
nicht isst; und wer nicht isst, der richte den nicht, der isst; denn Gott hat ihn angenommen.
Wer bist du, dass du einen fremden Knecht richtest? Er steht oder fallt seinem Herrn. Er wird

aber stehen bleiben; denn der Herr kann ihn aufrecht halten.

Der eine hélt einen Tag fur hoher als den andern; der andere aber halt alle Tage fir gleich. Ein
jeder sei seiner Meinung gewiss. Wer auf den Tag achtet, der tut’s im Blick auf den Herrn; wer
isst, der isst im Blick auf den Herrn, denn er dankt Gott; und wer nicht isst, der isst im Blick auf
den Herrn nicht und dankt Gott auch.

Denn unser keiner lebt sich selber, und keiner stirbt sich selber. Leben wir, so leben wir dem
Herrn; sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Darum: wir leben oder sterben, so sind wir des
Herrn. Denn dazu ist Christus gestorben und wieder lebendig geworden, dass er Giber Tote und

Lebende Herr sei.

Du aber, was richtest du deinen Bruder? Oder du, was verachtest du deinen Bruder? Wir
werden alle vor den Richterstuhl Gottes gestellt werden. Denn es steht geschrieben: »So wahr
ich lebe, spricht der Herr, mir sollen sich alle Knie beugen, und alle Zungen sollen Gott
bekennen.« So wird nun jeder von uns fiir sich selbst Gott Rechenschaft geben. Darum lasst
uns nicht mehr einer den andern richten; sondern richtet vielmehr darauf euren Sinn, dass

niemand seinem Bruder einen AnstoR oder Argernis bereite.



Liebe Gemeinde,

menschlich, allzu menschlich ist es, Gber andere zu urteilen. Wir tun es vermutlich oft. Wir
beurteilen diese oder jene Sachverhalte als gut oder schlecht, und schneller als uns manchmal
bewusst ist, urteilen wir Gber Menschen, (iber ihr Verhalten, auch dartiber, was ihnen wichtig
und wertvoll ist. Ja, menschlich, allzu menschlich, ist diese Dynamik, oder doch eher

unmenschlich?

Wenn jemand irgendwo neu anfangt, ist es wichtig, sich zligig zu orientieren, die Dinge zu
sortieren, um sich gut zurecht zu finden. Ich spreche jetzt quasi aus unmittelbarer Erfahrung.
Als Neue muss man erst mal genau zuhoren, aber sich dann auch eine Meinung bilden. Meist
nehme ich mit Interesse und Neugier wahr, was anderen wichtig ist und wofir sie sich
engagieren. Ich denke, es geht denjenigen unter lhnen ahnlich, die als Mitarbeitende und
Studierende vor kurzem neu hierher nach Miinster gekommen sind. Es ist eine Chance, als

Neue offen, aufmerksam und wahrnehmungsfreudig zu sein.

Es ist eigentlich ein spannender Moment, diese Phase, wo noch nicht alles und alle in
Schubladen gesteckt sind. Es gibt eine Freude am Entdecken, da ist eine genuine Offenheit
splrbar und Lust an der Begegnung. Ich denke an zahlreiche Erstbegegnungen mit
Kolleg:innen, Mitarbeitenden und Studierenden in den vergangenen Monaten, oder auch an
Erstbegegnungen bei den Exkursionen zu anderen Religionsgemeinschaften, wie zur Bahd’i-

Gemeinde oder zur DITIB-Moschee, die wir vor kurzem besucht haben.

Ich empfinde es als ein Privileg, neu zu sein. Klar, oft ist es auch anstrengend, neu zu sein. Das
will ich nicht verheimlichen. Wenn die Dinge schon in Schubladen verstaut sind, braucht man

nicht soviel Zeit und Energie fir die Begegnung.

Doch mit den Schubladen ergeben sich dann andere Herausforderungen, die ihrerseits Zeit

und Energie brauchen.

Schwache und Starke im Glauben, das sind zwei klassische Schubladen, die uns bei Paulus
begegnen, und die durch die Kirchengeschichte hindurch bis in unsere Gegenwart als

heuristisches Mittel dienen, um Frommigkeitspraxis, Glaubens- und Lebensstile zu sortieren.



Worum geht’s? - Bei Paulus geht es dabei ganz klar um Freiheit, um Freiheit aus dem Glauben
heraus. Wer im Glauben steht, braucht keine Angst mehr haben, dass andere Méachte und
Gewalten sein Leben bestimmen. Diese Glaubensfreiheit befreit mich zu einer
Lebensgestaltung, die nicht dngstlich sich an bestimmten Regeln oder Traditionen orientiert,
sondern mir ermoglicht, stark und zuversichtlich, frei und selbstgesteuert durchs Leben zu
gehen. ,Zur Freiheit hat uns Christus befreit, so steht nun fest und lasst euch nicht wieder das

Joch der Knechtschaft auflegen!” So kraftvoll sagt es Paulus im Galaterbrief.

Im Korintherbrief diskutiert Paulus ausflihrlich das Thema des Essens, und die Angst der
Schwachen im Glauben davor, Opferfleisch zu essen. Im Romerbrief geht es nun nicht um die
Details dieser Frage. Vielmehr ist hier deutlich, dass es um verschiedene Lebensstile geht.
Paulus’ Interesse gilt nicht der Frage, warum die einen nur Pflanzliches essen und die anderen

auch Fleisch.

Das Grundproblem ist vielmehr, dass die einen den Lebensstil der anderen missbilligen, ja
deshalb die anderen gar verachten. Das Thema ist gleich mit dem ersten Verb dieser Perikope
angezeigt: ,Den Schwachen im Glauben nehmt an”“. Es geht um die Frage des Annehmens der
anderen. Der Ausgangspunkt ist die Erfahrung von Streit, Abwertung und Verurteilung der

Anderen.

Die zentrale Frage ist: Konnen wir einen anderen Menschen annehmen, dessen

Lebensfiihrung und Meinung unserer entgegensteht?

Wir kennen diese Frage aus unserer Alltagserfahrung, sie bedrangt uns, wenn ein schlichtes
,Leben und Leben-lassen” zu oberflachlich scheint. Die Frage gehort ebenso zu den
Grundfragen politischer Philosophie. Rainer Forst von der Goethe-Universitat Frankfurt hat in
seinem Werk ,Toleranz im Konflikt“ historisch und systematisch detailliert entfaltet, wie
voraussetzungsvoll das Zusammenleben von Menschen verschiedener Lebensentwiirfe ist.

Soll etwas allgemeinverbindlich sein, miissen Griinde angegeben werden kénnen.

Der Konflikt zwischen Lebensstilen flammt in der offentlichen Debatte, aber auch im
persdnlichen Lebensumfeld immer wieder auf: zwischen verschiedenen Generationen,

zwischen verschiedenen politischen Lagern, zwischen verschiedenen Frommigkeitsstilen.



Jeder spricht auf seine Weise von Verantwortung, doch manche Aspekte der Lebensfiihrung

werden dabei zu identity markern, die ausgrenzen und abwerten.

Es gibt verschiedene Diskursstrategien, und Begriffe, um andere abzuwerten: man bezeichnet
die anderen als ,unverantwortlich, blaudugig und naiv“, oder umgekehrt als
yunverantwortlich, egoistisch und kurzsichtig”. Man unterstellt anderen eine falsche
Einschatzung der Lage, kritisiert eine falsche Prioritdtensetzung, oder eine defizitare Moral.
Die Herausforderungen im Bereich Klimawandel und Nachhaltigkeit sind ein Beispiel dafur.
Dabei, und das ist wichtig, geht es nicht im allgemeinen Sinne darum, dass man eine andere
Meinung hat, sondern dass es eine andere Haltung ist, die sich in einer anderen Lebenspraxis

zeigt.

Der Streit, die Auseinandersetzung ist hart, weil es um konkrete Praxis geht, um konkrete
Lebensvollziige. Das bedeutet, die Menschen sind personlich involviert. Nicht allein das, was
im Kopf oder im Herzen vor sich geht, sondern was auch in der leiblichen Existenz Ausdruck
findet, steht auf dem Spiel. Abwertung und Verurteilungen verletzen und sind sehr

schmerzlich. Angenommen zu werden ist fir manche ein Sehnsuchtsort.

Paulus selbst ordnet sich im 15. Kapitel des Romerbriefs klar einem Lager zu, er sagt von sich,
er gehore zu der Gruppe der Starken. Doch es geht Paulus nun nicht darum, die anderen von
seinem eigenen Lebensstil zu Uberzeugen. In Kapitel 14 steht etwas anderes, etwas
Fundamentaleres im Mittelpunkt: Die Erkenntnis, dass nicht nur mein eigener Glaubens- und

Lebensstil authentisch, stimmig und glaubwiirdig ist, sondern auch der der anderen.

Das ,Annehmen der Anderen”, fiir das Paulus hier wirbt, beruht auf der Einsicht, dass der
Lebensstil des anderen aus einer authentischen Gottesbeziehung erwachst. ,,Wer isst, der isst
im Blick auf den Herrn, denn er dankt Gott; und wer nicht isst, der isst im Blick auf den Herrn
nicht und dankt Gott auch.” Die Anerkenntnis der Gottesbeziehung des anderen und damit
einer theo-logischen Grundlegung seiner Lebensfiihrung ist der Dreh- und Angelpunkt. Paulus
macht deutlich, dass genauso wie meine ethische Position und Lebenspraxis im Blick auf das
Essen aus einer authentischen und lebendigen Gottesbeziehung erwachst, vollzieht sich dies

auch beim anderen. Das ist theologisch in der Tat ein starkes Stiick!



Ach, wirden wir nur die Tiefe und Weite dieser Einsicht begreifen! Sie ermdglicht zwei

wichtige Aspekte theologisch anzuerkennen:

Erstens sagt sie, dass sowohl fiir die Starken wie die Schwachen im Glauben, ihre jeweilige
Lebenspraxis aus der Gottesbeziehung erwéchst und daraufhin ausgerichtet ist. Das bedeutet,
dass es einen relational tragenden Grund gibt, und die Integritat und Stimmigkeit dieser
Position nicht in erster Linie in einer logischen Argumentation zu sehen ist, sondern in dieser

Beziehungsdimension.

Zweitens sagt sie, dass Menschen, die vom christlichen Glauben gepragt sind, durchaus
verschiedene Lebensstile auspragen. Wichtig dabei ist, dass dies von Paulus nicht einfach
kontextuell relativiert wird. Er sagt nicht, es sind verschiedene duflere Bedingungsfaktoren im
Kontext, sondern im Gegenteil, die Vielfalt wird rickgefiihrt auf die je konkreten

Gottesbeziehungen, und damit auf eine je personale Verantwortungsrelation.

Martin Luther verweist in seiner Schrift ,Von den guten Werken“ von 1520 auf Romer 14 und
macht in einer innerevangelischen Auseinandersetzung deutlich, dass auch die Praxis
derjenigen, die noch an zahlreichen Gberkommenen kirchlichen Zeremonien festhalten, zu

achten ist um der Integritat ihres Gewissens willen.

Die Denkfigur, die uns in dieser Perikope nahe gebracht wird, ist alles andere als moralischer
Relativismus. Paulus denkt vielmehr konsequent theozentrisch. , Unser keiner lebt sich selber
und keiner stirbt sich selber.” Gott ist der Grund und der Horizont des Lebens. Ich habe mich
nicht selbst geschaffen, sondern finde mich vor in der Beziehung zu Gott, durch meine

Zugehorigkeit zu Christus.

HeiBt das dann, dass diese Zugehorigkeit mir Immunitat verleiht, also ich meinen Lebensstil,
meine Lebenspraxis nicht mehr rechtfertigen muss? — Nein, das ware ein Fehlschluss. Die

Gottesbeziehung enthebt mich nicht meiner Verantwortung. Im Gegenteil:

»Wir werden alle vor den Richterstuhl Gottes gestellt werden.” Gott ist nicht nur der Grund
und Horizont meines Lebens, sondern auch das Gegenliber meines Lebens. Ich gebe Gott
gegenlber Rechenschaft (iber mein Leben. ,So wird ein jeder von uns fir sich selbst Gott
Rechenschaft geben.” Das bedeutet, dass es kein Mit-dem Finger-auf-andere-Zeigen mehr

geben wird, kein Urteilen, kein Verurteilen, kein Aburteilen von anderen.

5



Die Richterstuhl Gottes ist hier keine angsteinfloBende Instanz, sondern ein Referenzpunkt,
der all dem menschlich, allzu menschlich unmenschliche Verurteilen unter Menschen Einhalt
gebietet. Der Richterstuhl Gottes ist bildlicher Ausdruck des Sich-Bewusstwerdens von
Verantwortung. Eine Denkfigur, die wie man heute sagen kodnnte, einen Impuls zur
Selbstreflexion setzt. Paulus sagt ,,.So wird nun jeder von uns fir sich selbst Gott Rechenschaft

geben.” Eine Selbstreflexion in der Gegenwart Gottes.

Paulus fuhrt die Frage der Lebensstile und Lebensfiihrung also heraus aus dem ,,Streit der
Meinungen” zwischen Menschen und dem zwischenmenschlichen Richten. Dabei wird nicht
die menschliche Erfahrung des Verurteilens nun auf Gott projiziert und Gott auf den Stuhl
gesetzt, wo in der Alltagserfahrung Menschen sitzen. So als wiirde dann vor Gott letztlich

dasselbe geschehen, wie das, was wir jetzt schon unter Menschen erfahren.

Vielmehr steht die Zugehorigkeit zu Gott, die Gemeinschaft mit Gott im Zentrum: ,Leben wir,
so leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem Herrn.” Gott wird als Grund und
Horizont beschrieben. Und so wird die Richterstuhl Gottes zu einem Ort, der zum Lob Gottes,
zur Doxologie einlddt: ,mir sollen sich alle Knie beugen, und alle Zungen sollen Gott
bekennen®. Das ist kein Kniefall vor Gott aus Angst, sondern eine Hinwendung zu Gott als
Quelle des Lebens. Anstatt dass der Mensch stumm und steif dasteht, um ein Urteil Gber sich

ergehen zu lassen, wird der Mensch aktiv, er ergreift das Wort und lobt Gott.

Damit wird nicht nur das zwischenmenschliche Urteilen liberwunden, sondern zugleich ein
Verstandnis vom Richterstuhl Gottes skizziert, das wahrhaft lebensforderlich ist. Der

Richterstuhl Gottes gibt AnstoR zur Selbstreflexion in Verantwortung vor Gott.

Und das andere: Die Geschwister, mit denen ich mich auseinandergesetzt habe und die ich
moglicherweise verurteilt habe, sind nicht langer Objekte meines Richtens, sondern sie treten
mir als Subjekte an die Seite. Nicht mehr mein Lebensstil ist Mal3stab des Urteils Uber sie,

sondern vielmehr ist ihr Wohlergehen nun Mal3stab meines Handelns.

Jetzt geht es nicht mehr ums Stark oder Schwach-Sein, sondern ums Geschwister-Sein.

Im Mittelpunkt stehen die lebendigen Beziehungen, zu Gott und zu den Mitmenschen, in Dank
und Lob, in Fursorge und Verantwortung, in Zuwendung und Geschwisterlichkeit. Denn unser

keiner lebt sich selber und keiner stirbt sich selber. Amen.

6



