
 

1 
 

Gottesdienst am 17. November 2024 in der Evangelischen Universitätskirche Münster 

Predigttext: Römer 14,1-13 

Predigt: Professorin Dr. Simone Sinn 

 

Liebe Gemeinde,  

der Predigttext für den heutigen Sonntag steht im Brief des Paulus an die Römer, Kapitel 14, 

Verse 1 bis 13:  

Den Schwachen im Glauben nehmt an und streitet nicht über Meinungen. Der eine glaubt, er 

dürfe alles essen. Der Schwache aber isst kein Fleisch. Wer isst, der verachte den nicht, der 

nicht isst; und wer nicht isst, der richte den nicht, der isst; denn Gott hat ihn angenommen. 

Wer bist du, dass du einen fremden Knecht richtest? Er steht oder fällt seinem Herrn. Er wird 
aber stehen bleiben; denn der Herr kann ihn aufrecht halten. 

Der eine hält einen Tag für höher als den andern; der andere aber hält alle Tage für gleich. Ein 

jeder sei seiner Meinung gewiss. Wer auf den Tag achtet, der tut’s im Blick auf den Herrn; wer 
isst, der isst im Blick auf den Herrn, denn er dankt Gott; und wer nicht isst, der isst im Blick auf 

den Herrn nicht und dankt Gott auch. 

Denn unser keiner lebt sich selber, und keiner stirbt sich selber. Leben wir, so leben wir dem 
Herrn; sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Darum: wir leben oder sterben, so sind wir des 

Herrn. Denn dazu ist Christus gestorben und wieder lebendig geworden, dass er über Tote und 

Lebende Herr sei. 

Du aber, was richtest du deinen Bruder? Oder du, was verachtest du deinen Bruder? Wir 
werden alle vor den Richterstuhl Gottes gestellt werden. Denn es steht geschrieben: »So wahr 

ich lebe, spricht der Herr, mir sollen sich alle Knie beugen, und alle Zungen sollen Gott 

bekennen.« So wird nun jeder von uns für sich selbst Gott Rechenschaft geben. Darum lasst 
uns nicht mehr einer den andern richten; sondern richtet vielmehr darauf euren Sinn, dass 

niemand seinem Bruder einen Anstoß oder Ärgernis bereite. 

 

 

 



 

2 
 

Liebe Gemeinde,  

menschlich, allzu menschlich ist es, über andere zu urteilen. Wir tun es vermutlich oft. Wir 

beurteilen diese oder jene Sachverhalte als gut oder schlecht, und schneller als uns manchmal 

bewusst ist, urteilen wir über Menschen, über ihr Verhalten, auch darüber, was ihnen wichtig 

und wertvoll ist. Ja, menschlich, allzu menschlich, ist diese Dynamik, oder doch eher 

unmenschlich?  

Wenn jemand irgendwo neu anfängt, ist es wichtig, sich zügig zu orientieren, die Dinge zu 

sortieren, um sich gut zurecht zu finden. Ich spreche jetzt quasi aus unmittelbarer Erfahrung. 

Als Neue muss man erst mal genau zuhören, aber sich dann auch eine Meinung bilden. Meist 

nehme ich mit Interesse und Neugier wahr, was anderen wichtig ist und wofür sie sich 

engagieren. Ich denke, es geht denjenigen unter Ihnen ähnlich, die als Mitarbeitende und 

Studierende vor kurzem neu hierher nach Münster gekommen sind. Es ist eine Chance, als 

Neue offen, aufmerksam und wahrnehmungsfreudig zu sein.  

Es ist eigentlich ein spannender Moment, diese Phase, wo noch nicht alles und alle in 

Schubladen gesteckt sind. Es gibt eine Freude am Entdecken, da ist eine genuine Offenheit 

spürbar und Lust an der Begegnung. Ich denke an zahlreiche Erstbegegnungen mit 

Kolleg:innen, Mitarbeitenden und Studierenden in den vergangenen Monaten, oder auch an 

Erstbegegnungen bei den Exkursionen zu anderen Religionsgemeinschaften, wie zur Bahá’í-

Gemeinde oder zur DITIB-Moschee, die wir vor kurzem besucht haben.  

Ich empfinde es als ein Privileg, neu zu sein. Klar, oft ist es auch anstrengend, neu zu sein. Das 

will ich nicht verheimlichen. Wenn die Dinge schon in Schubladen verstaut sind, braucht man 

nicht soviel Zeit und Energie für die Begegnung.  

Doch mit den Schubladen ergeben sich dann andere Herausforderungen, die ihrerseits Zeit 

und Energie brauchen.  

Schwache und Starke im Glauben, das sind zwei klassische Schubladen, die uns bei Paulus 

begegnen, und die durch die Kirchengeschichte hindurch bis in unsere Gegenwart als 

heuristisches Mittel dienen, um Frömmigkeitspraxis, Glaubens- und Lebensstile zu sortieren.  



 

3 
 

Worum geht’s? - Bei Paulus geht es dabei ganz klar um Freiheit, um Freiheit aus dem Glauben 

heraus. Wer im Glauben steht, braucht keine Angst mehr haben, dass andere Mächte und 

Gewalten sein Leben bestimmen. Diese Glaubensfreiheit befreit mich zu einer 

Lebensgestaltung, die nicht ängstlich sich an bestimmten Regeln oder Traditionen orientiert, 

sondern mir ermöglicht, stark und zuversichtlich, frei und selbstgesteuert durchs Leben zu 

gehen. „Zur Freiheit hat uns Christus befreit, so steht nun fest und lasst euch nicht wieder das 

Joch der Knechtschaft auflegen!“ So kraftvoll sagt es Paulus im Galaterbrief.  

Im Korintherbrief diskutiert Paulus ausführlich das Thema des Essens, und die Angst der 

Schwachen im Glauben davor, Opferfleisch zu essen. Im Römerbrief geht es nun nicht um die 

Details dieser Frage. Vielmehr ist hier deutlich, dass es um verschiedene Lebensstile geht. 

Paulus‘ Interesse gilt nicht der Frage, warum die einen nur Pflanzliches essen und die anderen 

auch Fleisch.  

Das Grundproblem ist vielmehr, dass die einen den Lebensstil der anderen missbilligen, ja 

deshalb die anderen gar verachten. Das Thema ist gleich mit dem ersten Verb dieser Perikope 

angezeigt: „Den Schwachen im Glauben nehmt an“. Es geht um die Frage des Annehmens der 

anderen. Der Ausgangspunkt ist die Erfahrung von Streit, Abwertung und Verurteilung der 

Anderen.  

Die zentrale Frage ist: Können wir einen anderen Menschen annehmen, dessen 

Lebensführung und Meinung unserer entgegensteht?  

Wir kennen diese Frage aus unserer Alltagserfahrung, sie bedrängt uns, wenn ein schlichtes 

„Leben und Leben-lassen“ zu oberflächlich scheint. Die Frage gehört ebenso zu den 

Grundfragen politischer Philosophie. Rainer Forst von der Goethe-Universität Frankfurt hat in 

seinem Werk „Toleranz im Konflikt“ historisch und systematisch detailliert entfaltet, wie 

voraussetzungsvoll das Zusammenleben von Menschen verschiedener Lebensentwürfe ist. 

Soll etwas allgemeinverbindlich sein, müssen Gründe angegeben werden können.  

Der Konflikt zwischen Lebensstilen flammt in der öffentlichen Debatte, aber auch im 

persönlichen Lebensumfeld immer wieder auf: zwischen verschiedenen Generationen, 

zwischen verschiedenen politischen Lagern, zwischen verschiedenen Frömmigkeitsstilen. 



 

4 
 

Jeder spricht auf seine Weise von Verantwortung, doch manche Aspekte der Lebensführung 

werden dabei zu identity markern, die ausgrenzen und abwerten.   

Es gibt verschiedene Diskursstrategien, und Begriffe, um andere abzuwerten: man bezeichnet 

die anderen als „unverantwortlich, blauäugig und naiv“, oder umgekehrt als 

„unverantwortlich, egoistisch und kurzsichtig“. Man unterstellt anderen eine falsche 

Einschätzung der Lage, kritisiert eine falsche Prioritätensetzung, oder eine defizitäre Moral. 

Die Herausforderungen im Bereich Klimawandel und Nachhaltigkeit sind ein Beispiel dafür. 

Dabei, und das ist wichtig, geht es nicht im allgemeinen Sinne darum, dass man eine andere 

Meinung hat, sondern dass es eine andere Haltung ist, die sich in einer anderen Lebenspraxis 

zeigt.  

Der Streit, die Auseinandersetzung ist hart, weil es um konkrete Praxis geht, um konkrete 

Lebensvollzüge. Das bedeutet, die Menschen sind persönlich involviert. Nicht allein das, was 

im Kopf oder im Herzen vor sich geht, sondern was auch in der leiblichen Existenz Ausdruck 

findet, steht auf dem Spiel. Abwertung und Verurteilungen verletzen und sind sehr 

schmerzlich. Angenommen zu werden ist für manche ein Sehnsuchtsort.  

Paulus selbst ordnet sich im 15. Kapitel des Römerbriefs klar einem Lager zu, er sagt von sich, 

er gehöre zu der Gruppe der Starken. Doch es geht Paulus nun nicht darum, die anderen von 

seinem eigenen Lebensstil zu überzeugen. In Kapitel 14 steht etwas anderes, etwas 

Fundamentaleres im Mittelpunkt: Die Erkenntnis, dass nicht nur mein eigener Glaubens- und 

Lebensstil authentisch, stimmig und glaubwürdig ist, sondern auch der der anderen.  

Das „Annehmen der Anderen“, für das Paulus hier wirbt, beruht auf der Einsicht, dass der 

Lebensstil des anderen aus einer authentischen Gottesbeziehung erwächst. „Wer isst, der isst 

im Blick auf den Herrn, denn er dankt Gott; und wer nicht isst, der isst im Blick auf den Herrn 

nicht und dankt Gott auch.“ Die Anerkenntnis der Gottesbeziehung des anderen und damit 

einer theo-logischen Grundlegung seiner Lebensführung ist der Dreh- und Angelpunkt. Paulus 

macht deutlich, dass genauso wie meine ethische Position und Lebenspraxis im Blick auf das 

Essen aus einer authentischen und lebendigen Gottesbeziehung erwächst, vollzieht sich dies 

auch beim anderen. Das ist theologisch in der Tat ein starkes Stück!  



 

5 
 

Ach, würden wir nur die Tiefe und Weite dieser Einsicht begreifen! Sie ermöglicht zwei 

wichtige Aspekte theologisch anzuerkennen:  

Erstens sagt sie, dass sowohl für die Starken wie die Schwachen im Glauben, ihre jeweilige 

Lebenspraxis aus der Gottesbeziehung erwächst und daraufhin ausgerichtet ist. Das bedeutet, 

dass es einen relational tragenden Grund gibt, und die Integrität und Stimmigkeit dieser 

Position nicht in erster Linie in einer logischen Argumentation zu sehen ist, sondern in dieser 

Beziehungsdimension.  

Zweitens sagt sie, dass Menschen, die vom christlichen Glauben geprägt sind, durchaus 

verschiedene Lebensstile ausprägen. Wichtig dabei ist, dass dies von Paulus nicht einfach 

kontextuell relativiert wird. Er sagt nicht, es sind verschiedene äußere Bedingungsfaktoren im 

Kontext, sondern im Gegenteil, die Vielfalt wird rückgeführt auf die je konkreten 

Gottesbeziehungen, und damit auf eine je personale Verantwortungsrelation.  

Martin Luther verweist in seiner Schrift „Von den guten Werken“ von 1520 auf Römer 14 und 

macht in einer innerevangelischen Auseinandersetzung deutlich, dass auch die Praxis 

derjenigen, die noch an zahlreichen überkommenen kirchlichen Zeremonien festhalten, zu 

achten ist um der Integrität ihres Gewissens willen.  

Die Denkfigur, die uns in dieser Perikope nahe gebracht wird, ist alles andere als moralischer 

Relativismus. Paulus denkt vielmehr konsequent theozentrisch. „Unser keiner lebt sich selber 

und keiner stirbt sich selber.“ Gott ist der Grund und der Horizont des Lebens. Ich habe mich 

nicht selbst geschaffen, sondern finde mich vor in der Beziehung zu Gott, durch meine 

Zugehörigkeit zu Christus.  

Heißt das dann, dass diese Zugehörigkeit mir Immunität verleiht, also ich meinen Lebensstil, 

meine Lebenspraxis nicht mehr rechtfertigen muss? – Nein, das wäre ein Fehlschluss. Die 

Gottesbeziehung enthebt mich nicht meiner Verantwortung. Im Gegenteil:  

„Wir werden alle vor den Richterstuhl Gottes gestellt werden.“ Gott ist nicht nur der Grund 

und Horizont meines Lebens, sondern auch das Gegenüber meines Lebens. Ich gebe Gott 

gegenüber Rechenschaft über mein Leben. „So wird ein jeder von uns für sich selbst Gott 

Rechenschaft geben.“ Das bedeutet, dass es kein Mit-dem Finger-auf-andere-Zeigen mehr 

geben wird, kein Urteilen, kein Verurteilen, kein Aburteilen von anderen.  



 

6 
 

Die Richterstuhl Gottes ist hier keine angsteinflößende Instanz, sondern ein Referenzpunkt, 

der all dem menschlich, allzu menschlich unmenschliche Verurteilen unter Menschen Einhalt 

gebietet. Der Richterstuhl Gottes ist bildlicher Ausdruck des Sich-Bewusstwerdens von 

Verantwortung. Eine Denkfigur, die wie man heute sagen könnte, einen Impuls zur 

Selbstreflexion setzt. Paulus sagt „So wird nun jeder von uns für sich selbst Gott Rechenschaft 

geben.“ Eine Selbstreflexion in der Gegenwart Gottes.  

Paulus führt die Frage der Lebensstile und Lebensführung also heraus aus dem „Streit der 

Meinungen“ zwischen Menschen und dem zwischenmenschlichen Richten. Dabei wird nicht 

die menschliche Erfahrung des Verurteilens nun auf Gott projiziert und Gott auf den Stuhl 

gesetzt, wo in der Alltagserfahrung Menschen sitzen. So als würde dann vor Gott letztlich 

dasselbe geschehen, wie das, was wir jetzt schon unter Menschen erfahren.  

Vielmehr steht die Zugehörigkeit zu Gott, die Gemeinschaft mit Gott im Zentrum: „Leben wir, 

so leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem Herrn.“ Gott wird als Grund und 

Horizont beschrieben. Und so wird die Richterstuhl Gottes zu einem Ort, der zum Lob Gottes, 

zur Doxologie einlädt: „mir sollen sich alle Knie beugen, und alle Zungen sollen Gott 

bekennen“. Das ist kein Kniefall vor Gott aus Angst, sondern eine Hinwendung zu Gott als 

Quelle des Lebens. Anstatt dass der Mensch stumm und steif dasteht, um ein Urteil über sich 

ergehen zu lassen, wird der Mensch aktiv, er ergreift das Wort und lobt Gott.  

Damit wird nicht nur das zwischenmenschliche Urteilen überwunden, sondern zugleich ein 

Verständnis vom Richterstuhl Gottes skizziert, das wahrhaft lebensförderlich ist. Der 

Richterstuhl Gottes gibt Anstoß zur Selbstreflexion in Verantwortung vor Gott.  

Und das andere: Die Geschwister, mit denen ich mich auseinandergesetzt habe und die ich 

möglicherweise verurteilt habe, sind nicht länger Objekte meines Richtens, sondern sie treten 

mir als Subjekte an die Seite. Nicht mehr mein Lebensstil ist Maßstab des Urteils über sie, 

sondern vielmehr ist ihr Wohlergehen nun Maßstab meines Handelns.  

Jetzt geht es nicht mehr ums Stark oder Schwach-Sein, sondern ums Geschwister-Sein.  

Im Mittelpunkt stehen die lebendigen Beziehungen, zu Gott und zu den Mitmenschen, in Dank 

und Lob, in Fürsorge und Verantwortung, in Zuwendung und Geschwisterlichkeit. Denn unser 

keiner lebt sich selber und keiner stirbt sich selber.   Amen.  


