
25

> Sektionen: Übersicht

Montag Dienstag Donnerstag
Angewandte Ethik / Bereichsethiken Dieter Birnbacher S 6 S 6 26

Ästhetik und Kunstphilosophie Reinold Schmücker VSH 07 / 010 VSH 07 VSH 07 30

Bildungsphilosophie Kassimir Stojanov VSH 224 VSH 224 38

Didaktik der Philosophie Klaus Blesenkemper VSH 17 VSH 17 42

Erkenntnistheorie Dietmar Heidemann VSH 19 VSH 19 48

Ethik / Metaethik Holmer Steinfath VSH 224 / 243 VSH 243 VSH 226 / 243 52

Geschichte der Philosophie: Antike Walter Mesch ULB 202 ULB 202 62

Geschichte der Philosophie: Mittelalter Andreas Speer VSH 226 66

Geschichte der Philosophie: Renaissance Thomas Leinkauf VSH 18 68

Geschichte der Philosophie: Aufklärung Heiner F. Klemme ULB 201 70

Geschichte der Philosophie: Kant Marcus Willaschek S 8 S 8 S 8 72

Geschichte der Philosophie: Deutscher Idealismus Birgit Sandkaulen S 1 S 1 78

Geschichte der Philosophie: 19. Jahrhundert Gerald Hartung VSH 226 82

Geschichte der Philosophie: 20. Jahrhundert Geert Keil S 2 S 2 S 2 / 10 84

Geschichte der Philosophie: Analytische Philosophie Mark Siebel ULB 101 92

Geschichtsphilosophie Oliver Scholz VSH 06 VSH 06 94

Handlungstheorie Christoph Demmerling VSH 011 VSH 011 VSH 010 / 011 98

Interkulturelle Philosophie Rolf Elberfeld H 2 104

Kulturphilosophie Eva Schürmann S 062 S 062 106

Medizinethik Dieter Birnbacher S 6 ULB 101 110

Metaphilosophie Alex Burri VSH 19 114

Metaphysik / Ontologie Niko Strobach VSH 06 VSH 17 116

Natur- / Umweltphilosophie Bernward Gesang VSH 010 120

Phänomenologie Dieter Lohmar S 10 S 10 122

Philosophie der Lebenswissenschaften Ulrich Krohs H 2 126

Philosophie der Mathematik / Logik Matthias Wille VSH 18 VSH 18 128

Philosophie des Geistes Achim Stephan S 9 S 9 S 9 132

Philosophie im Genderkontext Susanne Lettow VSH 116 138

Philosophische Anthropologie Kurt Bayertz Senatssaal 140

Politische Philosophie Elif Özmen H 2 / 3 H 3 H 3 142

Rationalitäts und Entscheidungstheorie Celikates / Neuhäuser VSH 05 150

Rechtsphilosophie Thomas Gutmann VSH 05 VSH 05 152

Religionsphilosophie Christoph Halbig S 1 VSH 116 156

Sozialphilosophie Rössler / Celikates ULB 1 / 101 ULB 1 ULB 1 160

Sprachphilosophie Tim Henning VSH 118 VSH 118 VSH 118 168

Technikphilosophie Armin Grunwald Senatssaal Senatssaal 174

Tierphilosophie Dagmar Borchers ULB 201 178

Wirtschaftsphilosophie / -ethik Matthias Kettner ULB 202 ULB 201 180

Wissenschaftsphilosophie Ulrich Krohs S 055 S 055 S 055 / 062 184



26

> Angewandte Ethik / Bereichsethiken

Sektionsleitung: Dieter Birnbacher

Montag, 29. September S 6

14:45–15:15

Andrea Klonschinski (Regensburg)

What is the Point of ‘Asking the 
Public’? A Challenge to ‘Empirical 
Ethics’ using the Example of 
Priority-Setting in Health Care

It is widely acknowledged by now that ‘the public’ should be involved in theoretical debate 
on priority-setting in health care. This conviction meshes with the ‘empirical turn‘ in bioethics 
more generally considered. The paper challenges the idea that preferences of ‘the public’ in-
deed have the ethical-normative relevance assumed by proponents of empirical accounts. Th-
erefore, two major lines of arguments in favor of public participation brought forward in the 
prioritization literature are discussed: first, the idea that public involvement in priority setting 
somehow serves to ‘improve’ prioritization decisions and, second, the argument that in a li-
beral and democratic society, public participation is required because it respects individual 
autonomy and legitimizes prioritization decisions. In response, I argue that these rationales 
are flawed since they basically rely on a distorted image of applied ethics as ‘armchair ethics’, 
underrate the importance of – empirically informed – ethical theory, and compound personal 
decisions as to individual life-style with questions of justice which affect the rights and well-
being of other persons. Judgments of the latter kind cannot be established by taking a poll but 
require a thorough, informed, and maybe troublesome reflection of arguments instead. 

15:30–16:00

Sebastian Muders (Zürich)

Assisted Suicide, the Argument 
from Autonomy, and Human Dignity

What kind of normative authority does the so-called „argument from autonomy“ enfold in the 
debate on assisted suicide? Starting from Margaret Battin‘s well-known position, I will argue 
that we both need to explain why the fact that I want something, taken in isolation, has moral 
force at all; and why this force should be strong enough to overrule competing practical consi-
derations. Battin herself seeks to justify her argument further by an appeal to human dignity, 
but fails to give compelling reasons how the introduction of dignity is supposed to help to 
answer the two questions. I then turn to Stephen Darwall‘s account of reconstructing dignity 
in terms of his second-personal standpoint, an account that succeeds to the extent that it 
provides an elegant, coherent, and explanatorilly powerful answer to both questions. When 
applied to certain cases of assisted suicide, however, his account seems to provide us with the 
intuitively wrong solutions. Thus, I will argue for a modified version of this account, one that 
grounds second-personal reasons in third-personal ones (in Darwall‘s terminology). In a nuts-
hell, I argue that the authority of our own wishes, an authority which makes acting for personal 
values possible, is generated and restricted by the manifold incommensurable values we can 
realize with our actions at almost any given time. This modification will also explain why Battin 
emphasizes that the argument from autonomy alone is hardly sufficient to make the case for 
assisted suicide, and why one needs the argument from mercy to complement it.

16:15–16:45

Alexander Bagattini (Düsseldorf)

Kindeswohl als 
moralpsychologischer Begriff

Der Begriff des Kindeswohls steht zunehmend im Spannungsfeld diverser aktueller Debatten, 
wie der um die Beschneidung von Jungen, um verpflichtende U-Untersuchungen, oder um die 
adäquate Schulform für Kinder. Im Hintergrund stehen oft Leitmotive darüber, zu was Kinder 
sich entwickeln sollen. In meinem Vortrag möchte ich mich mit der Frage beschäftigen, ob es 
ein Fundament gibt, von dem aus diese Leitmotive moralisch beurteilt werden können. Ich 
werde hierbei zunächst annehmen, dass es zumindest ein spezifisches Recht von Kindern, 
nämlich das auf eine adäquate Entwicklung gibt. Hierbei werde ich Joel Feinbergs ‚open fu-
ture‘-Ansatz zurückweisen und einen Suffiziens-Ansatz vertreten, wobei ich neuere entwick-
lungspsychologische Ergebnisse berücksichtigen werde.



27

17:30–18:00

Büşra Çakıl (Potsdam)

Bedeutung und Stellung von Ehre in 
modernen Gesellschaften

Seit ein paar Jahrzehnten wird in Europa sehr selten vom Ehrbegriff gesprochen, außer wenn 
jemand im Namen von Ehre ermordet wird. Ehre wird in der abendländischen Kultur als obso-
let betrachtet und einer „niedrigen Kulturstufe“ zugeordnet. 
Leider stellt sich der Ehrbegriff heutzutage in mehreren „traditionellen“ Gesellschaften häufig 
mit Morden dar. Dies bekräftigt zwar die Behauptung, dass Ehre tatsächlich das „Relikt“ aus 
archaischen Zeiten und irrelevant für das moderne Individuum sei. In solchen Gesellschaften 
fungiert sie aber nicht nur als ein Motiv der Gewalttaten, sondern auch eine wichtige Größe, 
die die soziale Identität und Selbstachtung des Menschen unmittelbar betrifft. In einer Gruppe 
für einen ehrenhaften Menschen gehalten zu werden, bedeutet zugleich anerkannt zu werden. 
Daher tritt Ehre als ein berechtigter Anspruch des Menschen auf.   
Es ist nicht zu übersehen, dass die im Westen gebräuchlichen Begrifflichkeiten „Image“, 
„Prestige“, „Ansehen“ dieselben Funktionen haben, die Ehre für das soziale Auftreten des 
„traditionellen Individuums“ erfüllt. In diesem Sinne kann von einem totalen Verschwinden 
des Ehrbegriffs in modernen Gesellschaften nicht die Rede sein. Die Behauptung, dass Ehre 
eine archaische Größe sei, beruht sicherlich auf den falschen Ehrverständnissen, die sich 
am deutlichsten an Ehrenmorden erkennen lassen. Damit ein interkulturell tragbares Ehrver-
ständnis entfaltet werden kann, sollen also zunächst die inakzeptablen Inhalte von Ehre, die 
die Doppelmoral und Gewalt begründen, beseitigt werden. Das kann es uns ermöglichen, das 
Eigentliche und Positive an dem Ehrbegriff wiederzuerkennen.

18:15–18:45

Jason A. Clark / Saskia K. Nagel 
(Osnabrück)

Addiction as a Whole Brain Disorder



28

Donnerstag, 2. Oktober S 6

14:45–15:15

Günter Fröhlich (Regensburg)

Späte Einsichten. Bereichsethische 
Konzepte und das Problem des 
Normativen

Ethik steht für die Frage: „Was soll ich tun?“ Mit dieser Formulierung Kants ist offensichtlich 
eine Orientierungsfunktion verbunden, welche die Komplexität gegebener Handlungsmöglich-
keiten reduzieren soll, indem das menschliche Handeln durch Prinzipien normiert wird. Eine 
Ausweitung von Alternativen angesichts der technischen Errungenschaften macht damit die 
Frage der Ethik in allen Lebensbereichen – und insbesondere in den Anwendungsbereichen 
der Medizin, der Wirtschaft usf. – zwangsläufig dringender. Die klassischen Ethikkonzepte des 
aristotelischen, kantischen oder millschen Typs stehen allerdings damit vor dem Dilemma, 
eine Orientierung für Szenarien bieten zu müssen, welche zur Zeit ihres Entwurfs noch gar 
nicht möglich schienen. Versteht man ihre Struktur darüber hinaus noch als dogmatische Set-
zungen der ethischen Normbildung – deren Rekonstruktion vom philosophischen Laien ohne-
hin als Zumutung angesehen wird – passen sie weder zur Zeit noch zu den aktuellen, komple-
xen Problemen und zuletzt nicht zur flexiblen Pluralität in den Weltanschauungen moderner 
Individuen. Philosophisch wird infolge dessen ihre Irrelevanz propagiert, empirisch spielen 
traditionelle Ethiken nur noch als Schablonen eine Rolle – und das, obwohl Prinzipien aus 
dem Umfeld von Menschenrecht und Menschenwürde nach wie vor als Komplexitätsreduktio-
nen angesichts der Anforderungen erscheinen. Im Referat wird erstens dafür argumentiert, die 
traditionellen Ethiken nicht als Dogmen, sondern als Reflexionsverhältnisse zur Präzisierung 
solcher Prinzipien zu verstehen, und zweitens vorgeschlagen, Fragen nach der Normbildung 
philosophisch erheblich auszuweiten, um ein besseres Verständnis ihrer Eigenart und Vielfalt 
zu gewinnen.

15:30–16:00

Marie-Luise Raters (Potsdam)

Zünglein an der Waage? 
Zum Argument der Supererogativi-
tät in der Angewandten Ethik

Moralische Ansprüche werden ‚supererogatorisch‘ genannt, wenn sie über das hinausgehen, 
was Akteuren moralisch abverlangt werden kann. Die Möglichkeit des Supererogativen wird 
gemeinhin als metaethisches Problem diskutiert (vgl. Hare 1981, Heyd 1982, Nagel 1986, Wes-
sels 2002 u.a.). Im Gegensatz dazu will der Vortrag die Perspektive der Angewandten Ethik 
einnehmen und untersuchen, warum das Argument der Supererogativität eines moralischen 
Anspruchs (ASE) in der moralischen Praxis häufig von entscheidendem Gewicht sein kann. 
Gerade die besonders kniffligen moralischen Konflikte (Dilemmata) werden oft mit dem ASE 
entschieden. Es überzeugt, wenn jemand keine Niere spenden oder seinen demenzkranken 
Ehepartner nach jahrelanger häuslicher Pflege in ein Pflegeheim geben will. Anders als ande-
re Argumentformen der Angewandten Ethik (vgl. z.B. das Doppelwirkungsargument oder das 
Dammbruchargument) ist das ASE als Argument für die Angewandte Ethik wenig erforscht (vgl. 
jedoch Mieth 2012 zum Weltarmutsproblem sowie einige medizinethische Essays zum Organ-
spenden). Es muss sogar infrage stehen, ob das ASE mehr ist als die bloße Denunziation einer 
moralischen Anforderung. Zudem wirkt es oft unanständig, wenn es zur Verweigerung eines 
Anspruchs ins Feld geführt wird (vgl. Mellema 1991).
Tatsächlich hängt das Gewicht des ASEs davon ab, warum ein moralischer Anspruch supe-
rerogatorisch sein soll. Ausgehend von einem praktischen Beispiel will der Vortrag mögliche 
Begründungen untersuchen, mit denen ein moralischer Anspruch als supererogatorisch aus-
gewiesen kann. 



29

16:15–16:45

Tobias Matzner (Tübingen)

Der „model gap“ oder: Wie (un)
abhängig sind Menschen und 
„intelligente“ Technologie?

Die Vorteile der automatisierten Auswertung von Daten werden an vielen Orten genutzt. 
Dabei geht es nicht immer darum, die Aufgaben von Menschen komplett durch Technologie 
zu ersetzen, sondern oft auch darum, Menschen zu unterstützen. Letztere Konstellation wird 
oft als Möglichkeit angeführt,  um  die bekannten Probleme zu umgehen, die entstehen, wenn 
Algorithmen ethisch problematische Entscheidungen treffen. Denn hier habe der Mensch 
letztendlich die Kontrolle und entscheide. Am Beispiel von Anwendungen im Bereich der 
Sicherheitstechnologie (z.B. „intelligente“ Vidoeüberwachung, automatisierte Auswertung 
von Verbindungsdaten, Steuerung von Drohnen) wird diese Annahme untersucht. Dabei wird 
gezeigt: „Intelligente“
Technologie ist genau deshalb eine potentielle Hilfe für Menschen, weil eine Situation 
oder ein Ereignis hier auf ganz andere Weise bewertet wird, als dies Menschen tun. Dieser 
Unterschied, der hier „model gap” genannt wird, muss reflektiert werden, wenn die Kontrolle 
und letztendliche Entscheidung durch Menschen ethische Probleme auffangen soll. Diese 
Reflexion ist aber aus mehreren Gründen schwierig oder nicht
möglich. Um die Unabhängigkeit der Menschen zu verbessern, müssen deshalb oft zusätzliche 
Informationen beschafft werden. Dies wiederum ist selbst keine neutrale Handlung und wirft 
zusätzliche ethische Fragen auf.

17:30–18:00

Anja Karnein (Frankfurt am Main)

Why There is a Duty to Take Up the 
Slack

In this paper I propose a new defense of the duty to take up the slack - the duty to do more 
than your fair share when others fail to comply. The view that it is unfair if individual agents 
are asked to do more than their initial share - and that slack-taking can thus not be required - 
has some prominent philosophical supporters (such as David Miller and Liam Murphy). In this 
paper I argue, by contrast, that there are a number of circumstances in which there is a duty to 
take up the slack even though it is unfair. My central claim is that what individual agents owe 
to third parties is a separate issue from how these agents relate to their fellow duty bearers. 
In this way my approach also differs from other defenses of slack-taking that weigh its un-
fairness against the moral importance of the interests at stake for third parties. Rather, I pro-
pose that the unfairness involved in slack-taking should be treated as a distinct problem to 
be addressed exclusively among fellow duty bearers, by, for instance, making sure that non-
compliers are held responsible for their noncompliance and that slack-takers end up being 
compensated. But what would it mean to hold noncompliers responsible? In the last part of 
the paper I sketch a theory of forfeiture of moral entitlements that results from not doing your 
fair share.

18:15–18:45

Rebecca Gutwald (München)

Werden Sie gefälligst 
widerstandsfähig! 
Die Diskussion des Resilienzbegriff 
auf Basis des Capability Ansatzes

Der Terminus der Resilienz wird derzeit in Medien und Wissenschaft gern als neuer Leitbegriff 
herangezogen, wenn Individuen oder Systeme existentiell bedroht scheinen. Im Lichte dieser 
Prävalenz sollte sich auch die praktische Philosophie fragen, ob das Konzept “Resilienz” in der 
ethisch-normativen Auseinandersetzung mit sozialen Krisen Beachtung finden sollte. 
Die Hauptfrage meines Beitrags ist, ob man in der Philosophie, insbesondere der Sozialethik, 
einen Resilienzbegriff formulieren kann, der in der normativen Auseinandersetzung mit so-
zialethischen Problemen einen wertvollen Beitrag leisten kann. Mein Beitrag gliedert sich in 
drei Teile. Am Anfang steht eine begriffliche Annäherung an das Konzept der Resilienz. Da es 
problematisch scheint, einen uniformen Begriffskern herauszuschälen, schlage ich vor, sich 
dem Konzept unter dem in der Philosophie gut erforschten Begriff der menschlichen Freiheit 
zu nähern. Individuelle Freiheit scheint eine Grundvoraussetzung ist, um Krisen selbst zu be-
wältigen. Aufbauend auf diese Annäherung stellt sich im zweiten Teil die Frage, inwiefern der 
Resilienzbegriff normative Aspekte aufweist bzw. aufweisen sollte. Ich argumentiere, dass der 
Resilienzbegriff für die Ethik differenzierter eingesetzt werden muss und nicht von vorneher-
ein positiv besetzt werden kann (wie es derzeit häufig geschieht). Im dritten Teil erarbeite ich 
einen Vorschlag, welche Kriterien bei der normativen Ausdeutung des Begriffs der Resilienz 
behilflich sein können. Ich mache dabei Anleihen bei Amartya Sens Capability Ansatz, um 
eine (wünschenswerte) Form von Resilienz definieren. Abschließend soll das Potenzial eines 
so definierten Resilienzbegriffs aufgezeigt werden und gleichzeitig auf die damit verbundenen 
Probleme eingegangen werden.



30

> Ästhetik und Kunstphilosophie

Sektionsleitung: Reinold Schmücker

Montag, 29. September VSH 07

14:45–15:15

Jochen Briesen (Konstanz)

Ist Kunst in epistemischer Hinsicht 
wertvoll?

Obwohl viele zeitgenössische Künstler, Kunstkritiker und Kunstwissenschaftler die Frage nach 
dem epistemischen Mehrwert von Kunst affirmativ beantworten, sind viele Philosophen aus 
folgendem Grund eher skeptisch. Wenn Kunst in epistemischer Hinsicht wertvoll ist, so muss 
Kunst unserem zentralen epistemischen Ziel, nämlich Wissen, zuträglich sein. Zeitgenössische 
und weithin akzeptierte Analysen von Wissen sind allerdings derart, dass nur schwer einzu-
sehen ist, inwiefern die Auseinandersetzung mit Kunst beim Erreichen dieses Ziels behilflich 
sein soll. Will man dennoch am epistemischen Wert der Kunst festhalten, so hat man drei Op-
tionen: (a) man weist die aktuellen Analysen von Wissen zurück, die den epistemischen Wert 
von Kunst problematisch erscheinen lassen; (b) man akzeptiert die aktuellen Analysen, aber 
man zeigt, dass diese Analysen letztlich doch kompatibel sind mit der Auffassung, Kunst sei in 
epistemischer Hinsicht wertvoll, (c) man findet ein anderes epistemisches Ziel – neben Wissen 
– und weist nach, dass Kunst beim Erreichen dieses Ziels sehr wohl hilfreich ist. In diesem Vor-
trag wird eine bestimmte Variante von Option (c) vorgeschlagen: Erstens wird nachgewiesen, 
dass Verstehen als zentrales epistemisches Ziel aufgefasst werden kann, welches in gewisser 
Hinsicht von Wissen unabhängig ist. Zweitens wird unter Rekurs auf Überlegungen Thomas Na-
gels bestimmt, wodurch sich objektive und damit letztlich adäquatere Formen des Verstehens 
auszeichnen. Drittens wird durch Präzision und Modifikation einiger symboltheoretischer und 
kunstphilosophischer Annahmen Nelson Goodmans spezifiziert, inwiefern zumindest bilden-
de Kunst in unterschiedlicher Hinsicht dem unter Rekurs auf Nagel spezifizierten epistemi-
schen Ziel objektives Verstehen zuträglich ist.

15:30–16:00

Werner Fitzner (Greifswald)

Emotion, Narration, moralische 
Bildung

Dass Emotionen in unserem Leben narrative Aspekte haben, ist eine Auffassung, die in ver-
schiedenen emotionsphilosophischen Ansätzen der letzten Jahrzehnte, etwa in den Ansätzen 
von Richard Wollheim, Peter Goldie oder Ronald de Sousa maßgeblich vorgebracht wurde. 
Im Vortrag wird diese Auffassung zunächst im Ausgang von de Sousas Emotionsphilosophie 
und dessen Begriff des „Schlüsselszenarios“ dargelegt. Schlüsselszenarien sind nach de 
Sousa die Vorgänge in unseren Biographien, in denen wir, zumeist in früher Kindheit, unsere 
Emotionen ausbilden. Sie haben nach de Sousa einen grundsätzlich dramatischen und narra-
tiven Charakter. Im späteren Leben können nach de Sousa allerdings Kunst und insbesondere 
Literatur zur weiteren Ausbildung unserer Emotionen beitragen, indem sie uns weitgreifende 
und differenzierte Schlüsselszenarien bieten. De Sousa legt diesen Sachverhalt unter ande-
rem mit Blick auf Mark Twains Roman „Die Abenteuer des Huckleberry Finn“ dar, in welchem 
der Sklave Jim mit in das Schlüsselszenario von Mitleid bzw. Empathie aufgenommen wird. 
Damit kann der Roman nach de Sousa durch seine Narration und durch emotionale Bildung zu 
moralischer Bildung beitragen. 
Diese emotionsphilosophischen Auffassungen de Sousas werden in dem Vortrag sodann er-
zähltheoretisch in den Blick genommen. Hierbei soll von der Idee ausgegangen werden, dass 
in Narrationen oftmals zwischen Antagonismen wie arm / reich; Stadt / Land oder Heimat / 
Fremde vermittelt wird. Der Antagonismus, der in der Thematik des Vortrags von tragender 
Relevanz ist, ist der Antagonismus zwischen gesellschaftlich ungerechtfertigt benachteiligten 
Außenseitern und gesellschaftlicher Mehrheit. 
In dieser Verschränkung von emotionsphilosophischer und erzähltheoretischer Betrachtung 
soll mit dem Vortrag letztlich zur Diskussion darüber beigetragen werden, inwiefern durch nar-
rative, etwa literarische oder filmische, Kunstwerke moralische Bildung erfolgen kann.



31

16:15–16:45

Eberhard Ortland (Hildesheim)

Kunst, Künste, „Lebenskunst“

Wenn man das Augenmerk auf die Heterogenität der unter dem weiten Mantel der „Kunst“ in 
Betracht kommenden normativen Erwartungen, Formen, Fertigkeiten, Tätigkeiten und Produk-
tionen richtet, kann man auch heute noch von „Künsten“ oder gar von „den Künsten“ spre-
chen. Freilich erscheint die Suggestion, es müsse so etwas wie klar definierte „Künste“ geben, 
die jeweils ein normativ geregeltes Know-how auf bestimmte Problemstellungen beziehen, im 
Hinblick auf das, was wir heute „Kunst“ nennen, verfehlt. Das „moderne System der Künste“, 
das der Unterscheidung der „schönen Künste“ von den „nützlichen“ zugrundelag, ist durch 
wachsende Kontakte mit außereuropäischen Kulturen wie durch die Entwicklung neuer Medi-
en vielfach relativiert und nicht zuletzt durch die Eigendynamik der Entwicklungen im Bereich 
der „schönen Künste“ selbst zersetzt worden.
Auch wenn ein „System der Künste“ den Interessen, die sich auf „Kunst“ im zeitgenössischen 
Verständnis richten, nicht länger angemessen sein kann, steckt in der Anerkennung der He-
terogenität der diversen Weisen, wie man Kunst machen oder etwas als Kunst relevant finden 
kann, ein produktives Moment, ohne das jede Auseinandersetzung mit den Hervorbringungen 
der Künste steril bliebe. Die Unterschiede zwischen den verschiedenen Formen von Kunst sind 
nicht nur für die künstlerischen und auf Kunst bezogenen Praktiken relevant. Von ihrer Be-
achtung könnte auch die Diskussion über die Möglichkeit eines heute brauchbaren Verständ-
nisses der in jüngster Zeit verschiedentlich wieder aufgegriffenen alten Metapher von einer 
„Lebenskunst“ profitieren. Zugleich könnte die Rückbesinnung auf die Aufgaben und eigen-
tümlichen Schwierigkeiten einer „Lebenskunst“ auch dazu helfen, unser Verständnis dessen 
zu vertiefen, warum uns manche Spielformen der „Kunst“ interessieren.

17:30–18:00

Markus Seidel (Münster)

De gustibus est disputandum 
– Wie rationaler Dissens bei 
Geschmacksurteilen möglich ist

Klassischerweise wird die Diskussion um die Möglichkeit rationaler Meinungsverschiedenheit 
in Geschmacksfragen vor dem Hintergrund der Diskussion um den ästhetischen Realismus 
bzw. Relativismus geführt. Die Kernfragen der Diskussion sind dabei die folgenden: Inwie-
fern kann die Möglichkeit rationalen Dissenses in ästhetischen Fragen auf der Grundlage einer 
anti-realistischen Position zugelassen werden? Kann letztlich nur eine realistische Position 
vernünftigen Dissens in Geschmacksfragen erklären?
Der Beitrag zeigt, dass ein weniger starker Fokus auf die Debatte um den ästhetischen Realis-
mus sondern eine intensive Reflexion der Frage, was genau es eigentlich heißt, eine rationale 
Meinungsverschiedenheit zu haben, neue Impulse für den De-Gustibus-Streit liefern kann: Die 
Frage, inwiefern rationale Meinungsverschiedenheiten in ästhetischen Fragen möglich sind, 
kann unabhängig von der Realismus/Anti-Realismus-Frage in der Ästhetik beantwortet wer-
den. Vor dem Hintergrund einer durchgängig naturalistischen und fallibilistischen Auffassung 
bezüglich des Begriffes der epistemischen Rechtfertigung kann so dafür argumentiert werden, 
dass rationaler Dissens bei einigen Geschmacksurteilen zwar tatsächlich möglich ist, gleich-
zeitig aber Diskurse über Geschmack bezüglich des Zulassens dieser Möglichkeit nicht ausge-
zeichnet sind.



32

Montag, 29. September VSH 010

14:45–15:15

Judith Siegmund (Berlin)

Zeitdiagnostische Überlegungen 
zum Kantischen ästhetischen Urteil 
und zur Autonomieästhetik

Mein Vortrag geht von der Diagnose aus, dass sich derzeit ein tiefgreifender gesellschaftlicher 
Funktionswandel der Kunst vollzieht. Das hat auf der Ebene der philosophischen Ästhetik die 
Folge, dass grundlegende Kategorien der Autonomieästhetik, die sich auf das Kantische Urteil 
über das Schöne stützten, ebenfalls einem Bedeutungswandel unterliegen bzw. modifiziert 
werden müssen. Nicht Kants Theorie des ästhetischen Urteils als solche ist zu revidieren; wohl 
aber steht die Art und Weise in Frage, wie diese Theorie in den zurückliegenden Jahrzehnten 
interpretiert worden ist.
Den Funktionswandel der Kunst erläutere ich anhand aktueller Phänomene und Debatten, und 
in diesem Zusammenhang ist die Frage zu diskutieren, inwiefern sich aus der Darstellung von 
Praktiken berechtigterweise systematische ästhetische Argumente ableiten lassen. Hierfür 
ziehe ich Max Webers Begriff der „kulturellen Wertsphäre“ heran, mittels dessen verdeutlicht 
werden kann, dass die Veränderung einer kulturellen Wertsphäre wie der Kunst durch verän-
dertes Gemeinschaftshandeln denkbar wird.

15:30–16:00

Daniel Martin Feige (Berlin)

Die Zeitlichkeit der Musik als Form 
der Zeitlichkeit des Subjekts:  
Hegel über Musik und Geschichte

Der Grundgedanke des Vortrags lautet, Hegel als einen Musikphilosophen zu profilieren, der 
eine aufschlussreiche Alternative zu derzeit vieldiskutierten Alternativen in der Musikphilo-
sophie unterbreiten kann. Die musikphilosophische Diskussion ist seit langem schon von 
formalistischen Ansätzen einerseits geprägt, andererseits von Ansätzen, die der Musik die 
Möglichkeit zusprechen, Gehalte zu kommunizieren. Ausgehend von Hegels Position lässt 
sich einsehen, dass es sich hier um eine falsche Alternative handelt: Zwar besteht der Inhalt 
der Musik in nichts anderem als musikalischen Formen, aber musikalische Formen dürfen kei-
neswegs formalistisch in dem Sinne erläutert werden, dass sie ein selbstgenügsames, vom 
außerästhetischen Sonst entkoppeltes Spiel meinen würden. 
Es ist Hegels zentrale Einsicht, dass die Zeitlichkeit der Musik die Form der Zeitlichkeit des 
Subjekts selbst ist: Musik entwickelt sich in der Zeit derart, dass ihre Elemente sukzessive so 
aufeinander folgen, dass sie einander zugleich wechselseitig bestimmen. Genauer: Im Lich-
te der späteren Elemente gewinnen die jeweils früheren Elemente erst ihren Sinn. Elemente 
der Musik sind somit keine isolierten Atome, die dann noch in unterschiedliche musikalische 
Performances eingefügt werden könnten, sondern bilden in den jeweiligen musikalischen Per-
formances einen jeweils anderen Sinnzusammenhang. Die Lektion von Hegels Musikphiloso-
phie lautet, dass sich das Subjekt im Nachvollzug musikalischer Form gewissermaßen selbst 
durchspielt, da die Selbstbestimmungsleistung des Subjekts dieselbe Form exemplifiziert wie 
die Musik.

16:15–16:45

Carolyn Iselt (Münster)

Kant und Hegel über das Schöne

Das Schöne erscheint auf vielfältige Weise. Seine Wirkung auf den Betrachter hängt zudem 
von subjektiven Bedingungen ab. Keine dezidiert „natürliche Eigenschaft“ liegt ihm zugrun-
de; eher ließe es sich auf ein bestimmtes Verhältnis in der Gestalt zurückführen. Das genuin 
Schöne definieren zu wollen, ist daher ein Unterfangen, wenn man seine variierenden Erschei-
nungen bedenkt.
Anstatt eine solche Definition aufzustellen, soll in diesem Vortrag das Schöne durch die Dis-
kussion seiner möglichen theoretisch-systematischen Relevanz entfaltet werden. An der Ge-
genüberstellung von Kants „ästhetischer Idee“ – eine Anschauung, „der niemals ein Begriff 
adäquat gefunden werden kann“ – und Hegels „Idee des Schönen“, deren erstes Moment der 
Begriff ist, ist zu demonstrieren, auf welch unterschiedliche Weise das Schöne in seiner syste-
matischen Funktion Bestandteil einer Theorie sein kann.
Das Schöne könnte das Resultat einer Reflexion über das noch ungeformte Mannigfaltige einer 
Vorstellung sein. Es wäre dann nicht der Gegenstand selber oder eine Eigenschaft an ihm. Aus-
geblendet wäre somit jegliche Erkenntnis von dem Gegenstand und das Schöne nur Ausdruck 
eines Lustgefühls. Der Auslöser einer solchen Lust wäre demnach die Reflexion und nicht ein 
bereits erkanntes Objekt. Der Grund für ein solch reflektiertes Lustgefühl wäre, dass es sich 
gerade der bestimmten begrifflichen Erkenntnis entzöge; denn es wäre die Freude bzw. Lust 
an der Übereinstimmung des Zufälligen. Diese kantische Konzeption lässt sich mit der hegel-
schen Überlegung konfrontieren, dass das Schöne eine bestimmte ontologische Struktur sei, 
die begrifflich zu erfassen wäre.
Mittels dieses Vergleichs werden die Bedingungen, um über das Schöne allgemein urteilen 
zu können, diskutiert; ebenso lassen sich dadurch seine begrifflichen Momente und deren 
Realisierung problematisieren.



33

17:30–18:00

Milan Uzelac (Vršac)

Kunstlosigkeit als Grundfrage der 
postklassischen Ästhetik

Heute gibt es keine Kunst mehr. Ihren Abschluss fand sie an der Schwelle zum 20. Jahrhundert 
in der Musik von Tschaikowsky und Rachmaninow sowie in der Malerei mit den Werken von 
Malewitsch, Kandinsky und Mondrian. Als historische Schöpfung entstand die Kunst in einem 
Zeitabschnitt der menschlichen Geschichte, um dann (vollendet im Rahmen ihrer Möglichkei-
ten) nach nicht einmal vier Jahrhunderten zu verschwinden; ihre Dauer geht (rein zufällig?) 
mit der Epoche des Ästhetischen einher. So wie es die Kunst nicht mehr gibt, so gibt es auch 
immer noch keine neuen Begriffe, die die Gründe für ihre Absenz erklären könnten. Der einzige 
Begriff, der uns in dieser Hinsicht als Charakteristikum unserer Zeit hilfreich sein könnte, ist 
der Begriff Kunstlosigkeit, welchen wir Martin Heidegger zu verdanken haben.
Wenn Heidegger immer noch der Meinung ist, dass die Entscheidung über Hegels Auffassung 
vom Ende der Kunst nicht getroffen wurde, hat unsere Zeit nicht nur Hegel Recht gegeben, 
sondern sie hat vielmehr seinen Standpunkt noch weiter radikalisiert. Werke, die heute un-
ter der Bezeichnung Kunst entstehen und die, wenn es um Musik geht (Varese, Stockhausen, 
Xenakis), das Ergebnis des Experimentierens mit Tönen sind, oder aber mit den Möglichkeiten 
neuer Materialien (Malerei, Bildhauerkunst), liegen außerhalb der ästhetischen Dimension, 
und zwar genauso wie alle anderen Werke, die bis zum Ende der Renaissance entstanden sind 
und denen erst wir einen ästhetischen Charakter verliehen haben.
In Ermangelung adäquater Begriffe werden immer noch schon überholte und sinngemäß nicht 
entsprechende Termini wie Musik, Malerei, Bildhauerei gebraucht, die ihrerseits lediglich Pla-
tituden und die Bestätigung für die Trägheit des menschlichen Geistes sind. Für die neue Pra-
xis, die jenseits der rechnenden Rationalität angesiedelt zu sein wünscht, sind auch neue Be-
griffe jenseits der durch Tradition übernommenen Begriffe wie techne und poiesis notwendig. 



34

Dienstag, 30. September VSH 07

14:45–15:15

Amrei Bahr (Münster)

Stiehlt man, wenn man Stil kopiert? 
Zum moralischen Status der 
Stilkopie

Viele Kopien haben Resultate des Schaffens eines Urhebers oder einer Gruppe von Urhebern 
zur Vorlage. Von den Werkkopien, deren Vorlage ein bestimmtes Werk bzw. eine Instantiierung 
eines bestimmten Werks ist, lassen sich die Stilkopien unterscheiden, die im Stil eines Urhe-
bers oder einer Urhebergruppe angefertigt sind. Es ist unbestritten, dass Werkkopien das geis-
tige Eigentum des für die Vorlage der Kopie verantwortlich zeichnenden Urhebers verletzen 
können und somit moralisch bedenklich sind. Stilkopien hingegen gelten als moralisch un-
schuldig, da angenommen wird, dass sie grundsätzlich kein geistiges Eigentum verletzen. Der 
Beitrag hat zum Ziel, die vermeintliche moralische Unschuld der Stilkopie in Frage zu stellen, 
und gliedert sich in drei Teile. In einem ersten Teil wird gezeigt, dass der Artefaktbegriff im Zu-
sammenhang mit geistigem Eigentum eine zentrale Rolle spielt: Geistiges Eigentum ist Eigen-
tum an einem abstrakten Artefakt, einem Design-Plan. Somit setzt eine Verletzung geistigen 
Eigentums das Vorliegen eines abstrakten Artefakts voraus; liegt ein solches nicht vor, ist die 
Rede von einer Verletzung geistigen Eigentums sinnlos. Im zweiten Teil des Beitrags wird her-
ausgearbeitet, inwiefern und unter welchen Umständen Kopieren geistiges Eigentum verletzen 
kann. Schließlich wird im dritten Teil gezeigt, dass einige Stile sich als abstrakte Artefakte 
auffassen lassen, sodass einige Stilkopien gemäß den im zweiten Teil entwickelten Kriterien 
durchaus geistiges Eigentum verletzen können. Somit erweisen sich Stilkopien entgegen der 
gegenwärtig vorherrschenden Auffassung als nicht grundsätzlich moralisch unschuldig.

15:30–16:00

Marcello Ruta (Bern)

Identification and Duplication: 
Some elucidations on Goodman’s 
distinction between allographic 
and autographic arts

Nelson Goodman’s distinction between autographic and allographic arts has been introduced 
in his work, “Languages of Art”. The first definition of it is to be found in the chapter entitled: 
“The Unfakable”. In our view, this definition and the context in which it was formulated, has 
created a sort of hermeneutical bias, which has, in some cases, adversely influenced the phi-
losophical analysis of Goodman’s distinction, mistakenly citing fakability and notation as the 
two crucial features of allographic arts.
In this paper we intend to show that Goodman’s distinction is rather related to the identificati-
on strategies that we can put in place with different kinds of artworks. >From this perspective, 
the crucial feature of allographic artworks is not the one of being notated, but rather the fact 
that, thanks to this notation, we need no recourse to the history of production in order to iden-
tify them, and consequently (to use Goodman’s words), “there can be no deceptive imitation, 
no forgery, of that work”. If, on the other hand, we need to resort to the history of production in 
order to identify autographic works, then it is not due to the simple fact that they are physical 
objects (as with paintings or sculptures), but rather to the fact that, as physical entities, they 
are dense objects.

16:15–16:45

Jakob Steinbrenner (Stuttgart)

Meisterwerke und Neubewertungen 
in der Kunst

In dem Vortrag soll ausgehend von David Humes Aufsatz „Standard of Taste“ der Frage nach-
gegangen werden, welche Rolle Meisterwerke bei der Rechtfertigung von Urteilen zu Kunstwer-
ken spielen. Eine Antwort auf diese Frage hat offensichtlich Auswirkungen auf das Problem 
der Neubewertungen von Kunstwerken. Denn sollten Meisterwerke wichtige Bezugsgrößen bei 
der Beurteilung von (neuer) Kunst sein, wäre bei ihrer Neubewertungen das gesamte Bewer-
tungssystem betroffen. Gegen diese Auffassung lässt sich argumentieren, dass Meisterwerke 
bei der Beurteilung von (neuen) Kunstwerken keine Rolle spielen, aber worin zeigt sich dann 
die Geltung eines Kunsturteils? Denn sind gültige Kunsturteile nicht zumindest gerade die, 
die cum grano salis hinsichtlich Meisterwerke unstrittig sind? Kaum einer wird leugnen, dass 
Leonardos Abendmahl ein großes und bedeutsames Kunstwerk ist. Wenn hier Unterschiede in 
den Urteilen zu finden sind, dann eher in welcher Form und mit welchen Argumenten die Größe 
Leonardos Meisterwerk begründet wird, aber nicht darin, dass es ein Meisterwerk ist. Meister-
werke sind in dieser Hinsicht die Testfälle, an denen sich Kunsttheorien bewähren müssen. 
Ist man zudem der Auffassung, das „Meisterwerk“ so viel bedeutet, wie ein Kunstwerk, das 
über seine Zeit hinaus sich als großes Werk bewährt, dann folgt gewissermaßen aus dieser 
Definition, dass Meistwerke gegenüber einer grundsätzlichen Neubewertung immun sind. 
.Neubewertungen wären in diesem Fall nur bei „peripheren“ Werken möglich. Ist eine solche 
Auffassung aber in Zeiten der Postpost…modernen haltbar?



35

17:30–18:00

Lisa Katharin Schmalzried (Luzern)

Three Perspectives on Human 
Beauty

Whereas human beauty is no issue of contemporary (analytic) aesthetics, it is a big issue of 
our society. To (re-)approach the topic of human beauty philosophically, this paper considers 
three different perspectives on human beauty. According to a body-centred theory, human 
beauty solely depends on a person’s physical appearance. More precisely, human beauty is 
identified with high physical attractiveness. A dualist theory distinguishes the ‘outer’ beauty 
of the physical appearance from the ‘inner’ beauty of the character of a person. So a beautiful 
person is outwardly and/or inwardly beautiful, that is, she is highly physically attractive and/
or has a virtuous or amiable character. According to a character-expressionist theory, human 
beauty is bound to the appearance of a person, but visible signs of a person’s character influ-
ence how someone appears to us. So a beautiful person is not only highly physically attractive, 
but one believes to see signs of a virtuous or amiable character. This paper argues for a cha-
racter-expressionist theory. Both the body-centred and the dualist theory assume that we can 
perceive a person’s mere physical appearance. But if we see someone as a human being, we 
are aware of the human duality between physical appearance and character. This awareness 
hampers us to perceive them separately because we interpret certain facial expressions and 
gestures as expressions of a person’s character. A character-expressionist theory embraces 
this inseperability-problem. Furthermore, such a theory can explain to two seemingly contra-
dictory intuitions, namely how beauty can be only skin-deep and can come from within.



36

Donnerstag, 2. Oktober VSH 07

14:45–15:15
Annika Schlitte (Eichstätt)
Ort und Natur: Überlegungen 
zum Naturerhabenen nach der 
Postmoderne

Dieser Vortrag geht von dem Befund aus, dass bei der Reaktualisierung des Erhabenen in der 
postmodernen Ästhetik der Naturbezug kaum noch eine Rolle spielt. Dabei könnte es gerade 
vor dem Hintergrund neuerer Ansätze in der Naturästhetik und der gewachsenen Sensibilität 
für die Probleme der ökologischen Ethik lohnend sein, das Konzept des Naturerhabenen neu zu 
durchdenken und aus der Reduktion auf das Problem der Darstellung des Nicht-Darstellbaren, 
wie es z.B. bei Lyotard exponiert wird, herauszuführen.
Wenn der Begriff für gegenwärtige Ansätze fruchtbar gemacht werden soll, müsste das 
Erhabene jedoch so gefasst werden, dass es weder als eine Eigenschaft der Natur oder 
bestimmter Naturobjekte noch als bloß subjektiver Reflexionsvorgang gedacht wird, sondern 
als Form einer Beziehung zwischen Mensch und Natur. Letztere kann dabei aber nicht mehr 
dieselbe Rolle spielen, die sie in den Reflexionen des 18. Jahrhunderts innehatte. Als eine 
Möglichkeit, das spezifische „Zwischen“ dieser Erfahrung herauszuarbeiten, soll hier der Blick 
auf die räumlichen und örtlichen Konstellationen des Erhabenen gelenkt werden.
Eine interessante Perspektive bietet hier der Diskurs der Land Art der 1960er und 1970er-
Jahre, die sich explizit mit den Schwierigkeiten und Brüchen des modernen Naturverhältnisses 
auseinandersetzt und sich dabei auch auf das Erhabene bezieht. Ausgehend von dem 
Problem des Naturbezugs des Erhabenen soll der Versuch unternommen werden, in der Land-
Art-Bewegung, insbesondere beim Künstler und Theoretiker Robert Smithson, nach Ansätzen 
eines alternativen Konzepts des Erhabenen zu suchen, welches die ästhetische Naturerfahrung 
miteinbezieht und außerdem die Frage nach den konkreten örtlichen Voraussetzungen einer 
solchen Erfahrung stellt.

15:30–16:00
Johannes Müller-Salo (Münster)
Ästhetische Urteile über 
die Natur. Ein Plädoyer für 
einen naturästhetischen 
Intersubjektivismus

Der Vortrag behandelt das gegenwärtig v.a. in der Umweltästhetik (environmental aesthetics) 
diskutierte Problem des Charakters ästhetischer Urteile über die Natur. Kognitivistische 
Positionen stimmen darin überein, dass ästhetische Urteile über eine Grundlage jenseits 
individueller Vorlieben verfügen. Dabei wird zum einen ein Objektivismus vertreten, dem 
zufolge ästhetische Urteile objektive Gültigkeit besitzen, da sie auf ästhetische Eigenschaften 
rekurrieren, die Gegenständen als solchen zukommen. Vertreter eines Intersubjektivismus 
behaupten hingegen, dass die Natur keine objektiven ästhetischen Eigenschaften besitze. 
Es seien vielmehr bestimmte natürliche Eigenschaften, denen von Gesellschaften aufgrund 
bestimmter kollektiver, dem historischen Wandel unterliegender Überzeugungen eine 
ästhetische Qualität zugesprochen werde. Unter Rückgriff auf die jüngere deutschsprachige 
Naturethik wird für eine intersubjektivistische Auffassung ästhetischer Urteile über die Natur 
argumentiert. Ungeachtet einiger metaethischer Differenzen, so eine Kernthese des Vortrags, 
plausibilisieren gegenwärtige Naturethiken die Auffassung, dass die moralische Werthaftigkeit 
der Natur niemals völlig losgelöst vom Menschen als Wertendem und Anerkennendem 
erschlossen werden kann. Im abschließenden Teil des Vortrags sollen die naturethischen 
Einsichten zur Verteidigung eines Intersubjektivismus in Bezug auf ästhetische Urteile über 
die Natur herangezogen werden. Für die ästhetische Erfahrung der Natur ist zwar ein Wissen 
um deren Eigenschaften vonnöten, jedoch nicht ausreichend. Eine intersubjektivistische 
Konzeption ästhetischer Urteile über die Natur kann dem unbestreitbaren Wandel der 
ästhetischen Naturbeurteilung durch die Geschichte hindurch Rechnung tragen, ohne in 
einen Subjektivismus zu verfallen, der jegliche Diskussion über ästhetische Aspekte der 
Naturerfahrung unmöglich macht.



37

16:15–16:45
Christian Grüny (Witten)
Rahmenverhältnisse

Der Begriff des Rahmens bezeichnet einen sozialen Tatbestand und einen materiellen 
Gegenstand zugleich. Man kann dies als Inanspruchnahme einer zwischen sinnlicher Prägnanz 
und begrifflichem Gehalt changierenden Figur verstehen, die sowohl auf bildliche als auch auf 
ganz andere, z.B. soziale Kontexte anwendbar ist. 
Begreift man Rahmen als Figur, so erscheint der Bildrahmen als historisch besonderer Fall. 
Weder die ersten Bilder, die Höhlenmalereien, noch fernöstliche Bildtraditionen haben explizite 
Rahmen, und die Kunst der Moderne schließlich hat den Verzicht auf den Rahmen oder seine 
Überschreitung vollzogen. Die Figur des Rahmens umfasst sowohl die Unterscheidung, die 
überhaupt erst eine Form hervorbringt bzw., bei Bateson und Goffman, entscheidbar macht, 
als was etwas gilt, als auch ihre explikative Verdopplung oder Stützung. 
Um beide konzeptuell zu fassen, soll auf die Grundfigur von Spencer Browns Formkalkül 
zurückgegriffen werden, den Haken der Unterscheidung. Der reale (materielle, institutionelle) 
Rahmen kann dann als Verdopplung des Hakens gefasst werden, durch die ein expliziter 
ästhetischer Innenraum geschaffen wird, der zu gesteigerter Komplexität fortgebildet 
werden kann, während mit der Figur des „re-entry“, die verschiedenen modernen 
Rahmenumspielungen, -relativierungen und -überschreitungen beschrieben werden können. 
Der Vortrag wird die hier vorgeschlagene theoretische Rekonstruktion mit Blick auf die 
kunsthistorische und soziologische Diskussion und anhand von Beispielen aus der Kunst des 
20. Jahrhunderts und der Gegenwart entfalten.

17:30–18:00
Timo Dresenkamp (Münster)
Was ist Musik?

Versuche einer Definition von Musik, die notwendige und hinreichende Bedingungen spezifi-
ziert, sind in der Musikphilosophie selten. Zwei prominente Versuche sind von Jerrold Levin-
son und Andrew Kania unternommen worden. Im Vortrag werden zunächst Levinsons Definiti-
on von Musik (1), Kanias Kritik an Levinsons Definition und Kanias eigene Definition (2) sowie 
Stephen Davies’ Kritik an beiden Definitionen (3) erörtert. Anschließend werden vier notwen-
dige Bedingungen von Musik erarbeitet, von denen gezeigt werden wird, dass sie zusammen 
hinreichend für Musik sind (4).

18:15–18:45
Thomas Dworschak (Köln)
Ontologie und Hermeneutik für die 
Musik

Versucht man eine Wesensbestimmung dreier kanonischer Kunstgattungen der modernen Äs-
thetik, wird ein wichtiger Unterschied zwischen ihnen offenbar, der ihren ‚Sinn‘ betrifft. Für 
Sprach- und Bildkünste scheint zu gelten, daß Referentialität zu ihrer Wesensbestimmung ge-
hört – für die Musik jedoch gerade nicht. Eine Ontologie der Musik – als Frage danach, was die 
spezifische Differenz der Musik sei – scheint eine Hermeneutik der Musik auszuschließen oder 
zu reduzieren, nämlich auf das Aufnehmen innermusikalischer, „formaler“ Zusammenhänge. 
Dieses formalistische Argument muß ontologisch genauer eingegrenzt werden. Sein Ort ist 
die Stufe der Musik als Stoff. Auf dieser Stufe operiert über weite Strecken eine empiristisch 
gegründete Theorie, namentlich ein großer Teil der analytisch genannten Musikästhetik. 
Von dieser Verortung ausgehend öffnen sich zwei Wege der Kritik am ontologisch-formalisti-
schen Argument. Der erste verläuft über den Einwand, daß die Stufe des Stoffes uns nichts 
über die Bedeutung der Musik als Kunstform sagt, sondern erst die Stufe des Gebrauchs des 
Stoffes durch Subjekte. Der zweite nimmt an, daß bereits auf der Stufe des Stoffes von einem 
musikalischen Sinn gesprochen werden kann, gerade weil die Formen der Musik nicht zei-
tenthoben unserer Betrachtung vorliegen, sondern erklingend Zeit gestalten und darum eines 
Nachvollzugs bedürfen und ihn als Verstehensweise motivieren.



38

> Bildungsphilosophie

Sektionsleitung: Kassimir Stojanov

Dienstag, 30. September VSH 224

14:45–15:15

Valerie Schult (Passau)

Die Verbindung von Humboldt mit 
dem Bolognaprozess

Seit langem gab es keinen so tiefen Einschnitt im Wissenschaftsbetrieb wie der seit 1999 be-
ginnende Bologna-Prozess. Diverse mediale und wissenschaftliche Debatten bezogen sich 
immer wieder auf die Bildungsphilosophie Wilhelm von Humboldts, um mit ihr die Ablehnung 
des Bologna-Prozesses zu rechtfertigen. Dieser Sektionsvortrag argumentiert, dass mit einer 
textgetreuen Interpretation Humboldts und der Bolognadeklaration die Zielsetzung dieser 
Hochschulreform nicht komplett abgelehnt werden kann. 
Bei präziser Analyse von Humboldts Schriften ergibt sich, dass er als europäischer Bildungsva-
ter sehr viel mehr Geltung hätte, als das in den nationalstaatlichen Strukturen des deutschen 
Hochschulwesens vor dem Bologna-Prozess möglich gewesen wäre. Die damit einhergehende 
Mobilität würde Humboldts Begriff von wahrer Wissenschaft entsprechen, die sich nur in Ver-
bindung von länderübergreifenden Kräften der Individuen entfaltet. Unsere heutige Gesell-
schaft kann in Bezug auf ihre europäische Identität ein eindeutiges Bekenntnis zum Bologna-
prozess in Form von Humboldts Schriften aus ihrer kulturellen Geschichte ziehen.
Mit dem Modell des studierendenzentrierten Lernen aus dem Bologna-Nachfolgeabkommen 
2009 kann der humboldtschen Forderung nach einer Forschungsgemeinschaft zwischen Stu-
dierenden und Professoren Rechnung getragen werden. Gemeinsam mit europäischen Nach-
barn Freiheit in den neuen Studiengängen zu suchen, entspricht Humboldts Ideal vom glücks-
suchenden Menschen.  

15:30–16:00

Anna Shachina (Murmansk)

Das Ziel und die Aufgaben der 
Erziehungswissenschaft im 
pädagogisch-philosophischen 
Werk von I. Kant in Bezug auf seine 
Vorlesungen zur Anthropologie

Das Interesse fürs Wesentliche wird im menschlichen Leben immer stärker. Immer wieder stellt 
sich die Frage: „Was macht den Menschen zum Menschen?“Wie können wir erfolgreich und 
glücklich sein, und wie beweisen wir uns als unseres Erfolgs undunsres Glückes Würdige? Wie 
erziehen wir dementsprechend unsere Kinder? Wie wird man zu einer Persönlichkeit, und was 
sind dementsprechend die wirklichen Ziele und Aufgaben der pädagogischen Tätigkeit?
Die Autorin ist fest davon überzeugt, dass der Bestimmung des Menschen und der Menschheit 
gewidmete philosophisch-pädagogische Werk von I. Kant für die Beantwortung dieser Fragen 
sehr hilfreich sein kann. 
Kant hat in seinem philosophisch-pädagogischen Werk deutlich gezeigt, dass kritisches Denken 
eine Bedingung der Möglichkeit der Freiheit der Persönlichkeit ist. Für Kant bedeutet Freiheit 
stets auf die Vernunftprinzipien orientierte Verbundenheit bzw. Verantwortungsübernahme. 
Die sich nur auf die empirische Forschung stützende Pädagogik scheitert, wenn wir das von 
Kant bewiesene metaphysische Wesen der menschlichen Persönlichkeit berücksichtigen. 
Die Einschätzung der Situation von Wolfgang Fischer trifft meines Erachtens zu, dass „… das 
pädagogische Denken ohne Kant nur als ein Zerrbild darstellbar ist“ (Fischer 1998, 126). 
Es ist offensichtlich, dass Kants Werk – seine drei Kritiken sowie kleinere Schriften – einen 
großen Beitrag zur Entwicklung der pädagogischen Gedanken darstellen. Dank den im XXV. 
Band der Akademie-Ausgabe veröffentlichten Vorlesungen Kants haben wir die Möglichkeit, 
unser Verständnis der anthropologischen Problematik genauer zu bestimmen. Da lassen sich 
auch viele Details entdecken, die unsere Kenntnisse über Kants Ansichten über die Natur des 
Menschen, das Ziel und die Aufgaben der Bildung und Erziehung veranschaulichen. 



39

16:15–16:45

Christian Thein (Mainz)

Lebenswelt und philosophische 
Bildung – Problemkonstellationen 
und Vermittlungen

Philosophische Probleme gründen in der menschlichen Vernunft und sind zugleich nicht ad 
hoc aus sich selbst heraus verständlich. Das Paradox offenbart ein Spannungsverhältnis zwi-
schen dem Anspruch pragmatistischer Philosophie und Philosophiedidaktik, zum einen aus 
dem Common Sense der Lebenswelt die Philosopheme zu entwickeln, und zum anderen den 
philosophischen Fragen und Antworten eine Sonderstellung aufgrund ihres Abstraktionsgra-
des zuzusprechen. 
Der Vortrag intendiert, den Zusammenhang von Lebenswelt einerseits und den Bildungsbe-
griffen und Themenfeldern der Philosophie andererseits auf die Probe zu stellen. Zwischen 
beiden „Sphären“ müssen Übergänge und Wechselbeziehungen bestehen, ebenso wie Brü-
che und Konfrontationen. So bietet der Rückgang des späten Husserl auf die Lebenswelt 
durch die Methodik der transzendentalen Phänomenologie einen ersten Anknüpfungspunkt, 
der sodann aus der Perspektive der Sozialphänomenologie (Schütz), der Wissenssoziologie 
(Luckmann) und der Sozialtheorie (Cultural-Studies, Kritische Theorie) mit Blick auf die gesell-
schaftlich und kulturell vermittelten Lebenswelten und -formen der Bildungssubjekte auszu-
buchstabieren wäre. Auf dieser Grundlage ist ein Begriff von den Strukturen des Wissens in 
der Lebenswelt zu erarbeiten, der einen Horizont für mögliche Formen des philosophischen 
Fragens und Urteilens eröffnet. Was sodann unter philosophischer Bildung zu verstehen ist, 
kann wiederum nur über die Philosophie selbst in ihren historischen und systematischen Aus-
prägungen beantwortet werden, wenn auch unter den Perspektivierungen der Gegenwartspa-
radigmen. Die Weisen und Formen der Beziehungen zwischen lebensweltlichem Wissen und 
philosophischer Bildung ergeben sich demzufolge über den kritischen Bezug beider Dimensi-
onen aufeinander. 

17:30–18:00

Matthias Wille (Essen)

Eine expressive Schwäche der 
Universitätshistoriographie

1885 begründete Heinrich Denifle mit „Die Entstehung der Universitäten des Mittelalters bis 
1400“ die allgemeine Universitätsgeschichtsschreibung. Dieses Werk repräsentiert bis heute 
den methodologischen Standard für diese hoch erfolgreiche historische Teildisziplin. Eines 
der zentralen und inzwischen zur Selbstverständlichkeit gewordenen Resultate der Universi-
tätshistoriographie besteht in der Einsicht, dass die Universität eine Errungenschaft des Hoch-
mittelalters ist. Dass es in Antike und Frühmittelalter keine entsprechenden Institutionen ge-
geben hat, wird gemeinhin darüber erklärt, dass Universitäten Merkmale aufzuweisen haben, 
deren Aufkommen erst für das Hochmittelalter dokumentiert werden kann. 
Im Vortrag wird der verwendete methodische Standard expliziert. Besondere Aufmerksamkeit 
erfährt hierbei der Weg, wie Denifle zu dem noch heute anerkannten deskriptiven Begriff der 
Universität gelangt und wie die Rechtfertigung seiner Angemessenheit erfolgt. Ausgehend von 
dieser Begriffs- und Metho-denanalyse wird die Erklärungsreichweite dieses Zugangs unter-
sucht. Dabei wird sich herausstellen, dass sich mit Denifles Methode die kulturhistorisch und 
bildungsphilosophisch eminent bedeutsame Frage „Warum gibt es Universitäten überhaupt?“ 
nicht gehaltvoll artikulieren lässt. Wenn man bereit ist anzuer-kennen, dass jene Erzählung, 
die uns auf die Entstehung der ersten Universitäten führt, gleichermaßen bedeutsam ist, wie 
die Geschichte der Universität seitdem, dann liegt hier eine expressive Schwäche der Univer-
sitätshistoriographie vor.



40

Donnerstag, 2. Oktober VSH 224

14:45–15:15
Johannes Drerup (Münster)
Toleranz und Autonomie in der 
liberalen Demokratie

Toleranz gilt als einer der Kernwerte und eine der Kerntugenden liberaler Demokratien. Um-
stritten sind in erziehungs-, bildungs- und politikphilosophischen Debatten neben Fragen  der 
adäquaten Ausformulierung des Konzepts der Toleranz, der angemessenen Situierung von To-
leranz als „normatively dependent concept“ (Forst) innerhalb eines axiologischen Rahmens 
und der damit verbundenen Bestimmung legitimer Grenzen der Toleranz vor allem der syste-
matische Part, der Autonomiekonzeptionen und -idealen bei der Rechtfertigung von Erziehung 
zur Toleranz in pluralistisch verfassten Gesellschaften zuzuschreiben ist. Die Annahme, dass 
die Tolerierbarkeit bestimmter Einstellungsmuster und Praktiken auch davon abhängt, ob sie 
plausibler Weise als Ausdruck der Autonomie eines Akteurs angesehen werden können, dient 
Erziehungsphilosophen als Ausgangspunkt für die Formulierung respektbasierter Toleranz-
konzeptionen, in denen Erziehung zu Autonomie und Toleranz in einem sich wechselseitig 
stützenden normativen Begründungszusammenhang verortet werden. Die rechtfertigungsthe-
oretische Kopplung der Kultivierung autonomiekonstitutiver Fähigkeiten und der Förderung 
von Dispositionen zur Aktualisierung toleranter Einstellungsmuster und Praktiken, von der 
autonomie- und respektbasierte Toleranzkonzeptionen ausgehen, führt zu einer Reihe von 
Anschlussproblemen. Diskussionswürdig ist vor allem, ob die autonomieperfektionistische 
Annahme pluralismuskompatibel ist, dass nur autonom gewählte Lebensformen als Formen 
eines guten Lebens und als respektwürdig zu gelten haben. Kritiker monieren, dass autono-
miebasierte Rechtfertigungen von Toleranz und die damit einhergehenden paternalistisch be-
gründbaren Zwangsmaßnahmen (z.B. aufgenötigter Umgang mit Diversität und alternativen 
Lebensformen im schulischen Kontext) auf eine möglicher Weise illegitime und intolerante 
Aufoktroyierung einer partikularen Konzeption des Guten hinauslaufen, was mit liberalen 
Grundwerten nicht vereinbar sei.
Ausgehend von dieser klassischen Problemvorgabe werden einige der zentralen Dilemmata 
erläutert, die mit der Propagierung von Autonomie und Toleranz als Erziehungszielen einher-
gehen.

15:30–16:00
Ari Kivelä (Oulu)
What philosophy of education 
could learn from the debate 
between Jürgen Habermas 
and Dieter Henrich? Or: Does 
metaphysical thinking have a place 
in our concerns on education?

The modern image of education has been entangled with the idea of subjectivity or subject. 
Education (Erziehung) as the intentional action appears to be a mean to transform a potential 
human being into the rational autonomous being.  Furthermore, education (in the sense of 
Bildung) refers to the processes constituting the human world-relations, which are based on 
the activity of the subject (Selbsttätigkeit). Gradually, the modern paradigm of subjectivity has 
become under the suspicion. One of the most refined critics against it has been proposed by 
Jürgen Habermas: philosophy and human sciences must turn away from the subjectivity to-
wards the paradigm of intersubjectivity. However, Dieter Henrich has challenged the intersub-
jectivistic reduction of subjectivity, consciousness and reason and claimed that intersubjecti-
vity and language seem to be unable to eliminate the subjectivity totally from the philosophy. 
This paper aims to show, that although language and interaction are the necessary medium 
for education (Erziehung), the processes of Bildung are not just mere linguistic game-playing. 
We are not only persons belonging to the natural and social world, but we do also experience 
ourselves as subject, which itself remains unclear from its origins. Bildung is the strive and 
longing to solve, perhaps just for a moment, the tension or primary conflict between these 
two dimensions of our conscious life. The guiding principle is the concept of harmony or unity, 
which allows for a individual to find the reconciliation between freedom, self-determination 
(subjectivity), and the experienced empirical determinability rooted in the natural and social 
world (personhood).



41

16:15–16:45
Karin Hutflötz (München)
Struktur und Dynamik 
der Selbstbildung nach 
Sören Kierkegaard – ein 
Begründungsansatz für das 
Philosophieren mit Kindern

Dass Selbstbildung eine zentrale Rolle in (frühen) Bildungsprozessen innehabe, rückt immer 
mehr in den Blick von Bildungstheorien und -politik. Dabei ist durchaus offen und Gegenstand 
aktueller Forschung, was „Selbst“-Bildung strukturell und qualitativ bedeutet. Der bis heute 
maßgebliche, philosophische Beitrag zum Thema ist Kierkegaards Analyse des „Selbst“ als 
„ein Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält“. Damit das menschliche Selbstverhältnis aber 
konkret werden und Selbstbildung gelingen kann, bedarf es, wie Kierkegaard darlegt, zweier 
korrelativen Momente, nämlich Bewusst-werden und Annehmen-können seiner selbst. Die 
Aktualität dieses Konzepts bemisst sich daran, dass Selbstsein und -werden dabei weder ein-
seitig subjektivistisch noch statisch-substanziell, sondern als dialogisches Geschehen pro-
zessual hinsichtlich ihrer individuellen wie formalen Eigenart gefasst werden.
Ziel sei hier zu zeigen, inwiefern das Philosophieren mit Kindern eine bereits früh zu vermit-
telnde Haltung und Methode der Wahl sein kann, um „Selbst“-Bildung in qualitativer Weise 
zu fördern. Und zwar durch eine Praxis (selbst-)reflexiven Erkennens und gegenseitig kommu-
nikativer Anerkennung im sokratischen Gespräch. Ausgehend von eigenen, aber allgemein 
gefassten Fragen werden dabei individuelle, aber vernunftbegründete Antworten gesucht im 
herrschaftsfreien Raum eines selbstbestimmenden (wenn auch nie selbstbestimmten) Dia-
logs. Mäeutisch zielt gemeinsames Philosophieren darauf, die je eigene Perspektive und Po-
sition zum Ausdruck zu bringen, und zwar im Hinblick auf eine alle Beteiligten verbindende 
Frage. Damit wird dem Befragten eine besondere Wertschätzung zuteil, die ihn als einmalig 
Antwortenden betrifft und miteinbezieht, was der gegenseitigen Achtung im Gruppenkontext 
und der Selbstakzeptanz des Einzelnen, damit der „Selbst“-Bildung nach Kierkegaard, formal 
maßgeblich zu Gute kommt.

17:30–18:00
Lars Osterloh (Leipzig)
Welches ist das Entwicklungsprinzip 
der Persönlichkeitsbildung?

Bildung wird heutzutage als Persönlichkeitsbildung verstanden. Dieser Bildungsbegriff ist 
sowohl von dem organologischen bei Pflanzen und Tieren unterschieden als auch von dem 
theologischen einer Gottesebenbildlichkeit des Menschen. Im ersten Fall ist das Entwicklungs-
prinzip und -ziel dem Lebewesen immanent, im zweiten wird es als hineingelegtes Idealbild 
betrachtet. Die Persönlichkeitsbildung ist hingegen eine Zuschreibung des personalen Status 
des Menschen. Das Ziel und das Entwicklungsprinzip unterscheiden sich grundsätzlich von 
den ersten beiden Bildungsbegriffen.
Die basale Stufung der Entwicklung der Persönlichkeitsbildung findet sich bei Aristoteles, 
der in der „Politik“ (1332a) zwischen den drei Stufen „Naturanlage („phýsis“), „Gewöhnung“ 
(„éthos“) und „Vernunft“ („lógos“) unterscheidet. Versteht man Vernunft als personale Selbst-
bestimmung, dann wäre damit das Bildungsziel genannt. Doch offenkundig kann die Selbstbe-
stimmung nur durch die interpersonale Ebene der Erziehung erreicht werde, der den Übergang 
von der ersten Ebene zur zweiten durch die Erziehung angestrebt wird. Die Selbstbestimmung 
liegt darin bereits als formales Ziel der Entwicklung zugrunde. Dem Inhalt nach muss die Erzie-
hung zur selbstbestimmten Person sowohl die Subjektivität des Edukanden berücksichtigen 
als auch die normativ besetzten Formen und Begriffe des Urteilens und Handelns.
Darin liegt ein prinzipielles Spannungsverhältnis, das Hegel in der „Phänomenologie des 
Geistes“ als Herr-Knecht-Verhältnis beschreibt: Leib und Geist müssen sich in Einklang brin-
gen, ohne ihre je eigenen normativen Ansprüche aufzugeben. Dies führt zu dem Gedanken, 
dass die unmittelbare Bestimmtheit durch die subjektive Natur ebenso aufgehoben wird wie 
eine unmittelbare Bestimmtheit durch soziale Normen und Formen. Die Selbstbestimmung ist 
die Herstellung des Einklangs beider miteinander als ein geistiger Akt des personalen Sub-
jekts. Personale Selbstbestimmung ist aber nur ein formales Bildungsziel. Da er aber dem 
Entwicklungsprozess von Anfang an zugrunde liegt, verwirklicht er sich darin und das wird mit 
dem Begriff der Teleologie beschrieben. Die Struktur des Bildungsprozesses muss demnach 
eine formale Teleologie sein.



42

> Didaktik der Philosophie

Sektionsleiter: Klaus Blesenkemper

Montag, 29. September VSH 17

14:45–15:15

Renate Engel (Münster)

„Der rechte Rückgang zur Naivität 
des Lebens“ (E. Husserl)

Phänomenologisch geleitete 
Überlegungen zur Rolle des 
„Selbstbewusstseins“ in der 
kindlichen Weltaneignung in 
Metaphernbildung, Symboldeutung 
und biographischem Erzählen 

Der ‚rechte‘ Rückgang zur Naivität ist nach Husserl die phänomenologische Einsichtnahme in 
alle Bewusstseinsleistungen, durch die das Subjekt seine Erfahrungswelt je selbst konstituiert 
und den universalen Wissensanspruch rationalistischer Philosophie sowie die naturalistische 
Reduktion des Menschen auf ein formales Subjekt abwehren kann. Inwiefern es sich dabei um 
den ‚rechten‘ Rückgang handelt, wird zu erkunden sein mit kritischem Blick u.a. auf transzen-
dentalphilosophische Letztbegründungsansprüche und das phänomenologische Konzept des 
Übergangs zum ‚Anderen‘ der Vernunft, zur Leiblichkeit (M. Merleau-Ponty, H. Schmitz). Damit 
wird ein Rationalitätsbegriffs nahegelegt, der über reine Logizität und begrifflich-diskursive 
Einholung der Lebenswirklichkeit hinaus die Konstitution präsentativer Ausdrucksformen der 
denkerischen Schöpfung von Weltorientierung und Ich-Konstitution einbezieht,  die aus der 
Verankerung des Selbstbewusstseins in der eigenen Körperlichkeit hervorgehen.
Diese Erweiterung spielt eine zentrale Rolle bei der Legitimation des Philosophierens mit Kin-
dern. Gemeint sind die Ansätze des Philosophierens mit Kindern, die die Möglichkeiten der 
Philosophie der Symbolischen Formen in der Tradition von Ernst Cassirer aufgreifen. Es soll 
versucht werden, am Leitfaden der von Hans Blumenberg entwickelten Paradigmen einer Me-
taphorologie jene Ansätze zu vertiefen  und auf der Grundlage der Kognitiven Metaphernthe-
orie (Lakoff/Johnson) sowie einer Theorie der pädagogischen Metaphorologie (Peter Gansen) 
und der Erforschung kindlichen Erzählens die Entstehung von Selbstkonzepten durch  Meta-
phernerwerb und Symbolgebrauch im Kindesalter aufzuklären. Daran wird methodisch-didak-
tisch zu zeigen sein, wie  die Entstehung von Selbstbewusstsein die Fähigkeit der iterativen 
Deutung der Deutungen von Welt und Ich  – ein zentrales Ziel des Philosophierens mit Kindern 
– erweitern kann.

15:30–16:00

Christa Runtenberg (Münster)

Für immer? Präsentative und 
diskursive Elemente beim 
Philosophieren mit Kindern über 
Fragen zu Sterben und Tod

Der Vortrag zeigt Wege, mittels präsentativer und diskursiver Elemente mit Kindern im Ele-
mentarpädagogischen Bereich bzw. in der Grundschule über Fragen des Sterbens und des 
Todes zu philosophieren. Das Konzept des Philosophierens mit Kindern fusst auf dem Selbst-
verständnis Angewandter Philosophie, das ein integratives Philosophieren auf allen Alters-
stufen begründet. Im Zentrum steht das Philosophieren mit solchen Bilderbüchern, die die 
zentralen Fragen der Kinder angemessen aufwerfen. Wichtig für Kinder sind zunächst Orte und 
Kontexte, in denen sie dem Tod begegnen (z.B. tote Tiere, Großeltern und Eltern, der Tod im 
Märchen). Verschiedene, auch altersabhängige Todes- und Jenseitsvorstellungen sind rele-
vant (egozentrische, animistische, magische, anschauliche Vorstellungen). Zentral für Kinder 
ist der mögliche Umgang mit dem Tod; sie wollen wissen, an welchem Ort die Verstorbenen 
sind, ob sie weiter leben oder nicht. Der Umgang mit endgültigem Abschied, mit der Angst des 
Alleinseins, sowie die Gestaltung einer angemessenen Form des Abschiednehmens ist für die 
Kinder wichtig. Möglichkeiten, Erinnerung an den Gestorbenen zu gestalten sowie Formen des 
Trostes zu finden helfen den Kindern bei der Verarbeitung. Die vorgestellten Bilderbücher (z.B. 
Kai Lüftner und Katja Gehrmann: „Für immer“. Weinheim Basel 2013) gestalten sensibel die 
Erfahrungen und Fragen der Kinder, lassen sich mit philosophischen Deutungsangeboten (z.B. 
von Epikur, Montaigne, Nietzsche oder Camus) verknüpfen und tragen so dazu bei, mit den 
Kindern über ein häufig tabuisiertes, für sie aber existenzielles und wichtiges Thema mutig 
nachzudenken.



43

16:15–16:45

Katrin Seele (Bern) /  
Peter Seele (Lugano) 

„Konsumentenverantwortung“ als 
Teil des Philosophieunterrichts in 
der Sekundarstufe I: Verortung und 
Bestandsaufnahme

Mit dem vollendeten 7. Lebensjahr werden Kinder in Deutschland formaljuristisch beschränkt 
geschäftsfähig und der sog. „Taschengeldparagraph“ (§110 BGB) ermächtigt sie, im Rahmen 
ihrer eigenen finanziellen Mittel (z.B. Taschengeld) ohne Zustimmung des gesetzlichen Vertre-
ters Geschäfte zu tätigen. Aber auch über den Rahmen der eigenen finanziellen Mittel hinaus 
sind Kinder und Jugendliche wirtschaftliche Akteure, z.B. wenn sie Einfluss auf Konsument-
scheidungen innerhalb der Familie nehmen. In ihrer Rolle als Konsumenten kann Kindern und 
Jugendlichen damit in beschränktem Masse auch eine Konsumentenverantwortung zugeschrie-
ben werden. Unter „Konsumentenverantwortung“ verstehen wir das „Verhältnis von Konsu-
ment und Unternehmen mit Blick auf die Frage nach sozialer Verantwortung und nachhaltigem 
Wirtschaften“, welche von Schmidt und Seele (2012: 169) als „Henne-Ei-Frage“ charakterisiert 
wird. „Verantwortung“ wird dabei mit Zimmerli als dreistellige Relation beschrieben: „Jemand 
(Verantwortungssubjekt) ist für etwas oder jemanden (Verantwortungsbereich) einer anderen 
Person oder Instanz gegenüber (Verantwortungsinstanz) verantwortlich“ (Zimmerli 1993: 102, 
Hervorh. im Orig.). Auf diesen Definitionen aufbauend wird eine Analyse ausgewählter Lehr-
pläne der Fächer Praktische Philosophie (PP)/ Ethik/ Lebenskunde-Ethik-Religion (LER) sowie 
ausgewählter Lehrwerke an Beispielen zeigen, inwieweit „Konsumentensouveränität“ als Kon-
zept und ethisches Problem in den Lehrplänen und Lehrwerken der o.g. Fächer in der Sekun-
darstufe I berücksichtigt wird. Als Untersuchungskriterien dienen uns dabei die von Heidbrink 
(2003, 2008: 134) vorgeschlagenen Bedingungen „Freiheit, Kausalität und Wissentlichkeit“ 
sowie die Frage, ob Kinder und Jugendlichen in der Sekundarstufe I bereits als wirtschaftliche 
Verantwortungssubjekte in diesem Sinne adressiert werden und ob und in welcher Form Fra-
gen und Probleme der Konsumentenverantwortung eine Rolle spielen.

17:30–18:00

Leonie Teubler (Köln)

Im Zeichen des Sokrates. Philo-
sophische Gespräche in (Schul-)
Räumen. Fachdidaktische Über-
legungen zur Bedeutsamkeit des 
Philosphierens im Gespräch mit 
Kindern und Jugendlichen in der 
Schule

Der Anknüpfungspunkt meines Vortrags im Rahmen des XXIII Deutschen Kongresses für Phi-
losophie besteht im Zusammenhang mit der Frage nach dem Stellenwert der philosophischen 
Tradition – genauer, der didaktischen Relevanz des Gesprächs, das seit der Antike als ein we-
sentliches Element philosophischer Erkenntnisprozesse gilt. Das (Neo-)Sokratische Gespräch 
ist eine Methode, die eine lange Tradition besitzt und aus dem Methodenrepertoire nicht mehr 
wegzudenken ist. Dass es sich dabei nicht nur um irgendeine beliebige Methode unter vielen 
handelt, soll das hier vorzustellende Forschungsvorhaben zeigen. 
Beobachtungen aus dem Schulalltag verdeutlichen, dass der Anspruch einer genauen Zeitpla-
nung der Unterrichtsstunden selbst sowie die Forderung einer klaren Phasierung und eingefor-
derte Methodenwechsel – sofern diese Leitgedanken verabsolutiert werden – dem entgegen-
wirken, was man zum Philosophieren braucht – Zeit, Raum und Gesprächspartner. 
Die in der Durchführung begriffene Querschnittstudie erhebt Daten von Probanden im Alter 
von vier bis 18 Jahren. Die aufgenommenen Gespräche werden transkribiert und analysiert. 
Ziel ist es, durch möglichst offene, freie Gespräche, in die die Lehrperson am besten gar nicht 
eingreift, philosophische Erkenntnis zu befördern und aufzuzeigen, welches „philosophische 
Gedankenpotenzial“ in den Schülerinnen und Schülern schlummert. Dieses Potenzial wird 
bisher dahingehend verstanden – so die Erfahrungen aus dem Unterrichtsalltag – dass Schü-
lerinnen und Schüler gerne selbstständig denken und in der philosophischen Auseinanderset-
zung gleichsam wie von selbst das Bedürfnis erwächst, die zentralen Begriffe zu bestimmen. 
Damit stehen sie in sokratischer Tradition, der auch schon den Beginn der Weisheit mit den 
Begriffen markierte. 
Kinder und Jugendliche benötigen „Raum“ zum Philosophieren im wörtlichen und über-trage-
nen Sinne. Schule - nicht nur als Lern- sondern auch als Lebensraum - ist in der Pflicht, dies zu 
ermöglichen. Möglichkeiten diesen Anspruch zu erfüllen, sollen diskutiert werden.



44

18:15–18:45

Klaus Draken (Solingen)

Medien- und Methodenvielfalt 
für den Philosophie- und 
Ethikunterricht – Sokratisch 
reflektiert

Die neuere Diskussion um zeitgemäßen Philosophie- und Ethikunterricht für Schülerinnen und 
Schüler aller Altersgruppen hat zu einer Vielfalt medialer und methodischer Angebote geführt, 
die heute den Unterricht bereichern. Das ist ohne Zweifel hilfreich zur Beförderung lebendigen 
und differenzierten Lernens, doch erhebt sich die Frage, wie hierbei die philosophische Quali-
tät des Unterrichts der Fächergruppe Philosophie/Ethik gewährleistet werden kann.
Dies beantwortet der Vortrag mit dem Verweis auf ein hierfür entwickeltes sokratisch gepräg-
tes didaktisch-methodisches Paradigma, welches als Kriterium den vielfältigen Einsatz von 
Medien und Methoden je fachlich zu qualifizieren vermag. Es greift zurück auf Gisela Rau-
pach-Streys Sokratische Didaktik und Ekkehart Martens ebenfalls sokratisch angebundene 
Methodik des Philosophie- und Ethikunterrichts. Es will die Gefahr von fachlich unproduktiven 
Medienshows und Methodenzauber vermeiden und die Unterscheidbarkeit eines Philoso-
phie- bzw. Ethikunterrichts von anderen Fachunterrichten gewährleisten helfen. 
Durch seine konkrete Anwendung kann es zeigen, wie Philosophieren unterrichtlich durch die 
Medien des Gesprächs, des philosophischen Textes, des literarischen Textes, der Musik, des 
Bildes, des Films, des Musikvideos oder des Internets motiviert werden kann. Auch wenn es 
eine kontroverse Debatte darum gibt, wieviel „Philosophie“ bereits in den jeweiligen Medien 
selbst repräsentiert wird, geht es bei einer sokratischen Reflexion des unterrichtlichen Einsat-
zes dieser Medien darum, ihre Impulse auch diskursiv aufzunehmen und zu verarbeiten. Bei 
der methodischen Umsetzung dieses Anliegens soll nun nachgefragt werden, inwieweit sie die 
Aspekte des o.g. sokratisch motivierten didaktisch-methodischen Paradigmas gewährleistet. 
Dies wird an einem konkretisierenden Beispiel demonstriert.“



45

Dienstag, 30. September VSH 17

14:45–15:15

Florian Wobser (Rostock)

»Verflüssigung« des 
Zusammenhangs Geschichte – 
Gesellschaft – Geltung – Alexander 
Kluges audiovisuelle Essays im 
Philosophieunterricht

In fachdidaktischer Hinsicht wurde Alexander Kluges audiovisuelle Medienpraxis bis heute 
kaum reflektiert. Die bisherigen Versuche von Pollmanns (2006) bzw. Brössel (2012) verlieren 
sich in Undifferenziertheit, indem sie Kluge – rein adornitisch – als »negativen Didaktiker« 
begreifen bzw. die Rezeptionsleistungen mit Blick auf dessen Kulturmagazine bloß mittels 
»Wahrnehmung wahrnehmen« resümieren. Betrachtung und Reflexion dieser montierten dis-
kursiv-präsentativen Formen aus Bildern, Stimme, Animation, Schrift etc. entziehen sich in 
ihrer Vielfältigkeit aber allen Einseitigkeiten. Speziell audiovisuelle Essays Kluges erfordern 
eine multisensorische Aufmerksamkeit voller Eigensinn bzw. Phantasie. Vielmehr ausgehend 
von Benjamin und Brecht ist die Montagepraxis Kluges eine Radikalisierung jener – beinahe 
»rhizomatischen« – Verflüssigung, der er mit Oskar Negt in „Geschichte und Eigensinn“ (1981) 
konzeptionell Ausdruck verschaffte. Diese Verflüssigung betrifft – wie exemplarisch gezeigt 
werden soll – nicht zuletzt den Zusammenhang Geschichte – Gesellschaft – Geltung. 
Philosophisch steht dieses Bildungsprojekt Kluges zwischen kritischer Theorie aus Frank-
furt und Frankreich. Bildungstheoretisch ist es als »Dazwischen« (Stollmann) produktiv zu 
»lesen«, indem es mittels der »Theorie transformatorischer Bildungsprozesse« (Koller) als 
krisenhafte – d.h. aisthetische und performative Impulse gebende – Philosophie zunächst 
beschrieben wird. Philosophiedidaktisch wiederum weisen diese Krisen der Wahrnehmung 
und ihrer Reflexion Affinitäten auf zu bereits gegebenen Verfahren (z.B. Deges Essay-Didaktik, 
Geferts theatrales Philosophieren u.a.) und neu zu entwickelnden Methoden, wodurch sie fort-
zuschreiben sind. Von besonderer Relevanz ist dieser Zusammenhang der Montagen Kluges 
aus meiner Sicht in der Schule, in der formales Wahrnehmen und Reflektieren des Medialen in 
philosophischer Hinsicht noch immer vernachlässigt wird. 

15:30–16:00

René Torkler (Dortmund)

Verstehen-lernen mit Hannah 
Arendt: Perlentaucher und 
living-room als Denkfiguren 
einer didaktisch transformierten 
Hermeneutik

Weite Teile der philosophiedidaktischen Theoriebildung folgen dem auf Rohbeck zurückge-
henden Ansatz einer didaktischen Transformation, nach dem das didaktische Potential bereits 
bestehender philosophischer Theorien aufgespürt und gehoben werden kann. Vieles deutet 
darauf hin, dass die Hermeneutik in diesem Zusammenhang eine besondere Rolle einnimmt, 
denn nicht nur bildet Textverstehen trotz inzwischen zahlreicher alternativer Ansätze immer 
noch das philosophiedidaktische Kerngeschäft, vielmehr können kulturelle Verstehensprozes-
se wohl mit Recht als das Zentrum von Bildungsprozessen überhaupt gelten.
Die Grundthese des Vortrags ist es, dass sich durch eine solche didaktische Transformation 
von Hannah Arendts methodischem Zugriff auf die philosophische Tradition die Möglichkeit 
zur Formulierung einer hermeneutisch orientierten Theorie der Philosophiedidaktik eröffnet, 
welche in dem Sinne dialogisch ist, dass in ihr philosophiehistorischer Gegenstand und le-
bensweltliche Wirklichkeit im Prozess der Rezeption in ein lebendiges Verhältnis gebracht wer-
den. Dies stellt offensichtlich ein zentrales Anliegen philosophischer Bildungsprozesse dar 
und soll hier an zwei Denkfiguren aus dem Kontext von Arendts Denken demonstriert werden, 
welche diesen Traditionsbezug versinnbildlichen: dem Perlentaucher und dem living-room.
Der von diesen Denkfiguren her formulierbare Traditionsbezug ist von hohem bildungsphilo-
sophischem Interesse, da er durch seine dialogische Grundstruktur – und dies ist für den Di-
daktiker von hohem Interesse – Streit und Debatte geradezu methodisch herausfordert.
Damit macht Arendts Methode deutlich, wie sich zwei Dinge zusammendenken lassen, welche 
wohl den Kernbestande philosophischer Didaktik bilden: den dialogischen, lebensweltbezo-
genen Zugang zu den Gegenständen des eigenen Faches denkbar zu machen und methodisch 
zu reflektieren.



46

16:15–16:45

Eva-Maria Gauß (Marburg) / 
Rainer Totzke (Magdeburg)

Performative Philosophie? – 
Philosophische Darstellungsformen 
auf der Bühne und in der 
Öffentlichkeit und deren 
Relevanz für das philosophische 
Selbstverständnis

„[soundcheck philosophie] : Vermittlungsformate des Denkens“ war ein von der Volkswagen-
stiftung gefördertes Projekt, im Rahmen dessen die Entwicklung von Philosophieformaten in 
der Öffentlichkeit und an der Schnittstelle zu den Künsten erprobt und reflektiert wurde. Das 
Projekt fragte u.a.: Was passiert, wenn in der philosophischen Darstellung auf die ästheti-
schen Mittel von Theater und Performance zurückgegriffen wird? Wie vermittelt sich die Praxis 
des Philosophierens in Situationen der Versammlung? Welche Rolle spielt die Körperlichkeit 
für das Denken? 
Der Beitrag arbeitet heraus, welche Relevanz „performativ-philosophische“ öffentliche Veran-
staltungen für das Selbstverständnis von Philosophie haben (können). Was sind überhaupt 
angemessene zeitgemäße Darstellungs- und Vermittlungsformen philosophischen Denkens? 
Dabei kommen die ästhetischen Dimensionen des Denkens in besonderer Weise in den Blick. 
Der in diesem Reflexionszusammenhang ins Spiel gebrachte vorläufige Arbeitsbegriff  „Per-
formative Philosophie“ ist dabei im Einzelnen noch weiter zu explizieren und in seiner Legi-
timität, Brauchbarkeit und Reichweite zu befragen. Er verweist zum einen darauf, dass philo-
sophische Sprechakte schon immer im Sinne von Austin als jeweils intervenierende Vollzüge 
zu denken sind. Mit dem Begriff soll zugleich darauf reflektiert werden, in welchem Verhältnis 
die insbesondere mündlichen Standard-Formen des Philosophierens (dialogisches Gespräch, 
Vortrag) zu denjenigen philosophischen Darstellungsexperimenten stehen, die unter Nutzung 
von und in Abarbeitung an Techniken und Theorien der Performance-Kunst und des Theaters 
versuchen, neue Formen und Formate des Philosophierens auch und gerade mit Blick auf die 
Öffentlichkeit zu erproben. Gibt es zum Beispiel eine besondere Dramaturgie der philosophi-
schen Erkenntnis? Wie zeigt sich in performativ-philosophischer Perspektive das Verhältnis 
von Aneignung und Neuschöpfung philosophischer Gedanken?

17:30–18:00

Torsten Hitz (Münster)

Das Empirie-Problem der Philoso-
phiedidaktik

Die Frage nach dem Wert der Empirie als Quelle der Erkenntnis und nach ihrem Verhältnis 
zu anderen Erkenntnisquellen ist nicht nur ein klassisches Problem der Erkenntnis- und Wis-
senschaftstheorie. Sie ist auch ein aktuelles Problem der Didaktik des Philosophie- und Ethi-
kunterrichts. Diese Didaktik verstand sich seit ihrer Modernisierung um das Jahr 1980 herum 
als eine Teildisziplin der Philosophie, und es herrschte Konsens, dass Philosophiedidaktik 
ihrem Wesen nach philosophisch sein müsse. Das Erstarken der empirischen Bildungs- und 
Unterrichtsforschung im letzten Jahrzehnt musste die Philosophiedidaktik deshalb zu einer 
erneuten Selbstverständigung herausfordern. Denn die Philosophie wird in der Regel als eine 
nicht-empirische Disziplin verstanden (wobei die neue Experimentelle Philosophie eine be-
merkenswerte Ausnahme bildet). Im deshalb notwendigen Prozess der Klärung des Verhältnis-
ses zwischen Philosophiedidaktik und Empirie sind bereits einige wichtige Argumente ausge-
tauscht worden, zu wenig berücksichtigt wurde bislang jedoch die Tatsache, dass klassische 
Fragen der Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie und insgesamt der Philosophie den Hinter-
grund der didaktischen Debatte über die Empirie bilden, zum Beispiel die Frage nach der Fest-
stellbarkeit von Kausalität, nach der Berechtigung von Reduktionismen, nach der empirischen 
Erforschbarkeit von Bewusstsein, nach der Eigenständigkeit des normativen Diskurses oder 
nach der Möglichkeit von Fortschritt in der Philosophie. Vor diesem Hintergrund unternimmt 
der Vortrag den Versuch, die wichtigsten Argumente der bisherigen didaktischen Debatte phi-
losophisch neu zu ordnen und unter Berücksichtigung der Besonderheiten des Philosophie- 
und Ethikunterrichts daraus Schlussfolgerungen für das Verhältnis der Philosophiedidaktik 
zur Empirie zu ziehen.



47

18:15–18:45

Stefan Barz (Bochum)

Der Philosophielehrer aus Sicht der 
Lehrerberufsforschung

Die aktuelle Bildungsforschung zeigt ein reges Interesse am Lehrerberuf. Ein Desiderat stellt 
jedoch bislang die Erforschung jeweiliger Fachlehrer dar, und dies gilt insbesondere für den 
Philosophielehrer. Der Beruf des Philosophielehrers kann mit Hilfe verschiedener Disziplinen 
untersucht werden: Erstens lassen sich ausgewählte Bereiche der erziehungswissenschaft-
lichen Lehrerberufsforschung auf die Besonderheiten des Fachlehrers für Philosophie an-
wenden, indem Teilbereiche der Lehrerberufsforschung wie Lehrerkompetenzmodelle, Per-
sönlichkeitsansatz und die sogenannten „teacher beliefs“ fachspezifisch mit Blick auf den 
Philosophielehrer konkretisiert werden. Dabei sollen insbesondere die Möglichkeiten und 
Grenzen der Kompetenzorientierung in der Lehrerberufsforschung aufgezeigt werden.
 Zweitens können aus fachdidaktischen Konzeptionen und Prinzipien Folgerungen für die An-
forderungen an den Philosophielehrer abgeleitet werden. Hier soll zum Beispiel gefragt wer-
den, was ein dialogisch ausgerichteter Philosophieunterricht für die Profession des Philoso-
phielehrers bedeutet.
Und drittens kann die Religionspädagogik, die sich schon seit langem mit dem Religionsleh-
rerberuf beschäftigt, wichtige Einsichten und Zugänge für die Frage nach der Philosophieleh-
rerprofession bieten, nicht zuletzt auch deshalb, weil Philosophie und Religion eine gemein-
same Fächerfamilie bilden.



48

> Erkenntnistheorie

Sektionsleitung: Dietmar Heidemann

Montag, 29. September VSH 19

14:45–15:15

Nadja El Kassar (Zürich)

Weshalb man den Skeptiker nicht 
ignorieren kann und auch nicht 
ignorieren sollte

Um das Ansehen des Skeptikers steht es selten gut. So schreibt der Skeptiker Peter Unger: “In 
philosophy, being a sceptic usually means walking a lonely road.” Und immer wieder behaup-
ten Antiskeptiker, sie könnten Skeptiker begründet ausschließen und ignorieren. Mein Vortrag 
untersucht und verwirft den Ausschluss des epistemischen Skeptikers, des Skeptikers be-
züglich empirischen Wissens. Dazu rekonstruiere ich zwei Argumente, die drei Vertreter einer 
Theorie von Wahrnehmung als vernünftiger Erkenntnisfähigkeit (Andrea Kern, John McDowell, 
Sebastian Rödl) verwenden, um den Skeptiker auszuschließen. Das erste Argument baut auf 
die Beschaffenheit vernünftiger Fähigkeiten. Weil die Erkenntnisfähigkeit eine vernünftige und 
selbstbewusste Fähigkeit ist, kann das wahrnehmend wissende Subjekt seine Fähigkeit selbst 
erklären; skeptische Einwände sind somit irrelevant. Das zweite Argument ist ein transzen-
dental-logisches Argument, das zeigen soll, dass der Skeptiker empirische Überzeugungen 
zur Formulierung seiner skeptische Kritik akzeptieren muss, und diese somit nicht sinnvoll in 
Frage stellen kann. Ich zeige in drei Schritten, dass diese beiden Argumente den Ausschluss 
des Skeptikers nicht rechtfertigen können. Wie ich erstens erläutere, ist die These, dass ver-
nünftige Fähigkeiten sich selbst erklären, für die Erkenntnisfähigkeit nicht kohärent ausführ-
bar. Zweitens verdeutliche ich, dass das transzendental-logische Argument nur ein begriffs-
logisches Argument ist. Es zeigt nur, dass der Skeptiker den Begriff empirische Überzeugung 
annehmen muss, nicht jedoch die tatsächliche Möglichkeit empirischen Wissens. Schließlich 
argumentiere ich dafür, dass die Auffassung von Wahrnehmung als vernünftiger Erkenntnisfä-
higkeit das Phänomen empirischen Wissens nicht angemessen erfasst.

15:30–16:00

Jörg Volbers (Berlin)

Erfahrung, nicht Wahrnehmung – 
Deweys Alternative zur Diskussion 
über den „begrifflichen“ Gehalt der 
Wahrnehmung

Eine immer wieder intensiv diskutierte sprachphilosophische Frage ist die Begrifflichkeitsthe-
se der Wahrnehmung: Können Wahrnehmungen nur begrifflich strukturiert einen identifizier-
baren Gehalt in Anspruch nehmen? In dieser Debatte ist eine eingefahrene Frontstellung zu 
beobachten. Verfechter der Begrifflichkeitsthese (wie McDowell) verteidigen die Möglichkeit 
rationaler Kritik und lehnen nicht-begriffliche Gehalte als „Mythos“ ab, weil sie der rationalen 
Korrektur und der reflexiven Begutachtung entzogen sind. Für Autoren wie Dreyfus operiert 
umgekehrt die starke Begrifflichkeitsthese selbst mit einem „mythologischen“ (letztlich zu 
intellektualistischem) Bild des Mentalen, das die Tiefe, Komplexität und Eigensinnigkeit kör-
perlicher Wahrnehmungen ausblendet. Verbreitete Einwände gegen die Begrifflichkeitsthese 
heben daher hervor, dass die Sprache nur eine (wenn auch herausgehobene) Kompetenz der 
Welterschließung ist und wir Normativität nicht exklusiv sprachlich verstehen dürfen.
Der Vortrag nimmt beide Argumente ernst: Die These eines unvermittelten epistemisch Gege-
benen ist ebenso zu vermeiden wie die lingualistische Idealisierung des Welt- und Selbstbe-
zugs. Es wird argumentiert, dass hier aber nur scheinbar ein Gegensatz vorliegt. Dazu wird auf 
die Philosophie von John Dewey zurückgegriffen, die vor allem den prozessualen Charakter 
des Erkennens hervorhebt. Noch vor der Frage nach dem Gehalt von Wahrnehmungen steht 
demnach die übergreifendere Frage, wie Wahrnehmungen und Wörter ihren Gehalt überhaupt 
erst gewinnen. Dadurch rückt der dynamisch-reflexive Prozess des Verstehens in den Vorder-
grund, den Dewey als eine holistisch begriffliche und nicht-begriffliche Praxis („inquiry“) kon-
zipiert. Mit diesem prozessualen Modell unterläuft Deweys Philosophie die Alternative, die 
momentan immer noch die Debatte um die Begrifflichkeitsthese dominiert.



49

16:15–16:45

Tobias Endres (Berlin)

Ernst Cassirers Wahrnehmungs- 
und Repräsentationstheorie

Der Vortrag soll zeigen, dass der abschließende dritte Band von Cassirers Hauptwerk ein an-
spruchsvolles Repräsentationsmodell bereitstellt, mit dem sich systematische Fragen der ge-
genwärtigen Wahrnehmungsphilosophie im Rahmen der Symboltheorie reformulieren lassen.
In der Phänomenologie der Erkenntnis stellt Cassirer ein Schema repräsentativer Beziehun-
gen vor, das sich in Ausdruck, Darstellung und reine Bedeutung gliedert. Dieses wird in der 
Forschungsliteratur weitestgehend als Neufassung eines älteren Schemas (mimischer, analo-
gischer und symbolischer Ausdruck) gedeutet und insgesamt verworfen. Meiner These zufolge 
ist die systematische Relevanz dieses Modells jedoch unterschätzt. Ausdruck, Darstellung und 
reine Bedeutung sind Symbolfunktionen, welche die Objektivierungsleistungen des mensch-
lichen Geistes erst ermöglichen. Welterschließung ist demnach nur möglich, indem der Geist 
sich in Auseinandersetzung mit der Welt in entsprechenden Symbolformen objektiviert. Den 
drei Symbolfunktionen ordnet Cassirer drei Formwelten des objektiven Geistes zu: den My-
thos, die Sprache und die Wissenschaft. 
Die so vermittelte Realität offenbart sich dem Subjekt infolgedessen anhand dreier Modi sub-
jektiven Tuns. Der Symbolfunktion des Ausdrucks entspricht das Wahrnehmen, der Darstel-
lung das Anschauen und der reinen Bedeutung das reine Denken. Somit liegt insgesamt ein 
Modell vor, das es erlaubt, sowohl den Übergang vom Wahrnehmen zum begrifflichen Denken 
nachzuzeichnen als auch den systematischen Zusammenhang von Präsentation und Reprä-
sentation aufzuzeigen.
Cassirers Symboltheorie von diesem Repräsentationsmodell her zu verstehen hat Vorzüge: 
einerseits werden Wahrnehmungserfahrungen nicht repräsentationalistisch verstanden. Die 
Wahrnehmung ist unser direkter Anschluss an die Welt, auch wenn die Erkenntnis der Welt im-
mer vermittelte Erkenntnis bleibt. Andererseits sind wir nicht auf eine Rückkehr zum direkten 
resp. naiven Realismus verpflichtet, wie es jüngst John McDowell oder Hilary Putnam fordern.

17:30–18:00

Kay Herrmann (Chemnitz)

Das Apriori und die Frage der 
Geltung wissenschaftlicher 
Erkenntnis

Das Problem der synthetischen Urteile a priori berührt die Frage, ob die Philosophie überhaupt 
eigenständige Wirklichkeitsaussagen treffen könne. Für Kant formulieren synthetische Urteile 
a priori die Bedingungen der Möglichkeit für objektiv gültige Erkenntnisse. Insofern empiris-
tische Reinterpretationsversuche für das Apriorische hinter diesem Anspruch zurückbleiben, 
liegt Kants Apriori tiefer. Denn trotz der grundsätzlichen Fallibilität ihrer Aussagen streben die 
modernen Wissenschaften nach objektivem Wissen. Dies verleiht dem Thema des syntheti-
schen Apriori ungebrochene Aktualität.
Der vorliegende Beitrag will zeigen, dass eine modernisierte Fassung der Transzendentalphilo-
sophie, wenn sie überhaupt durchführbar sein soll, sich „verabschieden“ muss vom Konzept 
der „Empiriefreiheit“ bzw. „Reinheit“ des Apriorischen. Ansätze hierfür lassen sich bereits 
bei Kants Überlegungen zu nicht-reinen synthetischen Erkenntnissen a priori finden. Zudem 
schließt die apriorische Geltung einer Erkenntnis nicht aus, dass sie auf empirischem Wege 
entdeckt werden kann. Fries und nach ihm Nelson haben diese (zumeist erst Reichenbach zu-
geschriebene) Trennung zwischen Geltungs- und Entdeckungszusammenhang von Erkenntnis-
sen vorgenommen und darauf hingewiesen, dass Apriorisches durchaus empirisch entdeckt, 
nie jedoch bewiesen werden könne.
Es lassen sich gegenwärtig noch gute Gründe finden, wieso auch für die modernen Wissen-
schaften transzendentalphilosophische Konzepte von grundlegender Bedeutung sind, wenn-
gleich nicht übersehen werden darf, dass auch im Rahmen einer modernisierten Transzenden-
talphilosophie noch zahlreiche ungelöste Probleme bleiben bzw. aufgeworfen werden (so die 
Uneinlösbarkeit des Allgemeingültigkeits- und Notwendigkeitsanspruchs des Apriorischen, 
das Problem einer klaren Grenzziehung zwischen phänomenaler und noumenaler Welt) und 
zudem der „schöne Aufbau“ des kantischen Systems, der gerade seine Überzeugungskraft 
ausmachte, verloren geht.



50

Dienstag, 30. September VSH 19

14:45–15:15

Pedro Schmechtig (Dresden)

Ist Weisheit ein epistemisches Ziel?

Neben Wahrheit, Wissen oder Verstehen wird unter anderem auch Weisheit als ein möglicher 
Kandidat für ein fundamentales epistemisches Ziel ins Spiel gebracht (Vgl. Baehr 2012, Mi-
scevic 2012, Zagzebski 1996, Whitcomb 2010). Der Vortrag versucht zu klären, ob sich hinter 
diesem Vorschlag eine erfolgsversprechende Position verbirgt. Ich beginne damit, einige me-
thodologische Schwierigkeiten zu diskutieren, die im Zusammenhang mit der Unterscheidung 
von praktischer und theoretischer Weisheit stehen. Anschließend versuche ich zu klären, in-
wiefern Weisheit ein epistemisches Ziel ist. Eine Antwort auf diese Frage hängt maßgeblich 
davon ab, ob es uns gelingt, eine halbwegs belastbare Definition der Natur der Weisheit zu 
entwickeln. Im zweiten Teil des Vortrags wird dazu folgender Vorschlag gemacht: Eine Person 
S ist weise, gdw. (i) S weiß, wie man gut lebt, (ii) S ein tiefes Verständnis davon hat, was die 
grundlegenden Prinzipien des guten Lebens sind, und (iii) S’s Wissen, wie man gut lebt im 
Verstehen der grundlegenden Prinzipien des guten Lebens fundiert ist. Vor dem Hintergrund 
dieses Vorschlags argumentiere ich im letzten Teil des Vortrags für die These, dass Weisheit 
im Gegensatz zu Verstehen oder Wissen kein genuin epistemisches (theoretisches) Ziel sein 
kann. Nichtsdestotrotz ist es möglich zu behaupten, dass Weisheit manchmal so etwas wie ein 
praktisches Ziel in epistemischer Hinsicht ist. Ich werde zeigen, dass sich diese Behauptung 
mit der vorgeschlagenen allgemeinen Definition der Natur von Weisheit verträgt.

15:30–16:00

Gerhard Ernst (Erlangen)

Das Wahre und das Gute

Einer verbreiteten Vorstellung zufolge spielt das Wahre für den theoretischen Bereich eine 
ähnliche Rolle wie das Gute für den praktischen: Wahrheit, so scheint es, ist das intrinsische 
Ziel von Überzeugungen, so wie das Gute das intrinsische Ziel von Handlungen ist. 
In meinem Vortrag werde ich zum einen diese Vorstellung angreifen, indem ich eine Reihe 
von grundlegenden Unterschieden zwischen dem Wahren und dem Guten aufzeige: „gut“ ist 
gradierbar, „wahr“ nicht; andererseits gibt es Überzeugungsgrade, aber keine Handlungsgra-
de; konfligierende Handlungen können gleich gut, konfligierende Überzeugungen aber nicht 
gleich wahr sein; gleich gute Gründe für Handlungen lassen rationale Wahlfreiheit, gleich gute 
Gründe für Überzeugungen führen zu rationaler Urteilsenthaltung; Gutheit ist maximierbar, 
Wahrheit nicht; theoretische Normen sind immer negativ, praktische auch positiv.
Zum anderen werde ich eine alternative Vorstellung verteidigen. Demnach ist das Wahre auf 
der theoretischen Ebene nicht mit dem Guten, sondern mit dem Erfolgreichen auf der prak-
tischen Ebene auf eine Stufe zu stellen. Überzeugungen zielen so auf Wahrheit, wie Absich-
ten auf Erfolg zielen! Diese Kernthese des Vortrags wird dadurch gestützt, dass sich auf ihrer 
Grundlage die richtigen Vergleiche zwischen Theorie und Praxis ergeben: Weder „wahr“ noch 
„erfolgreich“ ist gradierbar; es gibt sowohl Überzeugungs- wie Absichtsgrade; konfligierende 
Absichten können nicht zugleich erfolgreich sein, so wie konfligierende Überzeugungen nicht 
zugleich wahr sein können; „Erfolgsgründe“ verhalten sich sehr ähnlich wie „Wahrheitsgrün-
de“; Erfolg ist ebenso wenig maximierbar wie Wahrheit; Erfolgsnormen sind ebenso negativ 
wie epistemische Normen. Der skizzierte Vergleich hilft beim Verständnis epistemischer Rati-
onalität: Diese erweist sich als strukturverwandt mit instrumenteller praktischer Rationalität.

16:15–16:45

Martin Grajner (Dresden)

Epistemic Expressivism and 
Attributions of Justification

Epistemic expressivists maintain, to a first approximation, that epistemic assertions express 
non-cognitive mental states, like endorsements, valuations, or pro-attitudes, rather than co-
gnitive mental states such as beliefs. Proponents of epistemic expressivism include Chris-
man (2007), Gibbard (1990, 2003), Field (1996, 1998, 2009), Kappel (2010), and Ridge (2007), 
among others. In this paper, I argue for an alternative view to epistemic expressivism. The view 
I seek to advocate is inspired by hybrid expressivist theories about moral judgments (see e.g. 
Barker (2000), Copp (2001, 2009), Finlay (2004, 2005), Strandberg (2012)). According to these 
hybrid views, moral judgments express semantically cognitive or representational states and 
pragmatically convey the speaker’s non-cognitive mental states via implicatures. I will argue 
that a particular version of this view can reasonably be extended to epistemic judgments and 
that it has several advantages over its expressivist and cognitivist competitors. In particular, 
I will try to show that there exist certain phenomena in the epistemic domain that seem to 
be best accounted for by expressivist theories of epistemic judgments. However, a version of 
hybrid expressivism that maintains that epistemic judgments convey the attributor’s non-co-
gnitive mental states via generalized conversational implicatures is able to account for these 
phenomena just as well without running afoul of the main problems that have been identified 
for different versions of epistemic expressivism.



51

17:30–18:00

Eva-Maria Jung (Münster)

Praktisches Wissen als Technê 

Der Status des praktischen Wissens (knowledge how) wird in der Erkenntnistheorie und den 
Kognitionswissenschaften seit einigen Jahren sehr intensiv diskutiert. Intellektualistische 
Positionen, in deren Rahmen praktisches Wissen auf propositionales Wissen reduzierbar 
ist, und anti-intellektualistische Positionen, innerhalb derer diese Reduzierbarkeit zurück-
gewiesen wird, liefern zumeist sehr unterschiedliche Auffassungen über praktische und pro-
positionale Wissensformen und teilen oft nur wenige Hintergrundannahmen. In jüngster Zeit 
werden in der Debatte auch einige Bezüge zwischen modernen und antiken Wissenskonzepti-
onen hergestellt. Bemerkenswert ist hierbei, dass sowohl von Seiten intellektualistischer als 
auch von Seiten anti-intellektualistischer Ansätze die Verweise auf antike Konzeptionen der 
epistêmê und der technê als Stütze für die jeweilige Position herangezogen werden. Das Ziel 
des Vortrags ist es, zunächst anhand einer Rekonstruktion des aristotelischen technê- und 
epistêmê-Begriffs auf der Grundlage einiger exemplarischer Textstellen aufzuzeigen, dass hier 
weder starke intellektualistische noch anti-intellektualistische Tendenzen vorzufinden sind. 
Darüber hinaus werde ich dafür argumentieren, dass aus der Perspektive der aristotelischen 
Überlegungen neue Perspektiven für die aktuelle Debatte um praktisches und propositiona-
les Wissen gewonnen werden können: Zum einen verweisen sie auf die Forderung nach einer 
Unterscheidung paradigmatischer Formen des praktischen Wissens, die in unterschiedlicher 
Weise von einfachen routinierten Tätigkeiten und sprachbasiertem Wissen abgegrenzt werden 
können. Zum anderen lassen sich aus ihnen auch einige Herausforderungen für das Konzept 
des propositionalen Wissens ableiten.

18:15–18:45

Íngrid Vendrell Ferran (Marburg)

Kann man aus Fiktionen Wissen 
erwerben? Eine Untersuchung 
der epistemischen Rolle der 
Imagination für die These des 
„Wissen wie es wäre“

In dem Vortrag wird eine Version des ästhetischen Kognitivismus vertreten, derzufolge Fiktio-
nen uns mit bestimmten Erfahrungen vertraut machen und unsere Perspektiven auf die Welt 
vervielfältigen. Es handelt sich um eine Form nicht-propositionalen Wissens: das „Wissen wie 
es wäre“.  Um diese These zu begründen, werde ich in drei Schritten vorgehen. A) Ich wer-
de zunächst für eine Erweiterung des Wissensbegriffes plädieren, indem ich die Grenzen der 
traditionellen Wissenskonzeption im Sinne einer wahren gerechtfertigten Meinung und die 
Bedeutung des Erfahrungsbegriffs für das Verständnis des kognitiven Werts der Fiktion dar-
lege.  B) In einem nächsten Schritt untersuche ich die Möglichkeit, aus den Erfahrungen, die 
man in der Imagination macht, Wissen zu erwerben. Diese Idee besteht darin, das Wissen der 
Literatur als Bekanntschaftswissen zu verstehen.  Die Frage, wie es möglich ist, aus den in der 
Fiktion beschriebenen Erfahrungen Wissen zu erwerben, wird anhand einer Unterscheidung 
zwischen Alltagserfahrung und virtueller Erfahrung beantwortet.  C) Wie dies geschieht, unter-
suche ich in einem letzten Schritt, indem ich den Erfahrungsbegriff im Zusammenhang mit der 
epistemischen Rolle der Imagination in unserer Auseinandersetzung mit Fiktionen analysiere.



52

> Ethik / Metaethik

Sektionsleitung: Holmer Steinfath

Montag, 29. September VSH 224

14:45–15:15
Jan Gertken (Berlin)
Warum sich praktische Gründe 
nicht auf Evidenzen für Sollens-
Aussagen reduzieren lassen

Ein hinreichend genaues Verständnis dessen, worin der normative Sachverhalt besteht, dass 
etwas als Grund für eine Handlung spricht, ist ein wichtiges philosophisches Desiderat. Von 
besonderem Interesse ist in diesem Zusammenhang die These, dass sich praktische Gründe 
auf Evidenzen für Sollens-Aussagen reduzieren lassen. Eine solche evidentialistische Redukti-
onsthese (ERT) wird gegenwärtig von J. Thomson sowie von S. Kearns und D. Star vertreten. Ihr 
zufolge gilt: Der Sachverhalt, dass p ein Grund für Person S zu φ-en ist, besteht in dem Sach-
verhalt, dass p Evidenz dafür ist, dass S φ-en soll; und der Sachverhalt, dass p ein Grund für S 
ist, nicht zu φ-en, besteht in dem Sachverhalt, dass p Evidenz dafür ist, dass
S nicht φ-en soll. Ich argumentiere, dass ERT vollständig symmetrischen praktischen Konflik-
ten, in denen sich die Gründe für und gegen eine Handlung φ die Waage halten, nicht Rech-
nung tragen kann. Für derartige Situationen gilt, dass der Handelnde hinreichende Gründe 
zu glauben hat, dass die relevante Handlung optional ist. Unter der Annahme von ERT folgt 
jedoch: Entweder (1) sollte sich der Handelnde in vollständig symmetrischen praktischen Kon-
flikten der normativen Beurteilung von φ enthalten, oder (2) die in
solchen Konflikten vorliegenden Evidenzen reichen nicht aus, um φ einen deontischen Status 
zuzuschreiben, oder aber (3) der Akteur hat sowohl hinreichende Gründe zu glauben, dass er 
φ-en soll, als auch hinreichende Gründe zu glauben, dass er nicht φ-en soll. Jeder dieser Fälle 
läuft der Annahme zuwider, dass der Handelnde hinreichende Gründe zu glauben hat, dass 
zu φ-en optional ist.

15:30–16:00
Christine Tiefensee (Bamberg)
Should metaethicists embrace 
inferentialism?

It has recently been suggested that metaethical debate must be fundamentally re-framed. In-
stead of carving out metaethical differences in representational terms, appealing to notions 
such as truth, belief and representation, Matthew Chrisman in particular has argued that me-
taethics should be given an inferentialist footing. In this talk, I will cast doubt on Chrisman‘s 
proposal by confronting inferentialist metaethicists with the following dilemma: Either, they 
stay true to inferentialism but cannot save the metaethical differences. Or they succeed in put-
ting metaethical demarcation lines back into place, but now end up merely rehashing orthodox 
metaethical debates, rather than providing a novel approach to metaethics. Instead of finis-
hing on this negative note, though, I will conclude by examining what we can learn from this 
dilemma about the dialectic behind the development of inferentialist metaethics, considering 
how a different approach to inferentialist metaethics would impact on metaethical debate.



53

16:15–16:45
Reza Mosayebi (Mainz)
Motivational Judgment Internalism 
und der Fall des moralisch Bösen

Motivational Judgment Internalism (MJI) besagt, dass derjenige, der aufrichtig ein moralisches 
Urteil fällt, zumindest bis zu einem gewissen Grad notwendigerweise dazu motiviert ist. Der 
MJI spielt eine entscheidende Rolle im Argument des moralischen Nonkognitivismus gegen 
den moralischen Realismus. Trifft der MJI zu und können, so die zweite Prämisse der Nonkog-
nitivisten, die Überzeugungen nicht motivieren (Humeanische Motivationstheorie), so können 
moralische Urteile keine Überzeugungen sein, und somit der moralische Realismus und die 
meisten Varianten des moralischen Kognitivismus nicht zutreffend. Die gegenteilige Position 
zum MJI, der Motivational Judgment Externalism (MJE), behauptet hingegen, dass es möglich 
sei, aufrichtig ein moralisches Urteil zu fällen, welchem es doch an jeglicher motivationaler 
Kraft mangelt. Viele Vertreter des MJE versuchen ihre Position anhand des Falls des sog. Amo-
ralisten zu plausibilisieren: einer Person, welche zwar in aller Aufrichtigkeit eine Handlung als 
moralisch richtig beurteilt, ihr gegenüber jedoch motivational indifferent bleibt. 
Dieser Beitrag fordert den MJI vielmehr anhand des Falls des moralischen Bösen heraus. Als 
moralisch böse wird in diesem Zusammenhang derjenige angesehen, der aufrichtig ein mo-
ralisches Urteil fällt und darauf folgend gerade zu dessen Gegenteil motiviert ist. Der Beitrag 
orientiert sich an Kant, der die „Bösartigkeit“ als Hang zur Umkehrung „sittliche(r) Ordnung 
in Ansehung der Triebfedern einer freien Willkür“ begreift, und zeigt, dass der MJI nicht in der 
Lage ist, das so verstandene, moralische Böse zu erklären. Ihm wird dadurch folglich eine viel 
dringlichere Beweislast auferlegt als im Fall des Amoralisten. 

17:30–18:00
Lars Leeten (Hildesheim)
Begründen – Rechtfertigen – 
Entschuldigen
Austins Hinterlassenschaft für die 
Ethik

In dem Artikel „A Plea for Excuses“ (1956/57) entwirft John
L. Austin ein For¬schungs¬programm, das sich der Untersuchung von Sprechakten widmet, 
die sich der Klasse der Ent¬schul-digung („Excuses“) zuordnen lassen. Die Prak¬tiken des 
Sich-Ent¬schuldigens sind überraschend ver¬ästelt und nuancen¬reich; in ihnen findet eine 
Familie von alltags¬sprachlichen Aus¬¬drücken Gebrauch, deren feinen Differenzen sich nicht 
kodi¬fi¬zieren lassen, sondern nur exemplarisch, mit Bezug auf dichte Situations¬beschrei-
bungen er¬schlossen werden können. (Die feinen Unterschiede zwi¬schen „inten¬tionally“, 
„on purpose“ und „deliberately“ sind Beispiele dafür.) Da die Praktiken des Sich-Entschul-
digens über die Weisen Aufschluss geben, in denen Handeln zuge¬schrieben wird und Ver-
ant¬wor¬tungs¬bereiche um-grenzt werden, haben solche Beobachtungen tief¬greifende 
Kon-se¬quen¬zen für die ethische Reflexion. Dies gilt insbesondere, wenn man bedenkt, dass 
Entschuldigungen in moralischen Verständigungen eine ganz ähnliche Funktion übernehmen 
können wie Begründungen. Der Vortrag zielt auf ein Verständnis von Moraldiskursen, das nicht 
nur den Begründungsaspekt, sondern auch den Entschuldigungsaspekt von Handlungsrecht-
fertigungen zu berücksichtigen vermag.



54

Montag, 29. September VSH 243

14:45–15:15

Andreas Leonhard Menges (Berlin)

Was wir einander vorwerfen können

Vorwürfe sind ein wichtiger Bestandteil unseres moralischen Alltags: Wir machen unseren zu 
lauten Nachbarn, unseren zu spät kommenden Freunden aber auch Diktatoren fremder Län-
der moralische Vorwürfe. In den vergangenen Jahren hat sich eine lebhafte philosophische 
Debatte über das Phänomen des moralischen Vorwurfs entwickelt. Es wird diskutiert, was das 
Wesen von Vorwürfen ausmacht, ob die Tendenz Vorwürfe zu machen wertvoll ist oder abge-
legt werden sollte, welche Bedingungen eine Person erfüllen muss, damit es angemessen ist, 
ihr Vorwürfe zu machen und welche Bedingungen man selbst erfüllen muss, um anderen Per-
sonen gerechtfertigterweise Vorwürfe machen zu können. In meinem Vortrag werde ich eine 
Frage vorstellen und diskutieren, die in diesen Debatten bislang zu kurz gekommen ist, deren 
Beantwortung aber sowohl neues Licht auf das Phänomen des moralischen Vorwurfs als auch 
auf andere wichtige philosophische Fragen werfen kann: Was können wir einander angemes-
senerweise vorwerfen?
Manche Theorien besagen, dass es in paradigmatischen Fällen moralischer Vorwerfbarkeit 
angemessen ist, dem Akteur das vorzuwerfen, was er tut. Andere halten dagegen, dass es in 
solchen Situationen nur angemessen ist, dem Akteur die Motive vorzuwerfen, aus denen er 
handelt. Wieder andere Ansätze legen nahe, dass es, je nachdem wie der Fall im Detail gele-
gen ist, angemessen ist, dem Akteur, seine Motive, seine Handlung oder beides vorzuwerfen. 
In meinem Vortrag werde ich zeigen, dass all diese, auf den ersten Blick einleuchtenden Vor-
schläge, unplausible Konsequenzen haben. Ich werde dann für die Alternative plädieren, dass 
wir einander in Fällen paradigmatischer Vorwerfbarkeit den Komplex aus Motiv und dem, was 
wir aus dem Motiv tun, vorwerfen können.

15:30–16:00

Peter Wiersbinski (Leipzig)

Moralische Dilemmata und das 
Prinzip ›Sollen impliziert Können‹

In »Ethical Consistency« (1965) konstatiert Bernard Williams, dass die Idee moralischer Dilem-
mata inkonsistent ist, wenn zwei Prinzipien gelten: das modallogische »Agglomerations-Prin-
zip« und das moralphilosophische Prinzip »Sollen impliziert Können«. Damit Dilemmata lo-
gisch möglich sind, muss eines dieser Prinzipien aufgegeben werden. Williams optiert dafür, 
an »Sollen impliziert Können« festzuhalten und das Agglomerations-Prinzip aufzugeben. Die 
meisten Autorinnen und Autoren folgen ihm in dieser Analyse. In meinem Vortrag nenne ich 
drei Punkte, die nahelegen, dass diese Orthodoxie im Unrecht ist und dass erstens »Sollen 
impliziert Können« gerade in Dilemmata nur in eingeschränkter Weise gilt und zweitens am Ag-
glomerations-Prinzip festzuhalten ist. Erstens gibt es Zwecke, die so beschaffen sind, dass sie 
vollständiger oder aber weniger vollständig erfüllt werden können. Ein Handelnder kann einen 
solchen Zweck auch dann verfolgen, wenn ihm die Fähigkeit mangelt, den Zweck vollständig 
zu erfüllen. »Sollen imliziert Können« gilt für solche Zwecke also nur eingeschränkt. Zweitens 
liegt Williams’ Verabschiedung des Agglomerations-Prinzips ein Analogieschluss von anderen 
handlungsevaluierenden Prädikaten (wie »wollen«, »präferieren«, »beabsichtigen«) auf »sol-
len« zugrunde, der nicht haltbar ist. Ich nenne die Gründe, warum Agglomeration für diese 
anderen Prädikate nicht gilt und zeige, dass diese Gründe auf das moralische Sollen nicht 
zutreffen. Drittens weise ich auf eine unattraktive Konsequenz von Williams’ Lösung hin: Wenn 
Agglomeration in Dilemmata für »sollen« nicht gilt, versagt es auch für »können«. Das Subjekt 
des Dilemmas kann jede der konfligierenden Handlungen vollziehen, aber nicht beide. Das 
impliziert ein unplausibles Bild menschlichen Könnens, gemäß dem das, was ein Handelnder 
tun kann, völlig unabhängig von der Beschaffenheit der Welt ist.



55

16:15–16:45

Fabian Wendt (Hamburg)

Über moralische Gründe, 
moralische Kompromisse zu 
machen

Oft ist man sich mit anderen Personen uneinig, was in einer bestimmten, gemeinsam zu re-
gelnden Angelegenheit zu tun ist. Manchmal kann sich in einer solchen Situation jedoch auf 
einen Kompromiss einigen, also auf eine Regelung, die aus der Perspektive aller zwar subop-
timal, aber doch besser ist als gar keine Einigung. Wenn die Regelung für moralisch subop-
timal angesehen wird, handelt es sich um einen „moralischen Kompromiss“. Manchmal, so 
scheint es, hat man moralische Gründe, einen moralischen Kompromiss einzugehen. Manche 
Philosophen sind allerdings der Meinung, dass dies begrifflich unmöglich ist: Wenn die mo-
ralischen Gründe, den moralischen Kompromiss einzugehen, so stark sind, dass es, alles in 
allem betrachtet, moralisch richtig ist, den Kompromiss einzugehen, dann macht man keinen 
moralischen Kompromiss mehr. Man tut schlicht und einfach das moralisch Richtige. In dem 
Vortrag möchte ich dagegen zeigen, dass und wie es möglich ist, aus moralischen Gründen 
moralische Kompromisse zu machen. Kernidee ist es, zwei Ebenen moralischer Evaluation 
zu unterscheiden. Auf einer ersten Ebene fällt man ein Urteil, welche Regelung die moralisch 
beste Regelung wäre. Auf einer zweiten Ebene nimmt man zur Kenntnis, dass andere Perso-
nen anderer Meinung sind, was die moralisch beste Regelung wäre. Auf dieser zweiten Ebene 
kommen moralische Werte ins Spiel, die erst unter Umständen moralischer Uneinigkeit rele-
vant werden. Wenn man aus moralischen Gründen einen moralischen Kompromiss macht, so 
akzeptiert man eine Regelung, die moralisch suboptimal aus der Perspektive der ersten Ebene 
moralischer Evaluation ist.

17:30–18:00

Christoph Schickhardt (Heidelberg)

What shall we do with the drunken 
sailor? Über paternalistische 
Pflichten und paternalistische 
Rechte

Paternalistische Handlungen haben ein moralisch gutes und ein moralisch schlechtes Ele-
ment. Das gute Element besteht in der Absicht, das Wohl einer Person zu schützen oder zu 
fördern. Das schlechte bzw. problematische Element besteht in der Verletzung der Autonomie 
dieser Person. Im Zentrum der von John Stuart Mill ausgehenden ethischen Diskussion um Pa-
ternalismus stand bisher die Frage, ob Paternalismus (unter gewissen Bedingungen) erlaubt 
sein kann. Schon Mills bekanntes Brückenbeispiel lädt jedoch dazu ein, über die Frage der Le-
gitimität hinauszugehen. Wenn Person A sieht, dass Person B dabei ist, über eine einsturzge-
fährdete Brücke zu gehen, und B nicht anders als durch Festhalten davon abgehalten werden 
kann, hat A dann nicht auch die Pflicht, einzugreifen und B festzuhalten? Und hat B dann nicht 
auch das Recht, von A am Betreten der Brücke gehindert zu werden? Im Zentrum des Vortrags 
steht die (meta)ethische Frage, ob Paternalismus begrifflich und moralisch offener und posi-
tiver gedacht werden muss: Kann es sinnvoll sein, von einem Recht auf Paternalisierung zu 
sprechen? Und einer Pflicht, jemanden paternalistisch zu behandeln?

18:15–18:45

Alexa Nossek (Münster)

Die Leistungsfähigkeit des 
Frankfurt`schen Care-Begriffs

Die These meines Papers besteht darin, dass der Care-Begriff, den Harry G. Frankfurt in sei-
nem späteren Werk als Baustein seiner Theorie personaler Autonomie entwickelt, helfen kann, 
Handlungen von Personen im sozialen Raum zu explizieren.
Zunächst wird Care kurz dargestellt und im Zusammenhang mit Frankfurts Autonomie-Modell 
erläutert. Care (zu dt. etwa: Fürsorge) impliziert das Unterworfensein unter volitionale Notwen-
digkeiten, die wiederum notwendig für personale Autonomie sind. In einem zweiten Schritt 
wird Frankfurts (deskriptive) These, dass Care gegenüber Moral und Ethik systematisch vorge-
ordnet ist, diskutiert. Bei Beiden geht es um Bewertung. Laut Frankfurt ist die Rolle von Moral 
und Ethik in unserem Leben jedoch sehr viel kleiner als die der Sorge für das, was uns wichtig 
ist. Selbst wenn es sich jemand zur Lebensaufgabe gemacht hat, stets das moralisch Richtige 
zu tun, dann liegt das daran, dass er sich um die Moral und Ethik sorgt.
Zuletzt wird anhand des Phänomens der Solidarität, das m.E. durch Care expliziert werden 
kann, ein Anwendungsfall betrachtet. Es gibt innerhalb der Solidaritätsforschung zum einen 
die Frage, wie das Verhältnis von Solidarität und Moral bestimmt werden kann, zum anderen 
das Problem eines (vermeintlichen) Konflikts zwischen Solidarität und Autonomie. Wenn Soli-
darität so verstanden wird, dass sie sich aus Care heraus entwickelt bzw. eine der praktischen 
Erscheinungsformen von Care ist, und wenn Care darüber hinaus ein notwendiges Kriterium 
personaler Autonomie ist, dann kann ein Konflikt zwischen beiden Konzepten nicht auftreten. 
Mit Care kann Solidarität zudem als außermoralisch begründet werden.



56

Dienstag, 30. September VSH 243

14:45–15:15

Eva Weber-Guskar (Göttingen)

Würde als Haltung. Eine Position in 
der Diskussion um den Begriff der 
Menschenwürde

Seit Kant wird Menschenwürde in der Regel im Sinne eines inhärenten Wertes von Menschen 
oder als ihr moralischer Status verstanden. In der aktuellen Diskussion wurden aber bereits 
genügend Gründe zusammengetragen, die diesen Ansatz problematisch erscheinen lassen. 
Statt dessen gibt es Ansätze, Würde als eine bestimmte Verfassung von Menschen zu ver-
stehen, das heißt eine Art und Weise zu leben, die man anstrebt, die einem aber auch ver-
unmöglicht werden kann. Fast alle bisherigen Versuche, Würde in diesem Sinn zu erläutern, 
fokussieren, in Anschluss an Avishai Margalit, auf Erfahrung von Würdeverletzungen. Dadurch 
aber kam die positive Beschreibung von Würde bisher meist zu kurz. Mein positiver Vorschlag 
lautet, Würde in diesem Sinn als eine Haltung zu verstehen. Dafür knüpfe ich unter anderen 
an Aurel Kolnai und seinen Überlegungen zu Würde, sowie an Aristoteles und seiner Idee von 
hexis an. Haltungen sind individuelle Verfassungen, die das Verhältnis zur Welt in je bestimm-
ten Hinsichten in relativ stabiler Weise prägen, und zwar aufgrund eines Selbstverhältnisses 
zu eigenen Emotionen und Handlungen. Ich werde zeigen, wie Würde in diesem Sinn als eine 
Haltung zu erläutern ist: Als eine bestimmte Übereinstimmung einer Person mit sich. Eine Per-
son mit der Haltung der Würde achtet bei sich auf Übereinstimmung „mit sich selbst“ und 
Übereinstimmung von „Innen und außen“, indem sie ihrem Selbstbild entspricht. Würde in 
diesem Sinn ist nichts Heiliges, kein absoluter Wert und kein Naturrecht auf etwas, sondern 
eine Haltung, die sich als wesentliches Elemente eines guten Lebens verstehen lässt und die 
zu schützen es guten Grund gibt.

15:30–16:00

Jörg Hardy (Münster) / 
Christoph Schamberger (Berlin)

Würde und gedankliche 
Selbstbestimmung

Würde zu haben ist (jedenfalls auch) ein praktisches Selbstverhältnis einer Person. Wenn eine 
Person ein gelingendes und würdevolles Leben führt, dann ist sie in der Lage, ihre Fähigkeit 
der Selbstbestimmung (Autonomie) erfolgreich auszuüben. Mit anderen Worten: Selbstbe-
stimmung ist eine notwendige (freilich nicht hinreichende) Bedingung für ein würdevolles Le-
ben und sie ermöglicht eine aktive Form von Würde; eine selbstbestimmte Person kann ihre 
Würde aus eigener Kraft bewahren und nach zwischenzeitlichem Verlust auch wiederherstel-
len. Jede nachhaltige Beeinträchtigung dieser (komplexen) Fähigkeit resp. einer ihrer Teilfähig-
keiten verletzt die Würde einer Person und ist eine Art der Demütigung. 
Personale Autonomie hat drei Elemente: Gedankliche Selbstbestimmung (Selbstverstehen), 
Selbstachtung und Selbstverfügung (praktische Autorität). Die Fähigkeit zur gedanklichen 
Selbstbestimmung – die wir in unserem Vortrag etwas näher erläutern werden – macht uns 
in einem nachdrücklichen Sinne zu Urhebern unserer Meinungen und Wünsche und ermög-
licht eine Disponibilität unserer mentalen Zustände. Zu leben heißt Entscheidungen unter 
Bedingungen epistemischer Unsicherheit zu treffen. Wir möchten freilich möglichst gute, 
rationale Entscheidungen treffen, nämlich solche, die wir als das Ergebnis unserer eigenen 
Überlegungen verstehen und ihnen ausdrücklich zustimmen können. Rationale Entscheidun-
gen erfordern ausdrückliche, disponible mentale Zustände, d. h. Meinungen und Wünsche, 
deren Gehalt und relative Stärke wir genau kennen. Disponible mentale Zustände stehen uns 
in dem Sinne zur Verfügung, dass wir das Zusammenspiel unserer Meinungen, Wünsche (und 
zu einem gewissen Grade auch der Emotionen) im Blick auf unsere allgemeinen, vorrangigen 
Handlungsziele steuern können. Die Fähigkeit der gedanklichen Selbstbestimmung ist ein 
entscheidendes Element der Autonomie der Person, denn mit ihrer Hilfe können wir uns vor 
gedanklicher Manipulation als einer Art von Demütigung schützen.

16:15–16:45

Jan-Ole Reichardt (Münster)

Kritik der Menschenwürde – 
Eine normative Hermeneutik in 
moralphilosophischer Absicht

In der Auseinandersetzung über das uns moralisch Gebotene ist das Konzept der Menschen-
würde von großer Bedeutung, denn es enthält die wichtigsten Bestandteile unseres normati-
ven Menschenbildes und bringt zum Ausdruck, welche Rechte wir anderen Menschen unge-
achtet ihrer konkreten Lebensumstände zugestehen wollen. 
Ausgehend von der vielschichtigen Geschichte dieses Begriffs, soll hier – bei der kollektiven 
Suche nach einem angemessenen Menschenwürdeverständnis – nicht nach der eigentlichen 
Bedeutung des Begriffs gefragt werden, sondern nach den mit diesem Begriff verfolgten Zwe-
cken, um so einen Maßstab für die Beurteilung unterschiedlicher Deutungsvorschläge zu 
gewinnen. Im Anschluss daran soll in kritischer Auseinandersetzung mit den vorgefundenen 
Sprachnormen eine entsprechend optimierte und dennoch alltagstaugliche Sprechweise vor-
geschlagen und argumentativ plausibilisiert werden. 
Dieses Projekt einer normativen Hermeneutik mit reformistischen Zügen versteht sich als



57

Beitrag zur Stärkung des Zusammenspiels zwischen philosophischer und juristischer De-
batte des Menschenwürdebegriffs, und zwar zu dessen Verteidigung gegen eine juristische 
Sezession und Vereinnahmung des Verfassungsbegriffs als „reiner Rechtsbegriff“ (im Sinne 
Herdegens). Zugleich versucht es, die im angloamerikanischen Kontext verbreitete Ablehnung 
des Menschenwürdekonzepts (etwa bei John Harris als „ideologisch überkommen“) durch 
Ausarbeitung der Verbindungslinien zwischen europäischem Würde- und amerikanischem Li-
berty-Verständnis zu überwinden. Auf diese Weise soll die ungebrochene Fruchtbarkeit des 
Menschenwürdekonzepts für die aktuellen Herausforderungen von Bioethik und politischer 
Philosophie herausgestellt und ihr Potential zur Kohärenzoptimierung weiter moralphiloso-
phischer Überlegungsgleichgewichte unterstrichen werden.

17:30–18:00

Franz Knappik (Berlin) / 
Erasmus Mayr (Oxford)

Conscience and Autonomy

Many traditional ethical theories have assigned to the faculty of conscience a crucial role in 
moral epistemology. This faculty was supposed to deliver to the moral agent reliable verdicts 
either about general moral norms, or about the right and forbidden courses of action in the 
particular case. It is widely thought, however, that conscience can have such a special role 
only within a theologically influenced view of morality, while  this role is incompatible with 
autonomy-based conceptions of morality which take morality to be intrinsically tied to rational 
self-determination of the moral agent. By consequence, in contemporary ethical  theory and 
moral psychology, interest in the phenomenon of conscience has been slender.
In this talk, we argue that conscience, rightly understood, is not only compatible with, but even 
intrinsically linked to autonomy and deserves a crucial place in contemporary moral theory. We 
will first argue that the alleged tension between conscience and autonomy rests on the idea 
that conscience possesses a normative force which is independent from the reasons that our 
ordinary deliberation draws upon (1. and 2.). We will then go on to develop a more adequate 
understanding of conscience, which escapes this difficulty, while still doing justice to the cru-
cial aspects of our everyday phenomenology of conscience (3. and 4.) On this understanding, 
conscience functions as a self-reflective indicator of whether we have given all the relevant 
moral reasons their due weight. After developing this account, we will defend it against two 
objections regarding its phenomenological adequacy.

18:15–18:45

Katharina Bauer (Bochum)

Ein anderer werden (müssen) – 
Selbstverlust, Selbstverleugnung 
und Selbstoptimierung als ethische 
Grenzphänomene

Personen können sich durch verschiedene Situationen und Einflüsse dazu aufgefordert oder 
genötigt sehen, sich nicht nur zu verändern, sondern im Hinblick auf das Selbstverständnis 
ihrer eigenen Identität grundlegend ‚ein anderer zu werden’. Sie können dies zudem aufgrund 
bestimmter Ideale und Überzeugungen von sich selbst oder von anderen verlangen. Anhand 
der ethischen Grenzphänomene von Selbstverlust, Selbstverleugnung und Selbstoptimierung 
wird ausgelotet, welcher ethische Geltungsanspruch dem individuellen Selbstverständnis von 
Personen in solchen Fällen zuzuschreiben ist und welche Herausforderungen sich daraus im 
interpersonalen Umgang ergeben – besonders an den Grenzen, an denen ein Persönlichkeits-
verlust nicht mehr in eine Persönlichkeitsentwicklung umgedeutet werden kann, an denen das 
Ideal der Selbstlosigkeit in eine Selbstaufgabe umschlägt und an denen Aufforderungen, ‚ein 
besserer Mensch zu werden’ in paternalistische Überformungen ausarten. Zugleich stößt der 
Anspruch, man selbst zu sein, an Grenzen, wenn daraus abgeleitete Verhaltensweisen ande-
re Personen dabei behindern, ihr Selbstverständnis zu entfalten und es in ihren Handlungen 
und in ihrem Lebensvollzug zum Ausdruck zu bringen. Verteidigt werden schließlich folgende 
Thesen:
1. Das individuelle Selbstverständnis von Personen ist – sofern es mit einer Bereitschaft zur 
kritischen Selbstüberprüfung im Austausch mit anderen verbunden ist – in den behandelten 
Grenzfällen seiner Infragestellung in besonderem Maße zu achten.
2. Niemand sollte gezwungen werden, aus seiner Sicht ‚eine andere Person’ zu werden. 
3. Es kann dennoch geboten sein, das Selbstverständnis anderer kritisch in Frage zu stellen 
und sie ‚aus sich selbst heraus zu fordern’, um sie darin zu unterstützen, zu einem Selbstver-
ständnis zu gelangen, das persönliche Integrität zugleich als gelingende Integration in inter-
personale Zusammenhänge ermöglicht.



58

Donnerstag, 2. Oktober VSH 226

14:45–15:15

Vuko Andric (Mannheim)

Competitive and Non-Competitive 
Theories of Supererogation

My aim is to introduce a distinction between a competitive and a non-competitive account of 
supererogation and to present two arguments for the non-competitive account. According to 
the competitive account of supererogation, non-moral reasons compete with moral reasons in 
co-determining the contents of your moral duties. According to the non-competitive account, 
moral reasons alone determine the contents of your moral duties. The first argument for the 
non-competitive account is based on the observation that only this account is compatible with 
a principle that I call Moral Duty-Reasons Nexus. The non-competitive account is therefore 
promising when it comes to explaining a general paradox of supererogation whereas the com-
petitive account fails in this regard. The second argument for the non-competitive account 
points out that he competitive account is on the horns of a dilemma, which can be introduced 
by asking the proponent of the competitive account the following question: “Do all the agent’s 
interests count when it comes to determining her moral duties?” In the case of an affirmative 
answer, the competitive account has implausible moral implications. The second horn is that 
a negative answer seems to be ad-hoc in several respects.

15:30–16:00

Hubert Schnüriger (Basel)

Supererogation und die Forderung 
nach moralischer Optionalität

Aus dem Alltag ist die Vorstellung von supererogatorischen Handlungen wohlvertraut. Darun-
ter sind Handlungen zu verstehen, die über das hinausgehen, was moralisch geboten ist. Sie 
auszuführen ist moralisch gut, aber es ist keineswegs falsch, sie zu unterlassen. Die Moral-
philosophie tut sich hingegen mit dieser Vorstellung schwer, weil sie vorauszusetzen scheint, 
dass es in einem genuinen Sinne moralisch optionales Handeln gibt. Der Vortrag zeigt auf, 
weshalb diese Voraussetzung tatsächlich problematisch ist. 
In einem ersten Schritt wird der Begriff eines moralisch verdienstlichen bzw. supererogatori-
schen Handelns ausgehend von verschiedenen Begriffselementen eingeführt. In einem zwei-
ten Schritt wird gezeigt, worin die fundamentalste moraltheoretische Herausforderung des 
Supererogationsbegriffs besteh: Er scheint mit dem Standardverständnis praktischer Ratio-
nalität unvereinbar. Diesem Verständnis gemäss soll eine Person, die einen Grund hat, eine 
bestimmte Handlung auszuführen, diese Handlung auch ausführen. Konfligiert dieser Grund 
mit einem anderen Grund, soll die Person entsprechend des stärksten Grundes handeln. Su-
pererogatorisches Handeln erscheint vor diesem Hintergrund inkohärent, weil es einen star-
ken Grund voraussetzt, den nicht zu befolgen nicht falsch ist. Schliesslich hat man immer mehr 
oder stärkeren moralischen Grund, supererogatorisch zu handeln als nicht entsprechend zu 
handeln. In einem dritten Schritt werden die aus der Literatur bekannten Rekonstruktionen 
supererogatorischen Handelns auf der Basis unterschiedlicher Lesarten von ‚moralischer Op-
tionalität‘ systematisch geordnet und diskutiert. Es wird aufgezeigt, dass die bekannten Ver-
suche, das Alltagsverständnis von ‚Supererogation‘ auf der Basis eines engen, emphatischen 
Optionalitätsbegriffs zu verteidigen, wenig plausibel sind. Mithin legt die Forschungsliteratur 
einen revisionistischen Supererogationsbegriff nahe. 

16:15–16:45

Simon Gaus (Berlin)

Ist Zufall fairer als Willkür?

Im Anschluss an John Taurek (1977) haben in jüngerer Zeit viele Philosophen die These vertre-
ten, dass eine Person, die entweder eine Personengruppe A oder eine andere Personengruppe 
B (aber nicht beide) vor dem Tode bewahren kann, die Entscheidung zwischen den Gruppen 
mittels eines Zufallsverfahrens – etwa eines Münzwurfs oder Losverfahrens – treffen soll. Ty-
pischerweise kommt diese Position vor allem als deontologischer Gegenentwurf zu der These, 
man solle immer die zahlenmäßig größere Personengruppe retten, ins Spiel. Dass wir mittels 
eines Zufallsverfahrens auswählen sollen, impliziert jedoch auch, dass es nicht erlaubt ist, 
sich in Fällen der genannten Art  willkürlich für eine der Gruppen zu entscheiden. Der Vortrag 
geht der Frage nach, auf welchem besonderen Merkmal von Zufallsverfahren deren behaupte-
te moralische Überlegenheit über willkürliches Entscheiden überhaupt fußen könnte. Hierzu 
soll zunächst eine Konzeption des willkürlichen Entscheidens als einer echten und in vielen 
alltäglichen Fällen normativ unproblematischen Alternative zur Zufallsauswahl skizziert wer-
den. Sodann sollen zwei vielversprechende Ansätze zur Lokalisierung des in Taurek-Situatio-
nen moralisch relevanten Unterschieds zwischen Willkürentscheidungen und Zufallsauswahl 
diskutiert werden: erstens die u.a. von John Broome entwickelte Idee, dass der besondere 
Wert (bestimmter) Zufallsverfahren darin liegt, allen involvierten Personen gleiche Chancen zu 
geben; zweitens die u.a. von Jens Timmermann angesprochene Vorstellung, dass Entscheidun-
gen über Leben und Tod nicht von den arationalen Launen eines Menschen abhängen sollten. 



59

Der Vortrag wird dafür argumentieren, dass keiner dieser Ansätze überzeugt, und dass uns 
überdies die Auseinandersetzung mit diesen Ansätzen eine einleuchtende Erklärung für den 
irrtümlichen Eindruck, dass Zufallsverfahren besonders fair seien, liefern kann.

17:30–18:00

Christian Seidel (Erlangen)

Was ist falsch (und richtig) daran, 
moralistisch zu sein?

Moralismus hat zwei Gesichter: Einerseits scheint etwas (moralisch) falsch daran zu sein, mo-
ralistisch zu sein; andererseits aber scheinen Moralistinnen häufig auch in einer gewissen 
(moralischen) Hinsicht Recht zu haben. In diesem Vortrag möchte ich zunächst zeigen, dass 
verschiedene Versuche, Moralismus genauer zu charakterisieren, an der Erklärung dieser bei-
den Merkmale scheitern: Entweder bleibt unklar, inwiefern Moralistinnen einen moralischen 
Fehler begehen, oder es bleibt unklar, inwiefern sie moralisch gesehen richtigliegen. Beiden 
Aspekten kann man, so möchte ich dann zeigen, gerecht werden, wenn man annimmt, dass 
moralische Verfehlungen unterschiedlich schwerwiegend sein können und dass es moralische 
Grundsätze dafür gibt, wie man mit moralischen Verfehlungen umgehen sollte. Ein Kandidat 
für einen solchen Grundsatz ist, dass die moralische Kritik an einer Verfehlung negative Be-
findlichkeiten nicht in einem Maße hervorrufen sollte, das der Verfehlung nicht angemessen 
ist. Dieses Prinzip eröffnet die Möglichkeit der Existenz von (geringfügigen) moralischen Ver-
fehlungen, die vor moralischer Kritik geschützt sind. Moralismus kann dann als ein Verstoß ge-
gen diesen Grundsatz verstanden werden: Der moralische Fehler der Moralistin besteht dem-
nach in einem moralisch verfehlten Umgang mit (geringfügigen) moralischen Verfehlungen. 
Wie ich abschließend aufzeigen möchte, findet sich eine analoge Struktur auch in Kontexten, 
in denen es um Toleranz und Autonomie geht. In gewisser Hinsicht kann Moralismus darum 
auch als „Angriff“ auf Toleranz und Autonomie verstanden werden.

18:15–18:45

Ezio Di Nucci (Essen)

Eight Arguments against Double 
Effect

I offer eight arguments against the Doctrine of Double Effect, a normative principle according 
to which sometimes an effect or consequence which is not morally permissible as an intended 
means or end is morally permissible as a merely foreseen side effect. This distinction is widely 
applied to some of the most controversial ethical and political questions of our time: collateral 
damages in wars and acts of terrorism; palliative care, euthanasia, abortion and embryo rese-
arch; self-defence, suicide and self-sacrifice. Briefly, (1) I show that the counterfactual test of 
intention fails to distinguish between intended means and merely foreseen side effects. (2) I 
present the argument from marginally bad means, according to which the Doctrine implausibly 
rules against cases where the intended means are morally negligible. (3) I dispute the moral 
intuitions that are supposed to motivate the Doctrine, as for example killing one to save five 
in trolley cases (I also present some empirical data against those intuitions). (4) I show that 
the problem of closeness makes the Doctrine unworkable because we can always argue that 
the agent did not intend the bad means. (5) I defend a counterexample to the Doctrine – the 
so-called Loop Variant – from Frances Kamm’s recent attempt to deal with it by arguing that 
means are not necessarily intended: I show that Kamm’s distinction between ‘in order to’ and 
‘because of’ means does not work. (6) I show that influential thought experiments in the dou-
ble effect literature, such as Terror Bomber & Strategic Bomber, face a dilemma: either there 
is no moral difference between the two consequentialistically identical cases – so that the 
Doctrine draws a moral distinction without a difference – or the moral difference is explained 
by normative considerations which are more fundamental than the distinction between inten-
ded means and merely foreseen side effects. (7) I argue that the Doctrine provides no moral 
guidance because it cannot tell us what to do; it is therefore a useless normative principle. (8) 
I argue that the Doctrine fails even if we water it down to a responsibility attribution principle. 
Summing up, the Doctrine of Double Effect should be abandoned.



60

Donnerstag, 2. Oktober VSH 243

14:45–15:15

Maike Albertzart (Berlin)

Parfit, kantische Ethik und 
kollektives Handeln

„Common Sense Morality works best in small communities“, schreibt Derek Parfit in Reasons 
and Persons; „[b]ut conditions have now changed.“ Es mag Zeiten gegeben haben, in denen 
die positiven und negativen Folgen einzelner individueller Handlungen auf einen relativ klei-
nen Personenkreis beschränkt waren und sich daher verhältnismäßig klar als Wohltat oder 
Schaden identifiziert ließen. In unserer globalisierten Welt ist diese enge Verbindung zwi-
schen der kausalen und moralischen Verantwortung von Individuen jedoch in vielen Fällen 
nicht mehr gegeben. Das Konsumverhalten einer einzelnen Person, beispielsweise, hat keinen 
merklichen Einfluss auf die Arbeitsbedingungen in der Textilindustrie in Bangladesch oder das 
Tierleid in der Agrarindustrie, und meine Flugreisen werden die Erde um kein Grad erwärmen. 
Parfit zufolge erfordern diese Veränderungen in unseren Lebensbedingungen auch Änderun-
gen in unserem Verständnis von Moral. Während Parfit diese Änderungen in Reasons and Per-
sons noch von einem rein konsequentialistischen Standpunkt ausgehend vornimmt, versucht 
er in On What Matters Kants Moralphilosophie für Fragen kollektiven Handelns fruchtbar zu 
machen. Am Ende seiner Diskussion bleibt allerdings nur sehr wenig von Kants ursprüngli-
cher Theorie übrig. Ich zeige, dass die Änderungen, die Parfit an Kants Moralphilosophie vor-
nimmt, unnötig und einem besseren Verständnis der Herausforderungen unseres kollektiven 
Zeitalters sogar abträglich sind. Kants ursprüngliche Theorie bietet eine bessere Grundlage, 
um unsere moralischen Pflichten in kollektiven Kontexten zu konzeptualisieren. In diesem 
Zusammenhang erweisen sich insbesondere Kants Begriff der Maxime und seine Unterschei-
dung zwischen vollkommenen und unvollkommenen Pflichten als äußerst hilfreich: Elemente 
der kantischen Ethik die Parfit in seiner Interpretation explizit ausklammert. Der Erfolg Kants 
ursprünglicher Theorie in kollektiven Kontexten spricht damit gegen die Annahme, dass die 
ethischen Herausforderungen unserer Zeit notwendigerweise eine substantielle Revision un-
serer traditionellen Moraltheorien notwendig machen.

15:30–16:00

Matthias Hoesch (Münster) / 
Martin Sticker (St. Andrews)

Konsequenter Kantianismus? 
Derek Parfits Versuch, mit Kant zum 
Gipfel des Konsequentialismus zu 
gelangen

Theorien in Kantischer Tradition und konsequentialistische Ansätze treten in der gegenwär-
tigen Diskussion regelmäßig als Gegensätze auf. Zwar fehlt es nicht an Versuchen, Elemente 
beider Theorien zu kombinieren. Doch bleibt in solchen Mischtheorien meist die Annahme 
erhalten, dass in ihnen Teile gegensätzlicher Rechtfertigungsformen integriert werden.
Vor diesem Hintergrund ist Parfits 2011 erschienenes Buch „On What Matters“ von besonderem 
Interesse: Parfit versucht aufzuzeigen, dass ein richtig verstandener Kantianismus letztlich mit 
einer bestimmten Form des Kontraktualismus und dem Regelkonsequentialismus zusammen-
fällt. Alle drei  moralphilosophischen Ansätze führten auf die gleiche Formel als oberstem mo-
ralischen Prinzip; sie schlössen sich daher nicht wechselseitig aus, sondern bestiegen ein und 
denselben Berg lediglich von unterschiedlichen Seiten und träfen sich schließlich am Gipfel in 
der „Top-of-the-Mountain-Formula“ bzw. der „Triple Theory“. 
Vergegenwärtigt man sich die Debatte um Kantianismus und Konsequentialismus der letzten 
Jahre, lassen sich wenigstens vier Hinsichten ausmachen, in denen die beiden Theoriefamilien 
sich fundamental zu unterscheiden scheinen: Das Problem unbedingter Unterlassungsgebote; 
die Frage nach der Berücksichtigung persönlicher Beziehungen der Akteure; die Funktion von 
Maximen; sowie die Frage, aus welchen Gründen eine Handlung als richtig oder falsch beur-
teilt werden kann. Ohne dass Parfit sich mit diesen Hinsichten ausdrücklich auseinandersetzt, 
zielt die Argumentation von „On What Matters“ darauf ab, Kantianismus und Konsequentialis-
mus so zu verstehen, dass die vier scheinbaren Gegensätze verschwinden. Auch wenn Parfit 
damit den elaboriertesten Beitrag zu einer Vereinigung von Kantianismus und Konsequentia-
lismus der Gegenwart präsentiert, überzeugt dieser sicherlich nicht restlos. 
Im Vortrag soll zunächst rekonstruiert werden, wie Parfit in den vier genannten Hinsichten Kan-
tianismus und Konsequentialismus zu vereinigen sucht. Anschließend wird anhand des Prob-
lems unbedingter Unterlassungsgebote dafür argumentiert, dass Parfits Vereinigungsversuch 
nicht gelingen kann, ohne wichtige Einsichten des Kantianers übergehen zu müssen.



61

16:15–16:45

Micha H. Werner (Greifswald)

Fichte, Darwall, and the Point 
of Dialogical Transcendental 
Arguments

In The Second Person Standpoint (2006), Stephen Darwall defends the idea that as soon as we 
address »second personal« reasons to another agent, we cannot but ascribe to her a certain 
normative status; a status that amounts to human dignity. This is because ascribing human 
dignity belongs to the »normative felicity conditions« of the act of addressing second-perso-
nal reasons to someone. If this sketch is roughly correct, two things appear obvious. Firstly, 
Darwall‘s vindication of the dignity of agents is or involves some kind of transcendental argu-
ment. The argument is that φ-ing (e.g. addressing second-personal reasons to agent a) has 
χ-ing (e.g. ascribing dignity to a) as its necessary condition. Secondly, it is obvious that the 
argument succeeds in vindicating an »inescapable« obligation to χ only insofar as it is also 
»inescapable« to φ. 
However, as critics like Korsgaard and Betzler noted, Darwall did not make completely clear 
whether addressing each other »second-personally« is actually inescapable or whether it is 
optional. I will argue that there actually is a problem of »optionality« in Darwall‘s argument. 
However, I will also argue that a solution to this problem can be found by adopting an even 
more radically »intersubjectivist« notion of practical reasoning and by re-considering the me-
aning of normative »inescapability« in normative ethics. 

17:30–18:00

Anna Katharina Kaufmann 
(München)

Der moralische Status besonderer 
Verpflichtungen

Ein Mann befindet sich in der dilemmatischen Situation, nur eine von zwei Personen in Le-
bensgefahr retten zu können: eine von ihnen ist seine Ehefrau, die andere ist ihm unbekannt. 
Trotz der gängigen Intuition in dieser Frage, nämlich dass der Mann seine Frau nicht nur retten 
darf, sondern sogar sollte, stellt diese Situation ein grundlegendes Problem für monistischen 
Moraltheorien wie den Utilitarismus und kantianische Ansätze dar. 
Da die Entscheidungsgrundlage des Retters eine persönliche Präferenz zu sein scheint, weil 
die Beziehung zu seiner Frau partikular und in einem gewissen Maß voreingenommen ist, 
moralische Gebote sich jedoch aus einem Prozess unparteilichen und verallgemeinerbaren 
Nachdenkens ergeben, scheinen persönliche Beziehungen und moralische Gebote zwingend 
in Konflikt zu geraten. Zudem gelten moralische Imperative für alle moralischen Akteure glei-
chermaßen, während persönliche Beziehungen nur Verpflichtungen zwischen den an der je-
weiligen Beziehung beteiligten Personen herstellen.
Die Partikularität besonderer Verpflichtungen sollte jedoch nicht per se gegen deren tatsäch-
lich normativen Charakter sprechen: Erst aus der Tatsache, dass die Beziehungspartner in 
persönlichen Beziehungen bestimmten Handlungsanforderungen genügen, konstituieren sich 
solche Beziehungen überhaupt. Dieser normative Kern persönlicher Beziehungen kann mit der 
Beziehung des Versprechens verglichen werden, die ebenfalls eine autonome Quelle legitimer 
Verpflichtungen darstellt und deshalb nicht einfach als unverallgemeinerbar oder parteilich 
disqualifiziert werden kann.
Aus diesem Grund wird die Anerkennung pluraler Rechtfertigungsmöglichkeiten des Morali-
schen der Praxis persönlicher Beziehungen besser gerecht, ohne jedoch die Möglichkeit des 
Konflikts zwischen moralischen und besonderen Pflichten zu eliminieren. 

18:15–18:45

Jörg Löschke (Bern)

Beziehungen als deontische 
Statusveränderer

In der Debatte um den normativen Stellenwert akteur-relativer Gründe der Parteilichkeit – 
Gründe, die sogenannte spezielle Pflichten generieren – haben sich zwei Positionen heraus-
kristallisiert, nämlich reduktionistische und nicht-reduktionistische Ansätze. Reduktionisti-
sche Theorien vertreten die These, dass spezielle Pflichten auf allgemeine Pflichten reduziert 
werden können; nicht-reduktionistische Ansätze behaupten dagegen, dass spezielle Pflichten 
auf akteur-relative Gründe zurückzuführen sind, die durch den intrinsischen Wert der Bezie-
hungen generiert werden. Reduktionistische Ansätze stehen vor dem Problem, dass sie ein zu 
schwaches Verständnis der normativen Kraft von Beziehungen haben, während nicht-reduk-
tionistische Ansätze die normative Kraft von Beziehungen über Gebühr betonen. Der Vortrag 
entwickelt eine Sicht auf Beziehungen, die diese als deontische Statusveränderer auffasst: 
Beziehungen können praktische Gründe in ihrer Stärke beeinflussen, sodass eine ansonsten 
supererogatorische Handlung zu einer geschuldeten Handlung wird. Dabei stellt sich die Fra-
ge, warum Beziehungen diese Rolle zukommt. Es werden drei Möglichkeiten diskutiert: Erstens 
der Verweis auf einen konstitutiven Wert von Beziehungen bei der Bestimmung einer gesollten 
Handlung, zweitens die These der stärkeren Autorität, die Personen in Beziehungen gegenei-
nander haben und drittens die These von Beziehungen als indirekten Gründeverstärkern, die 
Gegengründe zu einer Handlung abschwächen oder ausser Kraft setzen. Die vertretene These 
lautet, dass die letztgenannte Strategie am vielversprechendsten scheint, um den normativen 
Stellenwert von Beziehungen den akteur-relativen Gründen, die sie generieren, zu fassen.



62

> Geschichte der Philosophie: Antike

Sektionsleitung: Walter Mesch

Dienstag, 30. September ULB 202

14:45–15:15

Eduardo Charpenel Elorduy (Bonn)

Prohairesis as the Criterion of 
Character in Aristotle’s Practical 
Philosophy

In this talk I would like to discuss Aristotle’s concept of decision (prohairesis) in relation to his 
conception of character (ēthos). In the third book of the Nicomachean Ethics, Aristotle makes 
the statement that “decision seems to be something highly germane to excellence, and to in-
dicate the difference between people’s characters more than actions do” (NE III, 2, 1111b5). In 
my opinion, this Aristotelian motive has not received sufficient attention, despite the fact that 
Aristotle also establishes an important link between decision and character in other treatises 
(cfr. Rhet. 1417a15-26, Poet. 1450b8-11). My aim will be to show that, according to Aristotle, we 
have to take these two elements into account in order to understand how moral agents are to 
be judged and how are they constituted. The central assumption behind this, which I will try 
to reconstruct, is that the decisions we are able to take are expressive of the type of character 
that we have. Aristotle suggests that, when evaluating the conduct of someone, we ought to 
reconstruct the person’s prohairesis in order to assess the real value of her actions. Accor-
dingly, I suggest that knowing someone’s character implies a complex reflective exercise, by 
means of which we attribute intention and purpose to the doings of other rational agents.

15:30–16:00

Andree Hahmann (Göttingen)

Über Wahrsagekunst und die 
Natur des Zufalls in der stoischen 
Philosophie

Die Konzeption der Vorsehung nimmt innerhalb der stoischen Philosophie eine zentrale Rolle 
ein. Diese umfasst zwei Seiten, die sich zum einen auf den göttlichen Willen und zum anderen 
auf die göttliche Einsicht erstrecken. Die sorgende Aktivität Gottes für seine Geschöpfe ist Aus-
druck des gütigen Willens. Voraussetzung hierfür ist das planende Vorauswissen Gottes. Als 
Beweis für die Vorsehung verweisen die Stoiker unter anderem auf die Kunst der Wahrsagung. 
Die antiken Gegner, allen voran Alexander von Aphrodisias, richten ihre Kritik auf beide Seiten 
der Vorsehung. Gegen die fürsorgende Aktivität Gottes bringen sie die Theodizeeproblematik 
in Anschlag. Alexander hat aber auch grundsätzliche Bedenken gegen das Vorauswissen Got-
tes und daher auch gegen die Möglichkeit einer Wissenschaft der Wahrsagung.
Dieser Vortrag wird die Kritik Alexanders am planenden Vorauswissen Gottes thematisieren. 
Zunächst sollen daher die von Alexander angeführten Argumente gegen die Möglichkeit des 
Vorauswissens dargelegt werden. Besondere Bedeutung kommt in diesem Kontext der aristo-
telischen Bestimmung des Zufalls zu, die kurz umrissen werden soll. Im zweiten Schritt wird 
diese von der stoischen Konzeption abgegrenzt. Ausgehend von der Bestimmung des stoi-
schen Zufalls wird aufgezeigt, in welchem Sinn die stoische Konzeption des Zufalls nicht nur 
mit der Wahrsagekunst vereinbar ist, sondern darüber hinaus sogar ihren eigentlichen Gegen-
stand darstellt.

16:15–16:45

Jan Maximilian Robitzsch 
(Philadelphia) 

Sind Menschen im 
vorgesellschaftlichen Zustand 
nach Epikureischer Auffassung 
antisoziale Wesen?

Die Epikureer erklären die Entstehung der Gesellschaft durch eine Art Gesellschaftsvertrag, 
durch Abkommen, die Menschen miteinander in Hinblick auf ihren jeweiligen Nutzen treffen. 
Ebenso wie frühneuzeitliche Vertragstheorien unterscheidet die Epikureische Theorie auch 
zwischen einem ursprünglichen Zustand der Menschheit und einem Gesellschaftszustand. 
Dieser Beitrag widmet sich dem vorgesellschaftlichen Zustand. Er behandelt die Frage, ob 
Menschen im vorgesellschaftlichen Zustand nach Epikureischer Auffassung antisoziale Wesen 
sind, das heißt, Wesen, die in ihrem Streben nach Eigennutz vor nichts halt machen und aktiv 
ihre Mitmenschen schädigen, oder ob sie lediglich asoziale Wesen sind, das heißt, Wesen, die 
zwar noch nicht wissen, wie sie sich in der Gesellschaft verhalten sollen, aber nicht aktiv an-
deren Schaden zufügen. Anhand von Lukrez’ De rerum natura V.925ff. sowie Texten von Horaz, 
Kolotos (bei Plutarch) und Hermarch wird zunächst gezeigt, dass die Darstellung des Problems 
bei verschiedenen Autoren stark voneinander abweicht, so dass eine einheitliche Epikurei-
sche Position nur schwer auszumachen ist. Gleichzeitig argumentiert der Beitrag aber, dass 
Lukrez’ Darstellung in dieser Frage nicht nur unsere ausführlichste, sondern auch unsere ver-
lässlichste Quelle ist, was weitere Überlegungen zum Epikureischen Begriff der menschlichen 
Natur untermauern. Der Beitrag kommt daher zu dem Ergebnis, dass Menschen im vorgesell-
schaftlichen Zustand nach Epikureischer Auffassung eher asoziale als antisoziale Wesen sind.



63

17:30–18:00

Viktoria Bachmann (Kiel)

Die sokratische Prüfung – ein 
Paradigma philosophischen 
Denkens?

Sokrates und Platon gehören nach allgemeiner Ansicht zu den bedeutendsten Denkern der 
Philosophiegeschichte. Doch darüber, worin ihre eigentliche Bedeutung besteht, was das Be-
sondere und Paradigmatische dieser Philosophie ist, herrscht seit der Antike keine Klarheit.
Aristoteles hebt bspw. an Sokrates hervor, dass er die richtige Frage nach dem Was gestellt 
hätte (Met. XIII 1078b). Kant betrachtet seine Ethik als ein sokratisches Projekt, weil auch Kant 
maieutisch vorgehe (GMS BA 21). Aus der kritischen Sicht Nietzsches hätte Sokrates als Dia-
lektiker die Griechen zu Vernunft und Tugend irregeführt (GD) und zugleich als heiterer Ironiker 
die vorbildhafte Haltung zum Leben vorgeführt (MA II, WS §85; FW §340). Schon an diesen 
drei Bezugnahmen deutet sich an, dass das Besondere des Sokrates in seiner dialektischen 
Gesprächsführung zu suchen ist. 
Platon hat in seinem Werk nicht nur Sokrates’ dialektische Gespräche kunstvoll festgehal-
ten, sondern auch zahlreiche Reflexionen über die Bedeutung dieser Gespräche. So wird in 
der Apologie die Bedeutung der Was-Frage aus sokratischer Sicht reflektiert (Apol. 38a). Im 
Theaitetos erklärt Sokrates selbst das Ziel der Maieutik (Th. 148e-1515d). Im Phaidon schließ-
lich führt er den Zusammenhang von heiterer Lebenshaltung und Tugendsuche aus (Phd. 
63e-69e). Im Vortrag werde ich deshalb den skizzierten geschichtlichen Bezugnahmen exem-
plarisch Darstellungen aus den Dialogen Platons gegenüberstellen, um das Besondere des 
sokratisch-platonischen Denkens herauszuarbeiten.



64

Donnerstag, 2. Oktober ULB 202

14:45–15:15

Anna Schriefl (Bonn)

Zum Verhältnis von aretê 
und eudaimonia in Platons 
Frühdialogen

Der gängigen Interpretation zufolge verteidigt der Platonische Sokrates die Position, dass Tu-
gend die wichtigste Bedingung des glücklichen Lebens ist. Umstritten ist allerdings, ob er die 
Tugend als Garantin für ein glückliches Leben versteht (indem sie entweder identisch ist mit 
dem glücklichen Leben oder seine hinreichende Bedingung) oder ob sie lediglich eine notwen-
dige Bedingung darstellt. 
In meinem Vortrag möchte ich darauf hinweisen, dass der Platonische Sokrates nichts Neues 
oder Revisionäres behauptet, wenn er sagt, die Tugend sei die wichtigste Bedingung für das 
glückliche Leben. Erstens wird in der Antike einhellig betont, dass der aretê zentrale Bedeu-
tung zukommt; Platon schreibt diese Sichtweise der literarischen Tradition genauso zu wie So-
krates’ Zeitgenossen und Gegnern. Und zweitens lässt sich in den Dialogen beobachten, dass 
der Fokus der Diskussion zwischen Sokrates und seinen Gegnern nicht auf dem Verhältnis zwi-
schen Tugend und glücklichem Leben liegt, sondern in dem korrekten Verständnis der beiden 
Relata. Der Platonische Sokrates unterscheidet sich von seinen Zeitgenossen und Gegnern 
somit nicht darin, dass er die Wichtigkeit der Tugend und ihr enges Verhältnis zum glücklichen 
Leben betont, sondern darin, dass er ein revisionäre Konzeption von Tugend und glücklichem 
Leben verteidigt.

15:30–16:00

Sven Weigand (Stanford)

Die Bestimmung der Gerechtigkeit 
in Platons »Politeia«

Ernüchtert gelangt Sokrates im Ersten Buch der »Politeia« zu dem Schluss, dass er sich selbst 
um die Gelegenheit gebracht hat, sich Wissen darüber anzueignen, was Gerechtigkeit ist – 
denn er hat sich dazu hinreißen lassen, nach einer kurzen Kritik der Gerechtigkeitsvorstellung 
des Thrasymakos vorzugsweise dessen Behauptung zu widerlegen, Gerechtigkeit sei keine Tu-
gend und der Gerechte stehe gegenüber dem Ungerechten in jeder Hinsicht zurück. Unzufrie-
den mit dem Ergebnis des Gesprächs, erinnert Sokrates daran, dass jemand, der nicht weiß, 
was Gerechtigkeit ist, auch nicht wissen kann, welchen Wert und Nutzen sie hat. Es liegt also 
nahe anzunehmen, dass Sokrates sich im weiteren Verlauf des Dialogs um eine Definition der 
Gerechtigkeit bemüht. 
In meinem Vortrag möchte ich darlegen, weshalb wir dieser Annahme mit Vorsicht begegnen 
sollten. Im Besonderen möchte ich nachweisen, dass es sich bei der Bestimmung der Gerech-
tigkeit als dem »Tun des Seinigen« nicht (oder nur in einem eingeschränkten Sinn) um eine 
Definition handelt. Zu diesem Zweck werde ich, anhand einzelner Passagen aus dem Vierten 
Buch, einige Besonderheiten der Bestimmung der Gerechtigkeit herausstellen. Zum einen un-
terscheidet sie sich inhaltlich - wie auch die zuvor durchgeführten Bestimmungen der Weis-
heit, Tapferkeit und Besonnenheit - von den Definitionsversuchen in früheren Dialogen. Zum 
anderen erfüllt sie nur teilweise die formalen Bedingungen für eine Definition, die Sokrates in 
früheren Dialogen formuliert. 

16:15–16:45

Simon Weber (Bonn)

Gerechtfertigte Ungleichheit? –  
Zur politischen Stellung der Bürger 
in Platons Politeia

Platons politische Philosophie der Politeia sieht sich zwei großen Einwänden ausgesetzt: Zum 
einen wird ihr vorgeworfen, dass sie die individuelle Freiheit der Bürger verletze, zum anderen 
dass sie gegen das Prinzip der politischen Gleichstellung der Bürger verstoße. In meinem Vor-
trag werde ich mich auf den zweiten Einwand konzentrieren, indem ich Platons Argumenten 
nachgehe, die ihn dazu führen, den Zugang zu den politischen Ämtern im Idealstaat ungleich 
zu verteilen. Da Platon sowohl mit egalitären Positionen als auch mit demokratischen Syste-
men bekannt war, muss die von ihm favorisierte ungleiche Verteilung der politischen Ämtern 
unter den Bürgern als bewusste Entscheidung und nicht als unreflektierte Übernahme traditi-
oneller hierarchischer Herrschaftsordnungen verstanden werden. Wie sich zeigt, ist es – unter 
der platonischen Annahme, dass es natürliche Unterschiede zwischen den Individuen gibt 
und sich zumindest einige von ihnen für die kognitiven und moralischen Fähigkeiten des Ein-
zelnen als relevant erweisen – gar nicht so einfach zu bestimmen, ob und inwieweit diese von 
der politischen Ordnung einer Gemeinschaft reflektiert werden sollten. Ist die Herrschaft mo-
ralisch korrumpierter Personen der Preis, den wir für die politische Gleichstellung der Bürger 
zu zahlen haben? Wie können wir die öffentliche Gewalt vor ihrer Korruption durch moralisch 
verkommene Individuen schützen, ohne in einen elitären platonischen Idealstaat zu geraten? 
Es sind diese Fragen, die das wahre Erbe von Platons Idealstaatstheorie bilden.



65

17:30–18:00

Christoph Diehl (Aachen)

Platons semantischer Naturalismus

In seinem Dialog Kratylos geht Platon der Frage nach, wie Namen zu ihren Bedeutungen gelan-
gen. Tragen sie diese aufgrund von Konventionen (aufgrund von Verabredung und Gebrauch) 
oder aufgrund einer „natürlichen“ Relation, in der Wörter zu ihren Bezugsgegenständen ste-
hen? Gerade die letztgenannte Möglichkeit, als physei-Auffassung bekannt geworden, hat in 
der Rezeptionsgeschichte des Kratylos immer wieder Anlass zu Unklarheiten und Spekulatio-
nen gegeben. Es handelt sich bei dieser Position offenbar um eine Form des semantischen Na-
turalismus. Platon äußert die Ansicht, dass ein jeder Name auf richtige oder falsche Weise auf 
seinen Träger beziehbar ist. Worin aber eine Richtigkeit von Namenszuweisungen genau be-
steht, bleibt in seinen Überlegungen zunächst unklar. Der platonische Sokrates scheint dies-
bezüglich die erstaunliche These zu vertreten, dass ein Name nur dann der richtige für seinen 
Referenzgegenstand ist, wenn seine lautliche Gestalt bestimmte intrinsische Merkmale dieses 
Gegenstandes enthält. Platon diskutiert diesen Grundgedanken sehr detailliert und präsen-
tiert so Resultate, die im Lichte der modernen linguistischen wie philosophischen Semantik 
prima facie unplausibel wirken – und nicht zuletzt deshalb oftmals als Ironisierung durch Pla-
ton interpretiert worden sind. Ein differenzierterer Blick auf den naturalistischen Ansatz des 
Kratylos zeigt jedoch, dass dort zwei verschiedene Formen der naturalistisch-semantischen 
Position zu unterscheiden sind: eine starke und eine moderate. Diese Letztere weist systema-
tisch deutliche Parallelen zum zeitgenössischen Ansatz des semantischen Externalismus auf, 
welcher die extensionale Komponente sprachlicher Bedeutung als durch die Beschaffenheit 
der Welt festgelegt ansieht. Der Vortrag geht diesem Deutungsansatz als Antwort auf die bis-
herigen Interpretationsschwierigkeiten nach und gibt eine Rekonstruktion zentraler Teile des 
Kratylos.

18:15–18:45

Nora Kreft (Berlin)

Justifying the use of intuitions with 
Plato’s help

What exactly are we doing when we use intuitions as arguments for or against particular phi-
losophical positions? And what – if anything – might justify this praxis? In this paper I put 
forward what I take to be Plato’s answer to these questions. I try to reconstruct a Platonic 
theory of intuitions on the basis of the Meno, and argue that it is more attractive than it might 
initially appear because it avoids some important problems faced by prominent contemporary 
accounts of intuitions.

> Geschichte der Philosophie: Mittelalter



66

> Geschichte der Philosophie: Mittelalter

Sektionsleitung: Andreas Speer

Dienstag, 30. September VSH 226

14:45–15:15

Asadeh Ansari (Trier)

Der ganze Mensch als Sinn der 
Freundschaft bei Thomas von Aquin

Der Vortrag diskutiert das Freundschaftsverständnis des Thomas von Aquin als Interpretati-
on der Aristotelischen Ethik im Rahmen der theologischen Synthese. Den Ausgangspunkt der 
Überlegungen bildet das Problem der fehlenden Letztbegründung der Freundschaft in der Ni-
komachischen Ethik: Aristoteles stellt die Tugend der Freunde als Voraussetzung sowie Grund 
und Ziel der gegenseitigen Freundesliebe heraus, er gibt aber keine befriedigende Antwort 
auf die Frage, warum unter mehreren Tugendhaften ausgerechnet X und nicht Y zum Freund 
wird. Bei der Auseinandersetzung des Thomas mit der Aristotelischen Freundschaftslehre wird 
einerseits die theologische Perspektive deutlich, insofern Thomas die zwischenmenschliche 
Freundschaft in den Kontext eines spezifisch christlichen Erfüllungsstrebens sowie einer un-
eingeschränkten Nächstenliebe nach dem Modell der Liebe Gottes zum Menschen in der cari-
tas einbettet. Andererseits wird bei ihm Freundschaft zur Anerkennung des Freundes in seiner 
Individualität, zur Liebe zum ganzen Menschen ohne die Aristotelische Voraussetzung mora-
lischer Vorzüglichkeit. Es zeigt sich, dass die für das Mittelalter beispielhafte Rückbindung an 
eine theologische Sinnbestimmung in der Liebe zum Individuum bei Thomas um eine philo-
sophische Perspektive ergänzt wird und Thomas damit einen eigenen Lösungsansatz für das 
skizzierte Problem der fehlenden Letztbegründung liefert, der gleichzeitig der Aristotelischen 
Strebensethik und einem ihr entsprechenden Willensbegriff verpflichtet bleibt.

15:30–16:00

Tobias Davids (Köln)

Der Rationalitätstest.  
Zur methodischen Funktion 
tierphilosophischer Überlegungen 
bei Thomas von Aquin

Thomas von Aquin (gest. 1274) hat eine perspektivenreiche Tierphilosophie entwickelt; an 
zahlreichen Stellen seines umfangreichen Schrifttums untersucht er ausführlich die kogni-
tiven Fähigkeiten von Tieren. Oft verknüpft Thomas mit diesen Untersuchungen auch eine 
methodische Absicht: Durch den Tiervergleich kann er das spezifisch Menschliche klarer he-
rausarbeiten; die Tiere sind für ihn eine Art „Kontrastfolie zur Hervorhebung des Menschen“ 
(H.-J. Werner). Komparative Überlegungen zur Tierkognition werden damit zu einer vitalen phi-
losophischen Methode. Es lassen sich v.a. drei methodische Funktionen/Zielsetzungen des 
Tiervergleichs bei Thomas unterscheiden: 
(1.) Die Exemplifikationsfunktion: Anhand besonders markanter Beispiele (exempla) aus dem 
Tierreich werden Gemeinsamkeiten zwischen Mensch und Tier (Stichwort: ,animalische Konve-
nienz‘) herausgestellt oder Unterschiede (Stichwort: ,anthropologische Differenz‘) angegeben. 
(2.) Die Präzisierungsfunktion: Im Rahmen tierphilosophischer Überlegungen werden anthro-
pologische Thesen präzisiert und weiterentwickelt. 
(3.) Die Testfunktion/Der Rationalitätstest: Indem Thomas die Menschen, d.h. die rationalen 
Sinnenwesen, mit den Tieren, d.h. den nicht-rationalen Sinnenwesen, vergleicht und zeigt, 
worin sich die menschliche (rationale) Sensitivität von der tierlichen (nicht-rationalen) Sensi-
tivität unterscheidet, kann er in besonderer Weise die Kraft der Ratio und die Auswirkung der 
Ratio auf die sensitive Natur testen. 
In meinem Vortrag möchte ich mich auf den Rationalitätstest konzentrieren. Insgesamt soll 
der Vortrag, der Aspekte aus einem größeren, monographischen Projekt vorstellt, sowohl das 
in den letzten Jahren intensivierte Interesse der (philosophischen) Mediävistik am ,Geist der 
Tiere‘ adressieren als auch der prominent von John Murdoch formulierten Forschungsaufgabe 
gerecht werden, ein besseres Verständnis der Arbeitstechniken und Methodologien mittelal-
terlicher Autoren zu erlangen.



67

16:15–16:45

Denis Walter (Bonn)

Tugend, Kosmopolitismus und 
Philanthropie in Byzanz.  
Eine Betrachtung von Michael 
Psellos‘ (1018–1078 n. Chr.) 
neuartigem Verständnis der 
antiken Tugenden zwischen 
Neuplatonismus und Christentum

Der Byzantiner Michael Psellos gilt für gewöhnlich als Neuplatoniker mit christlichem Couleur. 
Diejenigen Philosophen, die sich historisch mit ihm beschäftigt haben, beschreiben ihn als 
treuen Anhänger der neuplatonischen Tugendethik. Sie richten ihren Blick auf seine zentra-
len Texte zur Tugend, zum Aufstieg, zur Glückseligkeit, die ihn zwar als eifrigen Schüler, aber 
kaum als innovativen Lehrer erscheinen lassen. Die neuere Forschung aber macht uns auf den 
Umstand aufmerksam, dass Psellos in vielen seiner sekundären Texte, also denjenigen, deren 
Überschrift nicht gleich auf einen ethischen Inhalt schließen lassen, eine ganz andere Position 
einnimmt. Es finden sich zahlreiche Belege dafür, dass er die theoretische Aktivität kritisiert. 
Diese Entdeckung ist erstaunlich, wenn wir uns sein Vokabular, seine Thesen und Argumente 
der klassischen Philosophie anschauen. Wie kann es sein, dass die eigentlich höchste Stufe 
unserer ethischen Anstrengung eine negative Bewertung bekommt? Wie kann es sein, dass 
Psellos einigen seiner eigenen Aussagen wiederspricht? 
Die Lösung des Problems liegt in der byzantinischen Bewertung der Hypostase. Ganz anders 
als in der heidnischen Spätantike erlaubt das Christentum, bei Psellos besonders durch Zitate 
des Maximus Confessor und Gregor von Nyssa präsent, eine positive Bewertung des Körpers. 
Körperliche Bedürfnisse rücken in das Zentrum des Interesses, weil nun nicht mehr die zwei 
den Menschen ausmachenden Wesen Seele und Materie getrennt betrachtet werden, sondern 
die diese beiden umfassende und gottgewollte Hypostase Mensch.



68

> Geschichte der Philosophie: Renaissance

Sektionsleitung: Thomas Leinkauf

Donnerstag, 2. Oktober VSH 18

14:45–15:15

Andreas Hermann Fischer 
(München)

Zurück in die Gesellschaft:  
Wie man die Spielsucht mithilfe  
der Philosophie therapiert

Der rinascimentalen Wiederentdeckung antiker Therapien zur Behandlung schädlicher Affek-
te hat die philosophiegeschichtliche Forschung bislang nur begrenzt Aufmerksamkeit zuteil 
werden lassen. Neben dem noch weitaus bekanntesten Beispiel stoischer constantia im Werk 
des Justus Lipsius ist zwar seit einiger Zeit die Vielfalt frühneuzeitlicher Emotionstheorien ge-
nauer in den Blick genommen worden, wenig thematisiert hat man dabei jedoch die Rolle der 
Philosophie als tatsächliche medicina mentis. Ein bedauerlicherweise nur noch als Kuriosum 
in psychologischen Handbüchern vorkommendes Beispiel dieser philosophischen Affekt-
therapie ist Pascasius Iustus‘ 1561 veröffentlichtes Buch Alea sive de curanda in pecuniam 
ludendi cupiditate. Dabei bietet das zur Selbsttherapie der Spielsucht anleitende Werk eine 
elaborierte Theorie psychosomatischer Zusammenhänge in Verbindung mit komplexen philo-
sophischen Strategien der Bewältigung affektiver Störungen. Als Philosoph und Mediziner zu-
gleich versteht es Pascasius, bei der Beseitigung übermäßiger Würfelbegierde herkömmliche 
aristotelische Theorie mit innovativen medizinischen Strömungen seiner Zeit zu verknüpfen. 
Auch verschließt sich der flämische Gelehrte nicht der Aufnahme stoischer Affekttheorie, um 
die gemeinschaftsfeindliche übermäßige Habgier pathologischer Spieler in gesellschaftlich 
akzeptierte Bahnen zurückzuführen. In meinem Vortrag werde ich vor allem die von Pascasius 
auf diesen Grundlagen vorgeschlagenen therapeutischen Ansätze eingehend vorstellen. Ein 
besonderes Augenmerk wird entsprechend auf grundlegenden Dynamiken der rinascimen-
talen Aneignung philosophischer Therapiemethoden antiker Schultraditionen liegen, womit 
zum Verständnis des frühneuzeitlichen Prozesses ihrer argumentativen Neubewertung und 
Re-Etablierung in der europäischen Philosophiegeschichte beitragen werden soll.

15:30–16:00

Sonja Schierbaum (Hamburg)

Locke on the relation between 
(self-)consciousness and  
(self-)knowledge

In this paper, I want to discuss the relation between Locke’s conceptions of (self-) conscious-
ness and of (self-) knowledge. As it is well known, Locke attempts to explain the notion of 
being a person in terms of (self-)consciousness. In his view, someone is a person only if he can 
conceive of himself as himself. Locke accounts for this ability in terms of (self-)consciousness: 
According to him, whenever we are aware of something, then we are aware that we are aware 
of it, and hence, know that we aware of it. (Cf. Essay concerning Human Understanding Book 
II, 27, §9, p.335; ed. by Peter H. Nidditch). It seems that self-consciousness is nothing but a 
form of self-knowledge. The point is that being conscious or knowing that oneself perceives 
x does not only imply being conscious of one’s perceptual state but also of oneself. But how 
is this idea of oneself acquired? Given Locke’s rejection of the idea of innate ideas, it must 
be acquired in some way. The problem is is that this idea is presupposed by the very notion 
of self-consciousness. As I see it, there are two possibilities. One could either deny that this 
kind of consciousness (consciousness that one perceives whenever one perceives) is a kind 
of self-knowledge according to Locke’s definition. But then, what is it? Or else, one could hold 
that the idea of self or oneself is innate. Both alternatives do not seem satisfying.



69

16:15–16:45

Thomas Sukopp (Siegen)

Zur Ontologie der Chemie im 17. 
Jahrhundert. Oder: wie man das 
Okkulte erklärt und wegerklärt

In den wissenschaftstheoretischen, ontologischen und wissenschaftshistorischen Rekonst-
ruktionen der „Aufklärung des 17. Jahrhunderts“, die mit dem Stichwort „Wissenschaftliche 
Revolution“ markiert wird (siehe dazu etwa Wußing 2002), wird immer noch im Stile nachträg-
licher Siegergeschichten das Okkulte mit dem Irrationalen, dem Vorrationalen, d.h. mit dem 
Vorwissenschaftlichen gleichgesetzt. Dabei gibt es zahlreiche Argumente, metaphysische 
bzw. im engeren Sinn ontologische Grenzen zwischen Sichtbarem und Okkultem in den Blick 
zu nehmen (Meinel 1992), um etwa zu verstehen, wie Naturwissenschaften „Natur“ metaphy-
sisch aufladen (für die Chemie siehe etwa Debus 1992). Mein Beitrag konzentriert sich auf 
frühneuzeitliche Chemie. Die zentralen Thesen des Beitrags sind, dass
a) mit dem 17. Jahrhundert sich die Grenzen zwischen Verborgenem und Sichtbaren verschie-
ben und innerhalb des Empirismus eine strikte Trennung zwischen experimenteller Erfahrung 
und Alltagserfahrung einhergeht.
(b) Gleichzeitig wird damit Natur nicht enträtselt, sondern neue Schichten des Okkulten wer-
den entdeckt, die in einem mechanistischen und später im 18. Jahrhunderts in einem materi-
alistischen Programm integriert, zugleich aber auch wegerklärt wurden (s. Magnetismus, aber 
auch „chemische“ Kräfte).
(c) Der Erfolg der scheinbar nach streng empirisch-experimentellen Gesichtspunkten verfah-
renden Wissenschaften (von Descartes oder Bacon vielfach gefordert) korrespondiert mit einer 
Stärkung des Supranaturalismus. Stellvertretend seien Boyle oder auch Newton genannt (sie-
he dazu Debus 1992; Bacon 1999, 195-201 (Aphorismus 89)). Exemplarisch sollen Charakte-
ristika dieser supranaturalistischen Ontologie im Zusammenhang mit Boyles metaphysischen 
Auffassungen untersucht werden. In Auseinandersetzung mit jüngsten Forschungsergebnis-
sen, etwa Banchetti-Robino (2011), wird argumentiert, dass Boyles angeblich mechanistische 
Chemie sehr wohl Elemente seiner Gegner, u.a. von Paracelsus enthält, so dass er auch den Vi-
talismus nicht durchweg ablehnte und etwa an die Möglichkeit von Transmutationen glaubte.

17:30–18:00

Michael Wladika (Trumau)

Wie kann die idea Dei gebildet 
worden sein? Descartes &  
Augustinus über einen 
nichtkontingenten Gedanken

´Idea Dei` ist eine Wortzusammenstellung, die unendlich weit zurückgeht. Aber man kann sie 
und ihre mentale Wirklichkeit unterschiedlich verstehen. Ist ´idea Dei` eine willkürliche Idee 
bzw. Wortzusammenstellung? Descartes und Augustinus gehören zu jenen, die denken, dass 
das nicht so ist. Warum? Sind nicht alle Gedanken kontingent? Descartes spricht über viele 
ideae und über zu unterscheidende Arten von ideae. Hier ist wichtig, dass es Ideen gibt, ohne 
die Denken nicht möglich ist, die ideae innatae. Wo Denken, da Gedanken.
`Idea Dei` scheint so ein nichtkontingenter Gedanke zu sein. Und zwar doppelt, hinsichtlich re-
alitas obiectiva wie realitas formalis. Also sowohl ein Gedanke, ohne den kein Denken ist, wie 
auch ein Gedanke, der nicht ohne Sein sein kann. Das etwas zu analysieren und zu begründen, 
darum geht es hinsichtlich Descartes in diesem Papier. 
Ich möchte ein Zweites zeigen, dieses in Bezug auf Augustinus. Mit Aristoteles benötigen wir, 
um etwas denken zu können, die Tätigkeit des intellectus agens, und zwar, mit Thomas, „ut 
faceret intelligibilia nobis proportionata.“ (Summa contra Gentiles II, 77) Dies ist weder Plato-
nisch noch Augustinisch erforderlich. Was geschieht, wenn wir im inneren Menschen die idea 
Dei, aber auch andere ideae finden, ist: Es wird ein Licht angemacht.
Augustinisch kann die idea Dei nicht gebildet worden sein. Wir sehen sie oder wir sehen sie 
nicht. Das ist auch Cartesisch so. In dem nichtkontingenten Gedanken ´idea Dei` werden es-
sentia & existentia von allem, was möglich ist, begründet. Dieser Gedanke ist willkürfrei.



70

> Geschichte der Philosophie: Aufklärung

Sektionsleitung: Heiner F. Klemme

Dienstag, 30. September ULB 201

14:45–15:15

Dagmar Comtesse (Frankfurt/Main)

Die politische Philosophie der 
Encyclopédie

15:30–16:00

Alexander Gunkel (Braunschweig)

Social Epistemology in der deutschen 
Aufklärungsphilosophie

In der „Sozialen Erkenntnistheorie“, die epistemische Interaktionen zwischen Subjekten 
thematisiert, werden als philosophiegeschichtliche Bezugspunkte gewöhnlich Hume und 
Reid und unter deutschsprachigen Autoren Kant angeführt. Beispielsweise vertritt Frederick 
F. Schmitt die Interpretation Kants als eines epistemischen Individualisten, der die Möglich-
keit testimonialen Wissens qua Aufklärer bestreiten müsse. Nun findet auch bei Autoren der 
deutschen Aufklärung vor Kant eine breite Diskussion zu Fragen von Glauben und testimo-
nialen Erkenntissen statt. Wolff, Meier, Reimarus und Crusius haben Fragen testimonialen 
Wissens umfassend thematisiert. Schon wegen ihrer praktischen Relevanz ist verständlich, 
warum in der aufklärerischen Tradition „praktischer Logiken“ solche Fragen wichtig wurden: 
Geht es um die Entscheidung, ob der testimoniale Reduktionismus wahr ist, erscheint die 
Social Epistemology weitgehend abstrakt und ohne praktische Folgen für unseren Alltag. 
Stattdessen waren die Aufklärer mit konkreten und drängenden Fragestellungen des Alltags 
konfrontiert: Denn der kompetente Umgang mit (Informations-) Medien verschiedenster Art 
– die heute sogenannte ‚Medienkompetenz‘ – gehört zu den wichtigsten Zielen einer Erzie-
hung zur Mündigkeit. Die Besonderheit der deutschen Aufklärungsphilosophie liegt dabei 
in der Entwicklung eines theoretischen Rahmens, innerhalb dessen Erkenntnisse zunächst 
ihrer Art nach differenziert werden, um daraufhin Fragen bezüglich der Bonität von Autoritä-
ten unter Berücksichtigung von solchen Unterschieden diskutieren zu können. Zentral ist die 
schon bei Descartes zu findende Unterscheidung von rationaler und historischer Erkenntnis, 
die von verschiedenen Autoren unterschiedlich gefasst wird, sowie Kants zusätzliche Unter-
scheidung von rationaler und empirischer Erkenntnis.

16:15–16:45

Hans Marius Hansteen (Bergen)

Das Sublime und die Revolution. Zur 
Rhetorik der Darstellung sittlicher 
Ideale in Kants politische Schriften

Der Vortrag ist ein Beitrag zur Verständnis der Beziehung zwischen Ästhetik, Rhetorik und 
Politik bei Kant. Ausgangspunkt ist die auffälligen Parallele zwischen die Darstellung des 
(dynamisch) Sublimen in die Kritik der Urteilskraft und die Bemerkungen über die Publi-
kumsreaktionen auf die französische Revolution in Die Streit der Fakultäten: Es geht in beide 
Fälle darum, dass man sich auf gefährliches von sicheren Abstand bezieht, und durch diese 
Erfahrung auf übersinnliche Ideen oder Ideale – die erhabene Bestimmung des Menschen 
bzw. die Möglichkeit des historischen Vorschritts – aufmerksam wird.
Untersucht werden die rhetorischen Aspekte dessen, was Clewis (2009) das „moralisch 
Sublimen“ nennt: (1) Was sind die rhetorischen Formen, die die Erfahrung des Sublimen 
mitteilbar, und somit vom Abstand zugänglich machen? (2) Wie kann „mediatisierte“ Erfah-
rung (d.h. über das Medium Schrift vermittelte Erfahrung) als Darstellung „sittlicher Ideale“ 
verstanden werden? (3) Wie kann man auf dieser Hintergrund das Begriff des „Geschichts-
zeichen“ verstehen?
Der rhetorische Terminus Hypotyposis – lebendig-anschauliche Darstellung – ist hier von 
zentraler Bedeutung. Zu den traditionellen Beispielen dafür gehören sowohl dramatische Na-
turszenen und –Ereignisse wie auch Schilderungen von Krieg und Aufstände. Es beschreibt 
somit relevante Aspekte von sowohl Reiseberichte und (politische) Nachrichten; Textformen 
also, die für Kants Auslegung des Sublimen bzw. für seine Reflektionen über die Revolution 
unabdingbar sind. Von besonderen Interesse ist allerdings, dass gerade Hypotyposis zu den 
(vielen) Begriffen aus der rhetorischen Tradition gehören, die Kant sich für seine Kritik der 
Urteilskraft aneignen, und zwar am zentralen Ort (vgl Gasché 2003): Hypotyposis informiert 
das für unserer Zusammenhang zentralen kantischen Begriff „Darstellung“.



71

17:30–18:00

Falk Wunderlich (Mainz)

Thomas Reid über Erfahrung und das 
Zeugnis anderer

In der gegenwärtigen Epistemologie des Zeugnisses anderer wird Thomas Reid üblicherwei-
se für die als „Nicht-Reduktionismus“ bezeichnete Position in Anspruch genommen.  In die-
sem Beitrag soll gezeigt werden, dass diese Zuschreibung insofern unplausibel ist, als Reid 
eine wesentlich komplexere Theorie des Zeugnisses anderer entwickelt hat. 
Reid zufolge ist nämlich ein nicht in Frage gestelltes Vertrauen in das Zeugnis anderer cha-
rakteristisch vor allem für die ersten Lebensphasen eines Subjekts. Selbsterhaltung und Ent-
wicklung, insbesondere aber Spracherwerb sind Reid zufolge ohne dieses basale Vertrauen 
unmöglich. Wenn jedoch unsere Vermögen „reifen“, so finden wir Gründe, diese Tendenz zum 
Vertrauen in Zeugnis und Autorität zu überprüfen, und so wird das ursprüngliche Vertrauen 
in die Autorität des Zeugnisses in der späteren Entwicklung relativiert und eingeschränkt. 
In fortgeschrittenem Alter wird das ursprüngliche, apriorische Vertrauen daher durch erfah-
rungsbasierte Korrekturmechanismen ergänzt. Diese Festlegungen stellen eine einfache 
Zuordnung Reids zum Nicht-Reduktionismus infrage. Hätten wir eine A-priori-Berechtigung, 
dem Zeugnis anderer zu trauen, dann wäre es epistemisch rational, einem gegebenen Zeug-
nis ohne weitere Prüfung zu glauben, sofern sich nicht „Defeater“ aufdrängen. Das würde 
bedeuten, dass das Kleinkind in Reids Überlegungen sich epistemisch rational verhält, der 
Erwachsene oder Ältere, der dem Zeugnis misstraut, dagegen nicht. Das erscheint jedoch 
unplausibel, besonders, wenn man bedenkt, wie der Ältere zu seiner skeptischen Haltung 
gelangt ist: durch die Erfahrung. In diesem Modell verhielte man sich also genau dann epis-
temisch rational, ließe man seine generelle Haltung gegenüber Zeugnissen gerade nicht von 
der Erfahrung beeinflussen und korrigieren. Die kognitive Weiterentwicklung eines mensch-
lichen Subjekts müsste sich dann gerade als erfahrungsbasierte Abnahme epistemischer 
Rationalität darstellen. Das aber erscheint absurd und legt nahe, die üblichen Zuordnungen 
Reids zu überdenken.

18:15–18:45

Kay Zenker (Münster)

Pneumatik und Aufklärung. 
Transformationen der Geisterlehre

Dass das Verhältnis von Aufklärung und Geisterlehre spannungsreich ist, erscheint bereits 
prima facie naheliegend – zumindest, wenn man unter Pneumatologie nicht nur die Vor-
form der Psychologie im Sinne einer rationalen Seelenlehre oder im Sinne der (‚natürlichen‘) 
Theologie versteht. Schon vor der Begründung der psychologia rationalis durch Christian 
Wolff (1679-1754) hatte Christian Thomasius (1655-1728) mit seinem Versuch vom Wesen des 
Geistes (1699) eine heftige Debatte ausgelöst. Diese Geisterlehre erscheint sowohl in syste-
matischer als auch in methodischer Hinsicht in einem vollkommen anderen Schema als die 
„Seelenlehre“ Wolffs, denn Thomasius geht es primär darum, ein tragfähiges Fundament 
für die neuen Experimentalwissenschaften zu finden. Ähnliche Ansätze sind im frühen 18. 
Jahrhundert auch andernorts zu finden, z.B. in George Berkeley’s Treatise Concerning the 
Principles of Human Knowledge (1710). Hinter diesen Ansätzen verbirgt sich eine fundamen-
tale Kritik an der Auffassung, dass naturalistische Erklärungen metaphysische Erklärungs-
versuche überflüssig machen könnten. (Diese Form der Pneumatik blieb allerdings nicht nur 
unter Philosophen äußerst kontrovers, sondern geriet auch in Konflikt mit der dogmatischen 
Theologie. Die entsprechenden Auseinandersetzungen deuten nicht zuletzt auf wesentliche 
Unterschiede in der Verwendung des Geistbegriffs hin.) Es stellen sich die Fragen, (a) inwie-
weit die Pneumatik durch das Einsetzen der Aufklärungsbewegung modifiziert wurde, (b) 
wie sie in das ‚aufklärerische Programm‘ integriert oder aus ihm ausgeschlossen wurde und 
(c) wie die Pneumatik im Rahmen der Aufklärung transformiert wurde.



72

> Geschichte der Philosophie: Kant

Sektionsleitung: Marcus Willaschek

Montag, 29. September S 8

14:45–15:15

Philipp-Alexander Hirsch 
(Göttingen)

Die Kategorizität des Rechtsgebots. 
Warum der Kategorische Imperativ 
kein Handeln um der Pflicht willen 
befiehlt

Recht ist nach Kant dadurch ausgezeichnet, dass es zwangsbewehrt und gegenüber der Hand-
lungsmotivation indifferent ist. Dies mache – so eine verbreitete Überzeugung – die Ableitung 
vom kategorischen Imperativ unmöglich. Grund sei, dass der kategorische Imperativ notwen-
dig ein Handeln um der Pflicht willen bzw. aus Pflicht verlange. Ich werde jedoch darlegen, dass 
der kategorische Imperativ gerade nicht analytisch äquivalent zu einer Moralitätsforderung ist. 
Vielmehr verlangt er Pflichtbefolgung unangesehen des Handlungsmotivs. Dies kann ein Han-
deln um der Pflicht willen implizieren, muss es aber nicht. Hierfür möchte ich in vier Schritten 
argumentieren: Zunächst werde ich (I.) darlegen, dass Autonomie bei Kant kein Handlungs-
prädikat ist. Es gibt keine autonomen Handlungen, sondern „autonom“ ist – insofern es sich 
auf den Willen bezieht – ein Prädikat von Gesetzgebungen. Folglich erschöpft sich (II.) der 
kategorische Imperativ (als Prinzip der Autonomie) ebenso allein in der Pflichtkonstitution. Im 
Wesentlichen besteht der kategorische Imperativ also im Gebot: Tue X und zwar unabhängig 
davon, was Deine Handlungsmotivation ist! Damit ist Pflichtbefolgung kategorisch geboten, 
nicht jedoch eine sittliche Gesinnung. Zur Pflichtbefolgung gibt es nun (III.) verschiedene mo-
ralisch mögliche Formen der Nötigung bzw. Zwangsarten, da Kant den Pflichtbegriff als Nöti-
gung (Zwang) zur Überwindung widerstrebender Neigungen bestimmt. Hiernach ist (IV.) nur 
bei Tugendpflichten ein Handeln aus Pflicht erforderlich, da die Pflichterfüllung (Setzung des 
vernunftbestimmten Zwecks) notwendig moralischen Selbstzwang beinhaltet. Umgekehrt ist 
bei Rechtspflichten als Handlungspflichten zusätzlich äußerer Zwang durch pathologische 
Bestimmungsgründe der Willkür moralisch möglich. Angesichts des spezifischen Charakters 
von Rechtspflichten ist der kategorische Imperativ folglich gegenüber dem Handlungsmotiv 
indifferent und folgerichtig lassen sich auch zwangsbewehrte Rechtsgebote aus dem katego-
rischen Imperativ ableiten.

15:30–16:00

Caroline Kolisang (Mainz)

Zum Lügenverbot bei Kant und 
Bolzano

Der Wahrheitsbegriff und die moralischen Konsequenzen der Unwahrheit oder der Lüge sind 
seit jeher grundlegender Inhalt (staats-)philosophischer und moralischer wissenschaftlicher 
Diskurse. In Platons Dialogen gegen die Sophistik, in der Aristotelischen Korrespondenztheo-
rie der Metaphysik gilt es, das Wahre und Falsche, das Sein vom Schein zu unterscheiden und 
zur Wahrheit einer Sache durchzudringen. Im Mittelalter wird die Erörterung des Wahrheitsbe-
griffs in der Thomistischen Rezeption des Aristoteles fortgeführt. In der Neuzeit, insbesondere 
in der Aufklärung in Kants Schrift Über das vermeintliche Recht aus Menschenliebe zu lügen 
(1797) hat der Diskurs über den Wahrheitsbegriff als Gegenstand philosophischer Erörterun-
gen weiterhin Konjunktur. Kant vertritt ein absolutes Lügenverbot, das er als „durch keine Con-
venienzen einzuschränkendes Vernunftgebot“ (AA VII: 427) bezeichnet. Weniger bekannt für 
sein absolutes Lügenverbot ist Bernard Bolzano (1781-1848), zumal der Kantkritiker, Utilitarist 
und analytischer Philosoph andere Argumente anführt als Kant. Bolzano setzt sich mit der 
Wahrheit/Wahrhaftigkeit und diesem Lügenverbot in seinen Erbauungsreden  auseinander. 
Kants Einfluss auf Bolzano wird für gering gehalten, dennoch hinterlässt er bezeichnende Spu-
ren in Bolzanos Denken. Spuren, die sich bis in die Wortwahl und in Bolzanos politisch-wis-
senschaftlichen Haltung bemerkbar machen, so dass zwischen Kant und Bolzano bedeutsame 
Traditionslinien aufgezeichnet werden können. Ziel dieser Darlegungen ist es, eine kontrastive 
Analyse zwischen dem Wahrheitsanspruch Kants und Bolzanos zu diskutieren und zu erörtern 
und eine Konfrontation mit einer modernen Theorie der Wahrheit, etwa Habermas kommuni-
kative Konsenstheorie zu unternehmen.

16:15–16:45

Florian Marwede (Frankfurt/Main)

„Was ein jeder unvermeidlich 
schon von selbst will“ – Pflicht und 
Glückseligkeit bei Kant

Laut Kant sind die Prinzipien von Moral und Glückseligkeit entgegengesetzt. Aus dem Streben 
nach Glückseligkeit können keine moralischen Prinzipien abgeleitet werden. Darüber hinaus 
kann es keine moralische Pflicht geben, die eigene Glückseligkeit zu befördern. Dies soll dar-
aus folgen, dass wir notwendigerweise ein Interesse an unserer eigenen Glückseligkeit haben 
und nicht moralisch verpflichtet werden, einen Zweck zu verfolgen, an dem wir notwendig inte-
ressiert sind. Diese prima facie unproblematische Argumentation ist bei näherer Betrachtung 
sehr voraussetzungsreich und wirft zahlreiche Fragen auf. Beide Prämissen werden von Kant



73

nicht begründet. Es gibt sogar Stellen, die der These, die Verfolgung der eigenen Glückse-
ligkeit könne keine Pflicht sein, zu widersprechen scheinen. Ich werde Kants Gedankengang 
rekonstruieren und dabei zeigen, dass Glückseligkeit nicht nur eine negative Funktion – als 
gegensätzliches Prinzip zum moralischen Gesetz –, sondern eine wichtige, positive Funktion 
in Kants Ethik erfüllt. Wenn wir voraussetzen, dass wir notwendig unsere eigene Glückselig-
keit anstreben und zugleich unter dem kategorischen Imperativ stehen, so sind wir jeder Zeit 
genötigt, das Streben nach Glückseligkeit zu verallgemeinern und allgemeine Glückseligkeit 
anzustreben. Dieses Vorgehen ist ein wichtiger Bestandteil tugendhaften Handelns. Denn in 
einzelnen Situationen mag es jeweils erforderlich sein, seine eigenen Ansprüche zurückzu-
stellen, um das moralisch Richtige zu tun. Doch in Bezug auf das gesamte Leben haben wir 
diese Option nicht, da wir den Wunsch nach Glückseligkeit nicht vollständig zurückweisen 
können. Wir müssen ihn also in unser moralisches Handeln integrieren.

17:30–18:00

Alexander Samans (Bonn)

Habgier und Anerkennung. 
Rekonstruktion des ,Depositum‘-
Beispiels in der Kritik der 
praktischen Vernunft als logischer 
Widerspruch aus begrifflichen 
Implikationen.

Die Lektüre der Anmerkung zu §4 der Kritik der Praktischen Vernunft und des darin behan-
delten ,Depositum‘-Beispiel stellen den Leser vor eine entscheidende Frage. Warum gibt es 
gar kein Depositum, wenn die Maxime der Habgier als allgemeines Gesetz gelten würde? Die 
Interpretationen dieser Passage gehen insbesondere in der Auffassung darüber auseinander, 
ob Kants Schlussfolgerung auf einen logischen oder auf einen praktischen Widerspruch zu-
rückzuführen ist.
Als Alternative zum logischen Widerspruch wird in einigen Interpretationen der Beispiele in 
Kants praktischer Philosophie ein Argument aus den Folgen angeführt. Ein solches Argument 
soll zeigen, dass eine bestimmte Maxime sich deshalb nicht als allgemeines Gesetz wollen 
lässt, weil die kausalen Folgen des jeweiligen Gesetzes die Einhaltung des Gesetzes unmög-
lich machen. Unter Berücksichtigung des argumentativen Kontextes, in dem das ,Deposi-
tum‘-Beispiel in der Kritik der praktischen Vernunft steht, kann durch ein Argument aus den 
Folgen keine adäquate Rekonstruktion des Beispiels erfolgen. 
Die Analyse des Begriffs „Depositum“ zeigt, dass durch ihn die Anerkennung von Eigentum im-
pliziert wird. Durch die Analyse der Maxime der Habgier wird deutlich, dass diese die Nicht-An-
erkennung von Eigentum impliziert. Damit steht die Maxime der Habgier in Form eines allge-
meinen Gesetzes im Widerspruch zur Existenz eines Gegenstandes, welcher mit „Depositum“ 
bezeichnet werden kann. Unter Voraussetzung des von Kant zugrunde gelegten tertium non 
datur (Form oder Materie) kann so auf die Form eines praktischen Gesetzes als alleiniger mög-
licher Bestimmungsgrund desselben geschlossen werden, womit die Voraussetzung der Mög-
lichkeit eines freien Willens erfüllt ist.   

18:15–18:45

Rudolf Schüssler (Bayreuth)

Rettet den Rigorismus! Für eine 
strikte Auslegung Kantischer 
Pflichten

Die moderne Kant-Forschung hat nach Wegen gesucht, das Bild von Kant als einem kalten 
Rigoristen abzumildern, der ausnahmslos geltende Pflichten postuliert und die Welt um deren 
Erfüllung willen untergehen lassen würde. Die Rolle von Emotionen und Urteilskraft in Kants 
Ethik, die angebliche Kasuistik in der Tugendlehre der Metaphysik der Sitten, und anderes 
mehr sind zu diesem Zweck angeführt worden. Gerade die Analyse von Kants kasuistischen 
Fragen zeigt aber, dass auch noch der späte Kant vollkommene Pflichten als verbindlich „kom-
me was wolle“ ansieht. Kant konzipiert vollkommene Pflichten offenbar als harte moralische 
Leitplanken, die sich nicht flexibel biegen lassen. Kann Kant dennoch gegen den Vorwurf deon-
tologischer Starrsinnigkeit verteidigt werden?
Kant will mit seinen Verbotspflichten den Kern der menschlichen Würde schützen, aber wir 
sehen diesen Kern heute durch andere Handlungen bedroht als Kant oder die christliche Tra-
dition. Es fällt auf, dass die Verbotspflichten der Tugendlehre sich weitgehend mit den christli-
chen Todsünden decken, die in säkularisierten Ethiken nicht mehr gängigen Vorstellungen von 
menschlicher Würde korrespondieren. Stattdessen steht heute der Schutz der menschlichen 
Würde vor Folter, Vergewaltigung oder inhumanen Arbeitsverhältnissen im Vordergrund. Zum 
Schutz dieser Güter lassen sich ausnahmslose moralische Verbote auch aus heutiger Sicht 
vernünftig vertreten. 
Wäre das in Kants Sinne, und enthält Kants Ethik bereits die erforderlichen Grundlagen hier-
für?  Der Vortrag wird vor allem zeigen, welche Rolle subsumierende und reflektierende Urteils-
kraft, sowie das Gewissen für die Beantwortung dieser Frage spielen.



74

Dienstag, 30. September S 8

14:45–15:15

Martin Bunte (Münster)

Bestimmungstheoretischer Beweis 
der Vollständigkeit der Kantischen 
Urteilstafel

Die Frage nach der Vollständigkeit der Urteilstafel bildet eine der zentralen Schwierigkeiten, 
welche seit frühester Zeit Gegenstand sowohl der Kantexegese als auch der Kantkritk ist. In der 
Sache sind zwei Fragen zu unterscheiden: Ist die Urteilstafel de facto vollständig? Falls dies 
der Fall sein sollte, ist die Vollständigkeit der Tafel beweisbar?Der bestimmungstheoretische 
Beweis folgt der Grundintuition des berühmten Beweisversuchs von Klaus Reich. Er wendet 
sich daher einerseits gegen eine Interpretationsrichtung, welche die Ableitungsmöglichkeit 
der Urteilstafel entweder generell abweist oder zumindest nicht als deduktiven Beweis ver-
standen wissen will, andererseits gegen bloß formallogische Plausibilisierungsversuche der 
Urteilstafel, welche vor dem Hintergrund der modernen Logik hoffnungslos erscheinen müs-
sen. Der Beweis gründet in der Annahme, dass sich die Titel und Momente der Urteilstafel 
aus der reflexiven (Selbst-) Bestimmung der Apperzeption ergeben. Aus deren formaler Struk-
tur lassen sich dabei die Urteilsformen in Gestalt der Reflexionsbegriffe als Strukturelemente 
nachweisen, welche sich wechselseitig bestimmungslogisch necessieren. Damit lässt sich 
nicht nur die Vollständigkeit der Tafel der logischen Funktionen demonstrieren, sondern es 
offenbart sich darüber hinaus eine verborgene Symmetrie, welche als Grundstruktur dem ge-
samten System Kants innewohnt. Als textliche Grundlage des Beweises dient das Paralogis-
muskapitel der transzendentalen Dialektik, die „Amphibolie der Reflexionsbegriffe“ sowie die 
transzendentalen Deduktion.

15:30–16:00

Kiyoshi Chiba (Yamagata)

Kants Ablehnung des apagogischen 
Beweises in der „Transzendentalen 
Methodenlehre“

In der „Transzendentalen Methodenlehre“ der „Kritik der reinen Vernunft“ behauptet Kant, 
dass der apagogische Beweis in seiner Transzendentalphilosophie nicht verwendet werden 
darf. Diese Behauptung ist aber problematisch, weil sie damit zu kollidieren scheint, dass 
Kant selbst im Antinomiekapitel einen indirekten – d.h. apagogischen – Beweis für seinen 
transzendentalen Idealismus vorbringt. In diesem Vortrag versuche ich diese scheinbare In-
konsistenz zu beheben, indem ich eines von Kants Argumenten gegen die philosophische An-
wendung des apagogischen Beweises untersuche. Dieses Argument lautet, dass uns der apa-
gogische Beweis, anders als der ostensive Beweis, nur die „Überzeugung von der Wahrheit“ 
und keine „Begreiflichkeit der Wahrheit“ bietet („Kritik der reinen Vernunft“, A789/B817). In 
Rücksicht auf eine ähnliche Distinktion in der Mathematik zwischen dem „konstruktiven“ und 
dem „nicht-konstruktiven“ Beweis wird dieses Argument folgendermaßen ausgelegt: Im Un-
terschied zum ostensiven Beweis zeigt der apagogische Beweis allenfalls, dass die zu bewei-
sende These wahr ist, aber gibt keine substantielle Einsicht in den gefragten Gegenstand, die 
aber Kants Ansicht nach für die Philosophie notwendig ist. Kants negative Einschätzung des 
apagogischen Beweises gründet nämlich nicht darauf, dass dieser qua Beweis „defekt“ ist, 
sondern vielmehr darauf, dass er „unzulänglich für die Forderung der Philosophie“ ist, sodass 
man sich nicht „bloß“ mit einem solchen Beweis zufrieden geben darf. Dies weist darauf hin, 
dass der apagogische Beweis doch gestattet wird, wenn er mit einem ostensiven Beweis, der 
substantielle Einsichten bietet, ergänzt wird. Demgemäß wird jener indirekte Beweis im An-
tinomiekapitel legitimiert, indem er durch den direkten – d.h. ostensiven – Beweis für den 
transzendentalen Idealismus in der „Transzendentalen Ästhetik“ ergänzt wird.

16:15–16:45

Katharina Kraus (Jerusalem)

Kant on objective and subjective 
validity

For various reasons, there have been doubts whether Kant’s transcendental theory of knowled-
ge is able to accommodate the possibility of empirical self-knowledge, i.e., empirical cogni-
tion of one’s own inner states. According to a common line of argument, the Critique of Pure 
Reason develops a notion of “objective validity” to account for knowledge of spatiotemporal 
objects. This notion, however, is not compatible with what is commonly viewed as the content 
of a person’s inner state. Such inner states are by definition only subjectively valid: they are 
private and cannot as easily be shared with other cognizers as external, non-private objects. 
Therefore, it is often concluded that the categories, the intellectual conditions that guarantee 
the objective validity of object-cognition, cannot be applied to what is given in inner sense. 
In consequence, inner intuitions can never lead to fully-fledged self-cognition that fulfills the 
requirements of “objective validity”. 
 In this paper, I rebut this line of argument by showing that Kant’s theory is able to account for the 
possibility of empirical self-knowledge. I argue that self-cognition should be understood as the 
cognition of oneself as object by analogy with the cognition of spatiotemporal, material objects.



75

It is therefore subject to analogous intellectual conditions, though with qualifications. In parti-
cular the category of substance does not determine the object of self-cognition, i.e., the „I“, in 
an objective way, but has to be assumed as a transcendental idea. Hence, self-cognition can-
not obtain full “objective validity”, but allows for a relevant notion of “intersubjective validity”.

17:30–18:00

Wolfgang Schaffarzyk (Konstanz)

Wie ist die Kritik der reinen 
Vernunft überhaupt möglich? 
Über die kritische Methode 
und den Geltungswert der 
Transzendentalphilosophie

In diesem Vortrag möchte ich der merkwürdigen Aufgabe nachgehen, die kantische Leitfra-
ge „Wie ist X überhaupt möglich?“ auf die Transzendentalphilosophie im Allgemeinen bzw. 
die Kritik der reinen Vernunft im Speziellen anwenden. Auf diese Weise wird es versucht, der 
kantischen Transzendentalphilosophie eine Antwort auf die Frage nach den Bedingungen der 
Möglichkeit ihrer selbst abzuringen. Getragen wird dieser Versuch der Explikation der Proble-
matik mit einer einfachen Fragenstellung, die da lautet: „Wie ist die Kritik der reinen Vernunft 
überhaupt möglich?“ oder „Was sind die Bedingungen der Möglichkeit der Kritik der reinen 
Vernunft?“. Beabsichtig wird nichts anderes, als auf den Umstand aufmerksam zu machen, 
dass Kant sich über weite Strecken seiner kritischen Schaffensperiode darüber ausschweigt, 
welcher erkenntnistheoretischen Status den Sätzen seiner Transzendentalphilosophie, d.h. 
den Sätzen seiner kritischen Untersuchung zukommt. Oder anders formuliert: In welchem Ver-
hältnis sind die Resultate der Transzendentalphilosophie zu der kritischen Reflexion, die diese 
Resultate hervorbringt, zu denken?
In der Vergangenheit ist diese Problematik unter dem Titel der „Irreflexivität“ der kantischen 
Transzendentalphilosophie gefasst worden. Demnach ist es klar, dass es sich bei der Kritik 
der reinen Vernunft um eine Untersuchung und Auslotung des dem Menschen möglichen Wis-
sens handelt. Unklar ist, wie sich die grenzziehende Untersuchung – das Begrenzende – zum 
begrenzten Wissen – dem Begrenzten – selbst verhält. Im Hinblick auf einige Eckpfeiler – wie 
den des Erkenntnisbegriffs – der „transzendentalen Propädeutik“ ist es nicht offensichtlich, 
wie selbige innerhalb des begrenzten Inventariums der Wissenserlangung möglich ist. Es wird 
sowohl die Forderung nach theoretischer Reflexivität, wie auch eine kritisch immanente Lö-
sungsstrategie, Thema.

18:15–18:45

Ulrich Seeberg (Berlin)

Schönheit und Sittlichkeit. Kant 
über den Gesang der Nachtigall

Kant notiert in der Kritik der Urteilskraft die Beobachtung, daß alles unmittelbare Interesse 
am „bezaubernd schönen Schlag der Nachtigall“ verschwinde, wenn sich herausstelle, daß 
dieser künstlich vom Menschen imitiert worden sei. Man muß, so Kant, zumindest annehmen, 
daß der Gesang der Vögel, ebenso aber auch die Farben und Formen der Blumen, natürlichen 
Ursprungs sei, um daran als Schönheit ein unmittelbares Interesse nehmen zu können. Die 
Erklärung dieses Phänomens ist schwieriger, als es zunächst den Anschein haben mag; führt 
sie doch auf die grundsätzliche Frage nach dem Verhältnis von Naturschönem und Kunst sowie 
von Schönheit und Sittlichkeit. Obwohl das ästhetische Wohlgefallen interesselos bezüglich 
der physischen Existenz eines Gegenstandes ist, nimmt der Mensch ein sittliches Interesse am 
Schönen, weil dieses in der ästhetischen Reflexion auf die bloße Form eines Gegenstandes in 
der Anschauung mit dem Gedanken eines intelligiblen Weltgrundes verbunden ist, so wie er 
auch für die sittliche Bestimmung aus Freiheit vorausgesetzt werden muß. Der imitierte Vogel-
gesang beruht hingegen auf dem Effekt eines bloß physisch ausgelösten Reizes, so daß damit 
die sittliche Dimension der ästhetischen Reflexion überhaupt in Frage gestellt zu sein scheint. 
Das ästhetische Interesse am Vogelgesang ist ferner vom Kunstschönen zu unterscheiden, das 
wie der imitierte Vogelgesang vom Menschen hervorgebracht wird, weil die schöne Kunst den 
Menschen als sinnlich-sittliches Wesen thematisiert, während das Naturschöne die Spannung 
zwischen Sinnlichkeit und Sittlichkeit nicht selbst enthält und insofern für den Menschen in 
gewisser Weise stets rätselhaft bleibt.



76

Donnerstag, 2. Oktober S 8

14:45–15:15

Claudia Blöser (Frankfurt/Main)

Verantwortung für Handlungsfolgen 
bei Kant

Die Verantwortung für Handlungsfolgen, zumal wenn diese unbeabsichtigt waren, wirft für 
Kants Theorie Schwierigkeiten auf: Wenn moralische Zurechenbarkeit nach Kant transzen-
dentale Freiheit notwendig voraussetzt, nicht-intendierte Handlungsfolgen jedoch per defi-
nitionem nicht von der Person gewollt sind, sollten sie konsequenterweise nicht moralisch 
zurechenbar sein. Kant formuliert indes in der Einleitung zur METAPHYSIK DER SITTEN sehr 
wohl Zurechnungsregeln für nicht-intendierte Folgen (vgl. 6:228). Solche Folgen können auch 
als zufällige Folgen charakterisiert werden, insofern sie nicht von der handelnden Person be-
absichtigt sind. Obgleich Kant in der Debatte um »moral luck« der paradigmatische Vertreter 
einer Philosophie ist, die moralische Bewertungen ganz unabhängig von Zufall (z.B. Zufall der 
Handlungsumstände und des Charakters) machen möchte, wird an seinen Regeln zur Folgen-
zurechnung deutlich, dass er eine Art von Zufall als moralisch relevant anerkennt, die Thomas 
Nagel »consequential luck«, d.h. Zufall in Bezug auf die Wirkungen von Handlungen, nennt. 
In meinem Vortrag diskutiere ich Kants vier Regeln zur Zurechenbarkeit von Handlungsfolgen. 
Zunächst zeige ich, dass Kants Regeln auf folgendes Prinzip zurückgeführt werden können: 
Alle Folgen mit demselben moralischen Vorzeichen einer zurechenbaren Handlung (d.h. gute 
Folgen einer guten und schlechte Folgen einer schlechten Handlung) sind zurechenbar, es sei 
denn, die Handlung war obligatorisch. Im Anschluss diskutiere ich die Frage, warum die Zu-
rechnung von Folgen für Kant der Normalfall ist. Schließlich erläutere ich die Einschränkung 
dieses Prinzips, dass die Folgen obligatorischer Handlungen nicht zurechenbar sind, und be-
antworte den Einwand, dass diese Regel eine zu leichte Entschuldigung bietet. 

15:30–16:00

Martin Brecher (Mannheim/Bonn)

„unmittelbares Vergnügen an der 
bloß tierischen Gemeinschaft“: 
Kant über sexuelles Begehren und 
sexuelle Verdinglichung

Kant zufolge ist der menschlichen Sexualität eine Verdinglichungsgefahr inhärent: Personen 
lassen sich als bloßes Mittel, als Sache gebrauchen, wenn sie sich einander zum sexuellen 
Genuss hingeben, und verletzen damit das Recht der Menschheit in ihrer Person. Allein im 
Rahmen der vernunftrechtlichen Ehe, in der sich die Ehegatten exklusiv und lebenslang anei-
nander binden, ist Sex ohne Verletzung der Menschheit möglich. Nach wie vor ist jedoch um-
stritten, anhand welchen Kriteriums Kant den nichtehelichen Geschlechtsgebrauch als einen 
die Menschheit in unserer Person verletzenden Sachgebrauch ausweist. 
Im ersten Teil des Vortrags sollen drei oftmals angeführte Kandidaten - die geschlechtsrelative 
Ungleichheit der Partner, die körperliche Unmittelbarkeit sowie die Risiken und möglichen ne-
gativen Folgen der Handlung - diskutiert und als unzureichend kritisiert werden. 
Im zweiten Teil soll dafür argumentiert werden, dass die Verdinglichungsthese aus Kants Kon-
zeption des sexuellen Begehrens resultiert. Die ‚Geschlechtsneigung‘ konstituiert in Kants Au-
gen das sexuelle Handeln, den ‚Geschlechtsgebrauch‘, und lässt uns andere Menschen erst 
als Sexualpartner betrachten. Dabei zielt sie als solche allein auf Genuss, auf ein unmittelbar 
durch sinnliche Reizung generiertes Vergnügen. In dieser Hinsicht stellt die Geschlechtsnei-
gung ein ‚tierisches‘ Begehren dar, das für den Personenstatus des Anderen blind ist und ihn 
allein als Mittel der Lusterfüllung betrachtet. 
Zwar kann sexuelles Begehren mit Liebe einhergehen, doch der Geschlechtsgebrauch wird 
durch die Geschlechtsneigung als solche bestimmt; ihre verdinglichenden Implikationen las-
sen sich nicht durch andere emotive Einstellungen kompensieren. Dies versucht Kant durch 
den Hinweis auf sexualitätsbezogene Verhaltensweisen sowie mithilfe des Gefühls der Scham 
nachzuweisen, das in seinen Augen eine kulturübergreifende Indikatorfunktion für Mensch-
heitsläsionen erfüllt.



77

16:15–16:45

Nora Kassan (Bochum)

Das Gefühl der Achtung: Worüber 
(nicht) gestritten wird

Die Frage, ob das Gefühl der Achtung nach Kant die moralische Handlungsmotivation bereit-
stellt, spaltet die Kant-Forschung in zwei Lager, für die R. McCarty 1993 die Klassifikation ‚Af-
fektionismus vs. Intellektualismus‘ geprägt hat. In dem Beitrag soll gezeigt werden, dass es 
sich bei diesem Streit erstens um eine revisionsbedürftige und zweitens um eine revisionsfä-
hige Debatte handelt. 
Intellektualisten kritisieren die weit verbreitete affektionistische Annahme, dass rein vernünf-
tiges Handeln nach Kant nur mit Bezug auf eine moralische Lust, das Gefühl der Achtung, er-
klärt werden kann, als paradox. Im Streit um die Achtung verfehlt dieser Einwand aber letztlich 
seine Wirkung. Weil Intellektualisten im Zuge ihrer Kritik die Relevanz der Achtung für Kants 
Konzept von Moralität insgesamt leugnen, und dies exegetisch nicht überzeugt, etabliert sich 
die affektionistische Lesart, trotz ihrer zweifelhaften Prämisse, weiterhin als die vorherherr-
schende, weil vermeintlich alternativlose Deutung. 
Was die Debatte zum Stillstand bringt, so die These des Vortrags, ist ein Vorurteil: Alle Parteien 
setzen voraus, dass mit der Rede von Motiven immer eine kausale Erklärung von Handlungen 
angesprochen wird. Die Relevanz des Achtungsgefühls wird also ausschließlich im Sinne einer 
Voraussetzung für die Entstehung moralisch-guten Handelns (intellektualistisch) geleugnet 
oder (affektionistisch) verteidigt. Nicht erwogen wird hingegen von Seiten der Intellektualis-
ten, dass Achtung als spezifisch moralisches Handlungsmotiv eine rein evaluative Funktion 
haben könnte, ohne kausal-motivierend zu sein. Dieser Möglichkeit einer gehaltvollen Alter-
native zur affektionistischen Deutung widmet sich der Vortrag.

17:30–18:00

Heiko Puls (Hamburg)

Der Körper der Vernunft - Was sagt 
Kants Rechtslehre zur medizinisch 
nicht indizierten Zirkumzision?

Das Landgericht Köln hat die medizinisch nicht indizierte Zirkumzision bei nicht einwilligungs-
fähigen Jungen im Mai letzten Jahres als eine Körperverletzung eingestuft. Die daraufhin ein-
setzende juristische und gesellschaftliche Debatte hat sich erst nach dem einige Monate spä-
ter verabschiedeten Gesetzesentwurf wieder entspannt, der eine medizinisch nicht indizierte 
Zirkumzision im Sinne elterlicher Personensorge für rechtmäßig erklärt. Der Vortrag untersucht 
die Frage nach der Legitimität der Beschneidung aus der Perspektive der Rechtslehre Immanu-
el Kants. Es wird argumentiert, dass eine Begründung der Rechtmäßigkeit einer medizinisch 
nicht indizierten Zirkumzision durch eine elterliche Personensorge, wie sie § 1631d BGB neu-
erdings vorsieht, mit der Reichweite von Kants Elternrecht im Widerspruch steht und auch mit 
seinem Begriff der Würde menschlicher Personen grundsätzlich unvereinbar ist.

18:15–18:45

Karoline Reinhardt (Tübingen)

Das Thema der Ein- und 
Auswanderung in Kants politischer 
Philosophie

Das Thema Migration wird in den gegenwärtigen Debatten in der politischen Philosophie, der 
politischen Theorie und der angewandten Ethik intensiv diskutiert (vgl. dazu u.a. Cassee/Gop-
pel 2012). Immanuel Kant wird in dieser Debatte durchaus rezipiert. Die gängige Diagnose 
lautet allerdings, Kant bliebe, da er nicht für weitgehend offene Grenzen argumentiert, mit 
Hinblick auf Fragen von Migration und Staatsbürgerschaft hinter den Anforderungen seines 
moralischen Kosmopolitismus zurück. Denn obwohl Kant innerhalb der Debatten um Migra-
tion und Staatsbürgerschaft als eine Schlüsselfigur eines moralischen Kosmopolitismus 
verstanden wird, hat er selbst nicht für offene Grenzen argumentiert, sondern vielmehr das 
Weltbürgerrecht auf die Bedingungen der allgemeinen Hospitalität beschränkt. Eine Frage, 
die diesbezüglich jedoch gestellt werden könnte, lautet: Müsste sich nicht die moralische 
Gleichheit aller Menschen auch mit Hinblick auf Migrationsbewegungen in politische Gleich-
heit übersetzen; sollte für Personen nicht eigentlich unabhängig von ihrer Staatsbürgerschaft 
universale Freizügigkeit gelten? 
In meinem Vortrag möchte ich untersuchen, welche Position Kant zu Fragen der Ein- und Aus-
wanderung vertritt und welche Gründe er für die Verneinung einer universalen Freizügigkeit 
hat. Außerdem möchte ich der Frage nachgehen, inwiefern Kants Argumente für die heutige 
Debatte um Migration und Staatsbürgerschaft fruchtbar gemacht werden können. 
Ich werde hierfür eine eingehende Analyse der Argumente zu diesem Themenkomplex in Kants 
Werk vornehmen, unter Einbeziehung von bislang in diesem Kontext weniger rezipierter Pas-
sagen vor allem aus der Rechtslehre. Im letzten Teil meines Vortrages werde ich dann auf die 
Implikationen verweisen, die diese Untersuchungsergebnisse für einige Fragen der gegenwär-
tigen Debatte um Migration und Staatsbürgerschaft haben könnten.



78

> Geschichte der Philosophie: Deutscher Idealismus

Sektionsleitung: Birgit Sandkaulen

Montag, 29. September S 1

14:45–15:15

Silvan Imhof (Fribourg)

Grundsatz, Ding an sich, 
Skeptizismus – J. S. Beck in der 
nachkantischen Philosophie

Jakob Sigismund Beck gehört nicht zu den prominenten Figuren in der nachkantischen Philo-
sophie. Sein Werk hat in der Forschung nur wenig Beachtung gefunden und in neueren Dar-
stellungen dieses philosophiegeschichtlichen Abschnitts wird Beck übergangen. Dabei hat er 
mit seinen Kommentaren zu den Schriften Kants und seiner ‚Standpunktslehre‘ zu einigen 
systematischen Fragen Stellung genommen, deren Beantwortung im Zentrum der Entwicklung 
in den 1790er Jahren steht. Becks Antworten auf drei dieser Fragen sind Thema des Beitrags: 
Erstens ist Becks Standpunktslehre in die Reihe der Versuche einzuordnen, eine fundierte und 
systematische Neudarstellung der Kantischen Philosophie zu präsentieren. Beck schlägt je-
doch einen Weg ein, der sich wesentlich von der grundsatzphilosophischen Strategie unter-
scheidet, die etwa Reinhold, Fichte und Schelling verfolgen. Zweitens gibt Beck eine Lösung 
für das Problem des Dinges an sich und der Abhängigkeit objektbezogener Vorstellungen von 
einer Affektion durch dasselbe. Beck glaubt, auf die Annahme einer metaphysischen Affektion 
verzichten zu können, ohne fundamentale Thesen der Transzendentalphilosophie aufgeben 
zu müssen. Drittens blieb bisher so gut wie unbeachtet, dass Beck gegen die skeptizistische 
Kritik der Transzendentalphilosophie argumentiert, die etwa von Jacobi, Maimon und Schulze 
vorgebracht wurde. Bekanntlich gehört diese Kritik zu den treibenden Kräften der Entwicklung 
der nachkantischen Philosophie, so dass auch Becks Gegenargumenten einige Bedeutung zu-
kommt. Insgesamt soll gezeigt werden, dass Beck theoretische Lösungen vorschlägt, die nicht 
unbeachtet bleiben sollten, wenn es um die systematische Rekonstruktion der ‚25 Jahre der 
Philosophie‘ geht.

15:30–16:00

Sven Bernecker (Irvine) 

Reinholds epistemischer 
Objektivismus

Karl Leonhard Reinhold vertritt die Auffassung, dass Meinungsverschiedenheiten zwischen 
Philosophen auf Missverständnissen beruhen, denen entweder eine unausgewogene bzw. 
unvollständige Phänomenbeschreibung oder eine fehlerhafte Interpretation der gegnerischen 
Position zugrunde liegt. Wären wir völlig rational und fehlerunanfällig, gäbe es keine philo-
sophischen Meinungsverschiedenheiten. In dem Maße, in dem sich die philosophierende 
Vernunft vervollkommnet, nimmt die Zahl der philosophischen Meinungsverschiedenheiten 
ab. Reinholds Position des epistemischen Objektivismus wird erläutert und gegen Einwände 
verteidigt.

16:15–16:45

Christian Prenzing (Essen)

Das Programm von Fichtes 
Wissenschaftslehre

Johann Gottlieb Fichte hat sein philosophisches System, die Wissenschaftslehre, seit seines 
ersten Entwurfs in der „Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre“ von 1794 bis zum Jahr 
1810 beständig umgearbeitet. Wenn man berücksichtigt, dass nach Fichtes Selbstverständnis 
die Wissenschaftslehre letztlich ein universales System der Begründung des gesamten philo-
sophischen Wissens sein soll, muss man nicht bloß die ihrem Titel nach einschlägigen, son-
dern alle philosophischen Schriften Fichtes als Bausteine der Wissenschaftslehre betrachten. 
Im Vortrag soll dargelegt werden, dass es trotz dieses immensen thematischen Umfangs der 
Wissenschaftslehre einige Grundüberzeugungen in Fichtes Denken gibt, die als fundamental 
für das gesamte System begriffen werden müssen und die trotz der oben angesprochenen per-
manenten Umarbeitungen bis zur „Wissenschaftslehre nova methodo“  von 1798/99 erhalten 
geblieben sind. 
Diese Überzeugungen betreffen vornehmlich - aber nicht ausschließlich - logische, methodo-
logische und wissenschaftstheoretische Themen. Die wichtigsten unter ihnen sind: 
1. Die Notwendigkeit der Wissenschaftlichkeit der Philosophie/Wissenschaftslehre 
2. Die Notwendigkeit der systemische Einheit der Philosophie/Wissenschaftslehre 
3. Die Aufgabe der Philosophie/Wissenschaftslehre, sowohl ihre Thesen, als auch ihre Metho-
de allein aus sich selbst heraus zu begründen 
Fichte hat diese Überlegungen bereits 1974 in seinem programmatischen Entwurf „Über den 
Begriff der Wissenschaftslehre“ entfaltet. Diese Schrift wird dementsprechend den primären 
Bezugspunkt des Vortrags bilden.



79

17:30–18:00

Johannes-Georg Schülein (Bochum)

Metaphysikkritik als Sprachkritik 
bei Hegel

In diesem Vortrag möchte ich eine Interpretation der Metaphysikkritik zur Diskussion stellen, 
die Hegel im Vorbegriff zur Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften formuliert. His-
torisch betrachtet setzt er sich dort mit der vorkantischen Schulmetaphysik auseinander. Sys-
tematisch betrachtet weißt Hegels Kritik aber über diesen konkreten historischen Gegenstand 
hinaus und birgt eine Implikation, der bis heute Relevanz zukommt: Was immer Metaphysik 
inhaltlich behaupten mag, für Hegel geht sie schon deshalb fehl, weil sie unkritisch in die 
prädikative Form der Rede vertraut. Insofern Hegel Metaphysikkritik als eine Prädikationskritik 
vorträgt, läuft sie systematisch auf eine Sprachkritik hinaus. – Indem Hegel das Grundproblem 
mit Metaphysik letztlich auf ein unkritisches Vertrauen in einen sprachlichen Sachverhalt zu-
rückführt, ist sein Ansatz mit Überlegungen vergleichbar, die im 19. und 20. Jahrhundert etwa 
bei Nietzsche und Derrida relevant werden. Die Pointe daran ist, dass diese Denker zunächst 
einmal nicht sehr viel mit Hegel gemeinsam zu haben scheinen. 



80

Donnerstag, 2. Oktober S 1

14:45–15:15

Sebastian Stein (Heidelberg)

Dogma or historical relativism?  
The methodological implications  
of Hegel’s idea of right

Hegel’s account of rational social institutions requires a balancing act on behalf of the thinker. 
On the one hand, Hegel claims that historically manifest institutions are required to provide 
content for philosophical thought. On the other hand, this content cannot be uncritically ac-
cepted but has to live up to the standards of what he calls the idea of right. Hegel’s seemingly 
final explication of this idea in the Philosophy of Right and his remarks about the end of history 
and philosophy seem to suggest that its account is beyond rational revision. This has led se-
veral commentators to accuse Hegel of being either a historical relativist that conceptualises 
content at the expense of true universality or of being a dogmatic defender of an irreplaceable, 
incorrigible account of social normativity.
In the following, I would like to argue against both of these interpretations and raise another 
worry. While it is true that Hegel integrates historically manifest content into his account of the 
idea of right, the idea is not dependent on history but vice versa: History is a product of the 
idea. Although the idea is defined by the logical feature of unity, this is not the static unity of 
pre-critical, dogmatic rationalism but what Hegel calls a ‘negative unity’. As such, it integrates 
its own negation, is determined and indeterminate at the same logical time and remains open 
for (self-)revision and (self-)re-interpretation without being contingent or relativistic. However, 
Hegel’s claim that the idea’s structure requires an act of speculative thinking and can neither 
be understood nor reflected upon opens his account to the charge of rational unintelligibility.

15:30–16:00

Veronica Ceruti (Münster/Trieste)

Die hegelsche Metapher der  
„Seele als Zweck der Handlung“  
in der Wissenschaft der Logik und 
in den Grundlinien der Philosophie 
des Rechts

Ich möchte die hegelsche Metapher der Zweck als »Seele der Handlung« erläutern. Im Rahmen 
der „Moralität“ in den Grundlinien des Philosophie des Rechts charakterisiert Hegel einerseits 
die Handlungsfolgen als »die Gestalt, die den Zweck der Handlung zur Seele hat« (§ 118), an-
dererseits den subjektiven Zweck als die »bestimmende Seele der Handlung« (§ 121). Diese 
Betrachtung ist für ein besseres Verständnis der hegelschen Handlungstheorie entscheidend. 
Auch in der Wissenschaft der Logik, im Kapitel zur Teleologie, Abschnitt „Das Mittel”, schreibt 
Hegel, dass der Zweck die Subjektivität oder die Seele des Objekts sei, und dass das Objekt 
die äußerliche Seite des Zwecks sei.
Von diesen Stellen aus möchte ich einige Ähnlichkeiten zwischen dem Zweck und der Seele 
darstellen, um den Sinn und die Funktion dieser Metapher zu beleuchten, mit Hilfe einiger 
Stelle der Enzyklopädie. Wie der Zweck ist auch die Seele zweiseitig, und zwar etwas Inneres 
und gleichzeitig auch immer Äußeres. Außerdem ist die Seele als „Subjektivität” zu verstehen, 
und der Zweck ist seinerseits etwas Subjektives.

16:15–16:45

Thomas Khurana (Frankfurt/Main)

»Die Gewohnheit des Rechten«: 
Normativität und zweite Natur nach 
Hegel

Der Begriff der zweiten Natur hat in den vergangenen zwei Dekaden zentrale Bedeutung in der 
Debatte um Grundverständnisse von Normativität erlangt. Um eine unversöhnliche Spaltung 
zwischen dem Reich der Natur und dem Raum der Gründe ebenso zu vermeiden wie einen 
reduktiven Naturalismus, hat John McDowell vorgeschlagen, das Reich des Normativen als ein 
Reich der zweiten Natur zu verstehen. Vor dem Hintergrund der sich daran anschließenden 
Diskussion will der vorliegende Beitrag einem alternativen Begriff der zweiten Natur nachge-
hen, der dem neo-aristotelischen Vorschlag McDowells häufig assimiliert wird, aber tatsäch-
lich eine andere Absicht verfolgt. Mit Hegels Begriff der zweiten Natur soll eine Konzeption 
untersucht werden, die den Begriff der Natur nicht so zu erweitern versucht, dass dieser das 
Reich der Natur und das Reich der Freiheit bruchlos übergreift, sondern vielmehr auf ein di-
alektisches Verständnis des Verhältnisses von Natur und Geist zielt. Gemäß dieser Dialektik 
kann der Geist nicht umhin, sich in der Form der (zweiten) Natur zu verwirklichen, findet in ihr 
aber zugleich eine unvollkommene Realisationsform, über die er immer wieder hinausgehen 
muss. Wenn die Sittlichkeit nur als »zweite Natur« wirklich werden kann, so kann das aus He-
gels Perspektive daher – anders als für viele zeitgenössische Positionen – keine beruhigende 
Feststellung sein, die uns der Natürlichkeit und Unumstößlichkeit der sittlichen Ordnung ver-
sichert. Es ist vielmehr die Beschreibung einer Notwendigkeit, die das Sittliche als ein »Reich 
der verwirklichten Freiheit« zugleich in seinem Kern gefährdet. Um die beschriebene Dialektik 
zu entfalten, wird der Beitrag Hegels Begriff der »Gewohnheit« genauer untersuchen.



81

17:30–18:00

Dirk Quadflieg (Frankfurt/Main)

Gleichheit im Ding. Anerkennung 
und Verdinglichung in Hegels 
Theorie des Tausches

Trotz der Bedeutung, die Hegels frühe Jenaer Systementwürfen in gegenwärtigen Theorien so-
zialer Anerkennung zukommt, wurde die zentrale Stellung des Tausches in diesen Schriften 
bislang eher weniger beachtet. Auffallend aber ist, dass Hegel lediglich in den Textteilen, in 
denen er sich einer Analyse der politischen Ökonomie und der daraus hervorgehenden pri-
vatrechtlichen Beziehungen zuwenden, solche intersubjektiven Anerkennungsverhältnisse 
skizziert, wie sie in der gegenwärtigen Sozialphilosophie als Grundlage der gesellschaftlichen 
Integration angenommen werden. Eine intersubjektive und wechselseitige Anerkennung des 
je besonderen Willens, so möchte ich argumentieren, sieht Hegel einzig im Zusammenspiel 
von abstrakter Arbeitsteilung und Warentausch realisiert.
Das sozialintegrative Potenzial von Arbeit und Tausch lässt sich jedoch nur dann richtig verste-
hen, wenn man Hegels Theorie der Entäußerung berücksichtigt. So spricht er bereits mit Blick 
auf das wahrnehmende Bewusstsein von einer »Entäußerung« des Ich in der Allgemeinheit 
der Sprache und bezeichnet die Entstehung eines sprachlich strukturierten Gedächtnisses als 
einen Vorgang des »Sich-zum-Ding-Machens«. Obwohl die auffällige Formulierung vom »Sich-
zum-Ding-Machen«, die Hegel in seiner Betrachtung der rationalisierten modernen Arbeitswelt 
wieder aufgreift, Georg Lukács’ Begriff der Verdinglichung vorwegzunehmen scheint, sieht er 
in der abstrakten Arbeitsteilung und der daraus folgenden Notwendigkeit des Austauschs 
überhaupt erst die Vorraussetzung für eine reziproke Anerkennung geschaffen. Weil sich diese 
Anerkennung nirgendwo anders als in den getauschten Dingen verkörpert, lassen sich die öko-
nomischen Austauschverhältnisse als soziale Vermittlung durch Dinge lesen. Auf diese Weise 
wird die »Gleichheit im Ding«, die sich im Tausch realisierte, als Fundament des gesellschaft-
lichen Zusammenhalts sichtbar.

18:15–18:45

Michael Städtler (Münster)

Die Geschichte der reinen Vernunft.
Zur systematischen Funktion des 
Geschichtlichen

Neuerlich wird wieder vermehrt über das Verhältnis des Systematischen zum Historischen in 
der Philosophie diskutiert. Bereits Kant deutet aber am Ende der Kritik der reinen Vernunft an, 
dass systematisches Denken selbst eine Geschichte habe. Eine, wiederum kritische, Konse-
quenz daraus ist Hegels Konzeption des absoluten Geistes als Resultat einer Geschichte, in 
der ‚nichts verloren‘ gehe, vielmehr ‚alles aufgehoben‘ werde. Damit ist ein Konzept von Phi-
losophiegeschichte ausgesprochen, das den systematischen Gedanken als Resultat auf seine 
Geschichte anweist. Diese Auffassung unterstellt, dass eben systematisches und geschichtli-
ches Denken nicht nach Gegenstandsbereichen zu trennen seien. Zu zeigen ist in dem Vortrag, 
dass bei Kant und Hegel etwas zu Bewusstsein gebracht wird, wodurch das wissenschaftliche 
Denken in der Philosophie und in anderen Disziplinen seit den Anfängen bestimmt war: die 
Entwicklung des Gedankens, die Bereicherung der Erkenntnis durch die bestimmte Kritik an 
den Mängeln historisch früherer Positionen. Ein Problem ergibt sich gleichwohl aus Hegels 
Konzept der Vermittlung von Systematik und Geschichte: Wenn der systematische Gedanke 
als Resultat auf seine Geschichte angewiesen ist und die Geschichte als notwendiges Bil-
dungselement des systematischen Gedankens gilt, dann droht Geschichte selbst nicht mehr 
geschichtlich, also individuell, kontingent, vorübergehend, ereignishaft zu sein, sondern all-
gemein, notwendig, statisch und dinghaft. Läßt sich das Verhältnis von geschichtlicher Gene-
sis und systematischer Geltung so fassen, dass beide weder getrennten Bereichen zugeordnet 
werden müssen, noch auch wechselseitig ihre Bestimmtheit negieren? Und was bedeutet dies 
für die neuere Diskussion?



82

> Geschichte der Philosophie: 19. Jahrhundert

Sektionsleitung: Gerald Hartung

Dienstag, 30. September VSH 226

14:45–15:15

Adi Efal (Köln)

Die aristotelischen Wurzeln des 
Begriffes der „Habitude“ im 19. 
Jahrhundert: eine konzeptuelle 
Philologie vom hängenden 
Problem.

Zwei Anfangspunkte stehen als doppeltes Fundament dieses Beitrags an: (1) die Französische 
Philosophie des 19. Jahrhundert, und (2) die lange Geschichte der aristotelischen Philosophie. 
Wir haben einen sehr dichten Text vor uns, betitelt „De l’habitude,“ der von dem französischen 
Philosoph namens Félix Ravaisson-Mollien veröffentlicht wurde. Ravaisson hat diesen Aufsatz 
geschrieben nur zwei Jahre nachdem er eine umfassende Arbeit über Aristoteles Metaphysik 
publiziert hat (1836). Unsere philosophiegeschichtliche Hauptfrage sei: in welchem Sinn kann 
Ravaissons De l’habitude als Teilnehmer in der langen Geschichte der aristotelischen Philo-
sophie betrachtet können werden. Selbstverständlich sind die terminologischen und gram-
matischen Wurzeln des französischen modernen „Habitude“ im scholastischen „Habitus“ zu 
finden und der scholastische Habitus selbst hat sich von dem griechischen Terminus „Hexis“ 
systematisch entwickelt. Dennoch ist die genaue Beziehung zwischen „Habitude“ und „Hexis“ 
noch zu definieren. Man kann von den Hauptschriften Aristoteles, z. B. von den Kategorien, 
Physik, Metaphysik, und Ethik die Struktur und die Rolle des „Hexis“ lernen und diese Struktur 
gilt auch für den scholastischer Habitus. Kurz formuliert, man soll den aristotelischen Termi-
nus Hexis innerhalb drei Kategorien lokalisieren: Beziehung, Qualität und das Haben. Die-
se dreifache Struktur ist auch in der ethischen Behandlung des Hexis in der Nikomachischen 
Ethik zu identifizieren. Unser Versuch wird zu demonstrieren, daß Ravaisson seines Model 
von „Gewohnheit“ nicht nur textuell auf der aristotelischer Basis aufgebaut hat, sondern auch 
strukturell auf die drei Elemente des Hexis: Relation, Qualität und das Haben, entfaltet hat. 
Überdies wird angezeigt, dass das aristotelische Problem der Naturalisierung sich in dem ra-
vaissonischen Modell zu finden lässt.

15:30–16:00

Helmut Heit (Berlin)

Philologie, Naturalismus und 
Wissenschaftskritik bei Nietzsche

Dieser Beitrag erörtert den sachlichen Gehalt der Wissenschaftsphilosophie Nietzsches im 
Kontext zeitgenössischer Debatten und fragt nach ihrer aktuellen Relevanz. Anhand der Lek-
türen Nietzsches kann man zeigen, das sein Naturalismus ebenso wie sein Bewusstsein um 
die Grenzen der Wissenschaften und die philosophischen Vorraussetzungen einer naturalisti-
schen Orientierung auch von Autoren wie Lange, Helmholtz, Mach und Du Bois-Reymond ins-
piriert sind. Insbesondere die Einsichten zeitgenössischer Physiologie radikalisiert Nietzsche 
jedoch zu einer grundsätzlicheren Wissenschaftskritik. Aus seinen historischen und philologi-
schen Studien ergeben sich weitergehende Überzeugungen, wonach auch die wissenschaftli-
che Erforschung und Darstellung der Welt letztlich ein Interpretationsgeschehen ist. Wie viele 
Zeitgenossen sieht er die kulturellen Anfänge der wissenschaftlichen Zivilisation in der grie-
chischen Antike, deutet diesen Prozess aber von einer Fortschritts- zu einer Dekadenzbewe-
gung um. Zudem weitet er das historische Bewusstsein auf die Geschichte der wissenschaftli-
chen Theorien aus und historisiert gegenüber seinen Zeitgenossen auch die Wissenschaften. 
So geht Nietzsche mit seiner Zeit über seine Zeit hinaus. Ausgehend von dieser kontextuellen 
Situierung lassen sich vier größere Themenkomplexe seiner Wissenschaftsphilosophie entwi-
ckeln. Zum einen beleuchtet Nietzsche Wissenschaft auf der Basis einer naturwissenschaftlich 
informierten Metaphysikkritik. Zweitens findet sich eine (sprach-)philosophisch fundierte Kri-
tik von Metaphysik und Positivismus gleichermaßen. Drittens historisiert er wissenschaftli-
ches Wissen und wissenschaftliche Ideale im Rahmen einer genealogischen Dekonstruktion, 
die er viertens in eine kulturphilosophisch orientierte Frage nach dem Zweck und dem Wert der 
Wissenschaften einmünden lässt. Der aktuellen Stichhaltigkeit dieser Einschätzungen werden 
meine abschließenden Bemerkungen gewidmet sein.



83

16:15–16:45

Magnus Schlette (Heidelberg)

Augustin und Schleiermacher über 
die hermeneutische Lebensform

Die Bedeutung philosophischer Tradition ist nicht allein unter Verweis auf die aktuelle sys-
tematische Relevanz einzelner Autoren dieser Tradition zu beantworten. Ob philosophische 
Traditionen als solche, das heißt: nicht nur einzelne historische Werke oder Autoren einer be-
reits abgebrochenen Tradition, sondern unterstellte Wirkungszusammenhänge einer als au-
toritativ bejahten Überlieferung für die Gegenwart und speziell für die gegenwärtige philoso-
phische Forschung (noch) Bedeutung besitzen, und wenn ja, welche Bedeutung sie für sich in 
Anspruch nehmen dürfen, hängt auch davon ab, ob ihnen eine „hermeneutische Lebensform“ 
(Wolfgang Reinhard) entgegenkommt. Unter einer hermeneutischen Lebensform müssen wir 
uns eine kollektiv geteilte Lebenspraxis vorstellen, die durch Alteritätserfahrungen im Umgang 
mit dem eminenten Sinn autoritativer Schrifttexte bestimmt ist sowie dadurch, diese Erfahrun-
gen durch die Mitteilung, Kommentierung und Auslegung des Sinngehalts der fraglichen Texte 
zu bewältigen und dieser Bewältigung wiederum eine zentrale Bedeutung für die Identität der 
sozialen Gemeinschaft und das Leben ihrer Mitglieder beizumessen. Die These des Vortrags 
lautet, dass Augustins De doctrina christiana, die das Erbe einer bereits reichen antiken her-
meneutischen Tradition antritt, und Schleiermachers Vorlesungen Hermeneutik und Kritik ex-
emplarische, aber zugleich strukturell verwandte Konzeptualisierungen der hermeneutischen 
Lebensform sind. Wie ließe sich eine solche Lebensform heute begründen? Aufgabe des Vor-
trages ist nicht die Beantwortung dieser Frage, sondern am Beispiel der Diskussion Augustins 
und Schleiermachers ihre Relevanz für das übergreifende Thema des Kongresses plausibel zu 
machen. Aber weder die Antwort Augustins noch diejenige Schleiermachers auf die Begrün-
dungsfrage dürfte heute noch ohne weiteres aktuell sein. Dies wiederum zu begründen wird 
den Vortrag beschließen.

17:30–18:00

Johannes Steizinger (Wien)

Der „Wertzusammenhang des 
Lebens“. Die Aktualität von Wilhelm 
Diltheys Epistemologie des Lebens

Der Vortrag thematisiert ausgehend von philosophischen Problemstellungen in der gegenwär-
tigen lebenswissenschaftlichen Konstellation einen vernachlässigten Teil der Philosophiege-
schichte: Am Beispiel von Wilhelm Diltheys Epistemologie des Lebens soll die systematische 
Bedeutung einer ernsthaften Auseinandersetzung mit lebensphilosophischen Diskursen um 
1900 dargelegt werden. Der Vortrag gliedert sich in drei Teile: Im ersten Teil werden anhand 
einer kurzen Analyse der gegenwärtigen „Kultur des Lebens“ (Karin Knorr Cetina) philosophi-
sche Problemstellungen in aktuellen lebenswissenschaftlichen Diskursen erschlossen. Dabei 
liegt das Augenmerk auf deren praktischer Wirksamkeit, die sich nicht zuletzt in der Bestim-
mung des Lebens als Wert artikuliert. Insbesondere die technologische Verfügbarmachung der 
biologischen Matrix des Menschen macht deutlich, dass das Leben an sich zu einem variablen 
Wert geworden ist, der gesteigert werden, aber auch verfallen kann. ‚Kultur werden’, genauer 
die Kultur umfassen, kann das Leben also nur, wenn es mehr als bloßes Leben bedeutet. Im 
zweiten Teil wird Diltheys Epistemologie des Lebens ausgehend von dieser Gegenwartsdiag-
nose thematisiert. Im Zentrum wird dabei eine Tendenz seines hermeneutischen Ansatzes ste-
hen: Dilthey will seiner späten Theorie des Wissens nicht zuletzt dadurch einen umfassenden 
Charakter verleihen, dass er in seine Logik eine praktische Wertlehre integriert. Denn seiner 
Ansicht nach stellt es die „Hauptarbeit des Lebens“ dar, „zu der Erkenntnis dessen zu kom-
men, was uns wahrhaft wertvoll ist“ (Dilthey, GS XXIV, 88). Die Vorstellung des Lebens als Wert-
zusammenhang prägt diese praktische Seite von Diltheys Lehre vom Wissen. Im dritten Teil 
soll gezeigt werden, wie die Auseinandersetzung mit Diltheys lebensphilosophischem Diskurs 
für ein kritisches Verständnis der gegenwärtigen Situation fruchtbar gemacht werden kann.



84

> Geschichte der Philosophie: 20. Jahrhundert

Sektionsleitung: Geert Keil

Montag, 29. September S 2

14:45–15:15

Jaroslaw Bledowski (Bonn)

Subjektivität in Heideggers Sein 
und Zeit

Im Vortrag soll Heideggers Erneuerung des Subjektivitätsbegriffs im Ausgang vom Begriff der 
Eigentlichkeit dargestellt werden. Unsere Subjektivität hat dem Daseinsbegriff zufolge die ein-
heitliche Struktur einer heterogenen Vielheit konkreter Akteure. Es ist ein „Dasein“, das sich 
durch mehrere Akteure vollzieht. Dabei handelt es sich aber nicht um eine uniforme Struktur, 
die bloß von mehreren Akteuren instanziiert wird, sondern um eine, die nicht anders existie-
ren kann als in Form einer gemeinschaftlich zu realisierenden Einheit der Praktiken konkreter 
Akteure. Subjektivität existiert also nur in Praktiken. Jedes Verhalten und Verstehen, das un-
ser „Dasein“ ausmacht, kann nach Heidegger als eine Form von gemeinschaftlich etablierter 
Praxis verstanden werden. Als solche sind Praktiken nur verständlich zu machen durch einen 
Begriff des unbestimmten allgemeinen Akteurs, den Heidegger im Begriff des „Man“ als ano-
nyme Autorität der Allgemeinheit denkt. Nur ein solcher Begriff ermöglicht Praktiken als objek-
tiv und allgemeingültig erschließende.
Doch um die Veränderung der Praktiken einer Gemeinschaft erklären zu können, muss jeder 
ihrer Akteure als zumindest potenziell selbstständiger gedacht werden. Selbstständigkeit 
kann aber nach Heidegger nicht allein durch Reflexion erklärt werden, sondern muss als die 
praktische Ausbildung eines gegebenen eigenen Zugangs zu dem, was es gibt, gelten. Damit 
ist aber überhaupt die Entstehung und Etablierung der gemeinschaftlichen Praktiken nur unter 
Einschluss der Faktizität und der intersubjektiven Ausbildung des je eigenen Zugangs möglich.
Heidegger erneuert den traditionellen Subjektivitätsbegriff also durch die Momente der Praxis 
(das Subjekt ist nicht etwas, sondern tut etwas) und der eigenen Praxis (das Subjekt tut etwas 
nicht nur „bewusst“, „selbst“, oder „reflektiert“, sondern etwas Eigenes).

15:30–16:00

Jörn Bohr (Leipzig)

Was war los in Davos? 1929: Die 
Arbeitsgemeinschaft Cassirer-
Heidegger aus den Quellen

Die Frage „Was war los in Davos?“ ist keine müßige Frage, wie es auf den ersten Blick – und 
im Hinblick auf die reiche Forschungsliteratur – zu sein scheint. Denn wir wissen nach wie vor 
erstaunlich wenig darüber, was denn eigentlich in den letzten Märztagen des Jahres 1929 im 
Rahmen der 2. Davoser Hochschulkurse tatsächlich verhandelt worden ist und in welcher Rei-
henfolge. Selbst von dem berühmt-berüchtigten Zusammentreffen Ernst Cassirers und Martin 
Heideggers wissen wir nur soviel, wie als „Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und 
Martin Heidegger“ im Anhang der neueren Auflagen von Heideggers Kant und das Problem 
der Metaphysik abgedruckt worden ist. Es gibt aber einen Quellenbestand, der in Band 17 
der Nachlassausgabe Cassirers ausgewertet und ediert wird, der Licht in die ‚Blackbox Davos‘ 
zu bringen geeignet ist: nämlich die Vortragsentwürfe Cassirers. Der Beitrag zur Sektion will 
anhand dieser und einiger anderer Quellen den Diskussionszusammenhang in Davos rekons-
truieren helfen. Es dürfte von großem Interesse sein, aus dem unmittelbaren Quellenbestand 
etwas über das Geschehen in Davos und sein Nachspiel zu erfahren. Das seit den 1970er 
Jahren neu geweckte Interesse an ‚Davos‘ bedarf der Rückbindung an die Quellen, wenn die 
Argumente der Debatte daran geprüft werden sollen, was sie über Rolle und Begriff der Philo-
sophie aussagen und welche für uns wichtigen Fragen sie offen lassen. Daraus allein könnte 
eine echte Begründung für eine weitergehende Beschäftigung mit dem Zusammentreffen  - der 
‚Arbeitsgemeinschaft‘ - Cassirer / Heidegger abgeleitet werden.

16:15–16:45

Andrew Inkpin (Melbourne)

Wie kann ein Hammer “an-sich” 
sein?

In Sein und Zeit beschreibt Heidegger Zuhandenheit mehrfach als das “An-sich-sein” des um-
weltlich begegnenden Seienden. Somit bestimmt er Werkzeuge (z.B. den Hammer) sowie ihre 
Verwendungszusammenhänge provokant auf eine Weise, die üblicherweise als die Auszeich-
nung des natürlich Seienden gilt – obwohl er zugleich die Prägung der Bedeutsamkeit in ihrer 
zweckmäßigen Struktur (Verweisungen des Umzu bzw. Wozu) durch menschliche Entwürfe an-
erkennt. Weiterhin scheinen Heideggers These einer Fundierung von Vorhandenheit in Zuhan-
denheit und seine Überzeugung, der Zugang zur Natur werde durch die zuhandene Umwelt 
vermittelt, den Gedanken nahezulegen, daß Natur – sowie das An-sich-sein (SZ 212) selbst 
– von der Existenz Daseins ontologisch abhängt. Das Ziel dieses Vortrags ist, zu zeigen, wie



85

Heidegger diese ungewöhnlichen Ansichten vertreten kann, ohne sich auf eine unhaltbare 
Sichtweise des Verhältnisses zwischen Gebrauchsgegenständen und Natur festzulegen. Durch 
Berücksichtigung seiner Ausführungen über das Zuhandene, die phänomenologische Metho-
de und das “Realitätsproblem” (§43) wird zunächst dargelegt, wie sich der Gedanke verstehen 
läßt, daß dem Zuhandenen der Charakter des Ansichseins zukommt. Anschließend wird ge-
zeigt, wie ein angemessenes Verständnis der Tragweite und Zielsetzung von Heideggers Fun-
dierungsthese – nämlich als Teil einer bloß “vorbereitenden” Daseinsanalytik – dies zuläßt, 
ohne ein ontologisches Verständnis von Natur durch unglaubwürdige anthropozentrische Ein-
schränkungen zu verhindern. Auf diese Weise soll verdeutlicht werden, wie ein Hammer “an 
sich” sein kann, ohne uns zu einer unrealistischen Sichtweise von Bäumen zu zwingen.

17:30–18:00

Sidonie Kellerer (Köln)

Heideggers Apologie des 
Übermenschen (1936–1943)

Untersucht werden soll Martin Heideggers philosophischer Umgang mit Nietzsche nach der 
sogenannten „Kehre“, d.h. nach seiner Abkehr von der Daseinsanalytik in „Sein und Zeit“. 
Nietzsche wurde von da an als Vollender einer durch mathematisches und technisches Denken 
bestimmten Neuzeit dargestellt. Nach 1945 erklärte Heidegger, er habe in den Jahren nach 
1936 verstanden, dass Nietzsche Endpunkt einer Entwicklung der neuzeitlichen Subjektivi-
tät sei, die Ausdruck menschlichen Bedürfnisses nach Sicherheit und Gewissheit und damit 
in letzter Konsequenz auch nach Beherrschung der Welt ist. Er behauptet auch, seine Nietz-
sche-Auslegung in der zweiten Hälfte der 1930er Jahren sei als politische Distanzierung zu 
verstehen. Diese Darstellung fand nicht nur Gehör, sondern wurde geradezu zu einem Ge-
meinplatz in der Heidegger-Forschung. Wenn Philippe Lacoue-Labarthe Ende der 1980er Jahre 
schreibt, Heidegger habe „uns zu denken gelehrt, worum es – aus philosophischer Sicht – im 
Faschismus überhaupt geht“, dann bezieht er sich besonders auf die Nietzsche-Texte. Die Lek-
türe der Nietzsche-Vorlesungen, wie sie nach dem Krieg erstmals veröffentlicht wurden, weist 
jedoch auf Aspekte hin, die dem widersprechen. Nur eine systematische Analyse der auf Nietz-
sche bezogenen Manuskripte aus der Zeit nach Heideggers Rektorat und der Vergleich mit 
den später veröffentlichten Texten kann die Zusammenhänge klären. Der Heidegger-Nachlass 
ermöglicht die Untersuchungen, die es erlauben, die anhaltende Kontroverse um Heidegger 
und seine politischen Positionen verlässlicher als bisher auf dokumentierte Fakten zu stützen.

18:15–18:45

Peter Andras Vargas (Budapest)

Ein „philosophischer Selbstdenker“ 
und die „Philosophen der 
Vergangenheit“. Edmund Husserls 
Weg zu der Geschichte der 
Philosophie

Wie kein anderer unter seinen Zeitgenossen erscheint Edmund Husserl als Repräsentant des 
ahistorischen Philosophen geeignet, der der Beschäftigung mit der Geschichte der Philoso-
phie ablehnend entgegensteht. Husserl hat nicht nur kein philosophiegeschichtliches Werk 
verfasst, sondern seine Vorlesungen waren, wenn er sich in denen der Geschichte der Philo-
sophie widmete, von Präsentialismus und einer vereinfachten Teleologie gekennzeichnet, wie 
die übereinstimmende Meinung seiner Schülern und die inzwischen fast vollendete kritische 
Ausgabe dieser Vorlesungen es eindrucksvoll bezeugt. In meinem Vortrag möchte ich zu der 
Revision dieses Bildes beitragen. Zuerst möchte ich einige konkrete Spuren von Husserls Kon-
frontation mit der Bedeutung der Philosophiegeschichte nachzugehen, die schon in relativ 
frühen Phasen seiner Philosophie bemerkbar sind. Meine Aufmerksamkeit gilt hier vor allem 
Husserls wissenschaftspolitischem Briefwechsel mit Paul Natorp, der sich mehrmals dem 
Zusammenhang zwischen den „systematisch-originalen“ und „philologisch-historische[n]“ 
Philosophen widmete, und Husserls Korrespondenz mit Diltheys Schwiegersohn und Nach-
lassverwalter Georg Misch, in der Husserl der Möglichkeit einerKommunikation zwischen phi-
losophischen „Selbstdenkern“ bzw. der philosophischen Interpretation eines fragmentarisch 
erhaltenen Oeuvres nachgegangen war.
Der zweite Teil meines Vortrags beschäftigt sich mit den ausführlichen theoretischen Analy-
sen, die Husserl in seinen späten Manuskripten über das Verhältnis des Selbstdenkers zu der 
Philosophiegeschichte entwickelte, die ich sowohl in ihrem Kontext als auch nach ihrer Trag-
fähigkeit untersuchen möchte. Interessanterweise deckt sich Husserls Position weitgehend 
mit den Reflexionen, die Ricoeur in den 1950-er Jahren über die Wahrheit in der Geschichte 
der Philosophie präsentiert hat (ohne über Husserls Spättexten zu wissen). Das gemeinsa-
me Anliegen, auf das diese Übereinstimmung hinweisen mag, ist die Ausarbeitung einer An-
näherungsweise zu der Geschichte der Philosophie, die weder substantiv-teleologisch, noch 
problemgeschichtlich ist, sondern der Singularität der einzelnen historischen Philosophien 
Rechnung zu tragen versucht.



86

Dienstag, 30. September S 2

14:45–15:15

Rico Gutschmidt (Dresden)

Ludwig Wittgensteins praktische 
Gewissheit zwischen Skeptizismus 
und Antiskeptizismus

Das Verhältnis von Wittgensteins Philosophie zum Problem des Skeptizismus scheint nicht 
eindeutig zu sein. Einerseits wird ein radikaler Skeptizismus abgewiesen: „Ein Zweifel, der an 
allem zweifelte, wäre kein Zweifel“ (ÜG §450). Andererseits scheint sich Wittgensteins ganzes 
Anliegen auf die Grundlosigkeit unserer fundamentalen Überzeugungen zu richten, konden-
siert in Aussagen wie: „Am Grunde des begründeten Glaubens liegt der unbegründete Glaube“ 
(ÜG §253). Damit bezieht Wittgenstein eine eigentümliche Zwischenposition zwischen den tra-
ditionellen Versuchen, die Skepsis zu widerlegen, und dem zerknirschten Eingeständnis der 
Unmöglichkeit einer solchen Widerlegung, eine Zwischenposition, die sowohl die Widerlegung 
als auch die Bestätigung des Skeptizismus zu beinhalten scheint, was in der Erkenntnisthe-
orie allerdings nur jeweils einzeln hervorgehoben wird. Eine Möglichkeit, beiden Aspekten 
gleichermaßen gerecht zu werden, bieten die Arbeiten von Stanley Cavell, der anhand von 
Wittgensteins Philosophie eine Wahrheit des Skeptizismus geltend macht, die tatsächlich zwi-
schen Skeptizismus und Antiskeptizismus steht und der Zweischneidigkeit des Wittgenstein-
schen Verhältnisses zum Skeptizismus daher am ehesten gerecht zu werden verspricht. Wäh-
rend sich Cavell hauptsächlich mit den Philosophischen Untersuchungen auseinandersetzt, 
soll Wittgensteins Verhältnis zum Skeptizismus in diesem Vortrag anhand des Spätwerks Über 
Gewißheit untersucht werden. Die besagte Zwischenstellung findet sich hier in dem Konzept 
der berühmt-berüchtigten Angelsätze bzw. hinge propositions gebündelt, die zwar nicht be-
zweifelt werden können und allem Denken und Fragen zugrunde liegen, aber gleichzeitig als 
grundlos, nicht weiter überprüfbar und sogar wandelbar charakterisiert werden.

15:30–16:00

Hannes Kerber (München)

Der Begriff der Problemgeschichte 
und das Problem der 
Begriffsgeschichte – 
Gadamers vergessene Kritik 
philosophiegeschichtlicher 
Methodologien

In der „Krisis des Historismus“ (Troeltsch) hat die Philosophie die Unschuld im Umgang mit 
ihrer Geschichte verloren. Die bis heute wirkmächtige Antwort des Neukantianismus auf den 
historistischen Relativismus bestand in der sogenannten Problemgeschichte: Die Geschichte 
der Philosophie muss demnach nicht als eine „Anarchie der Systeme“ (Dilthey), sondern kann 
als Arbeit an den immer gleichen philosophischen Problemen geschrieben werden. Hans-Ge-
org Gadamer hat den problemgeschichtlichen Ansatz (insbesondere in der Variante, die Ni-
colai Hartmann ausgearbeitet hat) seit den 1920er Jahren immer wieder als Folie für die Aus-
arbeitung seiner eigenen Überlegungen genutzt. Vor dem Hintergrund seiner radikalen Kritik 
der neukantianischen Problemgeschichte lässt sich deshalb nicht nur die Stoßrichtung seines 
„begriffsgeschichtlichen“ Gegenvorschlags, sondern auch die philosophische Hermeneutik, 
die er in „Wahrheit und Methode“ entworfen hat, verstehen.

16:15–16:45

Martin Müller (München)

Private Romantik, öffentlicher 
Pragmatismus. Richard Rortys 
transformativer Neopragmatismus 
als Alternative zum (deutschen) 
Begründungsprojekt

Richard Rortys transformativer Neopragmatismus wird im deutschsprachigen Raum immer 
noch unterschätzt. Trotz korrekturbedürftiger Schwachstellen kann er nicht einfach als selbst-
widersprüchlich zurückgewiesen werden. Darüber hinaus skizziert Rorty eine produktive Alter-
native zum bisher erfolglosen Begründungsprojekt. Um das kritische Gespräch darüber mehr 
in Gang zu bringen, werden folgende Thesen vorgestellt:
1. Rortys Denken stellt eine spannungsreiche, aber tragfähige Koexistenzkonzeption von Ro-
mantik und Pragmatismus dar. Mithilfe der Unterscheidung zwischen privat und öffentlich 
gelingt die Balance von romantischer Feier der sprachlichen Kreativität und prosaischem Li-
beralismus. 2. Begründungslogisch kombiniert Rortys ironisch-pragmatische Neubeschrei-
bung des Liberalismus Antifundamentalismus und Kommunitarismus – eine Konsequenz 
seines kontextualistischen Sprachspielpragmatismus. 3. Die utopische Figur der liberalen 
Ironikerin verkörpert eine pragmatisch-kommunitaristische Transformation der radikalisierten 
Begründungsfrage „Warum überhaupt moralisch sein?“: die Vision einer lebenspraktischen 
Balance von privater Ironie und öffentlicher Solidarität. 4. Rortys antifundamentalistische Be-
gründungsutopie ist Teil seines umfassenderen Projekts einer antirepräsentationalistischen 
Transformation unserer Sprachpraxis. Damit stellt sich die Frage nach dessen Realisierungs-
chancen. 5. Es gilt mehr als bisher zu würdigen, dass sich Rortys transformatives Projekt aus 
einem ethisch-politischen Motiv speist: ein demokratischer Antiautoritarismus, der leiden-
schaftlich die moralische Vision eines antiautoritären Wandels des Selbstbildes der Bürger 
liberaler Gesellschaften verfolgt.
Fazit: Rortys ironisch-pragmatischer Liberalismus ist konsistent und anschlussfähig. Die Ror-
ty-Kritik sollte einen Schritt weiter gehen und die pragmatische Methode auf ihn selbst anwen-
den.



87

17:30–18:00

Maja Soboleva (Klagenfurt)

Hermeneutik als Wissenschaft vom 
Bewusstwerden. Überlegungen 
anhand der Bedeutungstheorien 
von Georg Misch und Josef König

Die Hinwendung zur Hermeneutik als einer philosophischen Methodologie im zwanzigsten 
Jahrhundert wurde von Karl-Otto Apel als „Transformation der Philosophie“ bezeich¬net. Die 
Frage nach der Bestimmung und der Spezifik der Hermeneutik als einer Theorie der Welter-
kenntnis bleibt den¬noch immer noch aktuell. 
Anhand von Texten der heute beinah vergessenen deutschen Philosophen Georg Misch (1878-
1965) und Josef König (1893-1974) versuche ich, einen neuen Begriff der Hermeneutik als einer 
Wissenschaft vom Bewusstwerden darzustellen. Der Ansatz Mischs kann als eine Lebensher-
meneutik, die den Lebensbegriff zum systematischen Zentrum der erkenntnistheoretischen 
Untersuchungen macht, interpretiert werden. Drei Vektoren – Lebensbegriff als eine logische 
Kategorie, Lebensbegriff als eine hermeneutische Kategorie und Lebensbegriff als eine dis-
kursive Kategorie – lassen diese Theorie als ein neues hermeneutisches Paradigma darstel-
len. Die theoretischen Bemühungen Königs werden als eine Seinshermeneutik dargestellt, in 
der das Sein zunächst in der Logik der „determinierenden“ und „modifizierenden“ Prädikate 
begründet wird, und die später durch die kardinal verschiedenen Epistemologien und Onto-
logien für die Bereiche der „theoretischen“ und „praktischen“ Sätze ergänzt wird. Der Sein-
sanalyse wird nun die Analyse der „logischen Morphologie“ der Sprecharten zugrunde gelegt. 
Was beide Versionen dieser produktiven Hermeneutik gleichermaßen auszeichnet, ist, dass 
sie sich nicht an der Analyse des Bewusstseins und folglich der bereits vorhandenen Sinns-
trukturen orientieren, vielmehr ist ihre Sphäre die Analyse des Bewusstwerdens oder der Pro-
duktion der Sinnphänomene. Dieser Ansatz enthält eine implizite Kritik an der traditionellen 
westeuropäischen Erkenntnistheorie und bildet eine Alternative zu ihr. Beide Konzeptionen 
werden als eine gemeinsame hermeneutische Tradition in der Nachfolge Dilthey diskutiert, der 
mit seiner Lebensphilosophie die Grundlagen für eine bedeutungstheoretische Transformati-
on der Hermeneutik  geschaffen  hat.

18:15–18:45

Harald Wohlrapp (Hamburg)

Paul Lorenzens Prinzip der 
Transsubjektivität

Der Mathematiker, Logiker und Wissenschaftstheoretiker Paul Lorenzen hat sich in der letz-
ten Phase seines Wirkens (1978-94) um eine „Politische Anthropologie“ bemüht, in der der 
Mensch gemäß den beiden Aristotelischen Definientes als denkendes und als soziales Lebe-
wesen bestimmt werden soll¬te. Damals hatte in Deutschland die systematische Philosophie 
die menschliche Vernunft in der Praxis des Argumentierens verortet. Es gab die Universal- und 
Transzendentalpragmatik (Habermas, Apel), deren Resultate sich gegenüber dem Skeptizis-
mus als allgemeingültig ausweisen sollten. Lorenzen fand den Rahmen des Argumentierens 
einschlägig, die Bestimmung der Vernunft aus den Präsup¬positionen des sprachlichen Han-
delns aber zu eng. Ausgehend von Formen des Argumentierens, die sich bei der pragmati-
schen Fundierung exakter Wissenschaften (operative Mathematik, dialogische Logik, Proto-
physik) herausgebildet hatten, bemühte er sich um Begriffe und Prinzipien, welche eben¬so 
für Argumentationen in Ethik und Politik maßgeblich sein könnten. Nach mehrjährigen Versu-
chen charakterisierte er die vernünftige Form der Argumentation durch das „Prinzip der Trans-
subjektivi¬tät“. Dieses Prinzip sollte Elemente der Klassischen Deutschen Philosophie (von 
Kant und Hegel) zusammen denken und zugleich eine korrigierende Weiterführung der Hus-
serlschen Intersubjekti¬vität enthalten, insofern der Prozess der Anerkennung des Anderen 
nicht bei der faktischen Subjek¬tivität stehen bleiben, sondern diese auch noch zur Dispo-
sition stellen sollte. Lorenzens Intentionen waren deutlich artikuliert, es hat sich aber in den 
diversen Arbeitsphasen keine einheitliche Bedeu¬tung der Transsubjektivität herausgebildet.
Weil der grundsätzliche Rahmen der Vernunftbestimmung als Form der Argumentation nach 
wie vor aktuell ist, unternimmt dieser Vortrag eine Analyse und Ausgestaltung des Lorenzen-
schen Prinzips im Hinblick auf die Frage, wieweit in ihm der Grundriss eines zeitgemäßen Ver-
nunftbegriffs gegeben ist.



88

Donnerstag, 2. Oktober S 2

14:45–15:15

Martin Gessmann (Offenbach)

Das Ende der Nachkriegszeit. 
Philosophie am Neuanfang

Der Titel des Vortrags wird als These verstanden. Demnach haben wir in den vergangenen 70 
Jahren eine Phase der Nachkriegszeit durchlebt. Diese war geprägt durch den Umstand, daß 
sich Philosophie nicht mehr mit der Welt, sondern vor allem mit sich selbst beschäftigt. Phi-
losophie wurde zur Metaphilosophie. Als Phänomen dürfen die Rückzugsgesten der 1950er 
sowie der Strukturalismus der 1960er Jahre gelten. In ihm wird die Rückwendung auf die 
Voraussetzungen der Philosophie hinsichtlich ihrer sprachlichen Mittel zum Programm. Der 
Poststrukturalismus und der Siegeszug der analytischen Philosophie schließen gleicherma-
ßen an jene sprachliche Selbstzentrierung an. Der Poststrukturalismus, indem er anarchische 
und spielerische Mittel findet, eine als unheilvoll empfundene Herrschaft der Diskurse zu un-
terwandern; die analytische Philosophie, indem sie ebensolche Herrschaftsdiskurse pragma-
tisch unterläuft oder sich formal-logisch davon fern hält. 
Als ein passendes Motiv wird im Essay die Reaktion auf die Vermutung einer Mitschuld an den 
Krisen und Katastrophen des 20. Jh.s unterstellt. Die ausschließliche Beschäftigung mit sich 
wird als der Versuch einer fortgesetzten Selbstreinigung verstanden. Das Augenmerk liegt auf 
der Konzeption von Prüfprogrammen wie jenes einer inhaltlichen ‚Dialektik der Aufklärung’ 
und einer formal anschließenden Diskurskritik, quer durch alle Schulen. Modifikationen erge-
ben sich durch neuerliche Kritik, die als Metakritik eine noch entschiedenere Infragestellung 
bisheriger Selbstverständlichkeiten versucht. 
Den Abschluß bildet die Vermutung, daß das Selbstmißtrauen der Philosophie an sich un-
abschließbar bleibt und nur durch neuerliche Krisen und Katastrophen unterbrochen werden 
kann. Seit 2001 wären wird zurück auf dem Weg zu den Welttatsachen und stünden heute an 
einem Neuanfang der Philosophie. 

15:30–16:00

Jochen Gimmel (Freiburg)

Zu einer Re-Etablierung des Begriffs 
der Muße im Spannungsfeld von 
Theorie und Praxis bei Th. W. 
Adorno

Im Rahmen dieses Vortrags soll die spezifische Spannungslage von Theorie und Praxis im Den-
ken Th. W. Adornos vor dem Hintergrund des Begriffs der Muße ausgearbeitet und interpretiert 
werden. Adornos Negative Dialektik ist durch das Postulat von Marx geprägt, die Welt nicht nur 
zu interpretieren, sondern sie zu verändern.
Zugleich erweist sich aber unter den Augen der radikalen Kritik auch der Begriff und die Wirk-
lichkeit gesellschaftlicher Praxis als Vollzugsmoment des sich totalisierenden Zwangszusam-
menhangs, gegen den die marxsche Forderung nach Veränderung gerichtet war. Die Kritische 
Theorie Adornos macht nun gerade in einer zweckfreien Besinnung des Denkens auf seine 
Grenzen bzw. im Vermögen des theoretischen Denkens, die wesentliche Differenz zu seinen 
Gegenständen radikal zu thematisieren, das wesentliche Moment eines Widerstands gegen-
über dem Identitätszwang aus. 
Damit stellt Adorno sein Denken in das Spannungsfeld von Theorie und Praxis und unterläuft 
deren Entgegensetzung zugleich im Konzept eines kritischen Denkens, das gerade aus der 
Radikalität zweckfreier Besinnung heraus das Potential gewinnt, falscher Praxis praktisch Wi-
derstand zu leisten. Hier lohnt ein systematischer Vergleich mit dem aristotelischen Konzept 
der Muße, das durch seine Entgegensetzung zur Arbeit bzw. zu jeder auf praktische Zwecke 
gerichteten Tätigkeit gekennzeichnet und über den Begriff des Glücks mit dem der Theorie 
verschwistert ist. Zu zeigen ist, inwiefern Adorno implizit dieses Konzept der Muße aufgreift 
und kritisch wendet. Muße kann dann zum einen als Charakteristikum der Möglichkeit radikal 
kritischen Denkens und zum zweiten als das einer utopischen Dimension bei Adorno verstan-
den werden.

16:15–16:45

Peter Mahr (Wien)

Immanuel Kants Schematismus 
in der poststrukturalistischen 
Philosophie (Foucault, Derrida, 
Deleuze)

Das Schematismuskapitel in Immanuel Kants „Kritik der reinen Vernunft“ findet einen jeweils 
spezifischen Niederschlag in den Auseinandersetzungen mit der philosophischen Tradition im 
Werk von Michel Foucault, Jacques Derrida und Gilles Deleuze.
Foucault in „Die Ordnung der Dinge“ geht es um die Rolle, die die Einbildungskraft als klas-
sisch repräsentierender Schematismus trotz ihrer Klassizität im modernen Dasein spielt, des-
sen Aufspaltungen im Diskurs der Humanwissenschaften betrieben wird. Derridas expliziter 
Hinweis auf Kants Schematismus in der Diskussion von Platons Abwertung der Schrift erweist 
bei genauerem Hinsehen den Schematismus als im Inneren der „Grammatologie“ angesiedelt 
und bietet damit Anlaß, die  Schriftlichkeit jeglichen Schematisierens mit den von ihm ange-
nommenen Effekten der Dekonstruktion zu erwägen. Deleuze gewinnt in seiner Auseinander-
setzung mit dem Schematismuskapitel in seinen Kant-Texten von 1963 unter Einbezug von



89

Kants dritter Kritik den Blick auf eine Einbildungskraft, die ohne Begriff mit einem eigenen Ver-
mögen der Sinnlichkeit derart agiert, dass der Schematismus erst in der  ästhetischen Wieder-
holung sein Wesen entfaltet. Es geht nicht nur darum, wie Kants Schematismuskapitel die drei 
respektiven Positionen antreibt. In der Untersuchung der Art des jeweiligen Zugriffs der drei 
Autoren auf dieses berühmt-berüchtigte Kapitel der Transzendentalphilosophie können die 
drei Ansätze der Indienstnahme des Schematismus auch bezüglich ihres jeweiligen Denkens 
der Strukturalität und postphänomenologischen Transzendierung ausgewertet und im Resul-
tat für die Entwicklung eines tragfähigeren Begriff des Poststrukturalismus genützt werden.

17:30–18:00

Lea Watzinger (München)

Religiöse Argumente bei 
Jürgen Habermas zwischen 
nachmetaphysischem Denken 
und postsäkularer Gesellschaft: 
Widerspruch? Oder postmodern?

Es gilt, das Verhältnis von Politik und Religion zu prüfen. Dabei wird Habermas‘ nachmetaphy-
sisches Denken in einer postsäkularen Gesellschaft zum Ausgangspunkt genommen und die 
Frage gestellt, ob er nicht von der Vernunft als Erkenntnisform abrückt und sich damit postmo-
dernen Positionen annähert. Dies hätte weitreichende Konsequenzen für sein Werk und seine 
Rolle in der Moderne. 
Habermas beschreibt die Gesellschaft als postsäkular, um die bestehende Relevanz des 
Religiösen zu beschreiben, ohne hinter schon erreichtes Vernunftdenken zurückzufallen. Er 
sucht nach Wegen, metaphysische ‚Reste‘ zu integrieren: Semantische Potentiale religiöser 
Argumente sollen für einen säkularen Kontext nutzbar gemacht werden, wozu sie in eine ver-
nünftige Sprache übersetzt werden müssen. Die Spannung zwischen postmetaphysischem 
Denken und dem Sprechen von einer postsäkularen Gesellschaft präsentiert sich zunächst als 
Widerspruch: Einerseits eine Abkehr von der Metaphysik, andererseits ein Anerkennen, dass 
es doch Inhalte gibt, die nicht allein vernünftig zu erfassen sind, bei gleichzeitiger Betonung 
der Unumgänglichkeit der postmetaphysischen Philosophie. 
Habermas‘ Konstruktion einer nachmetaphysischen Philosophie, die nichtsdestotrotz Raum 
lässt für metaphysische Einflüsse, räumt der Vernunft das letzte Wort ein: im politischen Pro-
zess dürfen keine religiösen, sondern nur säkular übersetzte Argumente eingebracht werden. 
Der Versuch, eine formalistische, prozedurale Moral mit der Versicherung zu verbinden, dass 
es nicht zu radikalen Resultaten kommt, muss anerkannt werden. Als nachmetaphysischer 
Diskurstheoretiker kann Habermas nur die Bedingungen klären, unter denen die BürgerInnen 
einer demokratischen Gesellschaft gerechte Lösungen finden können, nicht jedoch Fragen 
nach dem guten Leben beantworten. Die Annahme der Vernunftfähigkeit aller Menschen als 
Grundlage für Kommunikation und Miteinander ist unumgänglich. 

18:15–18:45

Roman Yos (Potsdam)

Im Inkubationsraum des Denkens: 
Probleme personenbezogener 
Philosophiegeschichtsschreibung 
am Beispiel des jungen Habermas

Was sind die Probleme personenbezogener Philosophie- oder Ideengeschichtsschreibung? 
Was heißt es, einer Verbindung von lebensgeschichtlicher Selbstdeutung und philosophischer 
Problemlage auf den Grund zu gehen? Und inwiefern können außerphilosophische Ereignisse 
– etwa kulturelle Entwicklungen oder politische Zäsuren – als konstitutiv für den Gang eines 
bestimmten philosophischen Denkens angesehen werden?
Der Konferenzbeitrag verfolgt diese Fragen am Beispiel des jungen Habermas. Im Kontext 
seiner frühesten Schriften, die zum großen Teil aus journalistischen Arbeiten bestehen und 
bis in die Bonner Studienzeit zurückreichen, wird gezeigt, dass der konkreten Ausarbeitung 
eines philosophisch-systematischen Werkes gewissermaßen eine „Inkubation des Denkens“ 
vorausgeht, die ihre wesentlichen Impulse einem zeitkritischen Bewusstsein verdankt. Wie 
ein Blick auf diese formative Phase seines Denkens zu erkennen gibt, nutzt Habermas zu-
nächst (kultur)politische Fragen der Zeit als Mittel philosophischer Selbstverständigung. Zu-
gleich erfolgt diese Selbstverständigung in Form eines politisch-kulturellen Lernprozesses, in 
dessen Verlauf sich bestimmte Denkmotive herausbilden, die wiederum in der Bearbeitung 
philosophischer bzw. soziologischer Problemstellungen zum Tragen kommen. Im Rahmen des 
Konferenzbeitrages wird deshalb argumentiert, dass der Ausgangspunkt des Habermas’schen 
Denkens in diesem Wechselspiel von zeitkritischer Motivbildung und systematischer Problem-
bearbeitung zu suchen ist.



90

Donnerstag, 2. Oktober S 10

14:45–15:15

Pellegrino Favuzzi (Hamburg)

Kulturphilosophie und Politik im 
Denken Ernst Cassirers

Im Mittelpunkt dieses Vortrags steht das politische Denken Ernst Cassirers, ein lange über-
sehener Aspekt seiner Philosophie und noch immer ein umstrittener Punkt in der Forschung. 
Ausgehend von der Rezeptionsgeschichte nähren wir uns unter einer spezifischen metho-
dischen Perspektive der Frage, inwieweit legitim von einem politischen Denken im Falle der 
Kulturphilosophie Cassirers gesprochen werden kann. Unter der Annahme einer Kontinuitäts-
hypothese fokussieren wir uns dann auf diejenigen Hauptmomente, in denen der Philosoph 
die Grundsätze seiner politisch-philosophischen Auffassung entwickelte, und zwar auf seine 
zwei Werke Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen 1902 und Freiheit und 
Form: Studien zur deutschen Geistesgeschichte 1916. Denn in diesen beiden Untersuchungen 
über die ethisch-rechtliche Grundlegung der Geisteswissenschaften und über das Problem 
der Freiheits- und Staatsidee lassen sich wichtige Grundmotive aufzeigen, die alle folgenden 
Entwicklungen seiner politischen Reflexionen zwischen dem Ersten Weltkrieg, der Weimarer 
Republik und der Zeit des Nationalsozialismus bedingen. Das Leitmotiv dieser politisch-phi-
losophischen Überlegungen Cassirers ist das Problem der idealistischen Verwandlung des 
Staatsbegriffs in einen normativen Kulturbegriff unter systematischer Berücksichtigung der 
Geschichte der politischen Philosophie und der Wissenschaft in der europäischen Moderne.
Das Ziel unserer Überlegungen ist es, einen historisch-systematischen Beitrag zur Diskussion 
über das Werk Cassirers und zur Revision seines intellektuellen Porträts zu leisten, indem die 
Rolle der politischen Fragestellung als eine der Richtungen seines kulturphilosophischen Sys-
tems hervorgehoben wird.

15:30–16:00

Martin Hähnel (Eichstätt)

Distanz und Verdichtung – Die Idee 
einer Problemgeschichte bei Nicolai 
Hartmann und in der analytischen 
Philosophie des 20. Jahrhunderts

Mit Nicolai Hartmann (1882-1950) haben wir einen Autor vor uns, der sich am Ende einer ge-
danklichen Entwicklung befindet, die bekanntlich als Historismus bezeichnet wurde. Ende 
des 19. Jahrhunderts, das philosophisch durch Hegels idealistisches Geschichtsverständ-
nis geprägt war, wurde der Ruf nach einer neuen Betrachtung zeitlich zurückliegender Sys-
tementwürfe laut. Nicht die chronologische, aufeinander aufbauende Höherentwicklung ei-
ner eklektizistisch vorgehenden Philosophie stand mehr im Mittelpunkt, sondern ein neuer 
systematischer Anspruch sollte sich fortan Bahn brechen. Mit dieser Neubewertung der Phi-
losophiegeschichte als Problemgeschichte wurde vor allem die Historizität philosophischer 
Gedanken grundlegend in Frage gestellt bzw. deren Bedeutung für systematische Fragen auf 
bestimmte Weise herausgestellt. Diese Infragestellung kulminierte schließlich in dem Versuch 
Hartmanns, die großen philosophischen Probleme in der zurückliegenden Gedankenarbeit der 
Denker wiederzuerkennen und sich selektierend zu vergegenwärtigen, mit dem Ziel, die „ewi-
gen Problemgehalte“, die sich dem „objektivem Geist“ zu erkennen geben, zu ermitteln. In 
dieser Ablehnung einer reinen Historiographie, aus der Erkenntnisse, die ihrerseits nicht mehr 
mit den Erkenntnissen ihrer Entdecker in Berührung kommen, gezogen werden, ist Hartmann 
mit den meisten Philosophen vergleichbar, die sich im Laufe des 20. Jahrhunderts der so ge-
nannten „analytischen Philosophie“ zurechnen ließen. Der Vortrag möchte nun vor diesem 
Hintergrund die Idee einer Problemgeschichte und ihre eventuelle Aktualität näher beleuchten 
und die bislang nahezu durchgängig behauptete Geschichtsvergessenheit bzw. den vorwie-
gend instrumentellen bzw. eskamotierenden Umgang mit Philosophiegeschichte im Kontext 
der „analytischen Philosophie“, über die bereits selbst historische Studien verfasst wurden, 
diskutieren.

16:15–16:45

Stefania Maffeis (Berlin)

Wege des „Politischen“. 
Transnationale Dimension der 
politischen Theorie Hannah Arendts

Hannah Arendts The Origins of Totalitarianism (OT) gilt seit seiner Veröffentlichung im Jahr 
1951 als eine unerlässliche Quelle zur Reflektion verschiedener politischer Phänomene in 
unterschiedlichen geographischen und historischen Kontexten. Die Variationsbreite der Re-
zeption von TO kann zunächst auf Differenzen in den jeweiligen Interpretationssituationen 
zurückgeführt werden. Jedoch zeigt die Geschichte der Edition und frühen Rezeption von TO 
in den USA und von Elemente und Ursprünge totalitärer Herrschaft (EU, 1955) in Deutschland, 
dass die Heterogenität der Themen, die je unterschiedliche Adressierung und die Verortung in 
verschiedenen Diskursfeldern schon in der Genese des Werks selbst angelegt ist. Die Theorie-
bildung im Werk Hannah Arendts ist das Ergebnis unzähliger Akte der Übertragung von Essays 
und Texten zwischen unterschiedlichen Sprachen, in verschiedenen Räumen, für oder gegen 
bestimmte Positionen. Die Wandlungen von Theorie- und Sprachelementen in Arendts Texten



91

verweisen nicht nur auf die Vielschichtigkeit ihres Denkens und auf eine besondere Schreib-
weise. Sie offenbaren vielmehr eine intrinsisch soziale und transnationale Dimension der 
Theorie selbst. Besonderes Ziel meines Beitrags ist es, durch die Analyse der Editions- und 
frühe Rezeptionsgeschichte von TO und UE die Rolle des Transponierens einer Ideen des „Po-
litischen“ zwischen verschiedenen Ländern und Sprachen in Arendts Theoriebildung näher 
zu betrachten. Grundsätzlich führt eine solche Herangehensweise zum Problem der geopoliti-
schen Situiertheit der Philosophie und ihrer Bedeutung für das Verständnis von Theorien und 
philosophischen Begriffen.

17:30–18:00

Xing Nan (München)

Der Begriff der Freiheit bei Hannah 
Arendt

Trotz ihrer zentralen Bedeutung für ihre politischen Philosophie scheint der Begriff der Freiheit 
bei Hannah Arendt an einer Ambivalenz zu leiden. Einerseits soll Freiheit nach ihr eine „wor-
ldly tangible reality“ sein, die immer nur im politischen Handeln offenbart. Andererseits ver-
tritt sie seit ihrer Diagnose des Totalitarismus stets eine vorpolitische Auffassung von Freiheit, 
nämlich Freiheit als Spontaneität oder Anfangenkönnen. Diese vorpolitische Freiheit jeder 
Einzelperson zu bewahren ist eine wesentliche Aufgabe der Politik, ohne die der Schatten des 
Totalitarismus jederzeit wiederkommen könnte. Gegen eine weitverbreitete Interpretation, der 
zufolge zwischen beiden Begriffen der Freiheit eine Spannung besteht, wird in diesem Bei-
trag die Ansicht vertreten, dass sie eigentlich zwei Facetten eines integralen Freiheitsbegriffs 
sind. Das Verhältnis zwischen der vorpolitischen und der politischen Freiheit bei Arendt lässt 
sich in Analogie zu dem zwischen der transzendentalen und der praktischen Freiheit bei Kant 
verstehen, so dass sie keine konkurrierenden Auffassungen von Freiheit sind, sondern sich 
als zwei wesentliche Bestandteile in einen einheitlichen Freiheitsbegriff integrieren lassen. 
Trotz der großen inhaltlichen Unterschiede zwischen den Freiheitslehren Arendts und Kants 
ermöglicht die strukturelle Parallele Arendt, den historischen Determinismus der totalitären 
Ideologie zurückzuweisen und die Möglichkeit der politischen Freiheit zu gewährleisten, wie 
Kant mit derselben Struktur den kausalen Determinismus für die Willensfreiheit für irrelevant 
erklärt und die Möglichkeit der Autonomie gewährleistet. Ferner kann man mit dieser Analogie 
die berühmte Behauptung Arendts, Freiheit sei der Sinn des politischen Handelns, verstehen, 
sowie ihre politische Philosophie gegen den Vorwurf des Immoralismus verteidigen.

18:15–18:45

Holger Sederström (Berlin)

„Geblieben ist die Sprache“ – 
Hannah Arendts Reflexionen über 
Sprache und Denken

Hannah Arendts Äußerungen zur Sprache sind nur ansatzweise durch die Forschung aufgenom-
men worden: in Bezug auf die politische Theorie auf der einen und die versuchte Rekonstruk-
tion der politischen Urteilskraft auf der anderen Seite. Ich werde die Rolle der Sprachbetrach-
tung für diese Theoriebildung selbst untersuchen. Sprache ist bei Arendt meist nur mittelbar 
thematisiert, aber fest an Begriffe wie Verstehen, Denken, Urteilen, Öffentlichkeit gebunden. 
Ihre Ausführungen zur Sprache verweigern sich einer analytischen Betrachtung, repräsentie-
ren vielmehr einen phänomenologischen Zugang im Vollzug von Sprechen und Handeln. In 
Arendts Bemühen um die Berücksichtigung sprachspezifischer Bedeutungsunterschiede kom-
men zwei Aspekte zusammen: (1) Einzelsprachen als Garant für die Pluralität der Welt und (2) 
Sprache als konstitutiv für das Denken selbst. Durch ihre Emigration wurden Mehrsprachigkeit 
bzw. sprachliche Pluralität und deren Bedeutung für die „Denkweise“, die „gemeinsam-iden-
tische Welt“ und die eigene Identität mit dem Wissen um Sprachgrenzen Themen Arendts. Ihr 
Plädoyer gegen eine „Weltsprache“ korrespondiert mit dem für die Pluralität der Welt selbst. 
Sprache fungiert bei Arendt als Bindeglied zwischen der vita contemplativa und der vita activa. 
Die von ihr kritisierte (analytische) Reduktion von Sprache hat dabei auch eine ethische Di-
mension, wie sie an der sprachlichen Disposition Eichmanns verdeutlicht. Sprache zu reduzie-
ren bedeutet, dem Denken sein Potenzial für plurales Handeln zu nehmen. Im Vortrag sollen 
die jeweiligen Thesen Hannah Arendts zur Sprache in ihrem Kontext referiert und verständlich 
gemacht, ihre Genese und methodischen Aspekte beleuchtet und ihre Tragweite bewertet wer-
den, um einen Zugang zu den vernachlässigten Sprachbetrachtungen Arendts zu geben und 
diese letztlich an ihre politische Theorie zurückzubinden.



92

> Geschichte der Philosophie: Analytische Philosophie

Sektionsleitung: Mark Siebel

Dienstag, 30. September ULB 101

14:45–15:15

Peter Bernhard (Jena)

Positionen im „Komitee für 
Vereinheitlichung der logischen 
Symbolik“

Schon die Programmschrift des Wiener Kreises betonte die Wichtigkeit „einer von den Schla-
cken der historischen Sprachen befreiten Symbolik“ für die angestrebte Einheitswissenschaft. 
Auf dem ersten Internationalen Kongress für Einheit der Wissenschaft 1936 konstituierte sich 
dann ein „Komitee für Vereinheitlichung der logischen Symbolik“, bestehend aus Carnap, 
Neurath, Bernays, Gödel, Tarski, Łukasiewicz, Scholz, Hempel, Behmann, Helmer und Linden-
baum, zu dem später noch Russell, Ackermann und Jørgensen hinzustießen. Dieser Arbeits-
ausschuss erstellte und diskutierte einen Katalog aller Zwecke, die die Symbolik der modernen 
Logik zu erfüllen habe, untergliedert in die Rubriken (1) Sinndarstellung, (2) Rechensymbolik, 
(3) axiomatische Methodik und (4) logische Syntax. Mit dem Beginn des Zweiten Weltkriegs 
kam die Diskussion allerdings rasch zum Erliegen, so dass ein einvernehmliches Ergebnis auf-
grund der äußeren Umstände letztendlich nicht erzielt werden konnte. Der Vortrag rekonstru-
iert die damaligen Positionen und geht der Frage nach, was davon in die mittlerweile erfolgte 
DIN-Norm 5473 eingeflossen ist.

15:30–16:00

Stefan Brandt (Erlangen)

Sellars and Quine on Empiricism 
and Conceptual Truth

I compare W. Sellars’s and W. V. Quine’s criticisms of logical empiricism; specifically, Quine’s 
attack on the analytic-synthetic distinction and Sellars’s attack on the so-called ‘myth of the 
given’. I criticise the view, advocated by Richard Rorty and Michael Williams, that Sellars’s 
and Quine’s arguments are complementary. I show that, to the contrary, Sellars’s criticism of 
the given assumes the analytic-synthetic distinction and is, hence, incompatible with Quine 
rejection of that distinction. I then present Sellars’s account of analytic or conceptual truths 
and show that it is immune to Quine’s criticisms. I conclude by comparing Sellars’s positive 
picture of empirical knowledge with that of Quine.

16:15–16:45

Anke Breunig (Halle)

Sellars liest Carnap – Zwei Theorien 
sprachlicher Bedeutung

Carnaps frühe Theorie sprachlicher Bedeutung, die dieser in dem Werk Logische Syntax der 
Sprache (1934) entwickelt, hatte großen Einfluss auf den jungen Sellars. In Auseinanderset-
zung mit dieser Konzeption entwickelt Sellars seine eigene, inferentialistische Bedeutungs-
theorie. In meinem Vortrag zeige ich einerseits auf, welche Ideen Sellars von Carnap über-
nimmt. Andererseits stelle ich dar, inwiefern diese Ideen im Kontext von Sellars’ Theorie eine 
tiefgreifende Transformation erfahren. Der wichtigste Unterschied zwischen Sellars und Car-
nap liegt in ihrem jeweiligen Sprachverständnis: Während Carnap vom Gebrauchsaspekt von 
Sprache abstrahiert, rückt Sellars diesen Aspekt ins Zentrum seiner Theorie. Ich behaupte in 
meinem Vortrag, dass Sellars nicht mit dem Geist von Carnaps Theorie bricht, wenn er Car-
naps Sprachverständnis zurückweist. Vielmehr glaubt Sellars, nur so die These vom Primat der 
Sprache retten zu können. Sellars’ radikalster Kritikpunkt entpuppt dieser Lesart zu folge als 
der Versuch zu retten, was Sellars als den Kern von Carnaps Projekt ansieht. Meine Interpreta-
tion hat ein wichtiges historisches Ergebnis: Eine Rekonstruktion der Philosophiegeschichte 
des letzten Jahrhunderts, die Sellars und Carnap als Antagonisten darstellt, ist danach nicht 
haltbar.



93

17:30–18:00

Tabea Rohr (Jena)

Eine Verwandtschaft, die nicht 
überschätzt werden sollte – Frege 
über Arithmetik und Geometrie

Während Frege sein Lebenswerk dem Versuch gewidmet hat, Arithmetik aus Logik herzuleiten 
und somit das Kantische dictum, Arithmetik sei synthetisch, zu widerlegen, stimmt er Kant in 
Hinblick auf die Geometrie zu. In den Grundlagen der Arithmetik heißt es: „In dem er [Kant, 
TR] die geometrischen Wahrheiten synthetisch und apriori nannte, hat er ihr wahres Wesen 
enthüllt.“ Arithmetik und Geometrie besitzen demnach einen unterschiedlichen erkenntnis-
theoretischen Status. Im Vortrag soll die systematische Relevanz dieser Eigenheit von Freges 
Philosophie der Mathematik herausgearbeitet werden. Als Textgrundlage dient insbesondere  
§13 der Grundlagen der Arithmetik . Dort argumentiert Frege für seine These, dass Arithmetik 
analytisch ist, indem er auf einen fundamentalen Unterschied zwischen arithmetischen und 
geometrischen Gegenständen hinweist. Geometrische Punkte seinen homogen in Relation zu 
ihrer Position im Raum. Voneinander unterschieden werden können Punkte nur in Relation zu-
einander. Zahlen hingegen besitzen sie auszeichnende spezifische Eigenschaften, etwa eine 
Primzahl zu sein. Sie sind aus diesem Grund nicht homogen in Relation zu ihrer Position in der 
Zahlenreihe. Frege wendet sich damit, so die These des Vortrags, gegen die Kantische Idee, 
dass die Zahlenreihe auf der reinen Anschauung der Zeit beruhe. Diese Idee geht bei Kant mit 
der Vorstellung einher, man könne die Reihe der Zahlen mit einer Linie „figürlich machen“ (KrV 
B292). Hätte Kant recht, so müssten sich die Zahlen ebenso homogen in Relation zu Ihrer Po-
sition in der Zahlenreihe sein, wie die Punkte in Bezug zu ihrer Position im Raum. Dies ist nach 
Frege nicht der Fall, weswegen es für ihn zumindest wahrscheinlich ist, dass die Arithmetik 
nicht auf Anschauung beruht und folglich nicht analytisch ist.

18:15–18:45

Dorothee Schmitt (Bonn)

Logikpluralismus und Quines 
predicament of the deviant logician

In W.V.O. Quines Philosophie der Logik herrscht eine Spannung zwischen einerseits Elemen-
ten, die sie für Vertreter revisionistischer Logiken und Logikkonzeptionen anschlussfähig er-
scheinen lassen und andererseits seiner rigorosen Ablehnung nicht-klassischer Aussagenlo-
giken. Diese Spannung betrachte ich aus dem Blickwinkel aktueller Ansätze aus dem Bereich 
des Logikpluralismus, insbesondere dem von Otávio Bueno. Das Ziel ist dabei zu zeigen, dass 
gerade die Veränderungen in der Auffassung von Logik, die Quines Schriften geholfen haben 
auf den Weg zu bringen, seine Argumentation gegen nicht-klassische Logiken letztendlich un-
tergraben. Anzusetzen ist dazu bei Quines wohl einflussreichstem Argument gegen nicht-klas-
sische Logiken: seinem Vorwurf des Themenwechsels — gerichtet an die Vertreter nicht-klassi-
scher Logiken. Das predicament of the deviant logician besteht laut Quine darin, dass dieser, 
sobald er alternative Regeln für z.B. die Verwendung der Negation vorschlägt, eben nichtmehr 
über Negation spricht, sondern über einen Junktor, den er frei erfunden hat. Quine hält hier an 
einem Logikbild fest — an einem Bild der einen, korrekten Logik, die im Hintergrund all unserer 
Schlusshandlungen steht — das durch die (einzig mögliche) Rolle der Logik in der radikalen 
Übersetzung und viele andere Elemente seiner Theorie als ein Überbleibsel logisch-empiris-
tischen und noch früheren Gedankenguts erscheint, das mit seinen Revisionen und Kritiken 
des logischen Empirismus in Konflikt steht. Hier kann ein Blick aus der Perspektive aktueller 
Logikauffassungen Abhilfe schaffen. Zwar räumen sie den Konflikt nicht aus, aber sie können 
Quines Festhalten an dieser Logikauffassung, als eben das sichtbar werden lassen, was es 
ist: ein Festhalten an einem mit seinem eigenen Ansatz eigentlich schon obsolet gewordenen 
Logikbild.



94

> Geschichtsphilosophie

Sektionsleitung: Oliver Scholz

Dienstag, 30. September VSH 06

14:45–15:15

Christian Hofmann (Hagen/Bonn)

Spekulative Geschichtsphilosophie 
und gesellschaftliche Konkretion. 
Eine Anknüpfung an Hegel

Thema des Vortrags ist der Versuch einer Anknüpfung an Hegels spekulative Geschichtsphi-
losophie. Hierbei ist zunächst zu zeigen, wie diese gegen kritische Einwände verteidigt und 
im Ausgang von Kants Vernunftbegriff (und dessen Weiterentwicklung) auch heute begründet 
werden kann. Der gewichtige empirische Einwand, dass Geschichte – nicht zuletzt in der Mo-
derne – dem Fortschrittsgedanken entgegen gerade auch durch vielfaches Leid, durch Katast-
rophen und Rückschläge geprägt ist, ist dabei nicht von der Hand zu weisen. Jedoch ist Hegels 
Perspektive auf einen „vernünftigen“ Geschichtsverlauf keineswegs in einem bloß deskripti-
ven Sinne etwa als Legitimierung allen faktischen Geschehens zu verstehen, sondern sie ist 
von vornherein durch eine normative Komponente bestimmt, die der Geschichtsbetrachtung 
zugleich eine teleologische Ausrichtung verleiht: „Geschichte“, als Geschichte des Geistes, ist 
so als Entfaltung des Freiheitsbewusstseins zu verstehen. Nun kann Freiheit immer auch ver-
fehlt werden, sie kann – wie die Dialektik der Aufklärung zeigt – in grausamste Barbarei und 
Unfreiheit umschlagen. Umso mehr aber ist an der normativen Perspektive einer gelingenden, 
sich realisierenden Freiheit festzuhalten.
In diesen Sinne knüpfe ich an Hegels Geschichtsphilosophie an: Freiheit muss sich dabei im 
geschichtlichen Prozess erst noch in den jeweiligen gesellschaftlich-sittlichen Kontexten kon-
kretisieren. Aus globaler Perspektive betrachtet zeigt sich hierbei die Aufgabe der Vermittlung 
zwischen dem universellen Freiheitsbegriff der Moderne und den jeweiligen sittlichen Grund-
lagen. Die an einer solchen Zielvorstellung orientierte Perspektive kann dann als „konkreter 
Universalismus“ bezeichnet werden.

15:30–16:00

Tim Rojek (Essen)

Das Problem der Rolle historischer 
Erfahrungen im Rahmen der 
praktischen Philosophie

In jüngster Zeit wird vermehrt die These vertreten, dass historische Erfahrungen ihren Nie-
derschlag im Rahmen der praktischen Philosophie finden sollten (so z.B. von Hans Joas oder 
Axel Honneth). Dabei wird jedoch die Verhältnisbestimmung zwischen historischen Erfahrun-
gen bzw. historischen Wissensbeständen und philosophischer Begründung selten näher ex-
pliziert. Das systematische Ziel des Vortrags besteht darin zur Klärung dieses Verhältnisses 
beizutragen.
Verfolgt wird dieses Klärungsanliegen durch eine systematisch orientierte Analyse des Verhält-
nisses von Geschichte und System in Hegels Philosophie. Die Verhältnisbestimmung zwischen 
historischer Genese und philosophischer Geltung ist in Hegels System schwer zu durchschau-
en. Die jeweiligen Entscheidungen und Festlegungen, die man hinsichtlich dieses Verhältnis-
ses trifft zielen gewissermaßen auf den Kern des hegelschen System und haben daher Auswir-
kungen auf die gesamte Systemanlage. Methodisch folge ich dabei aufgrund der Komplexität 
des hegelschen Systems der Leitlinie eines induktiven Vorgehens. Statt eines Ausgangs von 
der Wissenschaft der Logik, wird im Rahmen des Vortrag insbesondere die Anmerkung zu §3 
A. der Grundlinien der Philosophie des Rechts eingehend analysiert. Dabei soll deutlich wer-
den, dass Hegels Theorie des objektiven Geistes für die systematische Ausgangsfrage einen 
attraktiven Anschluss bietet. Hegel organisiert den Phänomenbereich des objektiven Geistes 
weder nach dem Vorbild der historischen Rechtsschule noch nach dem Vorbild einer strikt apri-
orischen Begründungsform im Sinne Kants und Fichtes. Hegels Konzeption beansprucht damit 
sowohl dem spezifisch historischen und damit wandelbaren Gehalt sozialer Phänomene als 
auch deren Geltung Rechnung tragen zu können, ohne den unattraktiven Konsequenzen eines 
Historismus auf der einen Seite oder aber eines strikten Apriorismus auf der anderen, ausge-
liefert zu sein.

16:15–16:45

Klaus Erich Kaehler (Köln)

Theodor W. Adornos Kritik der 
Hegelschen Geschichtsphilosophie

An dem konkreten Thema der Geschichtsphilosophie soll der Vortrag das zwiespältige Verhält-
nis Adornos zu Hegel – das zugleich ein zwiespältiges Verhältnis zur Geschichtsphilosophie 
ist - analysieren und einsichtig machen als Ausdruck seines Kampfes um das Subjekt in der 
Moderne und als Folge des hierin von Grund auf veränderten Begriffs  – des Subjekts, das in 
seiner kritisch reflektierten „Unangemessenheit zum Allgemeinen“ nicht nur die tendenziel-
le Auflösung seiner authentischen Existenz erfährt, sondern zugleich auch den letzten Rest



95

an Kraft zum Widerstand gegen jenes Allgemeine und damit zu dessen Veränderung sich be-
wusst machen kann. Dieses Subjekt der Moderne ist zwar von Grund auf dezentriert – als 
naturales, individuelles und soziales zumal; es kann keineswegs an die Stelle des hegelschen 
Geistes als des Gesamtsubjekts der Geschichte treten. Aber etwas vom „Erfahrungsgehalt“ 
dieses spekulativen Gedankens gilt es nach Adorno zu bewahren und auszuüben: die Kraft 
zur Selbstreflexion und damit zur Unterscheidung von einem übermächtigen Realzusammen-
hang, in dem es sich doch immer schon befindet. Die Differenz zu Hegel bleibt damit zwar 
grundlegend – unübersehbar in Adornos Umdeutung von Geist in Gesellschaft -, doch sie kann 
verständlich gemacht werden, indem im Durchgang durch die wichtigsten Kritikpunkte wie 
„Hegels Parteinahme fürs Allgemeine“ (in der Dialektik von Allgemeinem und Besonderem), 
„Entzeitlichung der Zeit“, „Überweltlichkeit des Weltgeistes“ etc. die Bestimmungen konfigu-
riert werden, die das kritische Subjekt (und zugleich das Subjekt der „philosophischen Erfah-
rung“ Adornos) ausmachen.

17:30–18:00

Felix Steilen (Berlin)

Max Webers Geschichtsphilosophie

Geschichtsphilosophische Elemente sind konstitutiv für die Gesellschaftstheorie. Als offen-
sichtliches Beispiel für Webers Geschichtsphilosophie lässt sich seine These von Rationalisie-
rung als dem universalgeschichtlichen Charakteristikum der westlichen Moderne anführen. 
In seiner Wissenschaftslehre geht es hingegen um erkenntnistheoretische Probleme, welche 
eine Theorie der Geschichte betreffen. Für Weber ist keine Darstellung ohne die symbolische 
Zuschreibung von Bedeutung möglich, Interpretation und Wertung lassen sich a priori niemals 
ausschließen, Theorien und theoretische Annahmen beeinflussen unsere Erklärungen von vor-
neherein. Wesentliche Begriffe der Methodologie Webers sind somit als Auseinandersetzung 
mit historiographischen Fragestellungen zu verstehen: Vom Idealtypus als einer Heuristik ge-
schichtlichen Erkennens bis zur Unterscheidung wert- und zweckrationalen Handelns, die eine 
in seiner Universalhistorie angelegte Teleologie wiederspiegelt. Neben den methodologischen 
Arbeiten stehen Webers historisch-vergleichende Studien. Eine zentrale Stellung kommt der 
„Protestantischen Ethik“ zu, hier liegen Charakteristika seines Werkes in verdichteter Form 
vor. ‚Geist‘ ist dabei auch der Name für einen historischen Beweger in idealistischer Manier. 
Weber historisch zu verstehen, bedeutet Vorgehen und Methode im Rahmen wissenschaft-
licher Tradition zu verorten. Überraschend erscheint daher die Tatsache, dass heute in den 
Sozialwissenschaften eine stark enthistorisierte Interpretation Webers dominiert. Stattdessen 
soll hier vorgeschlagen werden, Webers umfassende Erklärungen in einem geistesgeschichtli-
chen Rahmen zu verorten, um letztlich einen Formenwandel in der Repräsentation historischer 
Wirklichkeit - d.h. von der Geschichtsphilosophie zur Gesellschaftstheorie - nachvollziehen zu 
können.

18:15–18:45

Christian Bauer (Würzburg)

Karl Löwiths Begriff der Ethizität

Karl Löwith hat in Weltgeschichte und Heilsgeschehen eine systematische Untersuchung ge-
schichtsphilosophischen Denkens entfaltet. Darin werden die Kategorien geschichtlichen 
Sinns und letzten Sinns (eschaton) kritisch befragt. Darüber hinaus findet man bei Löwith 
zahlreiche Reflexionen über die Unmöglichkeit einer Philosophie der Geschichte wie auch Be-
trachtungen zur Verhältnisbestimmung von Geschichte, Sinn und Ethik.
Im Zentrum meines Vortrags steht Löwiths Essay Nietzsches Philosophie der ewigen Wieder-
kehr des Gleichen. Diese Studie gilt u.a. der Frage nach der Bedingung der Möglichkeit eines 
erfüllten Daseins in Zeiten des europäischen Nihilismus. Die mit dem Nihilismus bezeichnete 
Enttäuschungsgeschichte löst die Essenz von Geschichte und die „metaphysischen Anteile 
des Projekts der Moderne“ (Ludwig Siep) auf. Als letzter Rest von metaphysischem Gehalt ver-
bleibt die aller Essenz vorausgehende Existenz: der Einzelne, der den heilsgeschichtlichen 
Telosschwund zu kompensieren hat.
In diesem Kontext kommt Löwiths Begriff der Ethizität zur Geltung. Er markiert die Position 
des Einzelnen, der mit der Tatsache rechnen muss, dass Geschichte – trotz Telosschwund – 
nicht beliebig umschreibbar und deutbar ist, da sie durch Irreversibilität gekennzeichnet ist. 
Irreversibilität begrenzt die Willkür historischer Interpretation und bildet das schwankende 
Fundament einer intelligiblen Welt der Erinnerung. Dass Erinnerung als Verschränkung des 
Vergangenen mit dem Zukünftigen eine Sinnstiftung im Sinnlosen leiste, die den Einzelnen im 
symbolischen Kosmos mit dem Allgemeinen verknüpft, bildet den Horizont des sittlich existie-
renden Menschen. Die Geburt individueller Geschichte aus dem Geiste eines ethischen Impe-
rativs stellt sich als letztverbliebener Horizont von Welt nach dem Abschied von geschichtsphi-
losophisch begründeten Endzuständen dar.



96

Donnerstag, 2. Oktober VSH 06

14:45–15:15

Mark Schweda (Göttingen)

Joachim Ritters Theorie der 
Moderne als „Hermeneutik der 
geschichtlichen Wirklichkeit“

Joachim Ritter (1903-1974) zählt zu den wichtigsten Einflussgrößen im akademischen Leben 
der Bundesrepublik nach dem Zweiten Weltkrieg. Seine Philosophie ist ihrem systematischen 
Gehalt nach als eine Theorie der Moderne zu verstehen. Sie entwickelt eine umfassende Deu-
tung des gegenwärtigen Zeitalters in seiner grundlegenden epochalen Verfasstheit, die so-
wohl der weltgeschichtlichen Bedeutung der Moderne als auch ihrer inneren Problematik und 
Gefährdung gerecht zu werden sucht. In der modernen bürgerlichen Gesellschaft und dem 
freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat setzt sich nach Ritter – auch und gerade in ihrem 
emanzipatorischen Bruch mit der Vergangenheit – die von der antiken Polis ausgehende welt-
geschichtliche Entfaltung menschlichen Selbstseins in den Praktiken und Institutionen poli-
tisch verfasster, auf Vernunft und Freiheit gegründeter Gemeinwesen fort. Der dabei zugrunde 
gelegte Philosophiebegriff hält zwar am Gegenstand und Anspruch der antiken Meta¬physik 
als Erster Philosophie fest, fasst diese aber geschichtsphilosophisch als „Hermeneutik der 
geschichtli¬chen Wirklichkeit“. Der Vortrag verfolgt das Ziel, diese Konzeption von Philosophie 
im Einzelnen zu rekonstruieren, ihre theoretischen und methodologischen Implikationen zu 
erläutern und ihre systematischen Potenziale abzuschätzen. Wie sich zeigt, entwickelt Ritter 
in Auseinandersetzung mit der Grundlegung der Metaphysik bei Aristoteles einen Begriff von 
Philosophie, nach dem dieser als theoretischer Wissenschaft vom Sein des Seienden zugleich 
die Bedeutung zukommt, das Verständnis der Wirklichkeit, das im geschichtlichen Entwick-
lungsstand der gesellschaftlich-politischen Lebenszusammenhänge ihrer Zeit verkörpert ist, 
reflexiv ausdrücklich zu machen und in einer vernünftig begründenden Form darzulegen. Die 
Aktualität dieser Konzeption wird abschließend im Horizont neuerer Debatten um hermeneu-
tische bzw. interpretative Ansätze praktischer Philosophie bei Autoren wie Charles Taylor, Mi-
chael Walzer, Martha C. Nussbaum und Axel Honneth diskutiert.

15:30–16:00

Christian Thies (Passau)

Die Achsenzeit-Idee als 
Keimzelle einer neuen 
Geschichtsphilosophie?

Das Konzept der Achsenzeit (Jaspers 1949) entgeht zwei starken Einwänden, die sich gegen 
fast alle großen geschichtsphilosophischen Entwürfe richten lassen: Erstens ist dieses Modell 
nicht eurozentristisch, sondern komparativ-global; zweitens ist es nicht bloß eine apriorische 
Konstruktion, sondern inzwischen Gegenstand vielfältiger empirischer Studien (Eisenstadt, 
Bellah u.a.). Bevor die Achsenzeit-Idee als Keimzelle einer neuen Geschichtsphilosophie die-
nen könnte, sind jedoch folgende kritische Überlegungen notwendig.
Erstens ist die Achsenzeit ein Idealtypus, der in dieser Form nicht real auffindbar ist. Deshalb 
sollte man besser von Axialität oder, noch besser, von axialen Elementen sprechen. Zweitens 
handelt es sich um Kategorien, die sich auf die kollektive Ebene beziehen, nicht auf einzelne 
Individuen. Drittens: Axiale Elemente lassen sich in der kulturellen Dimension einer Epoche 
oder Zivilisation finden. Um ökonomische und politische, demographische und ökologische 
Veränderungen zu analysieren, braucht man andere Theorien. Viertens deutet Geschichtsphi-
losophie die Vergangenheit immer vom Standpunkt der Gegenwart mit Blick auf die Zukunft. 
Bei einer solchen Betrachtungsweise ist festzustellen, dass uns die Achsenzeit heute keine 
Orientierung mehr bieten kann. Gegen Jaspers, der im Grunde kein Verständnis für die nor-
mativen Errungenschaften der Moderne hat, wäre zu zeigen, dass durch die „Sattelzeit“ (Ko-
selleck) in kognitiver, moralischer und religiöser Hinsicht wichtige Fortschritte gegenüber den 
axialen Gesellschaften erreicht wurden. 



97

16:15–16:45

Stefan W. Schmidt (Wuppertal)

Spuren der Vergangenheit 
– Phänomenologie des 
Gedächtnisses als Grundlage für 
Geschichtsphilosophie

Paul Ricœur stellt in seinem Buch Gedächtnis, Geschichte, Vergessen seinen Abhandlungen 
über die Geschichte eine Phänomenologie des Gedächtnisses voran und dies nicht ohne 
Grund. In meinem Vortrag möchte ich aufzeigen, in welcher Weise das Gedächtnis Grundlage 
und notwendige Voraussetzung für Geschichte ist. 
Einem Diktum Aristoteles‘ folgend ist das Gedächtnis mit Vergangenem verbunden. Dies impli-
ziert die Frage nach der Beschaffenheit dieser Verbindung. Die Antwort auf diese Frage liegt im 
Begriff der Kontinuität, und zwar der Kontinuität der Erfahrung und der Wirklichkeit überhaupt. 
Dies schließt auch uns selbst als diejenigen, die sich erinnern, mit ein. Deutlich wird dies bei-
spielsweise im deutschen Ausdruck „Ich erinnere mich“ oder im französischen „Je me souvi-
ens“. Ebenso beruht unser Begriff eines objektiven Zeitverlaufes letztlich auf dem Gedächtnis. 
Das Gedächtnis im phänomenologischen Sinne beschreibt die Bewusstseinsstrukturen, die 
dafür verantwortlich sind, dass wir zeitliche und somit geschichtliche Wesen sind. 
Im Zeugnis sieht Ricœur die Struktur des Übergangs zwischen dem Gedächtnis und der His-
torie. Die persönliche Erfahrung, das Erlebnis ist verwoben mit dem Gedächtnis. Und ebenso 
sind die Erfahrungen von Zeitzeugen und andere „Zeugnisse“ die Verankerung der Geschichte 
in der Wirklichkeit. Obgleich Zeugnisse zwar immer die Gefahr der Täuschung  bergen, haben 
wir doch nichts Besseres als diese, um die historiographische Operation darauf zu stützen und 
eine Rekonstruktion des Vergangenen zu versuchen.

17:30–18:00

Wilhelm Schmidt-Biggemann 
(Berlin)

Geschichtsphilosophie und 
Philosophiegeschichte:  
Paradoxien und Dilemmata 

Geschichten und Geschichte können sich nur als Erzählungen präsentieren. Auch Geschichts-
philosophie ist ein Narrativ, freilich ein abstraktes. Aber sie muss selbst den Charakter eines 
Narrativs haben, damit sie damit sie  die Zeitlichkeit  der Geschichte inszenieren kann. Sie 
inszeniert den Absolutismus der Zeit, indem sie  die Zeit als unaufhebbare Folge von Verschie-
denem zur Darstellung bringt. Diese Erzählung bezieht sich immer auch auf die Vergangenheit, 
ihr Tempus ist das Präteritum.  Der Wahrheitsanspruch solcher Narrativität ist  referentiell: So 
war es.    
In Geschichten ist die historische Erfahrung aufgehoben, die die die Philosophie analysiert. 
Geschichten sind sprachlich verfasst; sie stellen zeitliche Folgen dar. Diese Zeit inszenieren-
den  Erzählungen  werden von der Philosophie semantisch und grammatisch, das ist logisch, 
analysiert. In diesem Sinne ist Philosophie die Metasprache der als Erzählung gefassten Er-
fahrung. So entsteht der Anspruch auf Zeitlosigkeit systematischer Wahrheitsaussagen, die 
in sich stimmig sein wollen und sozusagen sekundär den narrativen Referentialitätsanspruch 
beerben.
Philosophiegeschichte ist nun selbst ein narratives Geschäft. Sie kann als historische Wis-
senschaft auf die Narrativität nicht verzichten, weil sie sonst ihren Anspruch auf Inszenierung 
der Zeitlichkeit aufgäbe. Aber genau hier liegt das Problem in Bezug auf die „systematische“ 
Philosophie, die als Metasprache der Erfahrung die Zeitlichkeit gerade überwinden will. Erzäh-
lungen, sofern sie Erfahrungen inszenieren, müssen im Präteritum berichten, aber philosophi-
sche Wahrheiten haben keinen Zeitindex. Und hier zeigen sich Dilemmata: Ist die Erfahrung 
des Geschichtswandels evidenter als die der zeitlosen Wahrheiten? Ist nicht die Erfahrung des 
Geschichtswandels selbst eine zeitlose Erfahrung und mithin ein Selbstwiderspruch? 



98

> Handlungstheorie

Sektionsleitung: Christoph Demmerling

Montag, 29. September VSH 011

14:45–15:15

Steffi Schadow (Bremen) 

„Kausalität aus Freiheit“ und die 
„Standardstory of Human Action“

In der Debatte darüber, was Handlungen sind, welcher ontologische Status ihnen zukommt 
und wie sie sich erklären lassen, haben sich in der analytischen Handlungstheorie zwei grund-
legende Positionen herausgebildet: die kausalistische und die intentionalistische. Der Vortrag 
kontrastiert Kants Handlungsbegriff mit dieser Entwicklung und zielt darauf ab, die systema-
tische Relevanz seiner Theorie der Akteurskausalität für heutige Debatten herauszuarbeiten. 
Dazu wird zunächst ein Überblick über die ‚Standardstory‘ der Handlung gegeben, zweitens 
werden prominente Einwände gegen die Standardkonzeption angeführt. Es folgt drittens ein 
kurzer Überblick über Handeln und Verursachen als Grundbegriffe der Kantischen Philosophie, 
die sowohl Denkhandlungen als auch praktisches Tun umfassen. Anschließend beziehe ich 
mich auf Kants Darstellung des Freiheitsproblems in der „Kritik der reinen Vernunft“, um auf 
seinen Begriff der freien Handlung hinzuleiten. Schließlich wird gezeigt, dass Kant eine be-
sondere Variante der Theorie der Akteurskausalität vertritt, mit Hilfe derer sich ein Verständnis 
davon erschließt, was es heißt, aus Gründen zu handeln. Kants Handlungstheorie wird als 
eine der Standardtheorie des „belief-desire-Modells“ des Handelns überlegene Alternative 
präsentiert.

15:30–16:00

Björn Sydow (Tübingen)

Menschliches Handeln als 
natürlicher Vorgang: Eine 
vermögenstheoretische Alternative 
zur kausalen Handlungstheorie

Menschliches Handeln ist eine besondere Art von körperlichem Verhalten. Es unterscheidet 
sich vom Rollen einer Kugel oder dem Bellen eines Hundes dadurch, dass es die Aktivität eines 
Handlungssubjekts ist, das sich an Gründen ausrichtet. Das Rollen der Kugel und das Bellen 
des Hundes verstehen wir als natürliche Vorgänge, die sich im Rahmen derselben natürlichen 
Ordnung abspielen. In Bezug auf das menschliche Handeln stellt sich die Frage, ob es eben-
falls unter dieser natürlichen Ordnung steht oder unter einer anderen, außernatürlichen. Im 
Anschluss an Kant wird diese zweite Antwort als das Einnehmen einer zweiten und ursprüngli-
chen Perspektive auf Menschen und ihr Verhalten verteidigt. Doch weil das menschliche Han-
deln auch aus dieser Perspektive der Freiheit noch ein körperliches Verhalten und damit etwas 
bleibt, das eigentlich der natürlichen Ordnung unterliegt, gerät diese Lösung unweigerlich in 
die Spannung, zugleich ein Zusammenspiel beider Ordnungen behaupten und ein genaueres 
Verständnis dieses Vorgangs offen lassen zu müssen. In meinem Beitrag möchte ich zeigen, 
wie sich dieser Spannung entgehen lässt, ohne dass menschliches Handeln dabei als die Ak-
tivität eines vernünftigen Subjekts aufgelöst wird. Dazu gehe ich dem Gedanken nach, dass 
nicht die Ereigniskausalität, sondern die Ausübung von Vermögen als jene Eigentümlichkeit 
der natürlichen Wirklichkeit zu verstehen ist, aus deren Entfaltung sich auch menschliches 
Handeln als natürlicher Vorgang ergibt. Allerdings sind es nicht, wie Erasmus Mayr in Under-
standing Human Agency vorschlägt, aktive Vermögen, die uns als Handlungssubjekten eben-
so zukommen wie Gegenständen der unbelebten Natur, sondern Vermögen, auf äußere Gege-
benheiten mit bestimmten Bewegungen zu reagieren.

16:15–16:45

Christoph Lumer (Siena)

Person, Selbst, Ich – ein 
handlungstheoretischer Ansatz

Der Vortrag versucht, drei Begriffe zu klären: ‚Person‘, ‚Selbst‘ und ‚Ich‘. Diese drei Begriffe 
werden (provisorisch) wie folgt von einander abgegrenzt: ‚Person‘ ist der umfassendste der 
drei Begriffe; der Begriff des ‚Selbst‘ erfaßt die Person aus der Perspektive des jeweiligen Sub-
jekts; das Ich ist der Kern der Person, der in Handlungen die bestimmende Rolle hat. 
Statt, wie heutzutage vorherrschend, intuitionistisch vorzugehen, stützt sich der Ansatz pri-
mär auf eine der Handlungstheorie verpflichtete Perspektive. Denn die meisten theoretischen 
Verwendungen des Personenbegriffs erfolgen unter handlungstheoretischen Gesichtspunk-
ten: verantwortliches, moralisches Subjekt etc. Innerhalb der Handlungstheorie kommt der 
Personenbegriff an zwei Stellen zentral vor: 1. Personen sind die Subjekte von Handlungen. 2. 
Personen sind Objekte von Handlungen mindestens in dem Sinne, daß Handelnde meist u.a. 
darauf zielen, sich selbst Vorteile zu verschaffen. Aus den Bedingungen dieser beiden Funkti-
onen des Personenbegriffs ergibt sich schon der größte Teil seiner Definition. Zu 1: Insbeson-
dere gehören die für die Handlungsentscheidung und  ausführung wesentlichen Elemente zur 



99

(synchronen) Person. Zu 2: Die Bedingungen für die temporale (diachrone) Personenkontinu-
ität werden durch eine Rekonstruktion der Ontogenese des Selbstbegriffs und über die sich 
dabei zeigende Verwobenheit von Körper und Geist geklärt. 
Der zentrale Ansatz für die Bestimmung des Ich-Begriffs ist hingegen: Zum Ich gehören dieje-
nigen mentalen Ereignisse, Zustände und Dispositionen sowie die ihnen zugrundeliegenden 
(mentalen) Strukturen, mit denen sich die Person identifiziert, die es im emphatischen Sinn 
als seine eigenen ansieht bzw., die es nicht ablehnt oder als fremde, äußere Mächte ansieht.

17:30–18:00

Jonas Pfister (Luzern)

Grundlegende Verantwortung: 
Zurechenbarkeit von Handlungen 
und Handlungsfolgen

Moralische Haftungsverantwortung für eine Handlung (oder einen Zustand) setzt eine grundle-
gende Verantwortung in dem Sinne voraus, dass die Handlung (oder der Zustand) der handeln-
den Person zugeschrieben werden kann. Im Anschluss an Aristoteles wird vielfach vorgeschla-
gen, dass wir nur für diejenigen Handlungen verantwortlich sein könnten, die wir, erstens, 
kontrollieren, und bei denen wir, zweitens, wissen, was wir tun. Dabei stellt sich die Frage, 
was mit „Kontrolle“ genau gemeint ist. Damit kann gemeint sein, dass die Person sich für die 
Handlung entschieden hat. Diese Position, die man als „Voluntarismus“ bezeichnen kann, 
wird, so soll argumentiert werden, durch Gegenbeispiele wie Unterlassungen und fahrlässige 
Handlungen widerlegt. Ein erfolgsversprechender Alternativvorschlag von Joseph Raz greift 
auf den Begriff der Kompetenz zurück. Demnach sind wir nebst den Handlungsfolgen, die wir 
absichtlich herbeiführen, auch für diejenigen Folgen verantwortlich, die dadurch entstehen, 
dass wir aufgrund einer Fehlfunktion unserer Handlungsfähigkeiten die Handlung, die in un-
serem Kompetenzbereich liegt, nicht erfolgreich ausführen können. Dieser Begriff ist, so soll 
argumentiert werden, zu eng, da er auch Unterlassungen mit einschliesst, die nicht als eine 
Fehlfunktion interpretiert werden können. Verantwortlich sind wir vielmehr, so lautet der zu 
entwickelnde Vorschlag, für die Handlungen, die wir zu unserem eigenen Kompetenzbereich 
zählen.

18:15–18:45

Martin Weichold (Göttingen)

Unabsichtliche Handlungen

In diesem Vortrag wird argumentiert, dass es eine große Klasse menschlichen Verhaltens gibt, 
für die gilt, dass (a) dieses Verhalten nicht absichtlich geschieht, und dass (b) dieses Verhal-
ten Personen im Alltag üblicherweise als ihre verantwortbare Handlung zugerechnet wird. Ob-
wohl der Begriff einer unabsichtlichen Handlung leicht als Oxymoron erscheinen kann, eignet 
er sich gut, um eben diesen Phänomen-Bereich auf den Begriff bringen zu können. Hier ist ein 
Beispiel für eine unabsichtliche Handlung in dem genannten Sinne: Eine Person kann überlegt 
die Absicht fassen, in den nächsten Stunden ihr Mobiltelefon nicht zu beantworten, um einem 
ungewünschten Gespräch zu entgehen. Dann jedoch kann es passieren, dass das Telefon nach 
einigen Stunden unerwartet klingelt und die Person das Telefon schon an ihrem Ohr vorfindet, 
bevor sie sich ihrer ursprünglichen Absicht entsinnt. Interessant ist dabei Folgendes: Trotz 
dessen, dass die Person (im relevanten Sinne) nicht absichtlich gehandelt hat, kann sie sich 
das Geschehene als ihre Handlung zurechnen und sich dafür tadeln. Vor dem Hintergrund der-
artiger Fälle wird im Zentrum des Vortrags die folgende Frage stehen: Wie ist es möglich, einer 
Person ein unabsichtlich geschehenes Ereignis gerechtfertigterweise als ihre verantwortbare 
Handlung zuzurechnen? Theorien, die auf psychologische Voraussetzungen für Zurechenbar-
keit rekurrieren, werden kritisch diskutiert, und stattdessen eine durch Wittgenstein und Kant 
inspirierte Alternative vorgeschlagen.



100

Dienstag, 30. September VSH 011

14:45–15:15

Gunnar Schumann (Hagen)

Practical reasoning as normative 
reasoning

In my talk I want to stress the point that we explain human actions by giving reasons – not by 
identifying causes. I will explicate some differences between both. In particular, the essential 
difference between reasons and causes can be seen in their normative role they play in our 
language. Reasons are something from which the resultant action becomes understandable as 
something that should have been done or that was a good thing to do from the perspective of 
the agent (in the given circumstances of the action). It is for this peculiar normative character 
that reasons for actions can justify actions, in contrast to causal explanation which explain 
how the occurrence of the action in question came about. 
One benefit of understanding the explanation of actions by reasons as normative in character 
is, that it dissolves some notorious obscurities in prominent accounts of practical syllogism, 
namely: a) that the conclusion of a practical syllogism is allegedly itself an action, and b) the 
claim that practical reasoning is  no form of “logical demonstration”, because the premises 
allegedly don’t necessitate the conclusion. However, I want to show that a) the conclusions of 
practical syllogisms are not actions – although the conclusions are intimately connected with 
actions and b) that the premises of a practical syllogism do necessitate the conclusion. There 
is indeed a difference between practical and theoretical reasoning – but it is rooted finally in 
the difference between normative and descriptive language use.

15:30–16:00

David Horst (Jerusalem)

Responding to Reasons

Responding to a reason – by acting or forming an intention – is often claimed to involve taking 
something as a reason. Thus, when someone is doing A for the reason R – be this a fact, a be-
lief or a desire – she takes, recognizes, or endorses R as a reason for doing A. In the literature, 
we can distinguish between two general attempts to account for this notion: either in terms of 
a distinct mental attitude or in terms of a reliable disposition. I argue that both attempts face 
serious problems. I end by sketching an alternative account that avoids the problems of both 
the mental attitude and the dispositional account.

16:15–16:45

Nadine Mooren (Münster) 

Anlässe, Gründe und Motive

Es gibt unterschiedliche Typen von Antworten auf Fragen wie »Warum begann der Erste Welt-
krieg?«, »Wieso schrieb Sören Kierkegaard sein Werk Entweder – Oder?« oder auch die schlich-
te Frage »Weshalb hast Du das getan?«. Mögliche Antworten auf solche Fragen können Ent-
schuldigungen, Rechtfertigungen, Motivlagen, Ursachen, Interessen oder auch Anlässe sein. 
Im Vortrag wird der Fokus auf die Verfasstheit der Kategorie des Anlasses gelegt. Zu diesem 
Zweck soll mittels einer Art Phänomenologie des Anlasses eine Skizze erarbeitet werden, die 
die implizite Bedeutung des Anlasses als Bestandteil von Handlungs- und Begründungszu-
sammenhängen explizit macht. Wer auf die Frage nach den Gründen für seine Handlungen 
nur Anlässe, einen zufälligen Umstand oder einen Anflug von Begeisterung vorbringt, setzt 
sich dem Vorwurf aus, lediglich äußerliche und zufallsbedingte Anlässe, aber keine genui-
nen Gründe vorzubringen, die sein Verhalten als gerechtfertigt ausweisen könnten. Verglichen 
mit der Bedeutsamkeit von Gründen im engeren Sinne des Rechtfertigens von Handlungen 
erscheinen Anlässe als das Unwichtigere, wenn nicht gar als vernachlässigbare Größen.
Im Vortrag wird nach den konstitutiven Aspekten von Anlässen gefragt. Dabei soll u.A. von 
der Interpretationsleistung gesprochen werden, die erforderlich ist, um etwas als Anlass zu 
bestimmen. Hierzu wird es erforderlich sein, die Unterscheidung von subjektiven Anlässen 
und objektiv anerkannten Anlässen zu thematisieren, wie auch die Bedeutsamkeit zu disku-
tieren, die Erwartungshorizonten und Konventionalisierungsvorgängen in Bezug auf Anlässe 
in Sprach- und Handlungszusammenhängen zukommt.

17:30–18:00

Nora Heinzelmann (Cambridge)

Akrasia in dilemmas

Akrasia is commonly described as a failure to intend in accordance with one‘s better judge-
ment. More precisely, an agent is akratic if and only if he does not intend to do what he judges 
he ought to do. Such an account of akrasia is challenged by the existence of certain dilemmas. 
In such dilemmas, the agent judges that he ought to do something and he judges that he ought 
to not do it. Then, regardless of what he intends or does not intend to do, he will fail to intend 
to do what he judges he ought to do. Thus, by definition, an agent in this dilemma is necessa-
rily akratic. But it seems implausible that an agent should be akratic in this way. 
There are at least three options to deal with this problem. First, one might wish to embrace the 
counterintuitive conclusion. An agent is then necessarily akratic in a certain dilemma. Second, 
one might try to avoid the problem. Doing so requires a modification of either the account of 



101

akrasia or of the account of dilemmas. Third, one might wish to explain the problem away. This, 
in turn, has implications for moral psychology and action theory regarding the nature of nor-
mative judgements, intentions, incommensurability, and absolute prohibitions or demands.

Donnerstag, 2. Oktober VSH 011

14:45–15:15

Carl David Mildenberger  
(St. Andrews/Stirling)

A social reason to be rational

The purpose of the talk is to contribute to the debate whether rationality is normative. I shall 
argue that in spite of the powerful arguments proposed by Kolodny and Broome there is a 
reason to be rational. It is a social reason to be rational. It only reveals itself once we consider 
individuals who interact with each other, i.e. who are in some way in a social condition. The so-
cial reason to be rational is that an agent’s being rational enables other people to explain and 
predict the agent’s beliefs and intentions. Put differently: rationality leads to traceability as 
regards the attitudes of an agent. This is valuable in the social condition, as traceability seems 
to be a necessary prerequisite for coordination and cooperation. Thus, I argue that there is an 
instrumental reason to be rational. I will not be able to establish that the social reason to be 
rational is perfectly general, i.e. that it exists for every person in every circumstance. What I can 
show, however, is that wide-scope rationality is normative in the social condition.

15:30–16:00

David Schweikardt (Münster)

Zur Normativität kooperativen 
Handelns

In Debatten über die Struktur gemeinsamen Handelns zeichnet sich, bei zum Teil deutlichen 
Unterschieden in den Details der Analyse, ein Konsens darüber ab, dass für den Vollzug ge-
meinsamer Handlungen ein Komplex aus konativen und kognitiven Einstellungen leitend ist. 
Jenseits dieses wenigstens oberflächlich bestehenden Konsenses stellt sich die Diskussions-
lage mit Blick auf die normativen Beziehungen zwischen gemeinsam Handelnden besonders 
heterogen dar. Umstritten ist vor allem, ob Akteure im Rahmen ihres gemeinsamen Handelns 
spezifische Verpflichtungen gegenüber einander haben und, wenn dies bejaht wird, welcher 
Art und wie sie begründet sind. Diesem Problem widme ich mich in diesem Beitrag. Mit Blick 
auf die Klasse der notwendig gemeinsamen Handlungen (1) und im Ausgang von einer relatio-
nalen Analyse gemeinsamer Absichten (2) rekapituliere ich zunächst einige vielversprechende 
Vorschläge zur Analyse der normativen Struktur kooperativen Handelns (3), um dann dafür 
zu argumentieren, dass spezifisch soziale Handlungsverpflichtungen, die in wechselseitigen 
Festlegungen und Erwartungen gründen, das Grundelement dieser Struktur ausmachen (4).

16:15–16:45

Herman Witzel (Bielefeld)

Goals

Goals are a central feature of agency, yet, the literature on action theory does not provide a 
clear conception of goals and its relation to other key concepts like intentions-with-which, 
intentions-to or acting intentionally. In my talk, I will present a fleshed-out notion of a goal out 
and discover it to be richer than often assumed. Goals are not simply `states-of-the-world’ or 
`outcomes’, but show many characteristics usually attributed to intentions: goals cannot be 
thought without an entity to which they belong, they guide deliberation about how to achieve 
them and they are subject to rationality constraints for rational agents. Given those features, 
a realistic conception of goals help unravel the philosophical vocabulary of intentions and 
allows new approaches to tackle long standing discussions about intentions and actions like 
the unification of the different notions associated with intention, the teleological character of 
actions or the action theory of collectives.

17:30–18:00

Benedikt Kahmen  
(Bielefeld/Oxford)

Instrumental Reasoning under 
Uncertainty

You can do correct instrumental reasoning under uncertainty. Instrumental reasoning is reaso-
ning from an intention to achieve an end to an intention to do what you believe are means to 
this end. You can be uncertain that you shall achieve the end. You can also be uncertain that 
you shall do the means. Even if you are uncertain about this, you can still do correct instru-
mental reasoning. What does correct instrumental reasoning under this uncertainty look like?
In his recent Rationality through Reasoning (2013), John Broome answers the question what 
correct instrumental reasoning under uncertainty looks like. I raise a problem for his answer. 
The problem is that on his account, instrumental reasoning under uncertainty entails unde-
cidedness about whether to do the means. I think this is implausible. I discuss two replies I 
imagine Broome might give. I argue that these replies do not work.
I describe what I think correct instrumental reasoning looks like in the last part of my paper. It 
looks like reasoning with the propositional attitudes of intention and belief. I also argue that 
the reasoning I describe is instrumental reasoning and that it is correct reasoning.



102

Donnerstag, 2. Oktober VSH 010

14:45–15:15

Daniel Eggers (Köln)

Der Egoist und der Amoralist, oder: 
Sind wir nicht alle motivationale 
Internalisten?

Das Ziel des Vortrags ist die Verteidigung des sogenannten ‚uneingeschränkten’ motivatio-
nalen lnternalismus. Dem uneingeschränkten motivationalen Internalismus zufolge ist eine 
Person, die ein moralisches Urteil fällt, motiviert, in Übereinstimmung mit diesem Urteil zu 
handeln – unabhängig davon, ob weitere Bedingungen erfüllt sind, wie etwa, dass die Person 
vollständig rational, tugendhaft oder psychologisch normal verfasst ist. Meine Verteidigung 
dieser weithin für unplausibel gehaltenen Position stützt sich auf die Variante eines Gedanke-
nexperiments aus David Humes Enquiry into the principles of morals, mit dem Hume die wah-
ren, und aus seiner Sicht durchaus bescheidenen, theoretischen Verpflichtungen des psycho-
logischen Altruismus zu illustrieren versucht. Die Variante von Humes Gedankenexperiment 
erlaubt uns nicht nur, die theoretischen Verpflichtungen zu präzisieren, die mit der These des 
uneingeschränkten motivationalen Internalismus einhergehen, sondern suggeriert auch ein 
experimentelles Setup für deren Prüfung. Ergebnisse von Befragungen, die ich mit Studenten 
der Universitäten Köln, Münster und Aachen durchgeführt habe und deren Ergebnisse ich in 
meiner Präsentation vorstellen möchte, legen nahe, dass es sich bei der weit überwiegenden 
Zahl kompetenter Sprecher um uneingeschränkte motivationale Internalisten handelt.

15:30–16:00

Fabian Börchers (Berlin)

Das Gute als Formbestimmung des 
Handelns

Mit zunehmendem Einfluss von Neo-Aristotelischen Positionen in der Handlungstheorie und 
Ethik (z.B. McDowell, Foot, Raz und, wiederentdeckt, G.E.M. Anscombe) ist in den letzten Jah-
ren einer der Leitgedanken der antiken Philosophie wieder populär geworden: dass jedes Han-
deln als solches auf das Gute gerichtet ist. Darin, so wird häufig betont, ist das Handeln dem 
Denken analog, das als solches auf das Wahre bezogen ist. Diese These einer dem Denken 
analogen wesentlichen Gerichtetheit des Handelns ist jedoch nicht nur zugleich heftig umstrit-
ten, sie kann auch sehr verschieden verstanden werden.
In diesem Vortrag soll nun eine gängige Unklarheit über das Verständnis dieser These beseitigt 
werden, indem (in Auseinandersetzung u.a. mit David Velleman) dafür argumentiert wird, dass 
durch den Bezug auf das Gute eine Formbestimmung des Handelns gegeben wird. Dass das 
Handelns als solches auf das Gute gerichtet ist, so soll gezeigt werden, darf nicht so verstan-
den werden, dass wir Menschen (glücklicherweise!) alle Ziele desselben allgemeinen Inhalts 
haben, nämlich das Gute zu verwirklichen. Vielmehr kann was es überhaupt heißt, in einem 
vernunftgeleiteten Sinn im Handeln auf etwas abzuzielen, darüber verstanden werden, dass 
sich unser Handlungsziel als etwas Gutes charakterisieren lässt. Auf das Gute bezogen zu sein 
charakterisiert dann eine Art des Gerichtetseins und identifiziert nicht eine spezielle Sorte von 
Zielen unseres Strebens. Das ist in der Tat analog dazu, wie auf das Wahre bezogen zu sein die 
wesentliche Weise des Umgangs mit einem Gedanken, nämlich die des Urteilens, bezeichnet 
und nicht eine spezielle Unterklasse von möglichen Inhalten unseres Denkens herausgreift 
(solche Inhalte, die wahr sind).

16:15–16:45

Christian Kietzmann (Leipzig)

Wille und praktische Vernunft

Für Kant sind Wille und praktische Vernunft miteinander identisch. Die praktische Vernunft ist 
als solche ein Vermögen zur Wahl, zur Willkür. In der zeitgenössischen Handlungstheorie wird 
diese Identität vielfach bestritten. Philosophen wie Joseph Raz, Michael Bratman, Gary Wat-
son oder R. Jay Wallace sind der Meinung, dass die praktische Vernunft ein Vermögen zu urtei-
len sei. Sie manifestiere sich in Meinungen oder Wissen darüber, was zu tun gut ist. Diese Ur-
teile seien aber noch keine Willensbestimmungen, und zwar aus zwei Gründen. Erstens gehe 
unser Wollen in mehreren Hinsichten über unser praktisches Urteilen hinaus. Buridan-Fälle 
und die Inkommensurabilität von Werten sollen zeigen, dass unser Wollen oder Beabsichtigen 
spezifischer bestimmt ist als unser praktisches Urteilen. Zweitens scheint es offensichtlich, 
dass man Entscheidungen treffen und Absichten bilden kann, die dem eigenen Urteil darü-
ber, was zu tun gut ist, widersprechen. Man kann, so scheint es, etwas wollen, obwohl man 
es für schlecht hält, man kann etwas für gut halten, ohne es zu wollen, und man kann etwas 
tun, von dem es einem egal ist, ob es gut oder schlecht ist. In meinem Vortrag werde ich eine 
kantianische Konzeption der praktischen Vernunft gegen diese Einwände verteidigen. Meinem 
Vorschlag zufolge ist die praktische Vernunft das Vermögen, praktisch zu schließen. Prakti-
sches Schließen und rationale Handlungsmotivation begreife ich wiederum als miteinander 
identisch. Praktische Vernunft und Wille sind damit ein und dasselbe. Ich werde zeigen, dass 
sich die Beispiele, die eine solche Position als unhaltbar erweisen sollen, jeweils auch so 
interpretieren lassen, dass sie mit meinem Vorschlag kompatibel sind.



103

17:30–18:00

Thomas Meyer (Köln)

Das Problem der de dicto/
de re-Unterscheidung in der 
Handlungstheorie

Innerhalb der handlungstheoretischen Kontroverse zwischen Kausalisten und Intentionalis-
ten hat Davidson 1963 das sogenannte Logische Verknüpfungsargument der Intentionalisten 
dahingehend kritisiert, dass es eine Kausalrelation zwischen den Relata von Handlungser-
klärungen ‚Handlung‘ und ‚Grund‘ nicht ausschließen könne, weil die benannte logische Ver-
knüpfung nicht zwischen den Entitäten (de re) selbst, sondern lediglich zwischen deren Be-
schreibungen (de dicto) bestehe. Damit unterstellt Davidson, dass im Bereich menschlichen 
Handelns die de dicto/de re-Unterscheidung klar getroffen werden kann. Ausgehend von der 
Annahme, dass dies im Bereich menschlichen Handelns problematisch ist, werde ich versu-
chen zu zeigen, dass die Rede von unseren Handlungen zugrundeliegenden beschreibungsun-
abhängigen Entitäten (Ereignissen) problematisch ist und diese These mit Rekurs auf Hegels 
Rechtsphilosophie kritisieren. Dort bindet Hegel die Adäquatheit von Beschreibungen eines 
Geschehens als Handlung an die Rechtmäßigkeit der Handlungszuschreibung, er interpretiert 
Handlungsbeschreibungen also askriptivistisch. Eine Handlungszuschreibung unterliegt je-
doch selbst normativen Maßstäben, die sozial konstituiert sind. Welches Ereignis überhaupt 
als Handlung zählt und damit eine Handlung ist (de re) kann dann nicht unabhängig von seiner 
Beschreibung (de dicto) bestimmt werden. Damit ist jedoch auch die Trennung von de dicto 
und de re in Bezug auf menschliches Handeln problematisch. Ziel wird es dann sein, über 
eine Klärung der de dicto/de re-Unterscheidung in der Handlungstheorie Aufschluss über den 
Streitpunkt zwischen Kausalisten und Intentionalisten zu erhalten.



104

> Interkulturelle Philosophie

Sektionsleitung: Rolf Elberfeld

Dienstag, 30. September H 2

14:45–15:15

Frank Köhler (Tübingen)

Überlegungen zur philosophischen 
Interpretation von Rigveda-Hymnen

Der Rigveda (RV), eine sammlung von Hymnen, enthält die vieleicht ältesten überlieferten phi-
losophischen Überlegungen überhaupt (RV 1.164, 10.129), und einige dieser RV-Passagen sind 
innerhalb der indischen Tradition als philosophisch wahrgenommen worden. Gegenstand die-
ser Hymnen können Fragen der Erkenntnistheorie, der Kosmologie und der Sprachphilosophie 
sein. Als Hindernis bei ihrer Interpretation erweist sich allerdings der Umstand, dass die hier 
auftretenden Philosopheme nicht nur auf der Ebene der Satzsemantik formuliert, sondern zu-
gleich syntaktisch realisiert werden und damit von der hier besonders ausgeprägten Unsicher-
heit bei der semantischen und syntaktischen Charakterisierung dieser Dichtungen betroffen 
sind. So ist der Inhalt einiger RV-Hymnen vielfach z. B. aufgrund der unterbestimmten Referenz 
der dort auftretenden Ausdrücke unsicher.
Philosophische Fragestellungen treten insbesondere in einer Hymne (RV 1.164) gebündelt 
auf, die dadurch programmatischen Charakter bekommt und daher als geeignete Grundlage 
für philosophische Interpretation anderer Hymnen betrachtet werden wird. So wird hier u. a. 
das Selbstverständnis des RV-Dichters thematisiert: Er verfügt über Sprache und Dichtung 
und setzt mit ihnen Strukturen in der Welt. Die referentielle Unterbestimmtheit rigvedischer 
Dichtung erfordert eine situative Semantik; darüber hinaus muss die prominent auftretende 
Selbstreferentialität berücksichtigt werden. Selbstreferentialität in der RV-Dichtung ist zu ver-
stehen als Ausdruck von Subjektivität; diese hat metaphysische Funktion, da sie bei der Ge-
staltung der Welt konstitutiv ist. In RV 1.164 wird dadurch die Vorstellung eines Bewusstsein, 
das monistisch die Einheit und die Struktur der Welt erzeugt, suggeriert. Da die Semantik je-
doch situativ und daher vom jeweiligen Dichtungsakt abhängig ist, hat diese Suggestion nicht 
den Wert eines Theorems.

15:30–16:00

Gabriele Münnix (Düsseldorf)

Nichtklassische Logik als Brücke 
zum buddhistischen Denken – 
Dialogische und polykontexturale 
Logik in interkultureller Perspektive

Die vierfache Verneinung des buddhistischen Tetralemmas will bewusst über das Thetische 
der Sprache hinaus, und auch bei Nagarjuna muss das dualistische Denken letztendlich 
überwunden werden. Als Annäherung an buddhistisches Denken bieten sich also nichtklas-
sische mehrwertige Logiken ohne TND an. Zwei Formen  sollen auf ihre Eignung als Modell 
für interkulturelle Diskurse untersucht werden. Die dialogische Logik Lorenzens ist eine späte 
Umformulierung seiner operativen Logik, die neben wahrheitsdefiniten Aussagen auch un-
entscheidbare Aussagen zulässt und die klassische Logik mit TND in einen größeren Bereich 
„effektiver“ Logik ohne TND einbettet. Die Unformulierung in Dialogspiele zwischen Opponent 
und Proponent ersetzt den Wahrheitsanspruch von Aussagen in mögliche Gewinnstrategien 
im Dialogspiel. Doch da die Dialogregeln nicht symmetrisch sind, stehen sie Wimmers Forde-
rung nach symmetrischer Kommunikationssituation im Polylog entgegen. 
Hingegen scheint Gotthard Günthers polykontexturale Logik eher geeignet und schafft eine 
aufällige Nähe zum Denken Nishidas: Vor allem Günthers Kritik an der dualistischen Ontologie 
von Aussagen, in denen ein Subjekt einem Objekt opponiert ist, erlaubt es, Kontexturen als 
psychische Orte zu definieren, an denen jeweils (intrakontextuell) zweiwertig gedacht wird. 
Doch sie sind eingebettet in eine polykontexturale Lebenswelt, in der sogar mehr als dreiwerti-
ge Logiken denkbar sind.  Während Nishida hingegen in seiner „Logik des Ortes“ kreisförmíge 
Umgebungen denkt, sind die Kontexturen bei Günther linear gedacht. 
Da sich somit Möglichkeiten der Annäherung eines die klassische Logik transzendierenden 
westlichen Denkens an das buddhistische Denken zeigen, scheint sich hier ein Weg aufzutun, 
vertraute epistemische Normierungen des westlichen Denkens zu transzendieren und sich mit 
mehr Verständnis buddhistischem Denken anzunähern. 

16:15–16:45

Rainer Schulzer (Tokyo)

Gewissen in Ostasien. 
Annäherungen

Die doppelte Funktion sogenannter „dichter Begriffe“ in Beschreibung und Bewertung bringt 
es mit sich, dass die Ethik sich nicht allein auf empirische Untersuchungen stützen kann. Ge-
wissen, Liebe, Wahrhaftigkeit, Vernunft oder Scham sind einerseits unerlässliche Aspekte 
einer deskriptiven Anthropologie, andererseits stellen sie Werte dar, die dem Einzelnen Ori-
entierung in der Bildung seines Charakters geben. Die Tugendethik sucht auf der Grundlage 
unseres Wissens vom Menschen Begriffe zu entwickeln, die sich in der Selbstkultivierung



105

des Individuums bewähren. Die hierbei vorausgesetzte Plastizität der menschlichen Seele 
bedeutet mithin, dass verschiedene Wege der Selbstbildung des Menschen denkbar sind. 
Moralische Psychologie in praktischer Absicht spricht vom Guten deshalb nicht rein deskrip-
tiv, sondern sie macht Vorschläge auf dem Weg zur Humanität. Der Geltungsanspruch solcher 
Empfehlungen verlangt nichtsdestoweniger sorgfältige Bestandsaufnahme. Zu untersuchen, 
wie der gute Mensch in außereuropäischen Kulturen gedacht wurde, sollte ein selbstverständ-
licher Teilbereich der Ethik sein. 
Mein historischer Zugang zum Diskurs über das Gewissen in Ostasien sind zwei Denker am 
Ausgang der japanischen Moderne. Die Pioniere der komparativen Ethik in Japan Inoue Enryō 
(1858–1919) und Ōnishi Hajime (1864–1900) haben sich kritisch mit klassischen chinesischen 
und neuzeitlichen europäischen Konzeptionen des Gewissens auseinandergesetzt. Ihre Dis-
kussionen stellen insofern einen Neuanfang dar, als sie mit einem Wechsel in der Terminolo-
gie einhergingen. Der Menzius entnommene Begriff des „guten Herzens“ hat sich seither auch 
im Chinesischen als Übersetzungswort für den westlichen Gewissensbegriff durchgesetzt. Die 
Verschmelzung des europäischen und des ostasiatischen Diskurses während der japanischen 
Moderne rückt die Universalität des Gewissensphänomens ins Licht.

17:30–18:00

Heydar Shadi (Berlin)

Heidegger in Iran: On an Islamic 
Reception of Heidegger

This work investigates the reception of Heidegger‘s ontology specifically his question of Being 
in Islamic-Iranian context. The focus will be on Ahmad Fardid (1910-1995), Iranian philosopher. 
The aim is to study how Ahmad Fardid brought Heidegger and Sufism (Islamic mysticism) in di-
alogue and used Heidegger‘s concept of forgetfulness of Being and his critique on western me-
taphysic in order to construct an ontological Other. Heidegger was concerned with The Ques-
tion of Being (Seinsfrage) and criticized the western metaphysic for “forgetfulness of Being” 
(Seinsvergessenheit). He maintained that the Western philosophy forgot the Being and got 
engaged with the beings (Seiende), a condition that, according to Heidegger, led to nihilism. 
Modernity is, from Heidegger‘s perspective, the highest phase of this nihilism. Heidegger re-
gards this ontological nihilism as the source of the nihilism which Nietzsche warned about it.
Fardid used Heidegger‘s critique on western metaphysic and modernity for forgetfulness of 
Being and defined the west and occident as an intellectual realm “where the sun of [or the 
sacred] truth has set down”. Fardid used this constructed occident to construct the orient as 
an intellectual geography “where the sun of truth has not yet forgotten” or at least a realm 
that has the potentiality to remember the Being. I call this intellectual approach towards oc-
cident, philosophical occidentalism. I mean by occidentalism, opposite of Saidian concept 
of orientalism, so, a discourse that constructs occident as a tool for its own non-occidental 
self-construction and definition. By “philosophical” or “ontological” I intend to distinguish 
this type of occidentalism from other types of occidentalism such as theological (for example 
Islamism; occident as unbeliever) and socio-political (for example Islamic left; occident as 
material oriented society and imperialism). The ontological occidentalism defines both occi-
dent and orient according to their relation to the Being not according to their relation to God 
(Islamism) or other human (left). 
This work aims to rethink this reception as an intercultural reading of Heidegger. 

18:15–18:45

Mario Wenning (Macao)

The Daoist Challenge to Confucian 
Ethics

This paper develops an alternative to Confucian conceptions of social and political achie-
vement that is inspired by the early critique of Confucianism brought forward by the Daoists 
Laozi and Zhuangzi. For Confucians, achievement is constituted through practices of ritual 
mastery and the ensuing cultivation of an agent‘s role-based identity. After reconstructing the 
normative pillars of a role-based ethics and its emphasis on the virtue of sincere cultivation, 
the Daoist challenge is discussed in some detail. In particular, the paper focuses on two mo-
des of spontaneity understood as involving an attunement to changing environments: culti-
vated prereflective spontaneity and intuitive spontaneity. The turn to these complementary 
forms of spontaneity, the paper argues, presents a playful critique of and alternative to alie-
nation through ritual and sincerity. The Daoist insight into the complexity of overlapping and 
dynamic forms of life with their respective sets of situation-specific rituals challenges some of 
the main assumptions underlying the Confucian model of rational agency and identity forma-
tion. The concluding section raises the question to what extent, if at all, a playful approach to 
changing forms of life presents us with an answer to the question of how to act well in contexts 
of increasingly accelerated and hybrid societies. If the model of spontaneous achievement is 
to present more than a mere strategic response of coping with complex situations, it needs to 
be shown that it contributes to what Zhuangzi refers to as „nourishing life“.



106

> Kulturphilosophie

Sektionsleitung: Eva Schürmann

Montag, 29. September S 062

14:45–15:15

Stefan Niklas (Köln)

Ernst Cassirers Phänomenologie der 
Erkenntnis und die Methodologie 
des intuitiven Verstandes

In seinem Buch Die 25 Jahre der Philosophie hat Eckart Förster nicht nur die formale, sondern 
anhand von Goethes naturwissenschaftlichen Studien auch die materiale Möglichkeit einer 
„Methodologie des intuitiven Verstandes“ aufgewiesen. Gemeint ist ein Verfahren, das von 
der Auffassung einer (relativen) Ganzheit ausgeht, um deren innere Übergänge zu untersu-
chen (wie etwa in der Morphologie der Pflanzen oder im Farbspektrum des Lichts).
Mein Vorschlag lautet, Ernst Cassirers Phänomenologie der Erkenntnis (stellvertretend für die 
Philosophie der symbolischen Formen insgesamt) unter dem Gesichtspunkt der Methodologie 
des intuitiven Verstandes zu „rekonstruieren“. Dabei verweist bereits der Begriff „Rekonstruk-
tion“ auf Cassirers eigene Methode: Es geht um den systematischen Nachvollzug der ebenso 
konstitutiven wie kontinuierlichen Phasen der Erkenntnis (und der anderen Modi der mensch-
lich-kulturellen Formung). Diese Phasen oder Momente sind durch spezifische Übergänge mit-
einander verbunden, doch jede Phase bleibt als eigenständiger Modus der Erkenntnis (oder 
einer anderen symbolischen Form) bestehen. Dementsprechend kann man von einer fortlau-
fenden Modifizierung oder in diesem Sinn auch von modularen Übergängen innerhalb des 
Ganzen der Erkenntnis sprechen. Und dies entspricht eben der Rekonstruktion von Übergän-
gen innerhalb eines Ganzen und somit genau dem, was durch die Methodologie des intuitiven 
Verstandes bezeichnet wird.
Die von Eckart Förster aufgezeigte Perspektive bietet also – ohne dies beabsichtigt zu haben 
– auch einen Zugang zur Interpretation des „Theoriedesigns“ der Phänomenologie der Er-
kenntnis. Vor allem aber lässt sich umgekehrt die Methodologie des intuitiven Verstandes, die 
Förster in Goethes Naturstudien identifiziert, mit Cassirers Hilfe in die Kulturwissenschaften 
„übertragen“, genauer gesagt: auch und gerade in diesen rekonstruktiv identifizieren.

15:30–16:00

Tim-Florian Goslar (Wuppertal)

Nur die Geschichte erzählt 
uns, was der Mensch sei. Zur 
historisch bedingten Geltung 
anthropologischer Merkmale

Arnold Gehlens anthropologischer Nullpunkt prägt in seiner Radikalität die Kultur und Ge-
schichtsauffassung nachhaltig. Das Mängelwesen Mensch entzieht sich der zeitlichen Grund-
struktur des Menschen und bestimmt gerade deshalb den geschichtlichen Verlauf: Der Zu-
stand des Posthistoire ist unausweichlich, bedeutet dieser doch größtmögliche Stabilität des 
stets in seiner Existenz bedrohten Mängelwesens Mensch. Innerhalb der Philosophischen 
Anthropologie ist jedoch bereits das Bemühen zu verzeichnen, Anthropologie und Geschichte 
zusammenzudenken, ohne den Geschichtsverlauf anthropologisch zu beschneiden. Schließt 
die Annahme des Mängelwesens den Raum der Geschichte, eröffnet die exzentrische Positi-
onalität Helmuth Plessners im Gegenzug einen Spielraum, der – geschichtlicher Variabilität 
eingedenk – auch die Anthropologie einem Variantenreichtum zuführt. Hinzu treten nunmehr 
Konstanten menschlichen Verhaltens, anthropologischen Merkmalen artverwandt. Aufgrund 
ihrer Offenheit und Anerkennung von Pluralität lässt sich eine Brücke von der Philosophischen 
Anthropologie Plessners zur Kulturphilosophie Hans Blumenbergs schlagen, in der anthropo-
logische Begründungsfiguren eine entscheidende Modifikation erfahren. Mit Blumenberg ist 
die Annahme eines, der Geschichte entzogenen, anthropologischen Radikals nicht aufrecht zu 
erhalten, Hypothesen über den biologischen Ursprung des Menschen geraten gar zur Krypto-
genese. Nur über die Geschichte erfahren wir, wann und aus welchen Gründen welche (anth-
ropologischen) Wesenszüge des Menschen in das jeweilige Welt und Selbstbild aufgestiegen 
sind; zugrunde liegt die Annahme einer Pluralität anthropologischer Merkmale, deren Geltung 
je nach historischer Konstellation variiert.



107

16:15–16:45

Sebastian Spanknebel (Magdeburg)

Narrativität und Wahrheit

Narrativität hat nach wie vor Konjunktur. Erzählungen werden Kapazitäten der Identitäts -, 
Kohärenz - und Sinnbildung zugetraut, und zwar sowohl im historischen wie auch im zwi-
schenmenschlichen oder lebensgeschichtlichen Kontext. Dabei besteht jedoch ein konstitu-
tives Spannungsverhältnis zwischen dokumentarischem oder bezeugenden Authentizitätsan-
spruch einerseits und der notwendigen Perspektivität und Ausdrucksfreiheit jeder Erzählung 
andererseits. Was hier auf dem Spiel steht und zumeist unterbestimmt bleibt, ist die Wahr-
heitsbehauptung der meisten Erzählungen. Im Rahmen des Vortags soll ein narrativer Wahr-
heitsbegriff entwickelt werden, welcher in der Lage ist, dieser Polarität gerecht zu werden. Ein 
solcher Wahrheitsbegriff darf nicht, dies ist die leitende These des Vortrags, auf der Ebene der 
einzelnen Elemente der Erzählung (oder deren Summe) verortet werden, sondern muss das 
Ganze der Konfiguration in ihrer perspektivierenden Pluralität fassen können. Dies kann nur 
verständlich gemacht werden, wenn Wahrheit  nicht mehr am Modell logischer Aussagenwahr-
heit orientiert ist, sondern in Anlehnung an den Wahrheitsbegriff Heideggers als dynamisches 
Geschehen begriffen werden kann, in welchem die erzählten Ereignisse gleichsam in ihrem 
Anspruch auf Unverstelltheit wie auch in ihrer genuinen Unbestimmtheit zueinander und der 
sich daraus notwendig ergebenen Pluralität ihrer Konfigurationen in Erscheinung treten kön-
nen.

17:30–18:00

Sandra Markewitz (Bielefeld)

Vico und Wittgenstein 
über Naturgeschichte und 
Kulturtatsachen

Der Vortrag untersucht Wittgensteins Ausdruck „Naturgeschichte“, wie er im 25. Abschnitt der 
„Philosophischen Untersuchungen“ genannt wird und fragt vor diesem Hintergrund nach der 
Unterscheidung von Natur und Kultur: Nicht nur das kulturelle Tun und die kulturellen Aus-
drucksformen weisen, im Einklang mit dem Vico-Axiom, auf etwas Poietisches, Gemachtes. 
Auch die von Wittgenstein hervorgehobene Naturgeschichte verbindet sich mit den Sedimen-
ten des „fait culturel“, dessen begriffliche Grundspannung darin besteht, etwas Gegebenes 
und etwas Hergestelltes zu verbinden. Gezeigt werden soll, wie die Referenz auf die Naturge-
schichte, jenseits der Trennung von Natur und Kultur, auf einen 1778 zum ersten Mal glossier-
ten Begriff von „Tatsachen“ verweist, der auch im 20. Jahrhundert als praxeologische Fundie-
rung des Sprachhandelns ätiologisches (Vico) und begriffskritisches (Wittgenstein) Interesse 
verbindet und die weitverzweigte Geschichte des „animal rationale“ in tatsachensensitiven 
Praxisformen bewahrt, ohne sich im „Logifizierungsprojekt“ (Konersmann) zu verlieren, das 
Ordnungsstrukturen vorschnell mit der Entsprechungskapazität von Adäquatiopotentialen 
gleichsetzte.

18:15–18:45

Oliver Honer (Darmstadt)

Das Subjekt der Tragödie. 
Selbstentfremdung und 
Subjektkonzeptionen bei Georg 
Simmel und Ernst Cassirer

Die sogenannte „virtuelle Kontroverse“ zwischen Georg Simmel und Ernst Cassirer um die 
„Tragödie der Kultur“ hat bislang keine Aktualisierung gefunden und erfordert eine genauere 
Analyse.
Der Kern der simmelschen Tragödiendiagnose ist die Beobachtung, dass kulturelle Welten 
eine „eigene Logik“ entfalten können, die wiederum die Möglichkeit der Selbstentfremdung 
bedingt. In diesem Sinne meint die Tragödie der Kultur eine Tragödie des Subjekts. Die Frage, 
die sich dabei stellt, lautet: Wer oder was ist dieses Subjekt überhaupt? Denn Begriff und 
Möglichkeit der Selbstentfremdung sind ebenso vom jeweiligen Subjektbegriff abhängig. In 
diesem Punkt zeigt sich eine wesentliche Konfliktlinie zwischen beiden Autoren:
Simmel hat in seinen Schriften stets das durch ein „individuelles Gesetz“ bestimmte konkre-
te Subjekt im Blick. Cassirer erkennt hierin einen problematischen Essentialismus, denn die 
ideelle Welt der symbolischen Formen, in der sich das Subjekt-Objekt-Verhältnis erst konstitu-
iert, lässt sich nicht im endlichen Individuum fundieren, sodass der Gedanke notwendig zum 
„transzendentalen Ich“ aufsteigt. Kann die Objektivierungsleistung systematisch auf die freie 
schöpferische Subjektivität zurückgeführt werden, lässt sich Entfremdung durch die Reflexion 
auf das Prinzip und die Gesetzmäßigkeiten der symbolischen Formen vermeiden.
Im Anschluss an Simmels Kant-Kritik lässt sich aber bemängeln, dass theoretische und prakti-
sche Freiheit hier unbegründet gleichgesetzt werden und das Entfremdungsproblem dabei nur 
verdeckt wird. Ich werde aufzeigen, dass Simmels Überlegungen zum „individuellen Gesetz“ 
an dieser Stelle eine systematische Lücke schließen und sich beide Konzeptionen über den 
Begriff des Leibes vermitteln lassen, um so eine angemessene Fassung des Entfremdungspro-
blems zu erreichen. 



108

Dienstag, 30. September S 062

14:45–15:15

Michael Schramm  
(Leipzig/Hamburg)

Symbolische Formung und die 
Gesellschaftliche Konstruktion  
von Wirklichkeit

Eine Kulturphilosophie braucht eine Sozialtheorie – und umgekehrt. In meinem Referat werde 
ich dies am Beispiel des wechselseitigen Bezugs der Philosophie der symbolischen Formen 
Ernst Cassirers und der Wissenssoziologie Peter Bergers und Thomas Luckmanns nachweisen. 
Ausgehend von einer Analyse der begrifflichen Grundlagen beider Theorien wird deutlich, dass 
sich sowohl bei Cassirer als auch bei Berger/Luckmann die gleichen Gedankenbewegungen 
und Ideen finden, diese sich jedoch in verschiedener Ausprägung theoretisch manifestieren. 
Dabei ist für Cassirer ebenso wie für Berger/Luckmann der gemeinsame Bezugspunkt bei der 
kulturellen und sozialen Lebenswelt sowie den Lebensweisen des Menschen zu finden. 
Auf Grundlage der These, dass die Grundbegriffe Cassirers und Berger/Luckmanns funktional 
äquivalent zueinander sind, zeige ich, dass die soziologische Terminologie Berger/Luckmanns 
in den Begriffen Cassirers wiedergeben werden kann; und umgekehrt. Aufbauend auf dem 
Symbolbegriff kann ein nahezu identisches Verständnis der Konzepte ,symbolische Form‘ 
(Cassirer )und ,symbolische Subsinnwelt‘ bzw. ,Wirklichkeitsbereich‘ (Berger/Luckmann) 
nachgewiesen werden. In beiden Fällen handelt es sich um spezifische Zugriffsweisen auf Welt 
und Wirklichkeit. Ebenso zielen essentielle Theoriebestandteile sowohl bei Cassirer als auch 
bei Berger/Luckmann strukturell auf Gleiches: Welt und Wirklichkeit sowie Erkenntnisse von 
Welt und Wirklichkeit sind menschengemacht und sowohl Cassirer als auch Berger/Luckmann 
entwickeln ihre Theorien im Hinblick auf die kulturelle bzw. soziale Bedingtheit aller Phäno-
mene der objektiven Wirklichkeit. 
Menschen können nur wegen ihrer kulturellen und sozialen Geprägtheit mit dieser Welt um-
gehen und in ihr leben. Besonders von Interesse sind dabei die spannungsreichen Prozesse 
zwischen Herstellung, Vermittlung und Aneignung von kulturellen und sozialen Phänomenen. 
Ich möchte in meinem Referat deutlich machen, dass die beiderseitige Kenntnisnahme bzw. 
Integration der Kultur- und Sozialphilosophie einen Beitrag zu einer umfassenden Theorie der 
menschlichen Kultur leistet.

15:30–16:00

Philipp von Wussow (Leipzig)

Leo Strauss‘ Kritik der 
Kulturphilosophie

Leo Strauss (1899–1973) ist nicht nur eine der wichtigsten Referenzen für die Neubegründung 
der politischen Philosophie im 20. Jahrhundert, er gab auch bis heute wirksame Anstöße für 
die Geschichte der jüdischen Philosophie und lieferte einen noch weitgehend unerschlosse-
nen Beitrag zur Logik der Sozialwissenschaften. Dabei vertrat er eine für das 20. Jahrhundert 
völlig untypische Philosophieauffassung, nach der das Verhältnis von Glaube und Vernunft 
das zentrale Thema des philosophischen Denkens sei. 
Alle diese Aspekte werden in ihrem Zusammenhang verständlich, wenn man sie auf ein un-
tergründiges Zentralmotiv bezieht: Strauss’ Kritik der Kulturphilosophie und im weiteren Sinn 
der kulturellen Begriffe, mit denen die Geistes- und Sozialwissenschaften ihren Gegenstand 
beschreiben. Diese Kritik ist innerhalb der Geschichte der Kulturphilosophie und Kulturkritik 
einzigartig, denn sie zielt auf die systematischen Grundlagen der neukantianischen Kulturphi-
losophie und führt die „reaktionäre“ Kulturkritik von Spengler, Heidegger oder Ernst Jünger 
nicht fort. 
Strauss macht die Anerkennung des Universalitätsanspruchs des Politischen gegenüber der 
Kultur geltend – ein Anspruch, der eine jede in sich abgeschlossene „Logik der Kulturwis-
senschaften“ (Ernst Cassirer) durchkreuzt. Die dazugehörige Auseinandersetzung ist wissen-
schaftsgeschichtlich in einer vorherigen Diskussion verortet, die von Hermann Cohens Der 
Begriff der Religion im System der Philosophie (1915) ausgeht. Es ist die unscheinbare Frage 
nach dem Ort der Religion innerhalb der neukantianischen Systematik der Kultur, die die se-
mantische Struktur für die Artikulation des Politischen vorgibt. Auch in der Debatte zwischen 
Leo Strauss und dem Staatsrechtler und späteren NS-Juristen Carl Schmitt über den „Begriff 
des Politischen“ (1932) ist diese systematische Frage überall präsent und kann als ihr eigentli-
cher Leitfaden gelten. In Strauss’ Philosophie und Gesetz (1936) wurde sie dann wie in einem 
dialektischen Bild zum Stillstand gebracht.



109

16:15–16:45

Sebastian Luft (Milwaukee)

Die transzendentale Dimension  
von Kulturphilosophie

In diesem Vortrag widme ich mich der Frage nach der transzendentalen Dimension einer Kul-
turphilosophie. Eine Philosophie der Kultur birgt die Gefahr, dass „Kultur“ apriorisch deduziert 
wird und daher zu konkreten Kulturformen nur wenig sagen kann. Die Gefahr besteht weiterhin 
in einem Chauvinismus, insofern eine „allgemeine“ Kulturtheorie nolens volens einen nor-
mativen Anspruch macht, der sich als ein verborgener Enthnozentrismus entpuppt. Aber man 
handelt sich Probleme ein, wenn man den transzendentalen Anspruch aufgibt und die Kultur-
theorie zu einem rein empirischen Projekt erklärt. Eine empirische Kulturforschung ist nicht 
in der Lage, mehr als kontingente Kulturformen zu beschreiben und kann daher keine Philo-
sophie der Kultur sein. Kulturphilosophie hat entweder wenig mit konkreten Kulturformen zu 
tun oder gibt, wenn sie sich ihnen widmen will, den Anspruch, Philosophie zu sein, auf. Ein 
Lösungsvorschlag liegt in der Kulturphilosophie Cassirers, die sich explizit als transzendentale 
Philosophie von Kultur versteht, die die allgemeinen Bedingungen der Möglichkeit derselben 
explizieren will. Sie ist auf der Suche nach apriorischen Strukturen von Kultur. Dies tut sie aber 
mit einer neuartigen Auffassung von Apriori. Das Apriori wird historisiert. Die von Cassirer auf-
gewiesenen symbolischen Formen sind phänomenologisch-deskriptiv gewonnene Strukturfor-
men unseres Daseins als Kulturwesen. Damit ist Cassirers Kulturphilosophie transzendental. 
Der Vortrag wird sich der Frage widmen, wie eine solche Kulturphilosophie konkret vorgehen 
kann und damit einen Weg zwischen einem Empirismus und einem Rationalismus bahnt.

17:30–18:00

Karsten Berr (Dresden)

Landschaft, Kultur und Ethik.  
Zur operativen Basis einer 
Philosophie der bewohnten Welt

Es kann als Aufgabe der Kultur- und Geisteswissenschaften angesehen werden, sich der je 
spezifischen „kulturellen Form der Welt“ zu „vergewissern“ (Gethmann, Mittelstraß et al.), die-
se herauszuarbeiten und im kulturellen Haushalt moderner Gesellschaften zu verorten. Nach 
einem Vorschlag von Mittelstraß ist Kultur „in Wahrheit die bewohnte Welt selbst, die Welt 
bewohnbar gemacht, verwandelt in die Welt des Menschen“. Kulturelle „Gegenstände“ weisen 
damit auf den Menschen, sein Handeln und die Handlungsresultate zurück, obwohl sie dem 
Menschen im Gewand des vermeintlich urwüchsig Gegebenen entgegen treten können. Diese 
operative Basis aller Praxis wie Theorie gerät allerdings in konkreten Praxen wie in theoreti-
schen Deutungsversuchen kultureller Wirklichkeiten häufig aus dem Blick, so etwa auch in der 
Landschaftsarchitektur, Landschafts- und Raumplanung und Umweltethik.
Mein Beitrag wird daher in Anlehnung an Überlegungen von Paul Lorenzen und des Erlanger, 
Konstanzer und Marburger Methodischen Konstruktivismus/Kulturalismus die operative Basis 
der genannten Disziplinen rekonstruieren – d.h. die grundlegenden Handlungen, ihre grund-
legenden Zwecke und üblichen Mittelwahlen, die zur Konstitution von „Landschaft“, „Raum“ 
oder „Umwelt“ führen. Die These ist, dass das „Bauen“ in diesem Sinne als eine grundlegen-
de Handlungsweise dem grundlegenden und allgemeinen Zweck des Wohnens dient. Diese 
allgemeine Handlungsweise und Zweckausrichtung variiert kulturhistorisch und entfaltet sich 
in verschiedenen Formen, je nachdem, ob es um das Erbauen und Bewohnen von Gebäuden, 
den Anbau und die Ernte von Nahrungsmitteln, den Abbau organischer Ressourcen und anor-
ganischer Bodenschätze, die Gestaltung, Pflege, Hege und ästhetische Betrachtung von Land-
schaft oder das Bebauen und Besiedeln von „Räumen“ geht. Einige Hinweise zu einer „Ethik 
der bewohnten Welt“ werden den Vortrag abschließen.



110

> Medizinethik

Sektionsleitung: Dieter Birnbacher

Dienstag, 30. September S 6

14:45–15:15

Roland Kipke (Tübingen)

Warum nicht kommerzielle 
Suizidassistenz? Zur Frage nach 
der Kohärenz der Befürwortung 
assistierten Suizids

Der ärztlich assistierte Suizid wird seit langem kontrovers diskutiert. In einem Punkt aber be-
steht Einigkeit, nämlich in der Ablehnung einer kommerziellen Suizidassistenz. Nicht nur die 
Gegner ärztlicher Suizidassistenz, sondern auch ihre Befürworter sprechen sich deutlich gegen 
kommerzielle Suizidassistenz aus, d.h. gegen eine Suizidassistenz von Nicht-Ärzten, die für 
diese Leistung eine Vergütung erhalten. Diese entschiedene Ablehnung wird kaum begründet. 
Damit stellt sich die Frage: Ist die Ablehnung der kommerziellen Suizidassistenz bei gleich-
zeitiger liberaler Befürwortung der ärztlichen Suizidassistenz eine kohärente Position? Das 
heißt, gibt es überzeugende Argumente, die spezifisch gegen kommerzielle Suizidassistenz 
sprechen, nicht aber zugleich gegen ärztliche Suizidassistenz? Der Vortrag unterzieht die mög-
lichen Argumente einer kritischen Analyse. Sie beziehen sich auf die Bedingungen legitimer 
Suizidassistenz, auf mögliche Auswirkungen und auf Annahmen über bestimmte öffentliche 
Güter. Die Analyse führt zu dem Ergebnis, dass keine überzeugende spezifische Argumenta-
tion zu finden ist. Es können nur bestimmte Auflagen für Anbieter kommerzieller Suizidas-
sistenz begründet werden. Die Position der liberalen Befürworter assistierter Suizidassistenz 
weist daher Revisionsbedarf auf: Sie müssten entweder ihre Bejahung konsequenterweise auf 
die kommerzielle Suizidassistenz ausweiten oder ihre Ablehnung mancher Argumente über-
denken, die gegen Suizidassistenz generell sprechen.

15:30–16:00

Tobias Eichinger (Freiburg)

Gabe oder Pflicht? Zum moralischen 
Status der Bereitschaft zur 
postmortalen Organspende und 
seinen praktischen Konsequenzen

Ist es moralisch geboten, sich als potenzieller Organspender zur Verfügung zu stellen und 
verwerflich, diese Form der Hilfsbereitschaft zu verweigern? Oder kommt die Bereitschaft zur 
postmortalen Organspende einem heroischen Akt selbstloser Nächstenliebe gleich, zu dem 
niemand gezwungen werden darf? Oder aber handelt es sich dabei um eine höchstpersönliche 
Entscheidung, die in ethischer Hinsicht sogar als indifferent angesehen werden muss?
Hier stehen sich Positionen gegenüber, die nicht nur auf unterschiedliche Vorstellungen vom 
Wert und der Verfügbarkeit des menschlichen Körpers verweisen, sondern auch praktische 
Konsequenzen für die Transplantationsmedizin haben. Schon die verschiedenen Regelungen 
zur Erfassung der Spendeentscheidung (Zustimmungs- bzw. Widerspruchslösung) enthal-
ten implizit entsprechende Positionierungen. Während die einen dafür argumentieren, dass 
sich angesichts des hohen potenziellen Nutzens (für den todkranken Empfänger) sowie des 
geringen bzw. nicht vorhandenen Schadens (für den toten Spender) eine moralische Pflicht 
zur Organspende(bereitschaft) ableiten lasse, verweisen die anderen auf den Gabe-Charak-
ter der Organspende, der eine Verpflichtung ausschließe. Damit wird auch die Selbstlosigkeit 
des Spendens betont, was wiederum von der Gegenseite zur Begründung einer Normativität 
der Organspendebereitschaft ins Feld geführt wird und oft in Form moralischer Appelle die 
Diskussion um die Behebung des Organmangels bestimmt. Daneben beziehen sich Vertreter 
des sog. Reziprozitätsmodells („Club-Lösung“) auf das Tauschprinzip und interpretieren die 
Bereitschaft zur Organspende als eigennützige Leistung, die jedem abverlangt werden könne, 
der auch selbst im Notfall von einem Spendeorgan profitieren wolle.
In dem Beitrag sollen unterschiedliche Ansätze zur Bestimmung des moralischen Status der 
Bereitschaft zur postmortalen Organspende vorgestellt, in ihren praktischen Konsequenzen 
nachgezeichnet und gegeneinander abgewogen werden.

16:15–16:45

Annette Dufner (Münster)

Gerechte Aggregation

Nehmen wir einmal an, die Welt würde von einem neuen Krankheitserreger heimgesucht, 
gegen den nicht schnell genug eine ausreichende Medikamentenmenge hergestellt werden 
konnte. Nachdem nun im Rahmen des nationalen Notfallplans all diejenigen Bedürftigen mit 
dem Medikament versorgt wurden, die für die Aufrechterhaltung der öffentlichen Ordnung und 
Sicherheit sowie der weiteren medizinischen Versorgung wichtig sind, steht die Frage an, wel-
che weiteren Bedürftigen in welchen Ausgangssituationen den Rest davon erhalten sollten. 
Nehmen wir nun desweiteren an, dass einige Bedürftige dem Tod geweiht wären, wenn sie 
nichts erhalten würden, eine etwas größere Anzahl weiterer Bedürftiger aber ebenfalls von 
gesundheitlichen Einschränkungen bedroht wäre und beispielsweise den Gebrauch einzelner 
Gliedmaßen verlieren würde, wenn ihnen nicht geholfen würde. Was sollte man tun?



111

Die Auffassung, die hier vertreten werden soll, besagt, dass in bestimmten Fällen die perso-
nenübergreifende Nutzeneffizienz von Hilfsleistungen eine wichtige moralische Rolle spielt, 
dass man also in gewissem Rahmen durchaus der größtmöglichen Anzahl von Personen im 
größtmöglichen Umfang helfen sollte. Allerdings, so kann man argumentieren, gilt dies nur 
für Fälle, in denen keine der konfligierenden Interessen vergleichsweise geringfügig sind 
(„headaches for lives“). Solche Interessen sollten gerade in Konfliktfällen, in denen auch sehr 
viel gewichtigere Interessen auf dem Spiel stehen, nur eine untergeordnete Rolle einnehmen. 
Desweiteren sollten Hilfsleistungen für die Bedürftigsten vergleichsweise stärker gewichtet 
werden als Hilfsleistungen für Personen, denen es bereits vergleichsweise gut ergangen ist 
(„priority for the worst off“). Zusammenfassend kann diese Position als ARP bezeichnet wer-
den: Aggregiere in interpersonellen Konfliktfällen bezüglich relevanter Interessen auf priorita-
ristische Art und Weise. 

17:30–18:00

Martina Schmidhuber (Erlangen)

Ist ein gutes Leben für Menschen 
mit Alzheimer-Demenz möglich?  
Für eine subjektive Theorie des 
guten Lebens

In der Philosophie herrscht ein reger Diskurs über das gute Leben, in welchem zwischen objek-
tiven und subjektiven Theorien unterschieden wird. Die dahinter stehende Frage lautet: Kann 
es objektive Kriterien für ein gutes Leben geben oder ist dies so individuell, dass ein Leben 
nur subjektiv bewertet werden kann? Im Vortrag werden Einwände gegen objektive Theorien 
des guten Lebens genannt, so z.B. die Gefahr des Paternalismus. Es wird argumentiert, dass 
rein objektive Theorien des guten Lebens zurückzuweisen sind, weil gerade die Subjektivität 
eine bedeutende Rolle im Leben von Menschen spielt. In besonders brisanter Form stellt sich 
die Frage, welche Theorie des guten Lebens angemessen ist, bei Menschen mit kognitiven Ein-
schränkungen. Am Beispiel der Alzheimer-Demenz soll geprüft werden, inwiefern Menschen 
mit dieser Erkrankung noch fähig zur Beurteilung ihres Lebens sind. Da die kognitiven Fähig-
keiten im Laufe der Erkrankung sukzessive abnehmen, fühlen sich häufig pflegende Angehö-
rige und professionell Pflegende in der Pflicht, für Menschen mit Demenz zu entscheiden, was 
ihnen gut tut. Im Vortrag hingegen soll anhand von Fallbeispielen aus Literatur und Praxis ge-
zeigt werden, dass Menschen mit Demenz durchaus fähig sind, zu beurteilen, was sie für sich 
für gut halten. Mittels Mimik, Gestik und Emotionen können Menschen mit Alzheimer-Demenz 
noch bis in fortgeschrittene Stadien der Erkrankung kommunizieren. Das in der Praxis häufig 
eingesetzte Konzept der Validation trägt dieser  „subjektiven Wirklichkeit“ von Menschen mit 
Alzheimer Rechnung.

18:15–18:45

Daniela Ringkamp (Paderborn)

Demenz und (Post-) Personalität

Der personale Status von Demenzpatienten unterscheidet sich von anderen, in der angewand-
ten Ethik diskutierten Verwendungsweisen des Personalitätsbegriffs  und kann in Anlehnung 
an den von Jeff McMahan geprägten Terminus der Post-Personalität („post-persons“) beschrie-
ben werden. Der Vortrag greift diesen Begriff auf und analysiert ihn insbesondere hinsichtlich 
der Möglichkeit autonomer Entscheidungsfindungen des Patienten angesichts zunehmenden 
und unwiederbringlichen Verlustes seiner kognitiven Fähigkeiten. Dabei soll auf ein weites 
Repertoire philosophischer Personalitätstheorien zurückgegriffen werden. Denn während 
Vertreter einer starken Nichtäquivalenztheorie der Personalität wie z.B. Ronald Dworkin und 
auch McMahan selbst zugunsten eines vorgängigen Selbstbestimmungsrechtes von Demenz-
patienten argumentieren, weisen Vertreter einer integrativen Sozialethik auf eine ihrer Ansicht 
nach erforderliche einheitliche Zuschreibung von Personalität auf der Gattungsebene hin, die 
selbst schwache Artikulationen von Bedürfnissen und Wünschen als Formen personaler Au-
tonomie begreift. Der Vortrag möchte zeigen, dass beide Positionen einseitig sind und sucht 
nach einer vermittelnden Strategie, der den Begriff der Post-Personalität neu definiert. Eine 
solche Strategie wird z.B. von Agniezska Jaworska vorgelegt, die zwischen der bloßen Artiku-
lation von Bedürfnissen („mere desiring“) und der Fähigkeit, Bewertungen vorzunehmen („ca-
pacity to value“) unterscheidet. Diese Position, die Demenzpatienten eine „capacity to value“ 
zuspricht, ist voraussetzungsreicher als die der integrativen Sozialethik, vermeidet jedoch ein 
ausschließlich stark kognitivistisches Personalitätsverständnis. Dennoch ist, so soll gezeigt 
werden, auch eine solche vermittelnde Position letztendlich an ein kognitivistisches Perso-
nalitätsverständnis gebunden, das sich im Rahmen einer philosophischen Demenz-Ethik als 
zentral erweist.



112

Donnerstag, 2. Oktober ULB 101

14:45–15:15

Sebastian Schleidgen /  
Orsolya Friedrich (München)

Zur Epistemologie der 
Prinzipienethik

Die moderne Medizinethik ist durch das Bemühen gekennzeichnet, den Akteuren technisier-
ter Medizin ein angemessenes theoretisches Rüstzeug zur Verfügung zu stellen, das zugleich 
praktische Relevanz für die konkrete klinische Praxis aufweist. Den bekanntesten Ansatz stellt 
in diesem Kontext die „Prinzipienethik“ von Tom L. Beauchamp und James F. Childress dar. 
Allerdings bringt die Prinzipienethik eine Vielzahl von Problemen für ethische Entscheidungs-
prozesse mit sich: So führt ihre Anwendung oftmals zu divergenten Handlungsempfehlungen. 
Darüber hinaus ist eine oft unbegründete Fokussierung auf den Common Sense zu beobachten.
Diese Probleme werden zumeist auf die der Prinzipienethik immanenten Forderung einer kon-
textabhängigen Spezifizierung und Abwägung der vier abstrakt formulierten und prima facie 
gültigen Prinzipien des Wohltuns und Nichtschadens sowie des Respekts der Patientenauto-
nomie und der Gerechtigkeit zurückgeführt. Eine solche Diagnose greift allerdings zu kurz: 
Nicht der Abwägungsprozess selbst führt notwendig zu den skizzierten Problemen, sondern 
die ihm zugrunde liegenden metaethischen Prämissen.
Auf der epistemologischen Ebene etwa bleibt offen, welchen Kriterien die Spezifikation der 
Prinzipien im konkreten Anwendungsfall zu folgen hat. Eine Prinzipienethik, die medizi-
nethisch relevante Handlungssituationen eindeutig und nachvollziehbar lösen will, setzt aller-
dings die Möglichkeit einer eindeutigen und nachvollziehbaren Spezifikation der in ihr enthal-
tenen Prinzipien notwendig voraus. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit ebenso eindeutiger 
und nachvollziehbarer Kriterien zur Spezifikation der Prinzipien.
In unserem Vortrag werden wir solche Kriterien vorstellen und damit eine den zentralen An-
sprüchen ethischer Theorien genügende Fundierung der Prinzipienethik präsentieren.

15:30–16:00

Elsa Romfeld (Heidelberg)

„Zu theoretisch für die Praxis“? 
Die Relevanz der Metaethik für die 
Klinische Ethik

Ethische Kommissionen und Komitees haben Konjunktur. Speziell die Einrichtungen der Kli-
nischen Ethikberatung in den Krankenhäusern und Universitätskliniken Deutschlands haben 
sich in der letzten Dekade etwa verzehnfacht. Konjunktur hat auch die Literatur über die Ur-
sachen, Ziele und Ausgestaltungen dieser Entwicklung. Meistens betont sie, wie wichtig und 
wünschenswert der verstärkte Eingang ethischer Reflexion in die Entscheidungsprozesse im 
Gesundheitswesen ist. Dabei scheint die Frage nach der Rolle der Metaethik in solchen Gre-
mien keineswegs befriedigend beantwortet: Abgesehen (allerdings gewiss nicht unabhängig) 
davon, dass in diesen medizinethischen Beratungsinstitutionen oft keine hinreichend pro-
fessionell ausgebildeten Ethiker sitzen, wird das Fundament, auf dem man dort „Ethik“ be-
treibt, nur selten expliziert. Bei intensiver Auseinandersetzung mit Ethikberatung muss man 
gar Zweifel haben, ob ein derartiges Fundament in vielen Fällen überhaupt existiert. Das aber 
wäre mehr als bloß bedauerlich, denn Klinischer Ethik als Angewandter Ethik ist ohne eine 
angemessene theoretische Fundierung in der Metaethik der Boden ethischer Argumentation 
entzogen. Betreibt also jeder, der Ethikberatung ohne soliden (meta)ethischen Unterbau an-
bietet, „Etikettenschwindel“? Oder ist das zu radikal gedacht und ein in metaethischer Hin-
sicht „naives“ Vorgehen kaum problematisch?
Dieser Vortrag möchte, ausgehend von einem kritischen Blick auf die Beratungspraxis, darle-
gen, wo und inwiefern Klinische Ethik inhaltlich und methodisch tatsächlich massiv von der 
metaethischen Rechtfertigungsfrage abhängig ist, warum also konkrete Abwägungen, Ent-
scheidungen und Handlungsempfehlungen untrennbar mit sprachphilosophischen, ontologi-
schen sowie epistemologischen Überlegungen und Positionierungen verbunden sind. Folglich 
gälte es entweder metaethisch „nachzubessern“ oder, schon aus Gründen der – wissenschaft-
lichen und moralischen – Redlichkeit, die betroffenen Institutionen anders zu belabeln. Dies-
bezügliche Vorschläge sollen abschließend diskutiert werden.

16:15–16:45

Katja Stoppenbrink  
(Luxemburg/Münster) 

Autonomie und Fürsorge. Zur 
Integration des Prinzips der 
Patientenautonomie in einer 
bedürftigkeitsorientierten Ethik 
(ethics of need)

Das moderne medizinethische Prinzip des Respekts vor der Autonomie des Patienten hat – so 
der empirisch-deskriptive Befund – dem historisch vorgängigen Benevolenzprinzip den Rang 
streitig gemacht. Gemeinhin wird heute das Verhältnis zwischen Selbstbestimmungsrecht 
oder Autonomie des Patienten und Fürsorgepflicht von Ärzten und Pflegepersonen als proble-
matisch und konfliktreich verstanden. Vor diesem Hintergrund gilt mein Erkenntnisinteresse 
den Potentialen einer bedürfnis- bzw. bedürftigkeitsorientierten Ethik (ethics of need) hin-
sichtlich der Möglichkeit, das Spannungsverhältnis zwischen Autonomie und Fürsorge zu ent-
schärfen. Ich beziehe mich auf den Entwurf einer „Ethics of Need“ von Sarah Clark Miller (2011) 
und arbeite die Grundannahmen und Merkmale einer solchen Ethikkonzeption im Unterschied 
zu anderen normativethischen Theorierahmen heraus. Nach meiner Rekonstruktion vertritt



113

Miller zwei Hauptthesen. Die erste These lautet: Bedürfnisse bzw. – genauer – Bedürftigkeiten 
(needs) begründen eine moralische Fürsorgepflicht (duty to care). Millers zweite Hauptthese 
betrifft das Verhältnis von Autonomie und Fürsorge: Anders als oftmals angenommen kon-
fligieren diese normativen Prinzipien nicht, sondern lassen sich im Rahmen einer ethics of 
need gleichermaßen verfolgen und verwirklichen. Wird eine Fürsorgeethik als Tugendethik ver-
standen oder tugendtheoretisch interpretiert, ist eine bedürftigkeitsorientierte Ethik in einem 
primär deontologisch geprägten Theorierahmen zu verorten – und zwar einem, der nicht vom 
handelnden Akteur und dessen Pflichten ausgeht, sondern vom schutzbedürftigen Menschen 
und dessen Bedürfnissen. In einer Coda weite ich den Blick: Die anthropologische Dimension 
der reziproken Anerkennung des Menschen als Menschen (Gattungswesen) in seiner Bedürf-
tigkeit steht im Zentrum z. B. der Ökonomisch-philosophischen Manuskripte von Marx (1844). 
Möglicherweise birgt Marx für eine normativethische Theorie – gerade eine ethics of need – 
mehr argumentatives Potential, als traditionell angenommen.

17:30–18:00

Sabine Salloch (Bochum)

Die Bedeutung des aristotelischen 
phronesis-Konzeptes für die 
empirische Forschung in der 
Medizinethik

Die Vorstellung, dass es zum angemessenen und gelingenden moralischen Urteilen einer 
besonderen Fähigkeit bedarf, welche einen kontextbezogenen Charakter hat und durch Le-
benserfahrung erworben wird, erscheint modernen Forscherinnen und Forschern ebenso na-
heliegend wie Aristoteles, dessen Begriff der phronesis derzeit eine Renaissance im Bereich 
der Angewandten Ethik erlebt. Besonders in der empirisch forschenden Medizin- und Bioethik 
wird die moralische Klugheit erfahrener Personen als ein wichtiger Beitrag zur Lösung kom-
plexer ethischer Herausforderungen betrachtet und zum Gegenstand sozialempirischer For-
schung gemacht.
Im Sektionsvortrag werden Konzepte empirisch forschender Medizinethik vorgestellt, welche 
die aristotelische Idee der phronesis aufgreifen. Den Hauptteil des Beitrags wird eine kritische 
Auseinandersetzung mit der Frage bilden, welche Probleme sich stellen, wenn die aristoteli-
sche Idee der phronesis zur Grundlage empirischer Forschung in der Medizinethik gemacht 
wird. Dabei werden sowohl konzeptuelle als auch methodische Aspekte beleuchtet. Zu den 
konzeptuellen Herausforderungen zählt die Frage, inwiefern das moralische Wissen eines 
phronimos überhaupt einen explizierbaren und der intersubjektiven Darstellung zugängli-
chen Charakter hat. In methodischer Hinsicht muss gefragt werden, welche Personen legitimer 
Weise als phronimos adressiert und nach ihrem Urteil befragt werden können und auf welche 
Weisen das genuine moralische Praxiswissen unterschieden werden kann von weniger qualifi-
zierten Formen der Meinungsäußerung.
Zusammenfassend wird im Sektionsvortrag eine skeptische Perspektive hinsichtlich Möglich-
keiten der Verwendung des aristotelischen phronesis-Konzeptes im Rahmen empirisch-ethi-
scher Forschung entwickelt. Zugleich zeigt der Beitrag auf, an welchen Stellen eine nicht nur 
philosophische, sondern interdisziplinäre Weiterentwicklung notwendig wäre, um die aristo-
telische Idee der praktischen Klugheit für die moderne Angewandte Ethik nutzbar machen zu 
können.

18:15–18:45

Christiane Mahr (Düsseldorf)

Wie plausibel ist der normative 
Krankheitsbegriff von Clouser, 
Culver und Gert?

In meinem Vortrag werde ich die zentralen Elemente der normativen Krankheitsdefinition des 
Autorentrios Clouser, Culver und Gert vorstellen und anhand eines Beispiels erläutern, worin 
das Spezifikum dieser Konzeption besteht. Im Mittelpunkt dieser Definition stehen die Be-
griffe des Übels und der Abwesenheit einer dieses aufrechterhaltenden Ursache. In meinem 
Vortrag werden drei Probleme analysiert, die sich aus der normativen Bestimmung des Krank-
heitsbegriffs ergeben. (i) Die erste Schwierigkeit entsteht daraus, dass die Autoren unter den 
Begriff des Übels auch das Fehlen bestimmter menschlicher Fähigkeiten subsumieren. Dabei 
setzen sie voraus, dass der Besitz bestimmter Fähigkeiten notwendige Bedingung dafür ist, 
dass ein Mensch nicht krank ist. Problematisch ist diese Annahme, weil sich die Autoren dabei 
zumindest implizit auf ein Kriterium stützen müssen, das es ihnen erlaubt, die für Gesundheit 
und Krankheit relevanten Fähigkeiten zu unterscheiden. (ii) Das zweite Problem besteht darin, 
dass gemäß der Definition nicht jeder beliebige partielle Verlust einer Fähigkeit hinreichend 
für das Vorliegen einer Krankheit ist. Vielmehr sei ein Mensch nur dann krank, wenn er eine 
bestimmte Fähigkeit in einem bestimmten Maße nicht mehr aufweist. Die Begriffsbestimmung 
setzt also die Existenz eines objektiven Schwellenwertes voraus. Das Setzen eines solchen 
Schwellenwertes bei sich kontinuierlich vollziehenden Prozessen kann allerdings nicht ohne 
eine gewisse Willkür erfolgen und ist daher problematisch. (iii) Auch die bereits erwähnte Ein-
beziehung von Menschen, bei denen noch keines der Grundübel vorliegt, sondern die nur ein 
erhöhtes Risiko aufweisen, eines der Grundübel zu erleiden, ist theoretisch fragwürdig.



114

> Metaphilosophie

Sektionsleitung: Alex Burri

Donnerstag, 2. Oktober VSH 19

14:45–15:15

Joachim Bromand (Aachen/Bonn)

Horwich, Williamson und 
Wittgensteins Metaphilosophie

Im Mittelpunkt der aktuellen Debatte um metaphysikkritische Positionen, die von zentralen 
Autoren der Philosophiegeschichte formuliert wurden, dürfte die spätere Metaphysikkritik 
Ludwig Wittgensteins stehen, die er insbesondere in seinen Philosophischen Untersuchungen 
entwickelt. Hier hat sich auf der Grundlage des Aufsehen erregenden Buches Wittgenstein’s 
Metaphilosophy von Paul Horwich (OUP 2012) eine Diskussion zwischen dem Autor und Timo-
thy Williamson darüber entzündet, ob und gegebenenfalls welche Konsequenzen die Position 
Wittgensteins für aktuelle systematische Diskussionen in der Gegenwartsphilosophie besitzen.
Diese Diskussion soll den Ausgangspunkt des Vortrags bilden. Ziel des Vortrages wird sein, 
Williamsons Kritik am Ansatz von Horwich aufzugreifen, zu vertiefen und eine alternative Re-
konstruktion von Wittgensteins Metaphysikkritik zu skizzieren, die den (rudimentären) Über-
legungen Williamsons zu Wittgensteins Metaphilosophie nahekommt. Dabei wird es um die 
Fragen gehen, welche Konsequenzen sich aus der Position Wittgensteins für aktuell in der 
Philosophie diskutierte Fragen ergeben, auf welchen sprachtheoretischen Grundannahmen 
diese Konsequenzen beruhen und ob diese Grundannahmen auch noch heutigen sprachphi-
losophischen Maßstäben standhalten.
Wittgensteins metaphysikkritische Überlegungen unterscheiden sich dabei dahingehend 
von den entsprechenden Ansätzen in der frühen analytischen Philosophie, dass sie weder 
die (semantische) Sinnlosigkeit noch die syntaktische Nichtwohlgeformtheit metaphysischer 
Behauptungen erweisen sollen – und sie sind auch nicht von der Kritik an solchen Ansätzen 
betroffen. Vielmehr scheint es Wittgenstein darum zu gehen, zu zeigen, dass viele metaphysi-
sche Fragen unbestimmt in dem Sinne sind, dass es sich bei ihnen nicht um Tatsachenfragen 
handelt. Darüber hinaus lässt sich zeigen, dass einige zeitgenössische Metaphysikkritiken 
(wie etwa Thomasson 2007 und 2009) als spezifische Ausformulierungen der eher program-
matischen Bemerkungen Wittgensteins verstanden werden können.

15:30–16:00

Tobias Hainz (Hannover)

Was ist und wozu brauchen wir  
eine Philosophie der Zukunft?

Eine Philosophie der Zukunft als eigenständige philosophische Subdisziplin - etwa von einem 
ähnlichen Rang wie die Philosophie der Subjektivität oder die Populationsethik - existiert be-
kanntermaßen nicht, obwohl sich die Philosophie mit zahlreichen Themen auseinandersetzt, 
die man als „Zukunftsthemen“ bezeichnen könnte. Eine bei weitem nicht erschöpfende Aus-
wahl umfasst etwa das Problem der diachronen personalen Identität, den moralischen Status 
zukünftiger Generationen und unsere Verpflichtungen ihnen gegenüber sowie die Frage nach 
dem ethisch angemessenen Umgang mit zukünftigen Technologien. Angesichts der Hetero-
genität dieser und weiterer Zukuntfsthemen erscheint es aussichtslos, eine Philosophie der 
Zukunft zu betreiben. Dennoch soll in diesem Vortrag der Versuch unternommen werden, auf-
zuzeigen, inwieweit sich bestimmte Zukunftsthemen miteinander verknüpfen lassen und un-
ter welchen Bedingungen eine solche Subdisziplin sinnvoll betrieben werden könnte. Darüber 
hinaus soll dargelegt werden, welchen Nutzen eine Philosophie der Zukunft bringen könnte, 
und zwar nicht nur für die Philosophie selbst, sondern auch für andere Bereiche von Wissen-
schaft und Gesellschaft. Hierbei soll auf diverse Funktionen Bezug genommen werden, welche 
die Philosophie bereits erfüllt oder erfüllen könnte, nämlich die Funktionen, zukunftsrelevan-
te Begriffe zu klären, praktische Handlungen mit Zukunftsbezug zu begleiten sowie prospektiv 
Ratschläge über den Umgang mit Zukunftsthemen zu erteilen. Die erarbeiteten Ausführungen 
über die Möglichkeit der Integration von Zukunftsthemen zu einer praktisch relevanten Philo-
sophie der Zukunft sollen so zur Diskussion gestellt werden.



115

16:15–16:45

Catherine Herfeld (München)

Why Local Critique is a Fruitful 
Approach to Appraisal in 
Philosophy of Economics:  
The Case of Economic Modelling

The question addressed in this paper is how philosophers of the social sciences can fruitfully 
appraise theoretical frameworks while taking scientific practices seriously. The point of depar-
ture is the persistent criticism that appraisal in philosophy of the social sciences is fruitless for 
the improvement of science, if a theoretical framework is assessed in isolation, i.e. indepen-
dent of the concrete context of its application. The request to take scientific practices seriously 
into account confronts, however, several challenges when implemented. To cope with these 
challenges, I make a case for applying ‘the method of local critique’ in philosophy of the social 
sciences. This method is inspired by Philip Kitcher’s approach to biology. As Kitcher does not 
articulate his method, one contribution of this paper is to ‘extract’ its specific characteristics 
from his work and to provide an explicit formulation of local critique as a five-step procedure. 
I then apply it to exemplary cases of modelling in economics. I illustrate how conventional 
approaches to appraisal can mislead us in our assessment in those cases, and how local cri-
tique prevents such categorical judgement. By drawing some conclusions from those cases 
about the nature of explanation in economics, I furthermore show that the results of local 
critique not only challenge traditional accounts of scientific explanation, but also help us to 
reformulate them in a way that their use is conducive to social scientific progress.

17:30–18:00

Joachim Horvath (Köln)

Philosophical Definitions:  
The Concept Grounding View

What kind of claim do philosophers aim for when they put forward a definition of knowled-
ge, free will, action, justice or truth? The dominant view is that they aim for a necessary bi-
conditional that would state the individually necessary and jointly sufficient conditions for 
e.g. knowledge or free will. In this talk, I will present a number of pressing objections to the 
standard biconditional view of philosophical definitions and its main contender, the identity 
view. For example, both the biconditional and the identity view face the problem of trivial 
biconditionals or identity claims, the problem of asymmetry, the problem of irrelevance, and 
the problem of depth. To avoid these problems, I will suggest the concept grounding view as 
a more promising alternative. Roughly, the idea is that philosophical definitions should be 
understood as necessary biconditionals that are constrained by suitable grounding relations 
among the concepts involved.

18:15–18:45

Friedrich Reinmuth (Greifswald)

Exegetische Interpretation, logische 
Rekonstruktion und der Zugang zu 
den Texten der philosophischen 
Tradition

Der Vortrag soll aufzeigen, dass das Verfahren der logischen Rekonstruktion, sofern es auch 
unter Rückgriff auf hermeneutische Lehren ausgestaltet wird, einen tieferen Zugang zu Texten 
der philosophischen Tradition ermöglicht. Genauer hat der Vortrag ein zweifaches Anliegen: 
Zum einen soll versucht werden, die logische Rekonstruktion als ein hermeneutisches Unter-
nehmen auszuzeichnen, mit dem auch ein geeignetes Mittel zur exegetischen Interpretation 
überkommener philosophischer Texte bereitgestellt wird. Zum anderen soll dargestellt wer-
den, wie die logische Rekonstruktion den Anwendungsbereich der Logik erweitern kann, inso-
fern sie die Herstellung explizitsprachlicher „Stellvertreter“ nicht unmittelbar formalisierbarer 
Texte, insbesondere Argumentationen, erlaubt. Dazu wird anhand der Rekonstruktion eines 
Laborbeispiels vorgeführt, wie sich (i) mit Hilfe der logischen Rekonstruktion voraussetzungs-
explizite Deutungen gebrauchssprachlicher Texte, insbesondere Argumentationen, erstellen 
lassen, die sich (ii) mit (angepassten) hermeneutischen Maximen und Präsumtionsregeln, die 
die exegetische Interpretation im Allgemeinen anleiten, hinsichtlich ihrer hermeneutischen 
Güte beurteilen lassen. Eben damit, so wird argumentiert, ermöglicht (iii) die logische Rekons-
truktion die Nutzung formaler Mittel zur Analyse und Bewertung gebrauchssprachlicher Texte, 
die nicht unmittelbar formalisierbar sind, und eröffnet so auch (iv) einen tieferen Zugang zu 
den Texten der philosophischen Tradition: Sie erlaubt es, feinkörnige und voraussetzungsex-
plizite Interpretantia solcher Texte vorzulegen, die sich nach hermeneutischen Kriterien beur-
teilen lassen und im Gelingensfall einen Zugang zur Sprache der jeweiligen Autoren und ihren 
Voraussetzungen öffnen, und sie schafft damit eine Basis für eine fundierte Analyse der Texte 
und Positionen der philosophischen Tradition mit logischen Mitteln.



116

> Metaphysik / Ontologie

Sektionsleitung: Niko Strobach

Montag, 29. September VSH 06

14:45–15:15

Julia Friederike Göhner (Münster)

Ist eine Naturalisierung der 
Metaphysik erstrebenswert?

Mit Nachdruck haben in den vergangenen Jahren verschiedene Autoren für eine Naturalisie-
rung der Metaphysik plädiert, darunter auch die Autoren des vieldiskutierten Every Thing Must 
Go. Anhand von drei zentralen Argumenten, die sich auf vorgebliche Unterschiede zwischen 
Metaphysik und (Natur)Wissenschaft stützen, werde ich untersuchen, inwiefern eine solche 
Naturalisierung der Metaphysik überhaupt erstrebenswert ist und jeweils skizzieren, wie 
man diesen Argumenten begegnen könnte. Die Argumente beziehen sich auf (1) den Erfolg 
wissenschaftlicher Theorien sowie den fachwissenschaftlichen Konsens, der als Indiz für die 
Überlegenheit wissenschaftlicher Erkenntnisse angesehen wird, (2) die vermutete Unzuläng-
lichkeit metaphysischer Argumentationsstrategien, die sich auf Intuitionen, den sogenannten 
gesunden Menschenverstand und vorwissenschaftliche Einstellungen berufen, und (3) die Tat-
sache, dass gewisse traditionelle metaphysische Fragen im Verlauf der Geistesgeschichte zum 
Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchungen geworden sind. Unabhängig vom Ausgang 
der Bewertung dieser Argumente sollten die Einsichten der Verfechter einer naturalisierten 
Metaphysik ernsthaft erwogen werden: Erstens garantiert die Annahme der Kontinuität von 
metaphysischen und wissenschaftlichen Ergebnissen eine Einheitlichkeit der menschlichen 
Erkenntnisse, die anders nicht gegeben ist. Zweitens scheint die Annahme der Fallibilität me-
taphysischer Urteile vor dem Hintergrund des Verlaufs der Philosophiegeschichte keineswegs 
absurd. Zuletzt weisen die Verfechter der Naturalisierung der Metaphysik zu Recht darauf hin, 
dass eine Rechtfertigung genuin metaphysischer Methoden sich nicht zu einer Immunisie-
rungsstrategie auswachsen darf. Selbst wenn eine rigorose Naturalisierung der Metaphysik 
sich zuletzt als nicht wünschenswert erweisen sollte, wird vor ihrem Anspruch
deutlich, in welcher Hinsicht der versteifte, traditionelle Blick auf die Metaphysik einer Revi-
sion bedarf.

15:30–16:00

Käthe Trettin (Frankfurt/Main)

Reduktion und Konstitution: 
Überlegungen im Anschluss an 
Carnaps Aufbau

Skizziert und zur Diskussion gestellt wird das Fragment eines alternativen Aufbaus der Welt, 
in dem Carnaps phänomenalistische Basis durch ein ontologisches Fundament ersetzt wird. 
Bestritten wird damit das von Carnap im Aufbau betonte „erkenntnismäßige“ Primat des Kon-
stitutionssystems. Bestritten wird weiterhin, dass alle Aussagen des Konstitutionssystems auf 
bloße Strukturausssagen zurückgeführt werden können. Die Struktur gibt nur das Gerüst des 
Aufbaus an, die logische Verbindung, sagt aber nichts über die Welt aus. Es besteht daher die 
Gefahr, dass das wissenschaftliche Unternehmen der Philosophie bis aufs Skelett abmagert 
und die Strukturaussagen trivial werden.
Positiv ausgedrückt, möchte ich an Carnap so anschließen, dass von einer qualitativen Basis 
aus alle weiteren komplexeren Stufen aufgebaut werden können. Und dass die Mannigfaltig-
keit der Erscheinungen einer dieser höheren Stufen mit ihren konventionellen Begriffen auf 
fundamentalere zurückgeführt werden können. Die Relationen der Reduktion und Konstitution 
müssen daher durch eine ontologisch gehaltvollere Art der Beziehung ersetzt werden, die den 
Aufbau (und Abbau), die Konstitution (und Reduktion), erklärt. Mein Vorschlag ist, den Zusam-
menhang der „Stufen“ durch Dependenz-Relationen zu erklären.
Im Fokus des Vortrags stehen somit zwei Aufbau-Probleme: (1) Worin besteht die Basis, von 
der aus alles Weitere konstituiert und abgeleitet wird? (2) Wie ist Carnaps Strukturalismus so 
zu modifizieren, dass das ganze Projekt nicht trivial wird?
Das Konstitutionssystem, das ich vorschlage und skizzieren werde, enthält auf der Ebene 0 
eine qualitative Basis (Tropen) und darauf aufbauend vier Stufen. Konstituiert wird das Stufen-
system durch Dependenz-Beziehungen: Jede höhere Stufe ist qua ontologischer Abhängigkeit 
zurückführbar auf niedrigere Stufen und letztlich auf die Basis. Umgekehrt konstituiert die 
Basis alle anderen Komplexitätsstufen.



117

16:15–16:45

Falk Hamann (Leipzig)

Sprachphilosophie, Logik, 
Metaphysik. Probleme der 
aristotelischen Kategorientafel

Die aristotelischen Kategorien werden als ontologisches Klassifikationssystem heute kaum 
noch ernsthaft diskutiert. An ihre Stelle sind in der gegenwärtigen Ontologie andere Versu-
che zur Einteilung des Seienden getreten, die sich höchstens in abstrakten Unterscheidungen 
wie Individuum und Art, Einzelding und Eigenschaften an Aristoteles anlehnen. Dieser Bedeu-
tungsverlust der aristotelischen Kategorienlehre scheint vor allem systematische Gründe zu 
haben. Bei Aristoteles selbst bleibt nämlich offen, inwiefern seiner Kategorientafel überhaupt 
ein Prinzip zugrunde liegt, das diese als ein geschlossenes System von Begriffen ausweist. 
Um diese Frage aber beantworten zu können, ist es notwendig, dass man über ein klares Ver-
ständnis des Sinns der Kategorienlehre verfügt. Im Vortrag werden daher zunächst zwei Stand-
artlesarten der Kategorienlehre diskutiert, auf deren Grundlage ihr eine strenge Systemati-
zität abgesprochen wird. Hierbei handelt es sich zum einen um eine sprachphilosophische 
Lesart, in der Aristoteles‘ Kategorien im Sinne einer Klassifikation logisch einfacher Prädikate 
aufgefasst werden (Gilbert Ryle), zum andern um das formal-logische Kategorienverständnis 
Kants. Beide Lesarten scheitern allerdings als Interpretationsversuche, insofern sie zentrale 
ontologische Unterscheidungen nicht einholen können. Eine Deutung, in der diese Mängel 
nicht auftreten, liefert dagegen Franz Brentano. Der Vortrag schließt mit einer Diskussion des 
Brentano‘schen Vorschlags, die aristotelische Einteilung der Kategorien ontologisch aus den 
unterschiedlichen Verhältnissen von Form und Materie abzuleiten. Im Lichte dieser Deutung 
erweist sich die aristotelische Kategorienlehre als erstzunehmende Alternative zu gegenwärti-
gen ontologischen Klassifkationen.

17:30–18:00

David Hommen (Düsseldorf)

Absences as un-actualized 
possibilities

Absences, i.e. agential omissions and forbearances, but also ‘natural’ negative events and 
states beyond the sphere of human action, seem to be part and parcel of the real world. Both 
in folk and scientific explanatory practice, we frequently refer to the omissions of agents, for 
instance, in order to account for certain incidents and outcomes. Yet how absences can be 
real strikes many philosophers to be utterly mysterious, if not entirely unintelligible. Heading 
towards a solution of the puzzle of ‘real absences’, I wish to explore the idea that absences are 
un-actualized possibilities. Such possibilities, despite their not being actualized, may be re-
cognized as real aspects of the world – in very much the same way in which un-manifested di-
spositions are real properties of their bearers, even during the times they are not manifested.
I shall start the paper with some taxonomic remarks on presences and absences, only to high-
light the logical and ontological puzzles that obstruct a realist stance towards absences. I go 
on to introduce and develop the idea that absences are un-actualized possibilities, in order to 
overcome these puzzles. I elaborate how that idea may help to make progress on the problems 
of proliferation and annihilation, i.e. the dilemma that there either seem to be too many ab-
sences (if we allow for absences at all), or too few (if we choose to exclude them categorically).

18:15–18:45

Sebastian Ostritsch (Stuttgart)

Ontologie der Sukzessiva und Four-
Dimensionalism: Albertus Magnus 
im Dialog mit Ted Sider

Der Vortrag möchte skizzieren, wie sich die gegenwärtige Debatte um die Ontologie zeitlichen 
Bestehens, insbesondere in ihrer Prägung durch Ted Siders Theorie des „Four-Dimensiona-
lism“, durch einen historischen Blick auf die Zeitphilosophie des Albertus Magnus und den 
zeitphilosophischen Diskussionskontext des Mittelalters in systematischer Hinsicht berei-
chern lassen könnte.
Die Frage, wie zeitliches Bestehen ontologisch verstanden werden kann, findet gegenwär-
tig vor allem zwei Antworten. Drei-Dimensionalisten vertreten die These, dass Entitäten zu 
jeder Zeit ihres Bestehens „vollständig vorhanden“(„wholly present“) seien. Anhänger des 
Drei-Dimensionalismus lehnen damit die These ab, die den Vier-Dimensionalismus ausmacht, 
nämlich die Behauptung, dass Entitäten, analog zu räumlichen Teilen, „zeitliche Teile“ („tem-
poral parts“) besäßen und somit nie vollständig vorhanden, sondern gewissermaßen über 
die Zeit verteilt seien („spread out over time“). Der Sache nach findet sich diese Unterschei-
dung bereits im Mittelalter. So differenziert Albert zwischen Permanentem und Sukzessivem: 
„Nos autem dicimus ex antehabitis, quod ea quae sunt, sunt dupliciter; aut enim habent esse 
permanens aut successivum.“ Wie der Vortrag zeigen möchte, war im Mittelalter zudem die 
durch Aristoteles geprägte Einsicht präsent, das zeitliche Geordnete bedürfe einer ordnenden 
seelisch-geistigen Instanz, die selbst der zeitlichen Ordnung enthoben ist. Diese Überlegung 
kommt in der Theorie des „Four-Dimensionalism“ zu kurz und würde eine Bereicherung dieses 
Theorieansatzes darstellen.



118

Donnerstag, 2. Oktober VSH 17

14:45–15:15

Daniel von Wachter (Liechtenstein)

Laßt uns Metaphysik betreiben!

Dieser Vortrag wird einige Leitlinien für rein systematische Philosophie, insbesondere Meta-
physik vorstellen. Definieren wir einen rein systematischen philosophischen Text als einen, 
der vor allem eine Antwort auf eine philosophische Frage mit Argumenten verteidigt und ande-
re Texte nur untersucht, um die enthaltenen Thesen und Argumente zu prüfen. In den letzten 
zwanzig Jahren hat in der deutschen Philosophie die Zahl der veröffentlichten Texte, die nicht 
philosophiegeschichtlich oder doxographisch, sondern rein systematisch sind, merklich zuge-
nommen. Auch auf den großen Philosophiekongressen spiegelt sich dies wider.
Die Beschränkung auf die Philosophiegeschichte war in Deutschland wohl in den Jahren zwi-
schen 1960 und 2000 am stärksten verbreitet war. Wir können das die Historische Schule der 
deutschen Philosophie nennen. Ich werde vier mögliche Gründe für sie nennen.
Schließlich werde ich fünf Leitlinien für rein systematische Philosophie, insbesondere Meta-
physik vorstellen, die auch einigen Einwänden gegen die Metaphysik vorbeugen. Sie betref-
fen: 1. Philosophiegeschichte, 2. Scheinfragen, 3. Wissenschaftlichkeit und Gewißheitsforde-
rungen, 4. Erkenntnisquellen, 5. die Metaperspektive.

15:30–16:00

Ludwig Jaskolla / Ludwig Gierstl 
(München)

Man kann nicht eine andere Person 
sein: Zu Barry Daintons Theorie des 
Selbst

Die synchronen und diachronen Identitätsbedingungen von Personen zählen zu den komple-
xesten Fragestellungen der Philosophie im Allgemeinen. Dies hängt sicher mit der Tatsache 
zusammen, dass diese Fragestellungen unser Selbstverständnis als Akteure in ethischen, kul-
turellen und gesellschaftlichen Kontexten ganz unmittelbar betreffen. Die Frage, die in diesem 
Vortrag verhandelt werden soll, lautet: Ist es möglich eine andere Person zu sein?
Wir werden auf die oben genannte Frage eine negative Antwort geben und dies mit einem 
vier-stufigen Argument untermauern. Im ersten Abschnitt des Vortrags werden wir die Frage-
stellung im Anschluss an Barry Daintons „The Phenomenal Self“ systematisch entfalten. Im 
zweiten Abschnitt des Vortrags wird Daintons Argumentation verallgemeinert. Wir werden 
herausarbeiten, dass das wesentliche Charakteristikum von Personen in den besprochenen 
Fällen,eine bestimmte Form phänomenalen Erlebens ist, die als eine individuelle „What-it-is-
likeness“ bestimmt werden kann, die einer Person und nur dieser Person zukommt. Im dritten 
Abschnitt präsentieren wir ein erstes Argument, dass Daintons radikalstes Gedankenexpe-
riment – die Maschine VR4 – im logischen Sinne nicht vorstellbar ist; wir nennen dies das 
„phänomenologisch-modale Argument“. Im vierten Abschnitt ergänzen wir das phänomeno-
logisch-modale Argument um eine sprachphilosophische Analyse des Testfalls VR4. Wir argu-
mentieren, dass die Referenz des Wortes „Ich“ in Sätzen der Form „Ich bin die gleiche Person, 
die vor dem Testfall VR4 vorlag“ unterbestimmt bleibt. Konkret bedeutet dies, dass „Ich“ vor 
und während des Testfalls VR4 univok referiert, wohingegen dies nicht mehr der Fall ist, wenn 
die betreffende Person sich der Maschine VR4 ausgesetzt hat.

16:15–16:45

Anne Sophie Spann (Innsbruck)

Personale Identität ohne 
Persönlichkeit? Anmerkungen 
zu einer Tendenz der aktuellen 
Diskussion

Im Alltag setzen wir selbstverständlich voraus, dass wir qua Personen eine Persönlichkeit be-
sitzen, die sich im Wechselspiel von genetischen Dispositionen und persönlicher Geschichte 
herausgebildet hat und unsere Wiedererkennbarkeit im sozialen Miteinander garantiert. Wer 
ich bin – jetzt und über die Zeit hinweg –, zeigt sich darin, wie ich bin, in meinen Handlungen, 
Entscheidungen, Gefühlen, Moralvorstellungen, in meinem Charakter.
Es ist eine der eigentümlichen Tendenzen der neueren ‚Personal-identity‘-Debatte, diesen 
vorphilosophisch evidenten Zusammenhang von Persönlichkeit und personaler Identität bei-
seite zu schieben und das Phänomen der Persönlichkeit aus der metaphysischen Untersu-
chung personaler Identität systematisch auszuklammern. Die philosophische Frage nach den 
Bedingungen dafür, dass eine Person zu verschiedenen Zeitpunkten numerisch identisch ist, 
dürfe, so die Mahnung, nicht vermengt werden mit der (alltags-)psychologischen Frage nach 
‚personaler Identität‘ im Sinne dessen, was mich zu einer individuellen Person mit einem be-
stimmten Charakter und einer bestimmten Geschichte macht. 
In meinem Vortrag möchte ich diese Tendenz kritisch hinterfragen. Wenn, wie wir vorphiloso-
phisch selbstverständlich annehmen, Personen eben solche Wesen sind, die Persönlichkeit 
haben, sollte dann nicht auch ein tieferer Zusammenhang zwischen Persönlichkeit und ‚perso-
naler Identität‘ im philosophischen Sinn bestehen? Ich werde zeigen, dass die Meinung, das 
philosophische Problem der personalen Identität könne nicht nur, sondern müsse sogar un-
ter Ausklammerung des Phänomens der Persönlichkeit behandelt werden, letztlich auf einem 
substanzmetaphysischen Vorurteil über das Wesen von Personen beruht – einem Vorurteil, 
das weder alternativlos noch unproblematisch ist.



119

17:30–18:00

Thorben Petersen (Bremen)

Are Laws of Nature Kinds of Being?

I develop a novel realist perspective on the laws of nature. Many philosophers nowadays hold 
that there really are such things as laws of nature. Rejecting all kinds of reductionism, Arms-
trong, Maudlin and Roberts, e.g., include the laws of nature in their overall ontology, thus 
embracing the category LAWS-OF-NATURE. 
A common feature of these realist views is that they file vastly different laws under a single 
category. My aim is to introduce a slightly different view, according to which different laws of 
nature comprise different ontological categories. 
The motivation is that there are striking similarities between antireductionist conceptions of 
the laws of nature and realistic conceptions of the categories. Just as certain laws of nature 
– such as the Einstein field equations or the Schrödinger equation, say – are held to be funda-
mental and cover a wide range of phenomena, so are certain ontological distinctions such as 
the abstract/concrete-distinction (given platonism), or the temporal distinction between past, 
present and future (given presentism). Moreover, just as the laws of nature are often held to 
determine, explain or “govern” certain phenomena, so are the ontological categories. I take 
it that these similarities can be accounted for if we (i) conceive of the categories as different 
ways of being, and hold that (ii) different laws of nature comprise different ways of being. In 
this talk, I shall discuss the advantages and disadvantages of this view.

18:15–18:45

Jan G. Michel (Münster)

Zwillingserde auf den Kopf gestellt: 
Überlegungen zur Metaphysik von 
Arten

In meinem Beitrag befasse ich mich mit einem klassischen philosophischen Thema, das spä-
testens seit dem berühmten Gedankenexperiment der Zwillingserde, das Hilary Putnam zuerst 
1973 im Zuge seiner Argumentation für den semantischen Externalismus vorgebracht hat, wie-
der an Aktualität gewonnen hat und das seit einigen Jahren in der analytischen Philosophie 
erneut und kontrovers diskutiert wird: Es geht es um die Metaphysik von Arten, genauer gesagt 
um die Frage, was eine Art ihrem Wesen nach ausmacht, falls es überhaupt so etwas wie we-
sentliche Eigenschaften von Arten geben sollte. Ich werde zu zeigen versuchen, dass einige 
neue und gut begründete semantische Hintergrundannahmen angewandt auf Putnams Zwil-
lingserde-Gedankenexperiment den traditionell mit dem semantischen Externalismus einher-
gehenden so genannten metaphysischen Essentialismus der Arten auf den Kopf stellen und zu 
neuen, interessanten und anwendbaren sowie intuitiv plausiblen Schlussfolgerungen führen.
Um dieses Ziel zu erreichen, gehe ich in drei Schritten vor: In einem ersten Schritt erläutere ich 
zunächst die genannten semantischen Hintergrundannahmen, um mich daraufhin in einem 
zweiten Schritt Putnams Gedankenexperiment zuzuwenden. In einem dritten Schritt schließ-
lich zeige ich dann, zu welchen metaphysischen Schlussfolgerungen meine semantischen An-
nahmen führen, wenn man sie auf Putnams Gedankenexperiment anwendet.



120

> Natur- / Umweltphilosophie

Sektionsleitung: Bernward Gesang

Dienstag, 30. September VSH 010

14:45–15:15

Sarah-Jane Conrad (Bern)

Aggregierte Effekte: Neue Schäden 
und der Kollaps der Ethik?

Viele gravierende Umweltprobleme hängen zusammen mit ganz alltäglichen Handlungen: 
Fischfilets stammen aus überfischten Ozeanen, der Regenwald muss immer zahlreicheren 
Palmölplantagen weichen und der westliche Lebensstil ist mit einem zu hohen Ausstoss an 
Treibhausgasen verbunden, die den Klimawandel mitverursachen etc. Bei all den genannten 
Phänomenen handelt es sich um so genannt aggregierte Effekte: Diese werden durch sehr 
viele kleine Einzelbeiträge erzeugt, die insgesamt eine schädliche Wirkung haben. Wer trägt 
hierfür die moralische Verantwortung? Diese Frage wird unterschiedlich beantwortet: Einige 
Autorinnen behaupten, die einzelne Handlung sei kausal unwirksam, weshalb eine individuel-
le moralische Verantwortung bei aggregierten Schäden nicht begründbar sei. Andere Autoren 
behaupten indes, die einzelne Handlung sei kausal wirksam und eine individuelle Verantwor-
tung damit durchaus rechtfertigbar. Den unterschiedlichen Einschätzungen scheinen jeweils 
andere Auffassungen zur Natur der aggregierten Effekte zu Grunde zu liegen und die Debatte 
dürfte letztlich ein Disput über die Metaphysik aggregierter Effekt sein.  Während von der ei-
nen Seite behauptet wird, mit der Aggregation werde recht eigentlich etwas Neues erzeugt, 
das schädlich sei, bestreitet die andere Seite eben diese These, weil sie in der Aggregation 
nichts anderes als die Summe der einzelnen Beiträge sieht. Welche Interpretation die richti-
ge ist, dürfte eine empirische Frage sein. Rein begrifflich lässt sich aber zeigen, dass mit der 
ersten Interpretation von aggregierten Effekten als Neue Schäden sowohl die individuelle als 
auch institutionelle moralische Verantwortung nicht begründbar ist und die Ethik angesichts 
von diesen kollabiert.

15:30–16:00

Joachim Wündisch (Düsseldorf)

Compensation for Loss and Damage 
Due to Climate Change –  
The Case of Partial Loss of Territory

One of the most important and complex challenges of compensating for loss and damage as-
sociated with climate change stems from the unique problem of lost territory. Anthropogenic 
climate change will cause a significant increase in sea levels for centuries to come. This en-
dangers many low lying coastal areas but also entire states. For instance, island states such 
as Kiribati, Tuvalu, the Marshall Islands and the Maldives will possibly be entirely submerged. 
Other states such as Bangladesh and the Netherlands will potentially lose very significant 
parts of their territory to the sea. This raises the question of whether the loss of statehood or a 
large scale loss of territory would give rise to claims to territorial compensation and how such 
claims could be satisfied.
This talk focuses on potential compensation for partial rather than total loss of territory. The 
central question at issue is this: What reduction in size or quality of the territory of a country 
triggers claims to compensation? Two main directions of thought are explored. First, a territory 
may be considered homogenous, and second, a territory may be considered heterogeneous. 
In the case of a homogenous territory the basic parameter under consideration is size. In the 
case of a heterogeneous territory, some parts of the territory may be of particular importance 
for its inhabitants. For example, a specific coastal area – although of relatively small size – 
could be essential for supporting a particular, culturally highly significant activity, e.g. spear 
fishing. Based on this differentiation I propose a theory of compensation for partial loss of 
territory. 

16:15–16:45

Manfred Stöckler (Bremen)

Schichten der Natur – ein 
erklärungspragmatischer Ansatz

In der Geschichte der Naturphilosophie gibt es verschiedene Varianten der Vorstellung, dass 
die Natur als ein Stufenbau von Schichten bzw. als eine Hierarchie von Bereichen betrachtet 
werden kann, die in einer geordneten Beziehung zueinander stehen. In meinem Beitrag möch-
te ich programmatisch zeigen, wie ein solcher Stufenbau auf der Grundlage einer Ontologie 
und Methodologie verstanden werden kann, die die fundamentale Ebene der Physik ontolo-
gisch auszeichnen, aber der Kritik entgehen, die zu Recht gegen frühere, weniger sensible 
reduktionistische Ansätze geübt wurde. Eine Theorie der Schichten sollte u. a. folgende Fragen 
beantworten: Was sind die Kriterien der Schichteneinteilung? Wie viele Schichten gibt es? Wie 
sind die Schichten miteinander verknüpft? Werden sie entdeckt oder von uns konstruiert?



121

Ich verteidige die These, dass eine neue Schicht/ eine neue Ebene der Beschreibung eingeführt 
wird, wenn dadurch fruchtbare Erklärungen möglich werden. Die dabei implizierte vorsichtige 
Form eines Reduktionismus scheint mir ein Konsens in der gegenwärtigen Wissenschaftsphi-
losophie zu sein, der allerdings durch die Vielzahl unterschiedlicher Theorievarianten und Ter-
minologien nicht offensichtlich ist. Ich diskutiere verschiedene mit diesem Ansatz verbundene 
Probleme. Nicht jede neue Beschreibungsweise führt zu einer neuen Schicht in der Natur im 
üblichen Sinn. Von einer neuen Schicht der Natur wird nur gesprochen, wenn sich dabei die 
Erklärungshilfsmittel „sehr stark“ ändern (z. B. durch die Einführung funktionaler Erklärungen 
für Organismen oder durch die Einführung intentionaler Erklärungen). In diesem Kontext wer-
de ich dann noch einen Vorschlag zur Explikation des Begriffs ‚Emergenz‘ machen, der gut zu 
seiner Verwendung in den Wissenschaften passt.

17:30–18:00

Andreas Woyke (Darmstadt)

Grenzen des Naturalismus 
und die Interpretation natur-
wissenschaftlicher Theorien im 
Bezug auf die Begründung einer 
holistischen Naturphilosophie

Auch wenn es wegen der Vielfalt der naturwissenschaftlichen Forschung zunehmend schwierig 
ist, ein einheitliches Naturverständnis zu generieren, halten nach wie vor viele Philosophen 
einen universellen Naturalismus für eine gute Grundlage eines vereinheitlichten Weltbildes. 
Kritikern wird vorgeworfen, die kausale Geschlossenheit des Universums in Frage zu stellen 
oder nicht-natürliche Entitäten anzunehmen, die etwa in der Philosophie des Geistes zu ei-
ner Überdetermination führen oder als kausal unwirksam charakterisiert werden müssen. Mit 
einem konsequenten Naturalismus kann man dieses Dilemma zwar vermeiden, im Blick auf 
eine holistische Naturphilosophie ergeben sich aber einige grundlegende Probleme: 1. Die 
Kritik an nicht-naturalistischen Standpunkten wird mit fragwürdigen historischen oder ethno-
logischen Beispielen illustriert, anhand derer eine differenzierte Bewertung eines universellen 
Naturalismus schwierig ist. 2. „Natürlich“ wird auf „naturwissenschaftlich erforschbar“ redu-
ziert und jede Annahme von „Nicht-Natürlichem“ wird als per se irrational stilisiert. 3. Wichtige 
Aspekte unserer Erfahrungswelt wie Subjektivität, Moralität, Geschichte und Kultur entziehen 
sich nicht nur wegen ihrer Komplexität, sondern grundsätzlich einer Reduktion auf naturwis-
senschaftliche Erklärungen, ohne notwendig zur Annahme von obskuren Entitäten oder einem 
Bruch mit kausalen Zusammenhängen zu führen. 4. Besonders fragwürdig ist die Ansicht, dass 
uns naturwissenschaftliche Theorien auf eine naturalistische Interpretation festlegen. Entge-
gen einer Beschränkung der Naturphilosophie auf eine „Philosophie der Naturwissenschaf-
ten“ kann die philosophische Interpretation naturwissenschaftlicher Theorien sich auch auf 
praktische Fragestellungen beziehen, ohne dabei per se in Fehldeutungen zu verfallen. Es ist 
insofern möglich, sich ernsthaft auf das Verständnis naturwissenschaftlicher Theorien einzu-
lassen und zugleich ihre Ergänzungsbedürftigkeit im Blick auf ein allgemeines Weltverstehen 
zu betonen.

18:15–18:45

Kari Väyrynen (Oulu)

Stadt-Land-Antagonismus als 
eine Kategorie der marxistischen 
Ökologie und des geschichtlichen 
Materialismus

Die Umweltprobleme der ersten industriellen Städte wurden im frühen 19. Jahrhundert mani-
fest. Das frühe Werk von Friedrich Engels ‚Die Lage der arbeitenden Klasse in England‘ 1845 
untersuchte zum Teil die Umweltprobleme in Manchester. Engels analysierte damals auch die 
ökonomischen Ursachen der Umweltprobleme insbesondere in seiner kleinen, aber sehr be-
deutenden ‚Kritik der Nationalökonomie‘ 1844, die auch Marx‘ Interesse an ökonomischen 
Fragen erweckte. Engels betrachtete hier vor allem die Bedeutung der Natur als eine wichtige 
Voraussetzung der Ökonomie und skizzierte schon eine ökologische Kritik der kapitalistischen 
Konkurrenz. Man kann daher den jungen Engels sogar für den eigentlichen Vater der marxisti-
schen Ökologie halten (Väyrynen 2013).
Stadt-Land -Antagonismus wurde als eine theoretische Kategorie des geschichtlichen 
Materialismus zum ersten Mal in der ‚Deutschen Ideologie‘ 1846 gestaltet. Die Umweltprobleme 
spielen aber in diesem Zusammenhang keine rolle. Als eine Kategorie der marxistischen 
Ökologie wird dieser Antagonismus später in dem ‚Kapital‘ und seinen Vorarbeiten entwickelt. 
Hier werden auch die umfangreichen naturwissenschaftlichen Studien von Marx bedeutend. 
Insbesondere die Agrarchemie des grossen deutschen Chemikers, Justus Liebig, ist in dieser 
Hinsicht bahnbrechend. Liebig analysiert den Stoffwechsel zwischen Stadt und Land und 
kritisiert Städte als ökologisch unhaltbare Formationen, die die anhaltende Fruchtbarkeit der 
Äcker und Wälder ruinieren können. Die ökologische Kritik des Kapitalismus bei Marx stützt 
sich weitgehend auf Liebigs Analyse: die grossen Städte haben den natürlichen Kreislauf 
der Stoffe in der Agrarwirtschaft gebrochen und es ist in der Zukunft eine wichtige Aufgabe, 
diesen ökologischen Antagonismus z. B. durch umfassende Wiederverwertung (Recycling) 
aufzuheben.



122

> Phänomenologie

Sektionsleitung: Dieter Lohmar

Montag, 29. September S 10

14:45–15:15

Saulius Geniusas (Hongkong)

A Husserlian Phenomenology  
of Pain

The paper aims to develop a phenomenology of pain on the basis of the insights introduced in 
Husserl’s phenomenology. First, I suggest that pain is given to intuition as an indubitable and 
a bodily localizable experience. Since these two characteristics are incompatible with each 
other, I argue that the experience of pain is paradoxical. Secondly, I contend that philosophy 
of pain provides us with six fundamental ways to resolve this paradox: a semiological, cau-
sal, associationist, representational, perceptual and phenomenological. Thirdly, I argue that 
the central reason why the first five ways are not satisfactory derives from the fact that these 
accounts conflict with the evidence of experience. Fourthly, on the basis of the resources pro-
vided by classical phenomenology, I argue that the subject of pain is neither the physiological 
body, nor the disembodied consciousness, but rather the lived-body, conceived as the field of 
sensings. Lastly, I offer a phenomenological account of the structure of pain experience. I cont-
end that this structure could be characterized as the already appropriated body’s inner protest 
against its constitutive appropriation. I conclude with a suggestion that the tension between 
pain’s indubitability and its bodily localizability is the most direct and forceful experience of 
the paradox of subjectivity that Husserl had addressed in a number of his works: I am not this 
body, yet I must be it, if this world of mine is to be.

15:30–16:00

Adriana Pavić (Göttingen)

Husserl, Smith und Kaplan über 
demonstrative Bezugnahme

Edmund Husserl befaßt sich insbesondere in der I. und VI. Logischen Untersuchung mit der 
Kontextsensitivität sprachlicher Ausdrücke und entwickelt bemerkenswerterweise bereits eine 
Art direktreferentielle Semantik von einfachen Demonstrativa, die erstaunliche Parallelen zu 
derjenigen Kaplans aufweist. In diesem Zusammenhang geht es mir um die Frage, was genau 
in Husserls Konzeption dem ‚character‘ und ‚content‘ von einfachen Demonstrativa bei Kaplan 
entspricht, und wie diese Entsprechungen miteinander relationiert sind.
David Smith (1982) liefert drei Vorschläge bezüglich der Frage, was bei Husserl das Pendant zu 
Kaplans ‚character‘ ist und entwickelt in Anlehnung an Husserl eine eigene Theorie demons-
trativer Bezugnahme. Ich werde sowohl Smiths Husserl- und Kaplaninterpretation als auch 
seine eigene Auffassung einer kritischen Prüfung unterziehen: Im Rahmen von Smiths interna-
listischer Konzeption kann die Starrheit demonstrativer sprachlicher Bezugnahmen nicht auf 
befriedigende Weise erklärt werden, zudem ist seine Charakterisierung der intersubjektiven 
Vermittlung von singulärem Gehalt mittels Äußerungen von Sätzen, die einfache Demonstra-
tiva enthalten, phänomenal inadäquat. Die Schwächen von Smiths im Ausgang von Husserl 
entwickelter Theorie lassen Verbindungen zu seiner problembehafteten Husserl-Interpretation 
erkennen, die zusammen mit der allzu schematischen Kaplan-Interpretation Unvereinbarkei-
ten zwischen Husserl und Kaplan impliziert. Obwohl Smith das explanatorische Potential der 
strukturellen Ähnlichkeiten zwischen Husserl und Kaplan hervorhebt, ist er im Rahmen seines 
Interpretationsansatzes nicht in der Lage, es theoretisch voll auszuschöpfen. In meinem Er-
gebnis tritt trotz der unterschiedlichen Erkenntnisinteressen, die Husserl und Kaplan bezüg-
lich der Bedeutung von Demonstrativa verfolgen (phänomenale Realisierung im Bewußtsein 
intentionaler Subjekte vs. formalsemantische Modellierung) eine Vereinbarkeit ihrer Theorien 
zutage.

16:15–16:45

Martina Philippi (Leipzig)

Der Praxischarakter der 
Phänomenologie vor ihrem 
Anspruch der Revision tradierter 
Geltungen. Das systematische 
Potenzial von Hans Blumenbergs 
Husserl-Lektüre

Die Rezeption Hans Blumenbergs geschieht meist in der Konzentration auf die Metaphorolo-
gie, seine begriffsgeschichtlichen Arbeiten oder im theologischen oder kulturwissenschaftli-
chen Kontext. Darüber hinaus leistet er insbesondere mit der Monographie „Lebenszeit und 
Weltzeit“ und den Aufsätzen aus den Nachlasssammelbänden „Zu den Sachen und zurück“ 
und „Theorie der Lebenswelt“ einen fruchtbaren Beitrag zu Husserls Phänomenologie. Er wid-
met sich der Aufgabe, „den Phänomenologen bei der Arbeit zu beobachten“, indem er den 
Vollzug der phänomenologischen Methode verfolgt, wie Husserl selbst ihn vorführt. Der Reiz 
dieses Vorgehens liegt im besonderen Augenmerk auf den Praxischarakter der Phänomeno-
logie. Dabei stellt Blumenberg in Frage, dass die Phänomenologie, die die Dogmatik des wis-
senschaftlichen Lehrwissens für die blinde Tradierung unzureichend geprüfter Vorannahmen 
kritisiert, selbst in der Lage ist, im Vollzug der Methode der Epoché tradierbares Wissen



123

bereitzustellen, also – in Blumenbergs Worten – die phänomenologische Arbeit „ein für alle 
Mal“ zu absolvieren. Wenn nicht, so scheitert Husserls Projekt laut Blumenberg an der anthro-
pologischen Bedingtheit des Bewusstseins, nämlich an den begrenzten „Ressourcen“ an Auf-
merksamkeit (in der Hinwendung zu den Relevanzen) und Erinnerung (im Präsenthalten der 
gewonnen Ergebnisse). Dieser Gedanke bleibt in Husserls Selbst-Vergewisserungen über die 
Angemessenheit seiner Methode unterbeleuchtet. Das Potenzial von Blumenbergs Zugang zur 
Phänomenologie liegt daher in einer möglichen Klärung des Praxischarakters der Phänomeno-
logie, und zwar hinsichtlich der Frage, ob ihr der von Husserl gewünschte Sonderstatus einer 
Praxis zukommt, die – anders als jede andere Praxis – in der Lage ist, sämtliche Vorannahmen 
auszuweisen und sich selbst dauerhaft transparent zu bleiben.

17:30–18:00

Alice Pugliese (Palermo)

Eine Motivationsanalyse der 
Handlung

Das Verständnis der sozial-geschichtlichen Interaktion beruht auf der Möglichkeit, eine be-
stimmte Klasse von Phänomenen als menschliche Handlungen hervorzuheben und eine 
passende theoretische sowie praktische Interpretation derer besonderen Bedeutsamkeit zu 
entwickeln. Die aktuelle Debatte zum Thema der Handlung polarisiert sich dennoch um die 
Alternative zwischen einer kausalen Erklärbarkeit und einer nicht-kausalen Zugangsweise zur 
menschlichen praktischen Sphäre. Dabei scheint die nicht-kausale Option sich in einer idea-
listischen und introspektiven Reduktion auf Bewusstseinsakte zu erschöpfen.
Meine Untersuchung versucht den motivationalen Zusammenhang der Handlung näher aus-
zulegen. Es zeigt sich dadurch, dass der Rückbezug auf das Bewusstsein sich nicht in einer 
statischen Parallelität zwischen Akten in der Welt und Akten im Bewusstsein erschöpfen lässt. 
Das Bewusstseinsleben ist vielmehr von dynamischen und nicht homogenen Prozessen durch-
drungen, die auf verschiedenen Wegen die Handlung beeinflussen und bestimmen und ihr 
eine stark nicht-intellektuelle Prägung verleihen. In diesem Rahmen ordnet sich die Analyse 
von zwei scheinbar getrennten und dennoch zusammenwirkenden Motivationsquellen: die 
Triebe und die intersubjektive Interaktion. Ich möchte die Möglichkeit erforschen, Triebe und 
Sozialisierungsprozesse in der motivationalen Deutung der Handlung zu integrieren und die 
Herausforderung ernst zu nehmen, die dadurch für das bewusste, autonome, selbstständi-
ge Subjekt entsteht. Lässt sich die Autonomie des Subjekts und damit die prägnante Bedeu-
tung der Handlung nur unter Ausschaltung von den faktischen Tendenzen der Subjektivität 
beibehalten? Impliziert die Anerkennung der verschiedenen Impulse und intersubjektiven 
Wechselbestimmungen des praktischen aktiven Lebens eine grundsätzliche Widerlegung der 
Autonomie und Rationalität der Subjektivität? Die These, die ich im Ausgang von einer phäno-
menologischen Bewusstseinsanalyse darlegen möchte, behauptet vielmehr, dass nur die Be-
rücksichtigung der komplexen Interaktion zwischen triebhaften Tendenzen des Bewusstseins, 
intersubjektiven Wechselwirkungen und deliberativen Momenten der konkreten und mannig-
faltige Struktur der Handlung gerecht werden kann.

18:15–18:45

Jorge Uscatescu Barrón (Freiburg)

Das Ringen um einen 
phänomenologischen Begriff 
der Ontologie im Horizont der 
Seinsanalogie: Von der formalen 
Ontologie Husserls zur universalen 
Ontologie Martin Heideggers

In der phänomenologischen Bewegung des 20. Jahrhunderts liegt eine neue Gestalt der Me-
taphysik vor. Husserl hat in Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie den Unterschied zwischen der formalen Ontologie und der materialen, sachhalti-
gen Ontologie eingeführt. Den regionalen Ontologien ist eine formale Ontologie vorgeordnet, 
die vielmehr vom Gegenstand überhaupt (formaler Seinsbegriff), vom Etwas überhaupt han-
delt, das  jeder sachhaltigen bzw. washeitlichen Bestimmung entledigt ist. 
Heideggers ontologisches  Programm steht in einer kaum geahnten Maße mit der Husserl-
schen Idee einer formaler und regionaler Ontologie im Zusammenhang. In der Ausarbeitung 
der Frage nach dem Sinne von Sein überhaupt wird die Aufgabe einer «universalen, phäno-
menologischen Ontologie» vorgezeichnet (Sein und Zeit 436), die ausgehend von der Analy-
tik des menschlichen Daseins zur Aufklärung der Idee des Seins überhaupt übergehen soll. 
Im vierten Grundproblem der Phänomenologie (vgl. Die Grundprobleme der Phänomenologie 
vom SS 1927, in: GA 24) steht die Einheit von den in den regionalen Ontologien zugänglichen 
Seinsweisen (Vorhandenheit, Zuhandenheit, Sorge etc.) im Mittelpunkt.  
In der Gegenüberstellung von der Idee der Regionalontologien im ganzen und der «Metonto-
logie» als Programm zur Entfaltung aller Regionalontologien auf dem Boden der Fundamenta-
lontologie einerseits und von der Formal- und Universalontologie andererseits entfacht sich im 
20. Jahrhundert erneut die alte Streitfrage um die Einheitsart der mannigfachen Seinsbedeu-
tungen. Während Heidegger an den mannigfachen Bedeutungen des Seins jedoch nicht ohne 
Einheit («Seinsanalogie») festhält, befürwortet Husserl eine «Seinsunivozität»: (Gegenständ-
lichkeit überhaupt).



124

Dienstag, 30. September S 10

14:45–15:15

Andris Breitling (Rostock)

Das Sichtbare im Horizont der 
Sprache. Zur Sinngeschichte der 
Erfahrung nach Maurice Merleau-
Ponty

Als zentrales Thema der Phänomenologie gilt die nichtsprachliche oder vorsprachliche Erfah-
rung, das heißt insbesondere die leibliche Wahrnehmung. Wenn sich aber zeigen lässt, dass 
die Weise, wie wir unsere Erfahrungen in Worte fassen, einen Einfluss darauf hat, wie wir das, 
was uns in der Erfahrung begegnet, von vornherein auffassen, dann rückt das Thema der Spra-
che ins Zentrum phänomenologischen Denkens. Dabei stellt sich die Frage, ob bzw. in wel-
chem Maß schon die leibliche Wahrnehmung durch die Weise geprägt ist, wie Wahrnehmbares 
zur Sprache gebracht wird. Diese Frage soll vor dem Hintergrund von Maurice Merleau-Pontys 
Phänomenologie der „sprechenden Sprache“ erörtert werden, und zwar am Beispiel der Wahr-
nehmung von Farben. Ausgangspunkt ist dabei Merleau-Pontys Einsicht, dass eine Farbe in 
der Wahrnehmung kein bloßes „Quale“ ist, sondern eine Konkretisierung der Sichtbarkeit, die 
jeweils in einer bestimmten „Konstellation“ auftritt. Zu dieser Konstellation gehören nicht nur 
Gestalt und Textur des farbigen Gegenstandes oder die Farbtöne der Umgebung; auch kul-
turelle Bedeutungen können darin eingehen, die entweder selbst sprachliche sind oder an 
deren Genese die Sprache einen gewissen Anteil hat. Im Vortrag soll zunächst erörtert werden, 
inwieweit die Farbwahrnehmung der Sprecher einer bestimmten einzelnen Sprache davon ab-
hängt, wie Farbnuancen anhand von Farbwörtern klassifiziert werden. Darüber hinaus gilt es 
aber auch zu beschreiben, wie bestimmte Redeweisen, Metaphern, Texte und Diskurse einen 
Horizont sprachlicher Bedeutungen aufspannen, in dem uns eine Farbe und allgemein das 
Sichtbare erscheint. Dabei zeigt sich, dass die menschliche Erfahrung aufgrund der Dynamik 
sprachlicher Sinnbildung den Charakter einer offenen, nie vollendeten „Sinngeschichte“ hat.

15:30–16:00

Irene Breuer (Wuppertal)

Personale Ontologie und 
Geschichte bei Husserl

In dem Beitrag geht es um die Frage der Relevanz der Geschichte für die Ontologie: Es wird die 
These vertreten, dass die „personale Ontologie“ eine Schlüsselrolle darstellt, da sie nicht nur 
die begründende Instanz der Ontologie der Natur ist, sondern die ermöglichende Instanz für 
die Einbeziehung der Geschichte und der Kultur in die Ontologie: Die Person ist absolut indi-
viduell, doch ihr Wesen ist geschichtlich und kulturell wandelbar; das Ich ist ein „personales 
Ich“, das durch seine Kulturleistungen an die Naturdinge gebunden ist. Die Geschichte wird 
somit in die Ontologie eingebunden. Der Ausgangspunkt der Überlegungen ist die von Husserl 
in den Ideen II gestellte ontologische Frage. Darin wird folgendes Schichtenmodell entworfen: 
1) leblose, materielle Natur; 2) der Mensch als beseelter Körper; 3) der Mensch als Person bzw. 
Geist. Während die ersten beiden Stufen in der naturalistischen Einstellung erfasst werden, 
ist die dritte das Produkt einer personalistischen Einstellung: Die Ontologie erfährt hier einen 
Bruch, weil die unterschiedlichen Realitätsstufen Korrelate unterschiedlicher Einstellungen 
sind. Zwei Probleme werden herausgestellt und zueinander bezogen: Erstens, der Begriff der 
Person gehört nicht zur ontologischen Reihe, da er nur durch einen Einstellungswechsel zu er-
fassen ist (Frage der Einheit der ontologischen Realität) und zweitens, Dinge sind subjektiv-re-
lativ, sie sind nur für ein geistiges Subjekt gegeben, der somit die Bedingung der Möglichkeit 
der Realität der Dinge ist (Frage des Rückgriffs auf einem transzendentalen Idealismus). Dem 
Beitrag wird das Ziel gesetzt, diese Fragen zu exponieren und die Einheit der ontologischen 
Reihe zu etablieren.

16:15–16:45

Jagna Brudzinska  
(Köln/Wuppertal/Warschau)

Teilnehmende Erfahrung und 
Zweite-Person-Perspektive in der 
Forschung. Zur Leistungsfähigkeit 
der intentionalgenetischen 
Erkenntnismethode

Die Phänomenologie ist von Anfang an eine Erkenntnismethode aus der erlebten Innenper-
spektive. Eine bloß psychologische Introspektion eigener Erlebnisse wird hier jedoch nicht 
angestrebt. Vielmehr geht es um die Neudeutung und Aufwertung der erlebten Innenperspek-
tive als Bewusstseinserfahrung und damit zusammenhängend um die Neuauffassung des Be-
wusstseins- und des Erfahrungsbegriffs überhaupt. Der Weg führt durch eine radikale Kritik 
der Bewusstseinsleistung als einer intentionalen und sinnbildenden. Im Zuge dieser Kritik 
wird das Bewusstsein als konkreter, temporal und historisch bestimmter, leiblich und immer 
auch intersubjektiv gestifteter Erlebens-Zusammenhang neu erschlossen, der sich wesentlich 
auch in Emotionen und Phantasie realisiert, und nicht als bloß mentales oder repräsentati-
onalistisches Epiphänomen bzw. als besondere geistige Substanz gedeutet. Als genetische 
Theorie der konkreten Subjektivität überwindet die Phänomenologie ferner das klassische 
Verständnis von der Singularität des Ich. Aus dem genetischen Blickwinkel gesehen wirkt der 
Andere von Anfang an in meiner Erfahrung mit. Wird der Gedanke der ursprünglichen Intersub-
jektivität der subjektiven Sphäre – oder des Selbst – genetisch-systematisch weiterentwickelt,



125

wird es möglich, nicht nur die Erste-, sondern sogar die Zweite-Person-Perspektive für die Wis-
senschaft vom Menschen zu rechtfertigen. Wir stehen dann vor der Aufgabe der intentionalge-
netischen Analyse der Teilnehmenden Erfahrung. Diese Analyse kann mit Gewinn unter Einbe-
ziehung von Ergebnissen sowohl der Neuro- und Kognitionswissenschaften als auch vor allem 
der Psychoanalyse und der modernen Bindungsforschung erfolgen. Dabei lässt sich zeigen, 
wie einerseits die phänomenologischen Struktureinsichten in die subjektiven Werdungspro-
zesse zur Systematisierung und erkenntnistheoretischen Fundierung der empirischen Befunde 
genutzt werden können und andererseits, wie diese Befunde phänomenologische Strukturar-
gumente mit konkretem Inhalt stützen können.

17:30–18:00

Emanuele Caminada (Köln)

Phenomenology and the Re-
Discovery of the Common Mind

Phenomenology has been misunderstood as an atomistic metaphysics concerning the nature 
of mind and a collectivism concerning social-ethics (Schmid 2000, 2005, 2009). After having 
given a brief historical introduction to the concept of Gemeingeist, I aim to discuss the follo-
wing features of Husserl’s re-“discovery of the Common Mind” (Dilthey 1970, 182 as cited in 
Hua XXV, 47):
1. Husserl’s Gemeingeist is not an autonomous substance, but the intentional unity of a plura-
lity of minds. Comparing Husserl’s with Hartmann’s Gemeingeist (1933) and Pettit’s Common 
Mind (1996) and Group Mind (2003), I will stress that the husserlian social-ontology is holistic 
without falling into a form of collectivism.
2. Exposing the ontological bilateral foundation of common mind and personal minds, I will 
stress the fact that Husserl sees the bonding element of the group mind especially in acts of 
feeling and acts of will that require a personal commitment. Therefore, I will compare Husserl’s 
social-ontological tools with Gilbert’s Plural Subject (1989).
3. Finally, I will face the peculiar conceptual contribution that Husserl’s theory of the Common 
Mind can offer to the contemporary debate: the idea of correlation. According to the phenome-
nological method, the experience of objects and operations of the mind have to be studied in 
their mutual correspondence and dependence. Through the “discovery of the Common Mind”, 
we achieve new insights about a special class of mind-dependent objects: the class of cultural 
objects and goods.

18:15–18:45

Dirk Fonfara (Heidelberg)

Integration oder Transformation? 
Themen antiker Metaphysik-
Konzeptionen in Husserls 
eidetischer Phänomenologie als 
Erster Philosophie

Der Vortrag beabsichtigt, anhand erst 2013/14 zugänglicher und bislang weitestgehend un-
bekannter Analysen Husserls (aus Hua XLI, XLII und Hua Mat IX) aufzuzeigen, dass und auf 
welche Weise dieser Platons und Aristoteles‘ Metaphysik-Konzeptionen in Terminologie und 
Theoremen in seine eigene Erste Philosophie integriert, aber ebenso kritisiert hat. So wirft er 
ihnen etwa mangelnde Differenzierungen in der Eidoslehre bzw. eine unzureichende Radikali-
sierung in der Reichweite der Kategorien vor. Im Zuge dieser Auseinandersetzung mit den frü-
heren Theorien hat Husserl diese vor dem Hintergrund seiner eidetischen Phänomenologie als 
der „echten“ Ersten Philosophie bisweilen inhaltlich umgedeutet oder transformiert. Gestützt 
auf die nun dokumentierten, thematisch einschlägigen Texte soll hier die These vertreten wer-
den, dass Husserls Phänomenologie weder eigentlich Metaphysik ist noch sie sich ab Mitte 
der zwanziger Jahre zu einer phänomenologischen Metaphysik weiterentwickelt habe (Land-
grebe 1949/50, Tengelyi 2011), sondern Husserl stets beide Disziplinen voneinander abgrenzt, 
gleichwohl aber Themen der traditionellen Metaphysik, wie Überlegungen zum Wesen (Hua 
XLI) und zum Göttlichen bzw. zum Eidos Gott (Hua XLII, Texte 12 und 19), zunehmend in seine 
Erste Philosophie integriert. Da die Metaphysik „transzendentalphänomenologisch fundiert“ 
ist (ebd., Text 11), gilt sie folglich nicht mehr als erste Wissenschaft, wie bereits für Thomas von 
Aquin oder Albertus Magnus. Ebenfalls wie diese unterscheidet Husserl eine philosophische 
Theologie, und zwar als Kulmination seiner phänomenologischen Ersten Philosophie, von ei-
ner konfessionellen Theologie (ebd., Text 14) und arbeitet deren Verhältnis zueinander heraus 
(ebd., Text 20). Eine intensive Diskussion und Interpretation dieser vor kurzem publizierten 
Nachlassmanuskripte wird zu einer signifikanten Neubewertung dieses husserlschen Themen-
feldes beitragen können.



126

> Philosophie der Lebenswissenschaften

Sektionsleitung: Ulrich Krohs

Donnerstag, 2. Oktober H 2

14:45–15:15

Lena Kästner (Berlin)

Experimental Manipulations

When trying to understand and explain how an observed phenomenon comes about, scien-
tists systematically manipulate it. Contemporary philosophy of science has focused on one 
particular kind of manipulation in this context: manipulations of some factor Y through inter-
vention I into another factor X. However, there are many different ways in which scientists ma-
nipulate. Which manipulations they employ depends on practical and methodological reasons 
as well as on the very research question being investigated. Inspecting concrete examples 
from scientific practice, I will set out to develop a taxonomy that classifies various types of 
experiments with respect to which manipulative strategies they employ and which inferences 
they permit, respectively.

15:30–16:00

Patrice Soom (Düsseldorf)

What are mental disorders?

What are mental disorders? They might first be conceptualized along the descriptive appro-
ach which characterizes DSM classification, according to which diagnostic categories are de-
fined as clinically significant sets of co-occurring behavioral and psychological symptoms and 
exclusion conditions. Such a weak interpretation is free of any commitments with respect to 
the ontological nature of the causes of the symptoms. It has been criticized for focusing on 
observable variables only, whereas psychiatry should focus on the underlying neurobiological 
causes of symptoms. Most importantly, it is argued that such an approach lumps together 
heterogeneous neurological conditions.
According to a stronger interpretation of the medical model, mental disorders should be de-
fined in terms of underlying neurobiological pathological structures. This approach however 
raises several difficulties, the first of which being that we currently lack the relevant knowledge 
in order to define mental disorders in such a way. Second, it overlooks important and relevant 
similarities between patients, which are in different neurobiological conditions.
This contribution aims at dissolving the dispute between the weak and the strong interpreta-
tions of the medical model by handling mental disorders as theoretical entities individuated 
as dispositions to cause specific sets of symptoms. This position conserves the largest part of 
the current diagnostic criteria present in the DSM-V and the ICD-10, avoiding thereby redefi-
ning mental disorders in lower-level terms. It shall be argued that the lumping charge addres-
sed to the DSM approach might be overcome by the construction of disorders sub-types.

16:15–16:45

Jan Slaby (Berlin)

Selbst ohne Sinn –  
über zerebrale Subjektivität

Als Beitrag zu einer kritischen Philosophie der Neurowissenschaften behandelt der Vortrag die 
folgenden Fragen: Welche womöglich grundlegenden Transformationen der Lebenswelt und 
des Personseins werden von der gegenwärtigen Tendenz zur Dominantsetzung des Gehirns 
begünstigt? Gibt es – jenseits populärwissenschaftlicher Proklamationen – eine Philosophie 
des Gehirns, und was verrät uns diese über Person und Welt in der technisch-wissenschaft-
lichen Kultur? Wie lässt sich eine Neuro-Kulturphilosophie in kritischer Orientierung konzi-
pieren, so dass die dichte Beschreibung neuer Entwicklungen in der wissenschaftlich-tech-
nischen Welt nicht die Kritik an pathologischen Dimensionen des Neuro-Trends verhindert? 
Im Zentrum des Vortrags steht Catherine Malabous Diagnose, dass heute die „Zerebralität“ 
als kulturelles Organisationsprinzip sich anschicke, etablierte Muster der Selbstverständigung 
und Subjektkonstitution zu verdrängen. Beispielhaft sei etwa der rapide Evidenzverfall, den 
Begriffe und Deutungen der Freud’schen Psychoanalyse unterliegen. Offenbar setzt sich die 
Vorstellung eines flachen Selbst ohne narrative Tiefendimension durch – ein Selbst, dessen 
multiple Vollzüge reflexartig und oft vorbewusst ablaufen, das sich ständig situationsadäquat 
umorganisiert, das als Knotenpunkt medialer Netzwerke nach den Regeln sozialer Feldkräfte 
und eines entsprechend evolutionär programmierten sozialen Gehirns funktioniert, während 
kritische Reflektions- und Denkvermögen wenn überhaupt, dann arg defizitär ausgeprägt sind. 
Vor dieser zeitdiagnostischen Folie wird es in dem Beitrag um eine kulturphänomenologische 
Charakterisierung des zerebralen Subjekttyps gehen. Vorgeführt und argumentativ ausgetra-
gen werden soll insbesondere die dialektische Spannung zwischen der wachsenden lebens-
weltlichen Adäquatheit und der normativen Untragbarkeit der skizzierten Subjektformation. 



127

Der Beitrag mündet damit in eine Kritik der einseitig affirmativen Konzeption von „Zerebrali-
tät“ bei Catherine Malabou.

17:30–18:00

Jan C. Schmidt (Darmstadt)

Synthetische Biologie als 
nachmoderne Technik?  
Kernelemente einer Philosophie  
der Synthetischen Biologie

Synthetische Biologie ist in aller Munde. Eine künstliche Herstellung von Leben im Labor sei 
gelungen, so heißt es. Von der Synthetischen Biologie werden zentrale Beiträge zur Technolo-
gie der Zukunft erwartet. 
Was sie jedoch kennzeichnet, ist bis dato offen. Der Vortrag zielt auf eine wissenschafts- und 
technikphilosophische Klärung der „Synthetischen Biologie“. Gängig sind zunächst drei Ver-
ständnisweisen, nämlich das Ingenieur-, Künstlichkeits- sowie Extrem-Gentechnologie-Ver-
ständnis. Doch diese weisen allesamt Defizite auf. Stattdessen ist das system- und struk-
turwissenschaftliche Konzept der Selbstorganisation für ein gehaltvolles Verständnis der 
Synthetischen Biologie weiterführend. Sie kann als Biotechnowissenschaft zur technischen 
Nutzbarmachung von Selbstorganisation(sprinzipien) angesehen werden (Teil 1).
Selbstorganisation bildet somit den Kern einer solchen Technik der Zukunft. Gefragt wird so-
dann, ob sich ein verändertes Technik- und Naturverständnis andeutet. Die Technisierung der 
Natur scheint heute komplementär ergänzt zu werden durch eine (Bio-) Naturalisierung der 
Technik. Sollte sich Synthetische Biologie als Technik durchsetzen, könnte von einer „nach-
modernen Technik“ gesprochen werden. Eine solche Technik erscheint phäno¬menal kaum 
als Technik, sondern als Natur. Sie verfügt über ein inneres Moment von Ruhe und Bewegung, 
ganz wie die Aristotelische Natur. Ihre innere Dynamik scheint die Spuren, Signaturen und 
Siegel des Technischen abgestreift zu haben; ihr wird gar „Autonomie“ zugeschrieben (Teil 2).
Eine selbstorganisationsbasierte Technik ist in gesellschaftlicher Hinsicht als ambivalent zu 
beurteilen. Selbstorganisation gilt einerseits als Quelle für eine weitreichende Produktivität. 
Doch zeigen sich andererseits Grenzen der Kontrollierbarkeit und Konstruierbarkeit von Bio-
systemen als Technik – mit möglichen gesellschaftlichen Technikfolgen. Die Ambivalenz ei-
nes solchen Techniktyps antizipierte bereits Hans Jonas und plädierte für eine „Heuristik der 
Furcht“ (Teil 3).

18:15–18:45

Johannes Schick (Köln)

Lebendiges Erkennen? Zur 
Epistemologie des Lebendigen  
bei Gilbert Simondon

Die rasante Entwicklung der life sciences wirft zentrale erkenntnistheoretische und ontolo-
gische Fragen auf. Denn es ist keineswegs geklärt, ob die life sciences mit ihren Methoden 
ihren Gegenstand überhaupt erfassen können und ob das Phänomen des Lebendigen dort 
angemessen bestimmt wird.
Die Frage nach der Möglichkeit der Erkenntnis des Lebendigen verdoppelt sich nämlich, sobald 
man sie stellt: Sie enthält nicht nur ein erkenntnistheoretisches Problem, sondern verweist un-
mittelbar auf die ontologisch-metaphysische Fragestellung, wie Lebendiges zu bestimmen sei.
Eine Definition liefert Gilbert Simondon, der das Lebewesen als problematische Existenz fasst, 
d.h. als ein Wesen, das in sich Probleme trägt, die es immer wieder aufs Neue lösen muss. Das 
Individuum wird von Simondon als ein individuierendes und sich individuierendes System 
verstanden. Die Individuationsleistung des Subjekts im Milieu vollzieht sich als dynamisches 
Schema. Nicht nur Subjekt und Milieu müssen veränderbar sein, sondern auch das Schema 
selbst, das entworfen wird, um zu individuieren. Der Erkenntnisakt, in dem sich das Schema 
vollzieht, ist folglich selbst ein Individuationsakt, der die Individuation der Erkenntnis notwen-
dig macht, will man Erkenntnis im Prozess erfassen.
Diese Struktur hat Auswirkungen auf das Verständnis des Menschen. Sind nämlich alle Hand-
lungen Individuationen und finden immer in einem Milieu statt, das auf den Menschen zu-
rückwirkt, so kann der Mensch im Informationszeitalter nicht mehr unilateral als homo faber, 
der mittels künstlicher Organe (Werkzeuge) auf die Wirklichkeit zugreift, beschrieben werden. 
Vielmehr muss er als homo coordinans aufgefasst werden, dessen Handlungen dadurch be-
stimmt werden, in einer sich ständig verändernden Umwelt die Welt inmitten der Technologie 
zu erfinden und zu koordinieren. 



128

> Philosophie der Mathematik / Logik

Sektionsleitung: Matthias Wille

Montag, 29. September VSH 18

14:45–15:15

Gregor Damschen (Luzern)

Ist die Modallogik S5 die 
Fundamentallogik?

Die ontologischen Gottesbeweise von Anselm, Leibniz, Hartshorn und Gödel setzen die Mo-
dallogik S5 voraus, dasselbe gilt für philosophische Beweise der Letztbegründung. Bislang 
gibt es jedoch kein apriorisches Argument, mit dessen Hilfe der absolute Vorrang der Modallo-
gik S5 vor allen anderen Logiken bewiesen werden konnte. Es existieren allenfalls Berufungen 
auf Plausibilität. Insofern hängt die Stärke aller Beweise, die S5 voraussetzen, davon ab, dass 
man zeigen könnte, dass die Verwendung von S5 keine logisch kontingente, sondern eine lo-
gisch notwendige, d.h. alternativlose Voraussetzung ist. In dem Vortrag wird der Beweisansatz 
zu einem solchen Argument weiterentwickelt und überprüft: Da es sich bei der Logik S5 im 
Kern um eine klassische zweiwertige Prädikatenlogik mit einer semantischen Interpretation 
der alethischen Modalbegriffe handelt, die als Zugangsrelation zwischen möglichen Welten 
eine Äquivalenzrelation erfordert, und da klassische Prädikatenlogiken die Zweiwertigkeit, 
den Nichtwiderspruchssatz und das Tertium non datur voraussetzen, muss jeder der genann-
ten Bestandteile von S5 einzeln durch das Verfahren des Beweises durch Selbstbezug auf 
pragmatische Widerspruchsfreiheit geprüft werden. Erweist sich dabei S5 als die einzige Logik 
innerhalb aller denkbaren Logiken, die keine pragmatischen Widersprüche erzeugt, muss sie 
metalogisch als Fundamentallogik angesehen werden. 

15:30–16:00

Konrad Riedel (Berlin)

Modalitäten und Subjunktionen

Das Problemfeld, in welchem sich der Vortrag bewegt, umfasst zwei Bereiche. Auf der einen 
Seite die Frage nach der Bedeutung der modalen Ausdrücke ‘möglich’ und ‘notwendig’ und 
auf der anderen Seite die Suche nach einer adäquaten Formalisierung von Subjunktionen. Die 
These des Vortrags führt die beiden obigen Fragen zusammen. Einerseits sollte man modale 
Aussagen als relative (In-)Konsistenzbehauptungen verstehen – d.h. als Aussagen darüber, 
ob eine Menge von Aussagen widerspruchsfrei ist oder nicht – und andererseits, sollte man 
Subjunktionen als eben solche modalen Aussagen formalisieren. Die Argumentation führt auf 
der einen Seite vom Verwerfen des modalen Realismus über das Modell der maximal-konsis-
tenten Sachverhalte mithilfe mengentheoretischer Überlegungen zur Theorie der relativen (In-)
Konsistenz. Auf der anderen Seite soll anhand von beispielhaften Subjunktionen plausibili-
siert werden, dass man die bekannten Schwierigkeiten der Formalisierung bspw. als materiale 
oder strikte Implikation vermeiden kann, ohne eine Relevanz- oder Filterlogik einzuführen, 
wenn man Subjunktionen prinzipiell als modale Aussagen im obigen Sinne versteht. Die Fol-
gen dieser Überlegungen sind zum ersten, dass man auf die Rede von absoluten Modalitäten 
zu Gunsten von relativen Modalitäten verzichten sollte. Zum zweiten folgt, dass man in diesem 
Kontext auf die Rede von ‘Möglichen Welten’ verzichten kann und letztlich stellt sich die Frage, 
ob es möglich ist auf dieser Basis ein logisches System zu erarbeiten, welches besser geeignet 
ist Argumente zu formalisieren als die bekannten Logiken dies vermögen.

16:15–16:45

Christoph Schamberger (Berlin) /  
Jörg Hardy (Münster)

Der filterlogische Kalkül FK – 
ein nicht-klassischer Kalkül 
des natürlichen Schließens für 
umgangssprachliche Argumente

In diesem Vortrag stellen wir einen neuen filterlogischen Kalkül FK vor. FK ist ein  nicht-klas-
sischer Kalkül des natürlichen Schließens, der den Eigenschaften umgangssprachlicher Argu-
mente Rechnung trägt. Unser Kalkül bietet eine angemessene Definition der logischen Gül-
tigkeit (resp. logischen Folgerung) für umgangssprachlich dargestellte Argumente. Paradoxe 
Schlüsse, die in umgangssprachlichen Argumenten keinen Wahrheitstransfer garantieren, 
sind in FK ungültig, so etwa die Schlüsse von „A“ auf „wenn B, dann A“ und von „A oder B“ auf 
„wenn nicht-A, dann B“. Die in FK gültigen Schlüsse gewährleisten den Wahrheitstransfer auch
in umgangssprachlich dargestellten Argumenten: Wenn die Prämissen eines Arguments wahr 
sind, überträgt sich deren Wahrheit mit logischer Notwendigkeit auf die Konklusion. Von den 
klassischen Kalkülen des natürlichen Schließens unterscheidet sich FK nur minimal: In FK wird 
nur eine einzige Grundregel eingeschränkt: die Konditional-Einführung. Deshalb hat FK einen 
Vorzug gegenüber relevanzlogischen Kalkülen: Schlüsse aus widersprüchlichen Prämissen (ex 
falso quodlibet) und Schlüsse auf logisch wahre Konklusionen (verum ex quolibet) sind in FK 
ebenso gültig wie der Disjunktive Syllogismus.



129

17:30–18:00

Heinrich Wansing (Bochum)

Remarks on the Curry Paradox

Curry‘s paradox is well known. The original version of the paradox is remarkable because it is 
negation-free. It employs a conditional connective, and is not forthcoming if the conditional 
does not satisfy contraction (the Law of Absorption). A more recent version of the paradox, 
due to Jc Beall and Julien Murzi, uses a validity predicate, instead of a conditional, and is not 
forthcoming if validity does not satisfy structural contraction. But there is also a variation of 
the paradox which uses “external validity” (that is, the notion of external consequence with re-
spect to a given sequent calculus). And since external validity contracts, one might expect the 
appropriate version of the Curry paradox to be inescapable. In this paper it is shown that this is 
not the case. We consider two ways of formalizing the notion of external validity, and show that 
in both of these the paradox is not forthcoming without the appropriate forms of contraction. 
The first version of the external consequence Curry paradox uses nested sequents, the second 
version uses a nesting of the validity predicate. (This is joint work with Graham Priest.)



130

Dienstag, 30. September VSH 18

14:45–15:15

Moritz Cordes (Greifswald)

Freges Urteilslehre – ein in der 
Logik vergessenes Lehrstück der 
Analytischen Philosophie

Der überkommene Urteilsbegriff unterscheidet zwei Aspekte an einem Urteil: einerseits den 
Inhalt eines Urteils und andererseits den Urteilsmodus. Diese Unterscheidung findet sich in 
der Analytischen Philosophie besonders prominent in Freges Urteilslehre und (eingebettet in 
eine sprachphilosophische Gesamtkonzeption) in der Sprechakttheorie. In der formalen und 
philosophischen Logik aber, die sich bekanntermaßen ganz wesentlich auf Freges Arbeiten 
stützt, werden diese Subtilitäten oft nicht genug oder gar nicht berücksichtigt.
In dem Vortrag gehe ich zuerst auf die systematischen Gemeinsamkeiten und Unterschiede 
zwischen Frege und der Sprechakttheorie ein. Es wird dafür argumentiert, dass Freges Ur-
teilsstrich ein illokutionärer Redeteil im Sinne der Austinschen Sprechakttheorie ist. Es wird 
darüber hinaus gezeigt, dass Frege neben dem Urteilsstrich noch andere Redeteile in seiner 
Begriffsschrift verwendet hat, die eine illokutionäre Funktion erfüllen.
In einem zweiten Teil ist der Blick auf jene Reihe von Analytischen Philosophen zu richten, 
die der nach-Fregeschen formalen Logik nahe standen aber für ihre Zwecke keine Notwen-
digkeit darin sahen, sich dezidiert illokutionären Redeteilen zu widmen. Es soll dafür argu-
mentiert werden, dass einige Zwecke, die Logiker und formal arbeitende Philosophen mit der 
Verwendung explizitsprachlicher Mittel verfolgen, mit dem Verzicht auf illokutionäre Redeteile 
unverträglich sind. Tatsächlich ist der Fregesche Ansatz der Inkorporation von illokutionären 
Ausdrücken auf dem explizitsprachlichen Level geeignet, technische Schwierigkeiten wirksam 
zu beseitigen, die in anderen Formalsprachen und Kalkülen oft dem Aufmerksamkeitsbereich 
zu entgleiten scheinen.

15:30–16:00

Mario Harz (Cottbus)

Logik, Musik und Gott lobt Frege in 
C-Dur

Neben der Negation von Akkorden (Erfinder: Prof. Dr. Ingolf Max, Leipzig) verfügen wir auch 
über eine Variante der Konjunktion von Akkorden (Erfinder: Dr. phil. Mario Harz, Cottbus).  Mit 
Hilfe der Grundbegriffe Negation und Konjunktion lassen sich alle weiteren logischen Funk-
toren wie z.B. Implikation, Alternative usw. definieren und wir können diese Funktoren auf 
Akkorde beziehen. Dadurch ergibt sich die kreative Möglichkeit, aussagenlogische Systeme 
(Axiomensysteme) musikalisch zu deuten und erklingen zu lassen. Im WS 11/12 konnten wir in 
Kooperation mit der HS Lausitz durch Dipl.-Mus.-Päd. Chris Poller das erste Axiomensystem für 
die Aussagenlogik, das Gottlob Frege 1879 mit seiner Begriffsschrift vorlegte,  vertonen. Gott-
lob Frege gilt nach Aristoteles als der größte Logiker bisheriger Zeiten. Ihm zu Ehren nannten 
wir die Lehrveranstaltung zur Vertonung seines Axiomensystems für die Aussagenlogik „Gott 
lobt Frege in C-Dur“. Wegen der Bedeutung unserer Seminaraufgabe fand das Seminar in der 
Oberkirche St. Nikolai zu Cottbus im Bonhoeffersaal und an der HS Lausitz  statt. Ziel und Hö-
hepunkt  des Seminars war die Uraufführung unseres Stücks  am 27.01.2012 in der Oberkirche 
St. Nikolai. Weiterer Höhepunkte waren ein Vortrag mit Aufführung des Stücks „Gott lobt Frege 
in C-Dur“ zur Langen Nacht der Wissenschaften an der Universität Leipzig am 29.06.2012 und 
zum 3 Internationalen Frege Kongress am 12.05.2013 in Wismar. In meinem Vortrag werde ich 
die logikbasierte Methodik zur Herstellung der Partitur des Stücks erläutern. Anhören unter:  
www-docs.tu-cottbus.de/technikphilosophie/public/Publikationslisten/harz/frege.mp3



131

16:15–16:45

Eva-Maria Engelen (Konstanz)

Rationale Anschauung oder 
mathematische Intuition?

John P. Burgess kritisiert Kurt Gödels Begriff der mathematischen oder rationalen Anschau-
ung und erläutert, warum mathematische Intuition dasselbe leistet wie rationale Anschauung, 
aber ganz ohne ontologisch überflüssige Vorannahmen auskommt. Laut Burgess müsste Gö-
del einen Unterschied zwischen rationaler Anschauung und so etwas wie mathematischer Ah-
nung, aufzeigen können, die auf unbewusster Induktion oder Analogie beruht und eine heu-
ristische Funktion bei der Rechtfertigung mathematischer Aussagen einnimmt. Ich werde in 
meinem Beitrag dafür argumentieren, dass rationale Anschauung mit der Annahme verbunden 
wird, die so gefundenen mathematischen Sätze seien wahr. Nur, wozu benötigen wir eine sol-
che Annahme? Reicht es nicht, wenn die mathematische Intuition als Heuristik funktioniert? 
Gödel beharrt etwa auf dem ontologischen Objektstatus von Mengen, weil Denken für ihn ei-
nen Input benötigt, den es selbst nicht zu liefern im Stande ist. Im Falle der mathematischen 
Anschauung darf dieser Input allerdings nicht subjektiv kontingent sein, wenn es sich um 
objektiv gültige Theorien handeln soll. Zudem vertritt Gödel eine Korrespondenztheorie der 
Wahrheit. Der Begriff der Intuition, den Burgess expliziert, stammt hingegen aus der kogniti-
ven Psychologie, der bei der Verarbeitung impliziter, also unbewusster Informationen ansetzt 
und so das menschliche Vermögen erklärt, Urteile zu fällen, ohne sich der Urteilsgrundlagen 
bewusst zu sein. Über den ontologischen oder erkenntnistheoretischen Status dieser Urteils-
grundlagen sagen diese Theorien nichts aus. Sie könnten auch subjektiv kontingent zustande 
gekommen sein. Ihr normativer Anspruch ergibt sich lediglich aus „dem Funktionieren“, nicht 
daraus, dass es sich um Gesetze des Wahrseins handelt.

17:30–18:00

Bastian Reichardt (Bonn)

Wittgensteins Kritik an Freges 
Konzeption absoluter Grundlagen

Die Objektivität des mathematischen Diskurses wird laut Wittgenstein nicht dadurch gesi-
chert, dass die mathematischen Ausdrücke auf abstrakte Gegenstände verweisen. Die Be-
antwortung der Frage, was eine Zahl sei, ist ihm zufolge davon abhängig, was wir tun, wenn 
wir mit einem bestimmten Zahlausdruck operieren. Nur durch diese Praxis verstehen wir den 
abstrakten Ausdruck. Wir müssen also das Verhalten des Zahlausdrucks in Bezug auf Verknüp-
fungsregeln betrachten, die zwar konstitutiv in den mathematischen Diskurs eingelassen sind, 
deren Geltung jedoch von unserer Praxis abhängt. Während Frege den platonistischen Logizis-
mus eindeutig als absolute Grundlage der Mathematik verstanden wissen will, mit der einher-
gehend sowohl konstruktivistische als auch formalistische Gegenpositionen als unplausibel 
entlarvt werden sollen, stellt Wittgenstein durch die Praxisabhängigkeit der Bedeutung mathe-
matischer Ausdrücke klar, dass eine Konzeption absoluter Grundlagen des mathematischen 
Diskurses aussichtslos ist. Da verschiedene Sprachspiele nicht in eine unantastbare hierarchi-
sche Struktur gebracht werden können, können Wittgenstein zufolge verschiedene inkompa-
tible Grundlagen der Mathematik zwar innerhalb ihrer je eigenen Grenzen universelle Geltung 
etablieren, bestehen jedoch mit demselben Geltungsrecht unvermittelt nebeneinander. Keine 
dieser Konzeptionen ist in der Lage, eine absolute Grundlage der Mathematik zu sein, da jede 
Grundlage von kontingenten Eigenschaften unserer Praxis abhängig ist.



132

> Philosophie des Geistes

Sektionsleitung: Achim Stephan

Montag, 29. September S 9

14:45–15:15

Francesco Marchi (Bochum)

Cognitive penetrability: how 
the interaction of perception 
and concepts determines our 
experience of the world

In this paper, I argue that conscious perceptual experience is causally determined by the in-
teraction of perception and conceptual structure. For the sake of the argument, I presuppose 
an adequate theory of concept possession and acquisition, which will ultimately characterize 
concepts according to three general constraints: first, concepts are not necessarily identified 
with linguistic representations or linguistic capacities. Second, concepts have a composite 
structure of increasing complexity, which is constituted by different dimensions. Third, a fully 
blown conceptual structure unfolds gradually with the development of an organism and is 
connected with different cognitive capacities that show up at different phases of this develop-
ment. Starting from the idea of cognitive penetrability of perceptual experience, I propose to 
characterize perceptual experience as constituted by three main components: the perceptual 
content of the experience, the conceptual scale of evaluation of such content and the phen-
omenology. In genuine cases of cognitive penetration, a difference in certain propositional 
high-level cognitive states like beliefs and expectations, which are conceptually structured, 
causes a change in the phenomenology of perceptual experience, while the perceptual stimu-
lus and other external conditions are held fixed. Given the sameness of stimulus, perceptual 
content is arguably unaffected by the difference in (conceptually structured) high-level states. 
Therefore, I argue that such a difference can cause a change in phenomenology only by influ-
encing the conceptual scale through which we evaluate the perceptual content at a lower level.

15:30–16:00

Kevin Reuter (Bochum)

Experience is a theoretical concept

Several philosophers, e.g. Sellars (1956), Meltzoff & Gopnik (1993), have construed the attri-
bution of experiences as being governed by a folk-psychological theory in which experiences 
function as theoretical entities. However, so far this claim has not been convincingly suppor-
ted by an account of how people infer the existence of experiences. In the first part of this pa-
per I argue that the mechanisms that lead to the stipulation of experiences are fundamentally 
inferential and that the term experience is a theoretically-acquired term which refers to entities 
that play an explanatory role in a certain theory in virtue of fulfilling two conditions: a person 
entertains the concept experience if that person makes an appearance-reality distinction (C1) 
and considers the appearance to be subjective (C2). In the second part I evaluate two rather 
specific objections against construing experiences as theoretical entities. First, Carruthers 
(1996) argues that if we do conceive of young children as little scientists, then we should ex-
pect diverging theories about experiences to emerge from different children at different ages. 
In response, I present what I consider to be a plausible story about how adults teach young 
children a general theory of experiences. Second, Papineau argues that if we really derive the 
concept of experience from some folk-psychological theory then we conceive of experiences as 
states with causes and effects, but it seems we can without contradiction think of experiences 
as epiphenomenal states. I demonstrate, pace Papineau, that epiphenomenalism is consis-
tent with the view that experience is a theoretically-acquired concept.

16:15–16:45

David Lauer (Berlin)

Was heißt: Begrifflichkeit der 
Wahrnehmung?

Spätestens seit Geist und Welt (1994) ist John McDowell für die These bekannt, der Gehalt der 
menschlichen Sinneswahrnehmung sei durch und durch begrifflich. Nennen wir dies die These 
von der Begrifflichkeit der Wahrnehmung. Ich unterscheide und diskutiere mehrere Varianten 
dieser These: Erstens lässt sie sich sowohl als These über die Aktualisierungen bestimmter 
menschlicher Vermögen verstehen als auch als These über die Gehalte solcher Aktualisierun-
gen. Zweitens lässt sich die Begrifflichkeit der Gehalte der betreffenden Aktualisierungen ent-
weder als propositional oder als intuitional geformt begreifen. Drittens lässt sich die These 
entweder apperzeptiv lesen, d. h. als These über die allgemeine Form des Verhältnisses ver-
nünftiger Tiere zur Welt, oder aber phänomenal, d. h. als These darüber, wie solchen Tieren 
die Welt sinnlich erscheint. Ich untersuche verschiedene Einwände gegen die Begrifflichkeits-
these, die in der Debatte um McDowells Werk eine Rolle spielen, und argumentiere, dass sie 
auf Varianten bzw. Lesarten der Begrifflichkeitsthese beruhen, die an McDowells transzenden-
talphilosophischem Anliegen – die Bedingung der Möglichkeit der Einheit des menschlichen 
Geistes in der Vielfalt seiner Vermögen zu erläutern – vorbeigehen.



133

17:30–18:00

Tim Seuchter (Düsseldorf)

Handlungsbasierte 
Repräsentationen

Die Debatte um begrifflichen und nichtbegrifflichen mentalen Gehalt konzentriert sich vor al-
lem auf mentale Repräsentation von Wahrnehmungsinhalten. Perzeptueller Gehalt lässt sich 
spezifizieren, ohne dass dem Subjekt des perzeptuellen mentalen Zustandes der Besitz für die 
Spezifikation notwendiger Begriffe unterstellt werden muss. Die sogenannte Autonomiethese 
geht noch weiter und besagt, dass es für ein Lebewesen möglich ist, in (mentalen) Zuständen 
mit nichtbegrifflichem, repräsentationalem Gehalt zu sein, ohne überhaupt über Begriffe zu 
verfügen. Diese These kann eine entwicklungspsychologische Erklärung darstellen, mithilfe 
derer sich das Problem der Begriffsgenese angehen lässt. Demnach entwickeln sich Begriffe 
auf der Grundlage nichtbegrifflicher mentaler Repräsentation. Akzeptiert man nun die These 
von nichtbegrifflichen Gehalten sowie die Autonomiethese, so muss man gleichermaßen auch 
eine These der Begriffsentwicklung aufgrund dieser nichtbegrifflichen Gehalte aufstellen. Dies 
ist im Rahmen der „klassischen Debatte“ nur unzureichend geschehen, es findet sich jeden-
falls kein detailliert ausgearbeitetes Entwicklungsmodell. Dieser Vortrag soll dazu beitragen, 
dieser Vernachlässigung Abhilfe zu leisten. So lässt sich der Übergang von nichtbegrifflichen 
Repräsentationen hin zu begrifflichen anhand einer anderen Klasse von mentalen Repräsen-
tationen adäquat darstellen, im Focus sollen hier handlungsbasierte Repräsentationen ste-
hen. Unter handlungsbasierten Repräsentationen sollen Repräsentationen zusammengefast 
werden, welche sowohl subjektive Eigenschaften des Handelnden sowie Eigenschaft der Welt 
aufeinander beziehen. Beispielhaft hierfür stehen Causal Indexicals (Campbell 1995) und Af-
fordanzen (Gibson 1979). Die Analyse der verschieden Stufen der handlungsbasierten Reprä-
sentationen ermöglichen ein besseres Verständnis, wie sich aus nichtbegrifflichen Repräsen-
tationen (vor dem Hintergrund einer Ontogenese) zunehmend begriffliche Repräsentationen 
herausbilden. Zudem kann man handlungsbasierte Repräsentationen aus gutem Grund als 
sehr grundlegende, ontogenetisch frühe Repräsentationen klassifizieren. Interaktion mit der 
Welt spielt von Anfang an eine zentrale Rolle und muss als zentrales Moment der kognitiven 
Entwicklung gewertet werden. In diesem Sinne ist eine Analyse von handlungsbasierten Re-
präsentationen möglicherweise besser geeignet, als dies perzeptuelle, phänomenale Zustän-
de sein können. 

18:15–18:45

Jasper Liptow (Frankfurt/Main)

Begriffswandel als eine Form 
kognitiver Dynamik

Die bisherige Beschäftigung der Philosophie mit dem allgemeinen Phänomen kognitiven Wan-
dels beschränkt sich beinahe ausschließlich auf Überzeugungswandel. Nun scheint klar, dass 
sich kognitive Dynamik hierin nicht erschöpft. So wie er üblicherweise verstanden wird, lässt 
Überzeugungswandel nämlich die begrifflichen Ressourcen, aus denen Überzeugungen ihren 
Gehalt gewinnen, unangetastet. Kognitiver Wandel kann sich aber auch in Form eines Wandels 
der Begriffe oder Begriffssysteme, über die eine Person verfügt, vollziehen. Dann haben wir es 
nicht (nur) mit Überzeugungs-, sondern Begriffswandel zu tun, so wie ich ihn hier verstehen 
möchte. Philosophisch von besonderem Interesse sind Arten des Begriffswandels, die sich 
nicht als bloßer Erwerb (oder Verlust) von Begriffen verstehen lassen. Das ist immer dann der 
Fall, wenn wir es mit Veränderungen der begrifflichen Fähigkeiten einer Person zu tun haben, 
deren Endzustand mit dem Ausgangszustand in einem bestimmten Sinn unvereinbar („inkom-
mensurabel“) ist. Der erste Teil des Vortrags dient dem Zweck, den hier einschlägigen Sinn von 
Unvereinbarkeit zu bestimmen. Im zweiten Teil möchte ich dann versuchen, eine Erklärung des 
Begriffswandels zu entwickeln. Ich knüpfe dabei an eine Idee an, die die Susan Carey unter 
dem Titel „Quinean bootstrappig“ für den Fall der kognitiven Entwicklung von Kindern vorge-
schlagen hat. Diesem Modell zufolge lässt sich Begriffswandel als eine besondere Form der 
Interpretation von sprachlichen und anderen Symbolen verstehen. Sollte eine Erklärung dieser 
Art überzeugen, wäre das ein interessanter Hinweis darauf, dass sprachliche oder allgemeiner 
symbolische Fähigkeiten in einem bisher vernachlässigten Sinn für den menschlichen Geist 
von Bedeutung sind: Als das Medium einer grundlegenden Form kognitiver Dynamik.



134

Dienstag, 30. September S 9

14:45–15:15

Kristina Musholt (Magdeburg)

Towards a non-self-
representationalist theory  
of first-person thought

Self-consciousness can be defined as the ability to think ‚I‘-thoughts. An essential feature of 
those thoughts is what Shoemaker (1968) has called their „immunity to error through misiden-
tification relative to the first person pronoun“. In recent years, it has been proposed that the 
roots of this ability are to be found in nonconceptual forms of self-representation, such as tho-
se involved in perception and bodily experience (Bermúdez 1998). However, I will argue that 
a critical flaw of such self-representationalist theories of nonconceptual self-consciousness 
consists in their neglect of what I call the difference between implicitly self-related informa-
tion and explicit self-representation (cf. Musholt 2013). As a result, self-representationalist 
theories misconstrue the nature of perception and bodily experience (as well as the nature of 
self-consciousness).
Consequently, rather than trying to solve the problem of self-consciousness by giving an ac-
count of nonconceptual self-representation, we should aim for what I call a non-self-represen-
tationalist (or ‚no self‘) account. According to such an account, the self is not part of the repre-
sentational content of conscious experience; rather, it is part of the /mode/ of presentation 
(cf. Recanati 2007). I will show that this view not only does justice to the arguments against 
the belief that the self is represented in, say, perception and bodily experience, but that it is 
also better able to account for the phenomenon of immunity to error through misidentification.

15:30–16:00

Gottfried Vosgerau (Düsseldorf)

Autorenschaft von Gedanken

Wenn wir denken, dann denken wir unsere eigenen Gedanken und nicht die Gedanken ande-
rer. Diese Meinigkeit von Gedanken scheint so offensichtlich zu sein, dass in der Geschichte 
der Philosophie häufig davon ausgegangen wurde, dass es sich dabei um eine unbezweifel-
bare Wahrheit handelt. Allerdings gibt es das psychiatrische Symptom der „Gedankeneinge-
bung“, das dem Diktum der Unbezweifelbarkeit zu widersprechen scheint. Bisherige Vorschlä-
ge zur Erklärung der Meinigkeit von Gedanken (und deren Störungen) gehen davon aus, dass 
die Meinigkeit eine inhärente Eigenschaft von Gedanken ist, die der Introspektion zugänglich 
ist. Im Vortrag werden solche Auffassungen mit Alltagsphänomenen kontrastiert. Zunächst 
wird die Unterscheidung zwischen der Meinigkeit im engeren Sinne und der Autorenschaft 
von Gedanken getroffen. Von einem Gedanken zu sagen, dass er meiner ist, ist im Sinne der 
Meinigkeit im engeren Sinne lediglich die Behauptung, dass dieser Gedanke in meinem Be-
wusstsein vorliegt. Diese Eigenschaft ist notwendigerweise der Introspektion zugänglich und, 
da jedes Bewusstsein, dass ich introspeziern kann, mein Bewusstsein ist, auch unbezweifel-
bar feststellbar. Von Autorenschaft von Gedanken möchte ich sprechen, wenn sich der Den-
ker nicht nur das Vorliegen, sondern auch die Produktion des Gedankens zuschreibt, was bei 
Gedankeneingebung tatsächlich gestört ist. Ich werde einen neuen Ansatz vorgestellt, der die 
Autorenschaft von Gedanken als soziales Phänomen ausweist. Demnach kann Autorenschaft 
nicht introspektiv erfasst werden, sondern nur post hoc zugeschrieben werden aufgrund von 
anderen Überzeugungen und Gefühlen.



135

16:15–16:45

Sanja Dembić (Berlin)

Psychische Störungen zwischen 
Naturalismus und Normativismus

In der Debatte um den Begriff der psychischen Störung gibt es zwei Lager: Naturalisten behaup-
ten, dass durch die Natur determiniert ist, was eine Störung ist; Normativisten behaupten, 
dass Menschen mit Bezug auf soziale Werte entscheiden, was eine Störung ist. Die folgende 
begriffliche Überlegung, die ich in meinem Vortrag ausführlicher erläutern werde, erscheinen 
mir hilfreich zu sein, um diese Debatte voranzubringen.
Ein sinnvoller Begriff der psychischen Störung erfordert eine Abgrenzung vom Begriff der Diffe-
renz: Ein Mensch mit einer psychischen Störung ist nicht einfach anders als andere Menschen; 
vielmehr ist bei ihm etwas im weitesten Sinne nicht so wie es sein sollte. Zuschreibungen 
von psychischen Störungen implizieren damit eine Aussage über eine Abweichung von einer 
Norm, die nicht bloß eine statistische sein kann. Um eine solche Aussage machen zu können, 
stehen mindestens drei verschiedene Arten von Normen zur Verfügung: (1) Funktionsnormen 
(2) Rationale Normen und (3) Evaluative Normen.
Ich werde dafür argumentieren, dass für die Normabweichungen von psychischen Störungen 
die funktionalen Rollen von psychischen Mechanismen entscheidend sind: Psychische Stö-
rungen sind im weitesten Sinne Dysfunktionen psychischer Mechanismen. In Bezug auf die 
Bestimmung der entsprechenden Funktionen werde ich für eine Position zwischen einem Na-
turalismus und einem Normativismus argumentieren: Es ist unplausibel anzunehmen, dass 
Menschen entscheiden, welche Funktionen die Psyche hat. Jedoch ist es plausibel anzuneh-
men, dass für die Beschreibung von psychischen Störungen nicht nur diejenigen psychischen 
Mechanismen relevant sind, die dem Menschen zum Überleben in einer natürlichen Umge-
bung dienen, sondern auch diejenigen, die ihm zu einer erfolgreichen Interaktion mit einer 
sozialen Umgebung dienen.

17:30–18:00

Anna Welpinghus (Bochum)

Ist die Angemessenheit normativer 
Emotionen kulturrelativ?

In diesem Vortrag widme ich mich der Frage, inwiefern die Angemessenheit von normativen 
Emotionen von kulturellen Faktoren abhängig ist. Unter ‚normativen Emotionen‘ verstehe ich 
solche, die eine Reaktion auf eine Verletzung oder eine besonders gute Erfüllung sozialer oder 
moralischer Normen sind, beispielsweise Empörung, Eifersucht oder Schuldgefühle.
Eine Emotion ist angemessen, wenn das Objekt die Werteigenschaft, die ihm durch die Emoti-
on zugeschrieben wird, tatsächlich hat. Eine Emotion kann ein angemessen sein, obwohl sie 
nicht sozial akzeptiert ist. Für die Kulturabhängigkeit von Angemessenheit ergeben sich zwei 
Adäquatheitsbedingungen: (1) Soziale Normen, die Teil eines größeren kulturellen Gefüges 
sind, gehören zu den Kriterien, die bestimmen, wann eine normative Emotion angemessen ist. 
(2) Trotzdem ist die Angemessenheit normativer Emotion nicht stark kulturdeterminiert. Unter 
starkem Kulturdeterminismus verstehe ich in diesem Kontext folgende These: Eine Emotion ist 
genau dann angemessen, wenn die Werteigenschaften, die sie repräsentiert, kompatibel ist 
mit sozialen Normen, die Teil der kulturellen Gefüges sind, in den sich die Person bewegt. An-
hand des Beispiels Eifersucht und kulturell verankerte Monogamie stelle ich einen Vorschlag 
vor, der beiden Bedingungen gerecht wird: Eifersucht ist eine Reaktion auf Untreue. Es gibt so-
ziale, kulturell verankerte Normen dazu, welches Verhalten Untreue konstituiert. Paare können 
davon abweichende, gültige Regeln vereinbaren (damit wird die zweite Bedingung erfüllt). Der 
ersten Bedingung wird Rechnung getragen, da solche Vereinbarungen immer in einem kulturell 
bestimmten Kontext getroffen werden.

18:15–18:45

Steffen Steinert (München)

Cultivate your funny bone!?

Who doesn‘t like a good joke? However, some people are more easily amused or engage in 
more humor-related behavior than others. Given that a sense of humor is certainly something 
that we value in other people. The question I want to address in my presentation is this: Is our 
sense of humor something that can be cultivated or trained? My conclusion will be that as far 
as sense of humor refers to amusement and cultivation means training and practice, amuse-
ment cannot be cultivated. In other words, you cannot train your funny bone! 
I will proceed as follows:
First, I will briefly present an argument that might be put forward for thinking that amusement 
can be trained. This argument is based on the idea that amusement is due to the perception of 
incongruity. I will show that this perceptual view is dubious.
Second, I will give a rough sketch of what amusement is.
Third, I will explicate in as much detail as time permits the cognitive mechanism behind amu-
sement. 
Fourth, I will present my argument to the effect that amusement cannot be trained.
Fifth, I will explicate the argument in more detail and show that attention as a crucial feature 
of training and practice is detrimental to the cognitive mechanism responsible for amusement.



136

Donnerstag, 2. Oktober S 9

14:45–15:15

Peter Schulte (Bielefeld)

Wie man die teleosemantische 
Reduktionsthese (nicht) verstehen 
sollte

Teleosemantische Theorien erheben gewöhnlich den Anspruch, Bedeutung im Allgemeinen 
oder mentalen Gehalt im Besonderen naturalistisch zu erklären. Die Kernthese aller prominen-
ten Versionen der Teleosemantik lautet: Gehaltseigenschaften lassen sich zumindest teilweise 
auf selektionsgeschichtliche Eigenschaften zurückführen. Diese These wird von ihren Vertreter 
nicht als Begriffsanalyse, sondern als empirische Hypothese verstanden – genauer: als empi-
rische Reduktion nach dem Modell von „Wasser = H2O“.
Braddon-Mitchell und Jackson (1997, 2002) haben gegen diese Position gravierende Einwände 
vorgebracht. Im Vortrag sollen diese Einwände jedoch nicht im Detail rekonstruiert werden; 
stattdessen soll das fundamentale Problem herausgearbeitet werden, das durch die Bezug-
nahme auf das Wasser/H2O-Modell entsteht, und das auch den Einwänden von Braddon-Mit-
chell und Jackson zugrunde liegt. Das Problem lässt sich in knapper Form so beschreiben: Wer 
die teleosemantische These als empirische Reduktion nach dem Modell von „Wasser = H2O“ 
interpretiert, legt sich darauf fest, dass teleosemantische Eigenschaften mentaler Zustände 
deren kausal-dispositionale Rolleneigenschaften zumindest teilweise reduktiv erklären. Dies 
ist jedoch, wie sich zeigen lässt, äußert unplausibel. Das Wasser/H2O-Modell scheitert an 
diesem Punkt, und aus analogen Gründen scheitert auch Papineaus (2001) Versuch, die Tele-
osemantik im Rahmen des Wasser/H2O-Modells gegen die Einwände von Braddon-Mitchell 
und Jackson zu verteidigen.
Im letzten Teil des Vortrags werde ich einen alternativen Vorschlag zur Verteidigung der Tele-
osemantik entwickeln. Danach sind intentionale Ausdrücke nicht mit (rein) kausal-dispositi-
onalen Rollen, sondern mit teleologischen Rollen assoziiert (oder zumindest mit Rollen, die 
eine signifikante teleologische Komponente haben). Unter dieser Voraussetzung, so die The-
se, lässt sich das teleosemantische Reduktionsprojekt sehr viel besser verteidigen. 

15:30–16:00

Tobias Schlicht (Bochum)

Extended Cognition, extended 
consciousness?

If it is the case that the mind is extended, then mental processes include parts of the physical 
and social environment as constitutive elements (Clark & Chalmers 1998, Menary 2010). A 
blind man’s cane may count as a cognitive extension of seeing, a smartphone as a cognitive 
extension of memory. In this debate, cognition and consciousness are typically distinguished. 
Whereas ‘cognition’ comprises a bundle of capacities like perceiving, thinking, remembering, 
learning etc., consciousness is understood in the sense that there is something that it is like 
to experience something (tasting red wine, say).
The strongest claim in this debate is that both cognition and consciousness are extended (Noë 
2009); the weakest claim is that neither cognition nor consciousness is literally extended, 
while both are supported causally by these external factors (Adams & Aizawa 2008); finally, 
Clark (2009) defends a position in-between these extremes, arguing that while cognition is 
extended, consciousness is not. I argue that Clark’s middle position is implausible. 
First, the argument in Clark & Chalmers (1998) presupposes (a) a wrong-headed notion of ‘cog-
nition’ as ‘information-processing, where information is to be understood in Shannon’s sense, 
and (b) it presupposes Chalmers’ distinction between the ‘easy problems’ of explaining cog-
nition and the ‘hard’ problem of explaining consciousness. Using examples, it is argued that 
this notion of information does not capture what is essential about human cognition, and that 
the easy problems cannot be solved in the way it is presupposed in the argument. Since these 
presuppositions are not supported, the argument for extended cognition and its separation 
from consciousness is not persuasive.
Finally, a problem related to this false distinction is highlighted in the case of Otto, the patient 
suffering from Alzheimer’s disease (Clark & Chalmers 1998), which demonstrates that cogni-
tion and consciousness cannot be easily separated as it is presupposed by the argument for 
extended cognition. 



137

16:15–16:45

Arne Weber / Gottfried Vosgerau 
(Düsseldorf)

The Middle Ground between 
Classical Cognitive Science and 
Embodied Cognitive Science

New approaches under the label of “embodied cognition” are challenging the classical views 
in cognitive science in that they motivate an understanding of cognition as embodied by stres-
sing the relevance of the body of a cognitive system and its interactions with the environment 
for its conceptual abilities. The critique mainly consists of two objections: (a) referring only to 
internal processing in the central nervous system is not sufficient for explaining cognition. And 
(b) during the bodily interactions are no representations involved in cognition.
The talk pursues following objectives: (i) to conceptually specify what it means “to be em-
bodied”, and (ii) to elucidated the resulting ontological consequences for our picture of a 
mental architecture. These consequences lead to a middle ground between classical cognitive 
science and embodied cognitive science by recombining ideas of both approaches, i.e. the 
relevance of the body in cognitive processing and the necessity to postulate certain kinds of 
internal representations.
The distinction between classical cognitive science and our formulation of a moderate groun-
ded action cognition-thesis (mGAC) is characterized by weakening of the modular picture the 
mind, because the different domains overlap. The difference between embodied cognition and 
mGAC is characterized by additionally postulating that cognition itself is not only bound to the 
body but presupposes some kind of internal processing dealing with body representations. By 
paying attention to the relevance of the body and by resorting to internal representations we 
can head to a middle ground between classical conceptions and their current critics.

17:30–18:00

Matthias Wunsch (Kassel)

Grundzüge einer erweiterten 
Philosophie des Geistes

Gegenwärtig sind zwei Tendenzen zu beobachten, die zu einer Ausweitung des Feldes der 
Philosophie des Geistes führen. Zum einen wird intensiv an Konzeptionen der kollektiven 
Intentionalität gearbeitet und zum anderen entwickelt sich die philosophy of animal minds 
zunehmend als eigener Forschungsbereich. Zwischen beiden Themenbereichen besteht eine 
interessante sachliche Verbindung. Forschungsergebnisse der evolutionären Anthropologie 
legen nahe, dass die zentrale kognitive Differenz zwischen uns Menschen und anderen Le-
bewesen darin besteht, dass wir unsere kognitiven Mittel bündeln können, also über geteilte 
und dann auch kollektive Intentionalität verfügen. Meines Erachtens sollte die Philosophie 
des Geistes diesen anthropologischen Impuls aufnehmen und Fragen nach Individuen über-
greifenden Aspekten und Verhältnissen des Geistigen sowie nach entsprechenden Unter-
schieden zwischen Menschen und anderen Lebewesen als zentrale Anliegen begreifen. Mein 
Vortrag wird einige Grundzüge der in dem skizzierten Sinn erweiterten Philosophie des Geis-
tes systematisch entwickeln. Ein geeigneter Ausgangspunkt dafür ist der Personbegriff. Denn 
abgesehen davon, dass er als logisch primitiver Begriff die vorgängige Einheit von Geist (mind) 
und Körper bezeichnet, ist er einerseits ein Grundbegriff für das Verständnis der sozialen Di-
mension menschlicher Existenz und macht er andererseits kenntlich, dass trotz der biologi-
schen Kontinuität alles Lebendigen eine „anthropologische Differenz“ besteht. In Bezug auf 
den Personbegriff werden dann drei Schlüsselbegriffe einer erweiterten Philosophie des Geis-
tes diskutiert: „Leib“, „Lebensform“ und „objektiver Geist“.

18:15–18:45

Viktoria Knoll (Hamburg)

A brain is born – Gehirnentnahmen 
in Theorien personaler Identität

Dass unser Gehirn auch außerhalb unseres Körpers Sitz von Bewusstsein und Gedanken sein 
kann (sofern es nach allen Regeln der Kunst am Leben gehalten und stimuliert wird) ist eine 
allgemein akzeptierte Annahme, die in vielen philosophischen Gedankenexperimenten in der 
Debatte um personale Identität zum Zuge kommt. Der jüngst wieder in Mode gekommenen 
Theorie des Animalismus, deren AnhängerInnen uns für identisch mit unserem Organismus 
halten, bereitet diese Annahme jedoch einige Schwierigkeiten, da sie das sogenannte Rem-
nant-Person Problem aufwirft (Johnston 2007): Wenn mein Gehirn außerhalb meines Körpers 
eigenständig denken kann, dann scheint (so gibt auch der bekannte Animalist Eric Olson zu) 
durch die Entnahme meines Gehirns eine zweite Person zu entstehen, die – anders als ich – 
kein Organismus ist. Nur woher kommt diese zweite „Restperson“ so plötzlich? Und wohin 
verschwindet sie, wenn mein Gehirn mir wieder eingesetzt wird? Auf diese Fragen kann der 
Animalist keine befriedigenden Antworten geben.
In meinem Vortrag will ich zunächst zeigen, dass dieses Remnant-Person Problem ein Problem 
speziell für den Animalismus ist und dass vor allem eine Konstitutionstheorie von Personen 
(prominent vertreten z.B. durch Lynne Rudder Baker oder Mark Johnston) eine plausible Ant-
wort auf diesen Einwand parat hat – anders als Olson in einem bald erscheinenden Aufsatz 
behauptet. Ausgehend von diesem Einwand will ich dann einen weiteren, bis dato kaum ver-
tretenen Ansatz skizzieren, der das Problem nicht nur ebenfalls löst, sondern der auf den zwei-
ten Blick auch mehr Vorteile zu haben scheint, als manch einer vermuten mag.



138

> Philosophie im Genderkontext

Sektionsleitung: Susanne Lettow

Dienstag, 30. September VSH 116

14:45–15:15

Christine Bratu (München)

Why Question Quotas?  
Warum eine Frauenquote bei 
der Besetzung akademischer 
Positionen nicht gegen das Gleich-
behandlungsprinzip verstößt

Folgendes Argument wird oft gegen eine Frauenquote bei der Vergabe akademischer Positio-
nen vorgebracht:
(1) Es ist ungerecht, Personen wegen ihres Geschlechtes ungleich zu behandeln, es sei denn 
gewichtige Erwägungen sprechen für eine Ungleichbehandlung.
(2) Bei der Verteilung akademischer Ressourcen sollte ausschließlich darauf geachtet werden, 
wie viel akademisches Potential jede der möglichen Verteilungsmöglichkeiten hat; diejenige 
Verteilungsmöglichkeit sollte gewählt werden, die am meisten akademisches Potential hat.
(2´) Bei der Verteilung akademischer Ressourcen sollte nicht darauf geachtet werden, welche 
Verteilungsmöglichkeit die Chancengleichheit unter den Geschlechtern in Akademia am meis-
ten befördert.
(3) Die Einführung einer Quotenregelung zugunsten von Frauen führt dazu, dass bei der Ver-
teilung akademischer Ressourcen nicht mehr ausschließlich darauf geachtet wird, wie viel 
akademisches Potential jede der möglichen Verteilungsmöglichkeiten hat; stattdessen wird 
um die Chancengleichheit in Akademia zu befördern darauf geachtet, welche Verteilungsmög-
lichkeit Frauen besser stellt.
(3´) Die Einführung einer Quotenregelung zugunsten von Frauen führt dazu, dass Frauen, um 
die Chancengleichheit in Akademia zu befördern, besser gestellt werden.
(K) Die Einführung einer Quotenregelung zugunsten von Frauen ist ungerecht, weil dadurch 
Personen wegen ihres Geschlechts ungleich behandelt werden, obwohl keine gewichtige Er-
wägung dafür spricht. Die Prämisse, die ich in meinem Vortrag angreifen möchte, ist (2). Denn 
(2) entspricht nicht unserer gegenwärtigen wissenschaftlichen Praxis, die bei der Allokation 
wissenschaftlicher Ressourcen durchaus nicht ausschließlich akademisches Potential berück-
sichtigt. Auch ethische Kriterien sind relevant, etwa bei der Bewilligung von Tierversuchen 
oder Forschung an menschlichen Stammzellen. Der Hinweis, dass mit Chancengleichheit eine 
der Verteilungslogik von Akademia externe Erwägung herangezogen wird, ist also kein schla-
gendes Argument gegen Quotenregelungen.

15:30–16:00

Hilkje Hänel (Berlin)

Der Begriff der Vergewaltigung als 
Amelioratives Projekt

Der Vortrag soll zeigen, dass Eric Reitans Idee, den Begriff der Vergewaltigung als essentiell 
umstrittenen Begriff zu verstehen, uns helfen kann, einen Umgang mit moralisch aufgelade-
nen Begriffen zu finden. Reitan schlägt vor, W.B. Gallies Theorie der essentiell umstrittenen 
Begriffe für Vergewaltigung zu verwenden. Dies funktioniert aus mindestens zwei Gründen 
nicht: Erstens, es ist nicht deutlich, wie mit den paradigmatischen Beispielen in der Theo-
rie umgegangen werden soll, und zweitens, die Theorie basiert ausschließlich auf den Ideen 
des semantischen Internalismus. Man könnte nun Reitans Idee abwandeln und – anstatt von 
einem essentiell umstrittenen Begriff auszugehen – Vergewaltigung in mehrere unterschied-
liche Begrifflichkeiten aufspalten, wie es inter alia Alan Wertheimer vorschlägt. Aber auch 
dieser Ansatz stößt an mindestens zwei Probleme: Erstens, es erscheint unmöglich, dies im 
alltäglichen Sprachgebrauch umzusetzen, und zweitens, die Wertigkeit (bzw. Verurteilung) ist 
beim Begriff Vergewaltigung stärker als bei anderen Begrifflichkeiten. Dies verweist darauf, 
dass wir mit moralisch aufgeladenen Begriffen anders umgehen müssen als mit solchen Be-
griffen, die deskriptiv beschrieben werden können. Der Vortrag wird daraufhin zeigen, dass 
Sally Haslangers Ausarbeitungen philosophischer Analyse und ihre ameliorativen Projekte für 
diese moralisch aufgeladenen Begriffe hilfreich sind. Es soll konkret gezeigt werden, wie der 
Begriff der Vergewaltigung anhand von Wittgensteins Familienähnlichkeitstheorie und Haslan-
gers ameliorativer Projekte analysiert werden kann.



139

16:15–16:45

Carina Pape (Berlin)

Freiheit bei dem Zwange? Immanuel 
Kants Geschlechter-bestimmung 
im Spannungsfeld von Freiheit und 
Verantwortung

Im feministischen Diskurs wird von einigen Kolleginnen die Ansicht vertreten, dass Kant den 
Frauen das Menschsein essentialistisch abspreche. Meine These dagegen ist, dass Kant von 
einer (hetero)normativen komplementären Paarbildung ausgeht und den Begriff Geschlecht 
dabei mehrheitlich im Sinne des heutigen Genderbegriffs anwendet, der sich auf das Ge-
schlecht als soziales Konstrukt im Unterschied zum biologischen Geschlecht (sex) bezieht. Die 
Unterscheidung von naturwissenschaftlich-empirischen Erkenntnissen oder Hypothesen und 
pragmatischen, pädagogischen bzw. teleologischen Annahmen durch Kant muss dabei beach-
tet werden. Eine Randnotiz, ob „die weiblichkeit nur Erziehung oder eine Naturanlage“ sei (AA. 
XV, 642), verdeutlicht die Rolle, die er kulturellen Einflüssen zuspricht: Der Mensch ist „nichts, 
als was die Erziehung aus ihm macht“ (AA. IX, 443). Die Konflikte zwischen Freiheit und Natur, 
Freiheit und Verantwortung, Individuum und Gesellschaft spiegeln sich auch im Grundproblem 
der Pädagogik: „Wie cultivire ich die Freiheit bei dem Zwange?“ (AA. IX, 453) Dies betrifft auch 
die Männer. Die von Kant durch Kompromisse zwischen Egalität und Diversität und der Freiheit 
aller Einzelnen angestrebte harmonische Einheit kann nur eintreten, wenn auch der Mann nor-
mativ beschränkt ist. Kants Frauenbild ist durch ein ebenso beschränktes männliches Stereo-
typ ergänzt. Anhand anthropologischer, rechtsphilosophischer und pädagogischer Passagen 
werde ich zeigen, ob Kant an der in sich differenzierten Egalität des Menschenpaares festhält, 
indem er von beiden Geschlechtern die freiwillige Beschränkung ihrer Freiheit für diese Ideale 
fordert, und wie insbesondere die Kritische Philosophie Normativität hinterfragt, aber auch 
selbst (re)produziert.

17:30–18:00

Carla Schriever (Oldenburg)

Die Begegnung mit dem Körper 
– Geschlechterkonnotation und 
Machtstruktur nach Lévinas und 
Butler

Die Antwort, die vorsprachlicher Natur ist konstituiert das erste Zusammentreffen zwischen 
Subjekten, die einander zum einen fremd und unterworfen sind.  
Der französisch-jüdische Philosoph Emmanuel Lévinas und die feministische Theoretikerin 
Judith Butler bieten zwei Ausgangspunkte einer Analyse, die der Fragestellung folgt inwieweit 
diese erste Begegnung und die erste Antwort der Beginn einer eindimensionalen Machtaus-
übung darstellt. Folgt man den Konzeptionen Lèvinas und Sartres, ist der Eintritt des Anderen 
in unsere Wirklichkeit ein unumgehbares Ereignis, nehmen wir hinzu das hierin die Geburt 
eines jeden intersubjektiven Machtverhältnisses stattfindet, das dieses Verhältnis sowohl 
sprachlich als auch ethisch von den Gedanken, Macht und Unterwerfung durchdrungen ist, 
wird deutlich das die sprachliche Ausweisung des „alteritären“ seine Position innerhalb des 
intersubjektiven Machtkonzeptes besiegelt. Beziehen wir in diese Form der Machtbeziehung 
die Differenzlinie „Geschlecht“ mit ein, so bedeutet dies das in dieser ersten Begegnung eine 
Kategorisierung des begegnenden Anderen vorgenommen wird, der er sich nicht entziehen 
kann. Dieser Gedanke eröffnet, die Fragestellung inwieweit das physische Überleben des An-
dere von den subjektiven Prägungen und Vorurteilen des begegnenden Subjekts und seiner 
individuellen Bewertung abhängig ist.



140

> Philosophische Anthropologie

Sektionsleitung: Kurt Bayertz

Donnerstag, 2. Oktober Senatssaal

14:45–15:15

Birgit Beck (Jülich)

Viel Lärm um – was genau 
eigentlich? Ein kritischer Blick 
auf die Diskussion über eine 
»neurobiologische Kränkung«  
und ein »neues Menschenbild«

Vor einem Jahrzehnt prognostizierten renommierte Neurowissenschaftler im sogenannten 
Manifest eine einschneidende Veränderung unseres Menschenbildes, ohne an dieser Stelle 
jedoch darauf einzugehen, was darunter genau zu verstehen ist, oder eine alternative Sicht-
weise vorzuschlagen. Dennoch hat dieses Statement vor allem im deutschsprachigen Raum 
eine anhaltende Debatte über die Erkenntnisse der neurobiologischen Forschung und deren 
Auswirkungen auf das menschliche Selbstverständnis ausgelöst. Diesbezüglich wird eine 
empfindliche »neurobiologische Kränkung« postuliert, die mit einem radikalen Wandel des 
traditionellen Menschenbildes einhergehen soll. Solange jedoch weder klar ist, was genau 
unter »unserem Menschenbild« verstanden werden sollte, welche theoretischen und lebens-
weltlichen Konsequenzen realistischerweise aus den – in jedem Fall interpretationsbedürfti-
gen – Ergebnissen neurowissenschaftlicher Forschung folgen, noch wie ein revidiertes Men-
schenbild aussehen könnte, laufen diese Befürchtungen ins Leere. Der vorliegende Beitrag 
stellt fest, was überhaupt mit »unserem Menschenbild« gemeint sein könnte und welche 
kulturellen und philosophischen Hintergrundannahmen zur Konzeption desselben beitragen. 
Auf dieser Basis wird untersucht, worin genau der Affront bestehen soll, welchen die Forde-
rung respektive Befürchtung einer Revision unseres Selbstverständnisses angeblich nach sich 
zieht. Im Ergebnis entpuppt sich der Streit um eine neurobiologische Kränkung und ein neues 
Menschenbild zwar nicht als viel Lärm um nichts – eine große Gefahr für unser Selbstverständ-
nis kann jedoch nicht konstatiert werden. Im Gegensatz dazu wird die These vertreten, dass 
eine weitere, wissenschaftlich redliche Zusammenarbeit von Philosophie und Neurowissen-
schaften dazu beitragen kann, den trans- und interdisziplinären Diskurs zu verbessern und 
in praktischer Hinsicht (idealiter) gesellschaftliche Rahmenbedingungen zu schaffen, die der 
Kontingenz und sozialen Konstitution der jeweils individuellen Voraussetzungen personalen 
Lebens Rechnung tragen.

15:30–16:00

Georg W. Bertram (Berlin)

Zwei Konzeptionen der zweiten 
Natur

Der vor allem durch die Philosophie John McDowells wieder prominent gewordene Begriff der 
„zweiten Natur“ ist mit einer grundlegenden Ambiguität verbunden, die folgendermaßen ar-
tikuliert werden kann: Auf der einen Seite impliziert er den Gedanken, dass es einen festste-
henden und bindenden Hintergrund für alle geistigen Aktivitäten gibt. Auf der anderen Seite 
aber soll er eine Natur bezeichnen, für die gerade gilt, dass sie sich durch geistige Aktivitäten 
ändern lässt. Nun mag man sagen wollen, dass diese beiden Tendenzen im Begriff der zwei-
ten Natur sich problemlos miteinander versöhnen lassen (McDowell lässt sich so verstehen, 
dass er dies sagen will). Ich will aber dafür argumentieren, dass eine solche Versöhnung nicht 
einfach möglich ist. Um dies zu leisten, unterscheide ich zwei Konzeptionen der zweiten Natur 
und zeige, dass sie sich nicht miteinander vereinbaren lassen. Die eine Konzeption bezeichne 
ich als „Kantische Konzeption“, die zweite als „Hegelsche Konzeption“. Diese Bezeichnungen 
implizieren nicht die Behauptungen, bei Kant oder Hegel selbst fänden sich entsprechende 
Konzeptionen entwickelt. Vielmehr geht es mir darum, einen grundlegenden Unterschied der 
Konzeptionen von zweiter Natur herauszuarbeiten, die man gewinnt, wenn man einerseits 
auf Grundlage der Kantischen Philosophie und andererseits auf derjenigen der Hegelschen 
Philosophie eine Konzeption der zweiten Natur entwickelt. Ich will programmatisch dafür ar-
gumentieren, dass die Hegelsche Konzeption Probleme sowohl im Begriff der wesentlichen 
Begrenztheit des Menschen als auch im Begriff der Rationalität zu lösen verspricht.



141

16:15–16:45

Martin Hoffmann (Hamburg)

Die Doppelnatur des Menschen. 
Begriffliche Überlegungen zur 
Kontroverse um die Naturalisierung 
des Menschenbildes

Die Idee, dass der Mensch eine doppelte Natur habe, ist in der philosophischen Tradition fest 
verankert. Nicht erst in Kants Vernunftkritik spielt der Gedanke, dass wir „Bürger zweier Wel-
ten“ seien, eine Schlüsselrolle. Historische Vorläufer lassen sich bis zu Platons Alkibiades I 
und zur aristotelischen Hylemorphismuslehre zurückverfolgen. Im Gegensatz dazu ist das in 
der Philosophie gegenwärtig sehr populäre, wenn nicht gar dominierende Forschungspro-
gramm der Naturalisierung des Menschen strikt monistisch angelegt. Der Mensch ist demnach 
ein reiner Naturgegenstand, dessen Phylogenese durch die Evolutionsbiologie und dessen 
Ontogenese durch die Erforschung der Anatomie und der Physiologie des menschlichen Or-
ganismus vollständig erklärt werden kann. Aus einer derart szientistischen Sicht erscheint die 
Idee der Doppelnatur des Menschen als ein bloßes Relikt einer obsoleten substanzdualisti-
schen Metaphysik.
Der Vortrag fragt vor diesem Hintergrund danach, welche systematischen Optionen bestehen, 
die Idee der Doppelnatur begrifflich sinnvoll zu präzisieren. Diese Frage betrifft die begriffli-
chen Grundlagen der philosophischen Anthropologie. Ich unterscheide zunächst drei Möglich-
keiten, diejenigen Aspekte des Menschseins zu erklären, die die Annahme der Doppelnatur 
des Menschen einzufangen suchen, und argumentiere dafür, dass die Idee der Doppelnatur 
des Menschen für unser Selbstverständnis nach wie vor wesentlich ist und auch ohne die Vor-
aussetzung eines Substanzdualismus aussichtsreich verteidigt werden kann.

17:30–18:00

Maria Kronfelder (Bielefeld)

Wozu noch von der menschlichen 
Natur reden?

Innerhalb der Wissenschaftsphilosophie hat der Begriff der menschlichen Natur keinen guten 
Ruf. Ein Darwinistisches Menschenbild, dass auf Variation, Veränderung und Genealogie setzt, 
habe keinen Platz dafür, so das Argument. Der Vortrag führt in die Gemengelage ein, systema-
tisiert die Argumente, unterscheidet verschiedene epistemische Rollen des Begriffs und vertei-
digt eine pragmatisch-pluralistische Antwort auf die Frage, wozu wir – nach Darwin – noch von 
der menschlichen Natur sprechen sollen. Im Zentrum der Analyse stehen verschiedene Formen 
des Essentialismus und wie sich die normative Kraft des Begriffs einer Natur in der Geschichte 
der Wissenschaften, die den Menschen zum Gegenstand haben, niedergeschlagen hat.

18:15–18:45

Asmus Trautsch (Berlin)

Eine Konzeption praktischer 
Individualität

Der moderne, vor allem mit westlichen Gesellschaften verbundene Individualisierungsprozess 
setzt implizit einen normativen Individualitätsbegriff voraus: Anders als andere zu sein, gilt als 
erstrebenswert, denn es verleiht dem eigenen Leben Authentizität. Solch ein ‚romantischer’ 
Individualitätsbegriff hat allerdings eine paradoxale Struktur, denn er erfordert ein Primat der 
Wahrnehmung der Selbstunterscheidungen anderer Personen, von der sich die eigene Indivi-
dualisierung abzugrenzen hat. Der Wunsch nach aktiver Formung der eigenen Individualität 
führt so zur reaktiven Bestimmung ihrer Gehalte.
Demgegenüber wird in diesem Vortrag eine Konzeption praktischer Individualität als einer 
normativen Form entwickelt, die sich eine Person über ihre Weltbezüge, denen sie eine ausge-
zeichnete Bedeutung für ihre Lebensführung beimisst, selber gibt. Behauptet die romantische 
Individualitätskonzeption, dass einer Person (vor allem) die Selbstunterscheidung von ande-
ren wichtig zu sein hat, fordert die Konzeption praktischer Individualität, dass diese Sorge ge-
genüber weltverbundenen Wertungen transparent sein sollte. Die Wertungen, die den Horizont 
existentiell bedeutsamer Orientierungen für die Lebensführung bilden, konstituieren die prak-
tische Individualität einer Person für sie selber und daher auch für den Blick anderer Personen 
auf sie als einer Akteurin. Die praktische Individualität wird also nicht primär durch das Was 
– die Einzigartigkeit oder Seltenheit beobachtbarer Eigenschaften –, sondern durch das Wie 
– den Grad der praktischen Relevanz und motivierenden Kraft ihrer Wertungen – bestimmt.
Der Vortrag wird gegenüber konkurrierenden Konzeptionen von Individualität und Begriffen 
wie ‚praktischer Identität’ die Vorteile dieser Konzeption begründen. 



142

> Politische Philosophie

Sektionsleitung: Elif Özmen

Montag, 29. September H 2

14:45–15:15

Michael Oliva Córdoba (Hamburg)

Freiheit im Mythos vom 
unpolitischen Individualismus.  
Eine Verteidigung

Eine Theorie politischer Freiheit vermisst das Spannungsfeld zwischen dem staatlichem Wir-
ken und dem Handeln von Individuen. Sie schlägt eine Brücke von einer Konzeption des Po-
litischen zur Handlungstheorie. Handlungstheorie aber ist nach einem verbreiteten Vorver-
ständnis ein analytisch-deskriptives Geschäft. Kann man also ein Grundverständnis der Idee 
der Freiheit, das für die Politische Philosophie auch etwas austrägt, deskriptiv aus der Indivi-
duation und Identifikation der Standardbedingungen des Handelns ableiten? Eine populäre 
Skepsis bringt Amelie Rorty (1988) auf den Punkt. Die Anziehungskraft des „Mythos des apo-
litischen Individualismus“, so Rorty, „beruht ironischerweise auf der Einsicht, dass kulturelle 
und politische Normen implizit in der Individuation und Identifikation der Standardbeschrei-
bung des Handelns enthalten“ seien. Letztlich lande man also auch auf diesem Wege bei Kon-
klusionen, die normativ gerechtfertigt sind. Der Vortrag nimmt die skeptische Herausforderung 
an. Wichtige Züge der Freiheit werden von den Standardbeschreibungen des Handelns her 
entwickelt. Sichtbar wird eine Binnenstruktur, in der das wesentlich subjektive Element der 
Handlungsmotivation, das Theoretiker wie Hobbes (1651) und Davidson (1963) gleichermaßen 
anerkennen, eine entscheidende Rolle für die weiteren Auszeichnungen im Grundverständnis 
der Freiheit spielt: Was Akteure wollen.Was jemand will, ist aber wohl das individuellste, spe-
zifischste und subjektivste Element, das wir in Individuen überhaupt anerkennen können. Der 
Vortrag zeigt, wie sich wichtige Charakterisierungen der Freiheit, z. B. als offen und subjektiv, 
auf eine Beleuchtung des Wollens von Akteuren so zurückführen lassen, dass kein normativer 
Standpunkt eingenommen wird. Gleichzeitig wird aber vermieden, einen blutleereren Begriff 
von Freiheit auszuweisen, der für Staat und Gesellschaft irrelevant bliebe.

15:30–16:00

Alberto L. Siani (Istanbul)

Justice and the privatisation of 
human nature: Hegel and Rawls

One possible way to overcome abstract oppositions in the debate between libertarians and 
communitarians is to investigate the connection between Hegel’s and Rawls’ political philoso-
phy. Recent studies (among others by S. Schwarzenbach and S. Houlgate) have shown unex-
pected, yet remarkable similarities between Hegel and Rawls. Rawls’ so-called “political turn” 
in his book Political Liberalism has been interpreted also as a turn from the Kantian influence 
characterising A Theory of Justice to a rather Hegelian one. Starting from these acquisitions, 
the present paper will pursue both an interpretative and a systematic aim. On the one hand, 
it will shed further light on the analogies and differences between Hegel’s and Rawls’ under-
standing of the grounding normative principles of modern societies. Based on this it will, on 
the other hand, work out an original standpoint as to one major condition for the possibility 
of existence and stability over time of a pluralistic democratic society. I will call this condition 
that of the “privatisation of human nature”. The paper will first go through three interpretive 
steps on Hegel and Rawls, focusing on the principle of subjective freedom (I), on its necessa-
rily pluralistic outcome (II), and on the resulting issue of stability (III). In a conclusive section, 
it will develop the systematic thesis that, in order to answer the issues raised in I-III, modern 
democratic societies need a minimalistic conception of “human nature” as to its relevance for 
the principles of political justice (IV). Hence the link between justice and the privatisation of 
human nature announced in the title will be discussed.

16:15–16:45

Jean-Christophe Merle (Vechta)

Deliberative Demokratie und 
kultureller Pluralismus

Die deliberative Demokratie erkennt den kulturellen Pluralismus an. Die Beziehung zwischen 
deliberativer Demokratie und Aspekten mancher Kulturen erweist sich aber als problema-
tisch. Der normative Multikulturalismus zweifelt daran, dass die Annäherung der Ansichten 
zwischen Mehrheit und Minderheiten wirklich beidseitig stattfinden kann, wenn beide Seiten 
keine ausreichende Basis dafür teilen. Darum werden Ausnahmeregelungen und Privilegien 
beansprucht, welche Autoren wie Barry ablehnen, weil sie anti-demokratische Folgen haben – 
z.B. dass kulturelle Gruppen nicht nur über Angelegenheiten entscheiden, die sie unmittelbar 
betreffen, sondern auch darüber, welche Angelegenheiten sie unmittelbar betreffen. Letzteres 
sollte aber gemeinsam mit der Mehrheit diskutiert werden. Solche Konsequenzen lassen sich 
am Beispiel von Kymlickas Theorie des Multikulturalismus beobachten. Barry bietet jedoch



143

keine alternative Lösung, sondern ignoriert einfach die Hindernisse der deliberativen Demo-
kratie zwischen kultureller Mehrheit und kulturellen Minderheiten. 
Es besteht zwischen der Behauptung einer Inkompatibilität zwischen deliberativer Demokratie 
und manchen kulturellen Gemeinschaften einerseits und der Verneinung diesbezüglicher Pro-
bleme andererseits eine dritte Position. Dafür lassen sich Elemente bei Rawls’ Politische(m) 
Liberalismus finden. Allerdings zieht Rawls nicht die richtigen Konsequenzen daraus. Daher 
soll zunächst das Kriterium für die Rawlssche Unterscheidung zwischen „umfassenden Lehren 
des Guten“, die mit der deliberativen Demokratie kompatibel und daher „vernünftig“ sind, 
und den anderen Lehren des Guten untersuchen. Sodann soll Rawls’ Erklärung für die Verän-
derung der vernünftigen Lehren des Guten untersucht werden. Die liegt teilweise daran, dass 
Rawls Kulturen als „Lehren“ auffasst. Eine Kritik dieser Auffassung aus der Perspektive der 
Sozial- und Geisteswissenschaften führt zu einer anderen Erklärung der Veränderungen der 
Kulturen und einer anderen Basis für die deliberative Demokratie.

17:30–18:00

Eike Bohlken (Tübingen)

Das Gemeinwohl als Bindeglied 
zwischen dem Gerechten und dem 
Guten

Der Begriff des Gemeinwohls spielt in der politischen Philosophie der Gegenwart kaum eine 
Rolle. Dies liegt nicht zuletzt an dem Siegeszug, den der Gerechtigkeitsbegriff im Anschluss an 
die Theorie der Gerechtigkeit von John Rawls angetreten hat. Inzwischen mehren sich jedoch 
die Anzeichen, dass die Fokussierung auf den Gerechtigkeitsbegriff nicht alle Hoffnungen er-
füllt, die in sie gesetzt worden sind. Diese Diagnose lässt sich etwa an dem problematischen 
Übergang von einer partikularen  (national-)staatlichen zu einer globalen Gerechtigkeit sowie 
an dem Problem der mangelnden Umsetzung des als gerecht Erkannten veranschaulichen. 
In meinem Vortrag möchte ich zeigen, dass eine Reaktualisierung des Gemeinwohlbegriffs 
als einer Grundnorm der politischen Philosophie möglich ist, die 1.) dem in den letzten Jahr-
zehnten erreichten Niveau des Gerechtigkeitsdiskurses entspricht und 2.) neue Impulse in die 
genannten Debatten zu bringen verspricht. Der erste Teil entwickelt einen zweistufigen Be-
griff des Gemeinwohls: Die Differenzierung zwischen einem „basalen“ und einem „melioren“ 
Gemeinwohl erlaubt es, so meine These, den Einwand der Unterbestimmtheit sowie die Kritik 
am partikularen, paternalistischen und ideologischen Charakter des Gemeinwohlbegriffs zu-
rückzuweisen. Der zweite Teil erörtert anhand punktueller Gegenüberstellungen mit der Ra-
wls’schen Theorie der Gerechtigkeit als Fairness, in welcher Weise der skizzierte zweistufige 
Gemeinwohlbegriff als Verbindungsglied zwischen dem Gerechten und dem Guten fungiert. 
Da der aktualisierte Gemeinwohlbegriff mit dem basalen Gemeinwohl einen universellen Kern 
besitzt und die Rede von einem „Weltgemeinwohl“ bereits unterhalb eines Weltstaats im Kon-
text einer Weltgesellschaft greift, liefert er interessante Impulse für die Debatte um eine glo-
bale Gerechtigkeit. 

18:15–18:45

Christoph Henning (St. Gallen)

Die Systematik des politischen 
Perfektionismus bei Steven Wall

Der Perfektionismus hat als politische Philosophie eine besondere systematische ‚Bring-
schuld‘, weil er – anders als der reine Liberalismus – nicht nur (negativ) sagt, was politische 
Institutionen alles nicht tun dürfen, sondern auch (positiv), was sie in etwa tun sollten und 
warum. Das setzt systematisch einiges voraus: eine überzeugende Anthropologie, eine zeitge-
mässe Sozialphilosophie und eine Ontologie des Subjektes. Ist die Sozialphilosophie für die 
Diagnose der gesellschaftlichen Notwendigkeiten zuständig, so soll die Ontologie des Sub-
jektes garantieren, dass der Perfektionismus nicht über die Köpfe der Individuen hinweggeht. 
Die Anthropologie schliesslich dient als eine Sicherheit gegen Konformismusversuchungen, 
wie sie allzu intersubjektivistische Sozialphilosophien mit sich bringen können. Wird eine die-
ser Dimensionen vergessen oder unterschlagen, droht der Perfektionismus in eine ungewollte 
Richtung abzukippen – etwa in eine illiberale, anti-egalitäre oder allzu konservative Richtung. 
Ich möchte zeigen, dass die in diesem Sinne systematisch anspruchvollste Version eines zeit-
genössischen Perfektionismus derzeit diejenige von Steven Wall ist (Liberalism, Perfectionism 
and Restraint, Cambridge 1998). Das muss man insofern erst zeigen, als die starken Seiten 
des Buches nicht systematisch entwickelt, sondern lediglich skizzenhaft angelegt sind. Der 
Vortrag dient damit der Vorstellung einer Systematik des politischen Perfektionismus im An-
schluss an Wall und über ihn hinaus.



144

Montag, 29. September H 3

14:45–15:15

Florian Grosser (St. Gallen)

Kritik der vernünftigen Umwälzung. 
Kant zum Verhältnis von Reform 
und Revolution

Der Vortrag verfolgt drei Ziele: Zum einen sollen Immanuel Kants sich im Spannungsfeld von 
Reform und Revolution bewegende Überlegungen zu politischer Transformation rekonstruiert 
werden, die er an verschiedenen, über seine praktisch-philosophischen Schriften der 1780er 
und 1790er Jahre verstreuten Stellen anstellt. Zum anderen ist darzustellen, in welcher Art Kant 
in der gedanklichen Auseinandersetzung mit transformationstheoretisch zentralen Fragen – 
so insbesondere den Fragen der Neuheit, der Freiheit und der Gewalt – eine kritische Bestim-
mung vernünftigen politischen Wandels vornimmt. Schließlich soll gezeigt werden, inwiefern 
seine Theorie rechtfertigbaren, sowohl einschneidenden als auch dauerhaften Wandels maß-
geblich zu einer Erschließung des Problembestandes wie derMöglichkeitsbedingungen poli-
tischer Transformation beiträgt; einer Erschließung, die nicht nur über die betreffenden Ein-
sichten von „Männern der Revolution“   (H. Arendt) wie Paine oderSieyès hinausgeht, sondern 
sich auch angesichts gegenwärtiger Versuche, Wandel im Bereich des Politischen zu denken, 
als erkenntnisträchtig erweist. 
Das Hauptaugenmerk ist aufdie ausdrückliche Engführung gerichtet, die Kant zwischen 
„gründlicher Reform“ und „völliger Umwälzung“ vornimmt: Unbestreitbaren Spannungen zum 
Trotz stehen diese ihm zufolge nicht in einem Verhältnis der Gegensätzlichkeit. Vielmehr legt 
er dar, aus welchen Gründen sowohl Reform als auch Revolution eine politisch-moralische 
„Wendung zum Besseren“ nach sich zu ziehen vermögen. Darüber hinaus weist er auf, dass 
und inwiefern Reform und Revolution sich sogar als komplementäre Momente nachhaltig fort-
schrittlicher Transformation begreifen lassen.

15:30–16:00

Frieder Bögner (Münster)

Werte als Rechtfertigung der Ver-
pflichtung zum zivilen Ungehorsam

Die Rechtfertigung politischer Verpflichtungen ist ein Projekt innerhalb der Politischen Phi-
losophie, durch das ein bedeutender Aspekt des Verhältnisses von Bürger/innen und politi-
schen Institutionen bestimmt werden soll. Insbesondere in Theorien zur Legitimation politi-
scher Autorität werden neben der Begründung von Verpflichtungen politischer Organisationen 
gegenüber Bürger/innen auch die Rechtfertigung politischer Pflichten auf Seiten der Bürger/
innen zum Beispiel gegenüber staatlichen Institutionen thematisiert. In der Legitimationsde-
batte werden einerseits die Verpflichtung zum Gehorsam gegenüber dem Gesetz und anderer-
seits das Recht, sich einer gesetzlichen Forderung zu widersetzen, diskutiert. 
In diesem Beitrag wird vorgeschlagen, die Diskussion, in der man sich mit dem Recht auf Un-
gehorsam auseinander setzt, um eine Verpflichtungen zu zivilem Ungehorsam zu erweitern. 
Das Thema des Vortrags ist daher nicht, inwiefern eine Pflicht zum Gesetzesgehorsam besteht, 
oder wie sich ein Recht auf zivilen Ungehorsam begründen ließe, sondern wann eine Verpflich-
tung zum Ungehorsam besteht: Zu fragen ist, unter welchen Bedingungen sich in liberal-de-
mokratisch verfassten Rechts- und Staatsordnungen eine politische Verpflichtung zum zivilen 
Ungehorsam rechtfertigen lässt. Kernaufgabe des Beitrags ist demnach, eine argumentativ 
überzeugende Rechtfertigungsgrundlage für die politische Verpflichtung zum zivilen Ungehor-
sam zu entwickeln. In Abgrenzung zu Modellen, die sich auf Rechte oder soziale Relationen 
berufen, entwerfe ich eine auf Werten aufbauende Rechtfertigung. Das Rechtfertigungsmodell 
für diese Verpflichtung besteht aus einer Konzeption, in der etwa die Organisation des politi-
schen Gemeinwesens als ein Wert für Bürger/innen des Staates verstanden wird.



145

16:15–16:45

Sebastian Laukötter (Münster)

Was heißt „Verantwortung für 
globale Gerechtigkeit“?

Ziel des Vortrages ist es, einen begrifflichen Rahmen für eine sinnvolle Rede von Verantwor-
tung für globale Gerechtigkeit zu skizzieren. In einem ersten Schritt wird der enge begriffliche 
Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und Verantwortung aufgezeigt. Im Anschluss wird in 
einem zweiten Schritt kurz skizziert, warum Modelle eines moralischen Kosmopolitismus (Sin-
ger), die die Rede von Verantwortung für globale Gerechtigkeit überstrapazieren und zugleich 
zu unspezifisch sind, ebenso wenig geeignet sind, um der Rede von Verantwortung für globale 
Gerechtigkeit Sinn zu verleihen, wie partikularistische Konzeptionen (Nagel und Rawls), die die 
Reichweite von Verantwortung für Gerechtigkeit an den Grenzen des einzelnen Staates enden 
lassen. In einem dritten Schritt wird schließlich die These vertreten, dass sich Verantwortung 
für globale Gerechtigkeit auf Grund besonderer Beziehungen zuweisen lässt. Verantwortung 
für globale Gerechtigkeit ergibt sich demnach aus unserer Verstrickung in das Schicksal der 
Armen, wie es zumeist metaphorisch formuliert wird. Unter Rückgriff auf die Konzeptionen der 
negativen Verantwortung (Pogge) und der Verantwortung aus sozialer Verbundenheit (Young) 
wird die Vorstellung, dass wir vor dem Hintergrund einer solchen Verstrickung in einer beson-
deren Verantwortung stehen, gerechtigkeitstheoretisch rekonstruiert.

17:30–18:00

Moritz Riemann (Kiel)

Freiheit, Gleichheit – nur für 
Brüder? – Flüchtlinge und andere 
Nichtmitglieder

Nicht an den drastischen Berichten über ein gesunkenes
Flüchtlingsschiff im Mittelmeer im Oktober 2013 wird der EU vor Augen geführt, daß es ein 
Flüchtlingsproblem gibt.
Vielmehr entzündet sich an der Tragödie die Debatte um das Verhältnis der europäischen Uni-
on und ihrem „Außen“ von neuem. Zwei normative Grundfragen lassen sich formulieren: Mit 
welcher moralischen Rechtfertigung entscheidet eine politische Gemeinschaft moralischer 
Akteure über (1) die (Un-) Durschlässigkeit ihrer Grenzen und (2) die Beschneidung Fremder 
innerhalb ihres Territoriums in ihren politischen Rechten. Die Auseinandersetzung mit Flücht-
lingen, Migration und politischer Mitgliedschaft in den zeitgenössischen Menschenrechtsthe-
orien und Theorien internationaler Gerechtigkeit ist, wie Seyla Benhabib betont, meist nur am 
Rande geschehen oder blieb gänzlich aus. So verweist etwa Thomas Pogge unter Rekurs auf 
Michael Walzer lediglich auf das Recht einer souveränen politischen Gemeinschaft, Immigrati-
on zu begrenzen, um zivilgesellschaftliche und kulturelle Zusammenhänge nicht zu gefährden. 
Auch die für
internationale Gerechtigkeit einschlägige Abhandlung, Rawls‘ „The Law of Peoples“, übergeht 
die Konsequenzen, die sich aus dem Postulat eines Menschenrechtes auf Emigration zwangs-
läufig ergeben. Das Problem läßt sich als Dilemma zeichnen: Während das Recht, eine poli-
tische Gemeinschaft zu verlassen, unveräußerliches Menschenrecht ist und in Artikel 13 der 
Charta der Vereinten Nationen verankert ist, gibt es kein Recht auf Immigration in eine andere 
politische Gemeinschaft. Das demokratische Grundrecht der freien Wahl des Wohnortes ist 
ipso facto ein allein binnenstaatliches, kein transnationales.



146

Dienstag, 30. September H 3

14:45–15:15

Andreas Niederberger (Essen)

Für eine neue moralische 
Begründung der Menschenrechte

Die philosophische Diskussion über Menschenrechte befindet sich mit der Auseinander¬set-
zung zwischen moralischen und politischen Theorien in einer unproduktiven Sackgasse. Beide 
Ansätze stellen wichtige Überlegungen zum Begriff und zur Begründung der Menschenrechte 
an, aber in den wichtigen Kontroversen über die Quelle der Menschen¬rechte, die Art der An-
sprüche, die sie darstellen, und die Pflichten und Berechtigungen, die mit ihnen einhergehen, 
gibt es kaum Fortschritte. Dieser Vortrag analysiert das Problem der Konfrontation und bietet 
im Ausgang davon eine moralische Menschenrechtstheorie, die hinsichtlich der genannten 
Kontroversen neue Einsichten erlaubt. Dazu wird /erstens/ dargelegt, dass moralische und 
politische Menschenrechtstheorien den Gegenstand „Menschenrechte“ so unterschiedlich 
verstehen, dass die Argumente, die sie gegen den jeweils anderen Ansatz vorbringen, jenen 
zumeist nicht treffen. Angesichts dessen sollte untersucht werden, ob sich die Streitpunkte 
zwischen politischen und moralischen Menschenrechtstheorien als Probleme innerhalb der 
Ansätze verstehen lassen: Ergeben sich aus den jeweiligen Perspektiven politischer und 
moralischer Menschenrechtstheorien Schwierigkeiten, die dafür sprechen, die andere Pers-
pektive zu wählen? Um diese Frage zu beantworten, werden im /zweiten/ Schritt moralische 
Menschenrechtstheorien bezüglich ihrer Ziele und Begründungsleistungen überprüft. Hierbei 
zeigen sich Schwierigkeiten, die es nahelegen könnten, den Ansatz einer moralischen Men-
schenrechtstheorie aufzugeben und sich darauf zu konzentrieren, in einer politischen Men-
schenrechtstheorie rechtlich bestehende Menschenrechte normativ zu erörtern. Dagegen 
spricht jedoch, dass die Ziele moralischer Menschenrechtstheorien so wichtig sind, dass nicht 
einfach darauf verzichtet werden sollte, sie anzustreben. Es wird daher im /dritten/ Teil dieses 
Vortrags eine alternative moralische Menschenrechtstheorie skizziert, die auf die entwickel-
ten Defizite reagiert und dabei zudem ein besseres Verständnis politischer Menschenrechts-
theorien ermöglicht.

15:30–16:00

Valentin Beck (Berlin)

Human rights discourse and the 
charge of moral imperialism

In this talk, I will discuss the charge of moral imperialism vis-à-vis human rights talk by politi-
cal agents. This charge has been articulated in both academic and general-audience discour-
ses and invokes the idea that human rights are in reality Western norms, which are defended 
under the false pretence of being universal norms. To properly address this charge, it will first 
be necessary to more precisely define it and to distinguish it from other criticisms which are 
different in substance. In particular, I will show how moral imperialism is different from hy-
pocrisy in a political agent’s supposed commitment to human rights. I will then argue that a 
justificatory pluralist perspective on the validity of human rights norms is able to address the 
legitimate concern which is raised by the moral imperialism charge. Justificatory pluralism is 
neither foundational (in the sense of providing one single justification for the validity of some 
basic human rights) nor anti-foundational (in the sense of denying any moral, cultural or me-
taphysical foundation). I conclude by explaining how it is possible to engage in non morally 
imperialist human rights discourse which is inspired by justificatory pluralism, and by showing 
how the charge of moral imperialism is legitimate with respect to some, but not all forms of 
human rights discourse.



147

16:15–16:45

Lukas Kaelin (Wien)

Der Raum der Demokratie. Eine 
Neubestimmung politischer 
Öffentlichkeit

Über die Öffentlichkeit zu denken, hat in den letzten Jahren angesichts von Prozessen der 
politischer, ökonomischer und medialer Transformationen eine Renaissance erlebt. Glo-
balisierung, Umgestaltung der Erwerbsarbeit und die neuen Medien führen dazu, dass die 
Grundlagen des Begriffs der Öffentlichkeit neu bestimmt werden müssen. Idealtypisch wird 
die Öffentlichkeit als Sphäre jenseits von staatlichen und wirtschaftlichen Interessen konzi-
piert, über welche eine Gesellschaft sich selber steuert. Wie jeweils das Verhältnis von Staat 
und Öffentlichkeit und vor allem jenes zwischen privat und öffentlich konzipiert wird, variiert 
in den unterschiedlichen Öffentlichkeitskonzeptionen (u.a. Habermas, Arendt, Dewey). Die-
sen Modellen von Öffentlichkeit liegt jedoch stets eine nationalstaatliche Konzeption voraus, 
in der (a) eine homogene Gruppe von Bürgern über (b) nationale Medien (c) die politische 
Führung eines Gemeinwesens (d) hinsichtlich eines klar reglementierbaren Thema zu steuern 
versuchen. Solche Hintergrundbedingungen treffen nicht mehr zu. Eine zusätzliche Herausfor-
derung bildet die mediale Transformation, aus der veränderte politische Kommunikationsbe-
dingungen hervorgehen. Hier tritt eine zusätzliche Vernetzung und Beschleunigung ein, aber 
auch eine Ablösung der Kommunikation von (unmittelbaren) Kooperationsproblemen.
Diese Dekontextualisierung der Information ist mit den neuen Medien im Zunehmen begriffen. 
Gegenüber der „modernen“ politischen Kommunikation fehlt den neuen Medien die Aura der 
neutralen Seriosität, welche den alten durch die Formate gegeben wurde. Angesichts dieser 
Veränderung der Kommunikationsformen erscheint die Bestimmung der rationalen Argumen-
tation von Inhalten und Stellungnahmen, wie sie Habermas vorschwebt, notwendigerweise 
zu einer Deutung der Öffentlichkeit als Verfallsgeschichte zu führen. Eine solche Deutung ver-
kennt jedoch das Potential der neuen Medien Aufmerksamkeit zu erzeugen, welche zur Steu-
erung des politischen Systems beiträgt. Das Potential der medientheoretischen Verschiebung 
soll hinsichtlich der Öffentlichkeit ausgelotet werden.

17:30–18:00

Angela Kallhoff (Wien)

Transformations of citizenship: the 
turn towards adjective qualifiers

The concept of citizenship serves as a central term in political philosophy. Recently, it has 
undergone transformations that are comparable to processes in ethics: Instead of arguing a 
comprehensive approach to citizenship, it has been split into a variety of qualified notions, 
including green citizenship, economic citizenship and educated citizenship. In terms of a list 
concept, the qualifications relate to public goods. In this talk, I shall contribute to the critical 
discourse on citizenship by exploring the relationship between qualified concepts of citizens-
hip and the core claims that have been argued in political philosophy: notions of basic rights 
on the one hand and notions of the common good on the other hand. I shall argue that debates 
in terms of qualified citizenship cohere with most basic claims in terms of freedom and justice. 
Yet, simultaneously, they highlight the need for background institutions that enable persons 
to fulfill their roles as citizens actively and to partake in modern society. 

18:15–18:45

Michael Kühler (Bern/Münster)

Zwei Begriffe von Toleranz?

Toleranz gilt in einer liberalen und pluralistischen Gesellschaft gemeinhin als entscheidendes 
Moment eines friedlichen Miteinander. Darüber jedoch, was Toleranz genau bedeutet, besteht 
keineswegs Einigkeit. Handelt es sich um eine bloß zähneknirschende Duldung dessen, was 
eigentlich abgelehnt wird, oder geht es um anspruchsvollere Vorstellungen der Akzeptanz, wie 
sie sich etwa in Respekt, Anerkennung oder gar Wertschätzung zeigen? Handelt es sich bei ei-
ner staatlichen Praxis der Toleranz um im Kern dasselbe Phänomen wie bei einer individuellen 
Haltung der Toleranz? Wie also ist der Begriff der Toleranz genau zu verstehen, und handelt 
es sich überhaupt um einen einheitlichen Begriff? Letztere Frage wird im Zentrum meines Vor-
trags stehen. In jüngerer Zeit hat prominent Rainer Forst den Versuch einer Begriffsklärung un-
ternommen und dabei für einen einheitlichen Begriff der Toleranz argumentiert, dessen zent-
raler Bedeutungsgehalt sich gleichwohl in unterschiedlichen Toleranzkonzeptionen äußert. In 
meinem Vortrag werde ich die von Forst explizierten Bestandteile des Toleranzbegriffs kritisch 
diskutieren und in Auseinandersetzung unter anderem mit der jüngst von Achim Lohmar ge-
äußerten Kritik an Forst argumentieren, dass insbesondere die Ablehnungs-Komponente für 
institutionelle Toleranz in einem wertneutralen liberalen Staat nicht zu halten ist. Dies wiede-
rum hat zur Folge, dass entweder die These eines einheitlichen Toleranzbegriffs zu verwerfen 
ist oder von staatlicher Toleranz in diesem Fall nicht mehr sinnvoll die Rede sein kann.



148

Donnerstag, 2. Oktober H 3

14:45–15:15

Cornelia Mügge (Freiburg/Erfurt)

Die Plausibilität des Bezugs auf die 
menschliche Natur bei  
Martha Nussbaum

Martha Nussbaums Fähigkeitenansatz spielt in der politischen Philosophie eine wichtige Rol-
le, viele halten ihn für sinnvoll und knüpfen daran an. Allerdings wird kontrovers diskutiert, 
wie plausibel ihre Festlegung auf eine Liste von zehn Fähigkeiten
ist. Kritisiert wird insbesondere, dass der zu Grunde liegende Bezug auf eine menschliche 
Natur zu voraussetzungsreich sei. Dies aufgreifend werde ich im Vortrag die Plausibilität des 
Bezugs auf die menschliche Natur diskutieren. Den Ausgangspunkt bildet ein Umriss der Idee 
der Fähigkeitenliste. Hierbei möchte ich deutlich machen, dass dafür nicht nur der Bezug auf 
die menschliche Natur charakteristisch ist, sondern auch die Hinwendung zum politischen 
Liberalismus. Demnach soll die Fähigkeitenliste als freistehend gegenüber Vorstellungen 
vom Guten betrachtet werden, was Nussbaum als zentrales Argument gegen den Einwand 
zu voraussetzungsreicher Annahmen anführt. Dennoch bleiben einige Zweifel bestehen. Ich 
unterscheide hier zwei Einwände: einen, der jeden Bezug auf eine menschliche Natur als zu 
voraussetzungsreich zurückweist, und einen, der das eigentliche Problem in der Zuschrei-
bung des „Freistehens“ sieht. Meine These lautet, dass der erste Einwand mit dem Argument 
zurückzuweisen ist, dass jeder Ansatz Annahmen über den Menschen macht und es wichtig 
ist, diese zu explizieren (nicht zuletzt, um Kritik an den vorausgesetzten Menschenbildern zu 
ermöglichen). Dagegen stellt der zweite eine ernsthafte Schwierigkeit dar: Die Idee, diese An-
nahmen könnten freistehend sein, ist problematisch, da sie tatsächlich unvermeidbar an eine 
bestimmte Perspektive rückgebunden bleiben. Ich möchte daher nahelegen, dass eine Liste 
im Sinne Nussbaum plausibel ist, dass sie aber stärker als bei ihr als unvollkommener Vor-
schlag verstanden werden muss.

15:30–16:00

Stefan Schlag (Mainz)

Politischer und moralischer 
Fortschritt durch biomedizinisches 
moralisches Enhancement?

Ihre technischen Fähigkeiten setzen die Menschheit dem Risiko aus, ihre eigene Existenz zu 
zerstören. Schon lange gibt es Zweifel daran, ob die moralischen Fähigkeiten der Menschheit 
ausreichen, der eigenen Vernichtung zu entgehen. Seit einigen Jahren wird die Möglichkeit dis-
kutiert, die moralischen Fähigkeiten des Menschen gezielt durch biomedizinische Eingriffe in 
das Gehirn zu verbessern. Ingmar Persson und Julian Savulescu erachten diese Art von Human 
Enhancement als erforderlich und moralisch zulässig, um globale Kooperation zu ermöglichen 
und so dem Klimawandel als moralischem Problem zu begegnen.
Wenn die theoretischen Annahmen von Persson und Savulescu ernst genommen werden, dann 
kann gezeigt werden, dass ein Eingriff in die biologischen Grundlagen der Moral als Lösung für 
das Problem des Klimawandels nicht geeignet ist. Die Struktur des zugrunde liegenden Koope-
rationsproblems kann nicht durchbrochen, sondern lediglich auf einer höheren Ebene repro-
duziert werden. Der Versuch, die moralischen Fähigkeiten der Menschheit biomedizinisch zu 
verbessern, bleibt ohne Lösung des Kooperationsproblems ein vergebliches Projekt.
Andererseits gibt es Gründe, die theoretischen Annahmen von Persson und Savulescu zu be-
zweifeln; moralisches Enhancement könnte eventuell doch verwirklicht werden. Im Falle ei-
ner Lösung durch freiwillige Kooperation bleibt jedoch unklar, warum die Lösung nicht auch 
auf der ursprünglichen Ebene möglich gewesen wäre. Moralisches Enhancement ist dann ein 
überflüssiges Projekt. Für den Fall einer autoritativen Verfügung von moralischem Enhance-
ment zur Lösung des Kooperationsproblems ist zu beachten, in welcher Weise dies mit den 
(von Persson und Savulescu teilweise geteilten) normativen Grundannahmen liberaler Demo-
kratien in Konflikt gerät. Moralisches Enhancement ist aus der Perspektive politischer Philoso-
phie ein fragwürdiges Projekt.



149

16:15–16:45

Christina Schües (Lübeck)

Ungerechtigkeitssinn

Fragen über Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit beschäftigen die Menschen, seitdem sie über 
ihr gemeinsames und individuelles Leben nachdenken. Diskussionen über diese Fragen waren 
in der Antike nicht weniger kontrovers als heute. Viele der platonischen Dialage kreisen um 
die Frage „wie man leben solle“, und zwar insbesondere vor dem Hintergrund der Tatsache, 
dass die Ungerechtigkeit „eine große Kraft“ auf die Seele des Handelnden besitze. Dieses Ver-
ständnis hat die Gegenwartsdiskurse über Gerechtigkeit, aber auch die Strafjustiz, maßgeb-
lich beeinflusst: Beurteilt wird die Handlung in Bezug auf den Täter. Widerspruch gegen diese 
Täterzentriertheit kommt von der Rechtsphilosophin Judith Shklar. Sie fordert Sensibilität für 
die Erfahrungen von Ungerechtigkeit derjenigen, denen sie widerfährt. Ihre Differenzierung 
zwischen Ungerechtigkeit und Unglück dient der Schärfung des Sinnes für Ungerechtigkeit und 
der Klärung wie auf eine Verletzung eines Menschen reagiert werden kann. 
Doch eine Klärung des Sinns von Ungerechtigkeit hängt auch von einer epistemologischen 
Perspektive ab: Miranda Fricker diskutiert Ungerechtigkeit als epistemic injustice. Ihre These 
ist,  dass einer Person, besonders in Bezug auf ihre Erkenntnisfähigkeit, Unrecht getan wer-
den kann, indem etwa ihre Ungerechtigkeitsserfahrung schlicht als inexistent bewertet wird; 
ihr also die Erkenntnisfähigkeit gleichermaßen abgesprochen wird. Fehlt der Erfahrungsbezug 
und das Wissen um die vielfältigen Formen der Ungerechtigkeit, die besonders in Herrschafts- 
und Unterdrückungsverhältnissen zu finden sind, dann werden die Verletzungen und Erfah-
rungen, wie Iris Marion Young argumentiert, vieler sozialer Gruppen schlicht missachtet. Im 
Vortrag soll gezeigt werden, dass individuelle und strukturelle Ungerechtigkeit einer ethischen 
und epistemologischen Untersuchung bedarf, um sie zur Sprache zu bringen. 

17:30–18:00

Josef Früchtl (Amsterdam)

Demokratie der Gefühle

Die Idee der Demokratie ist in ihrer vorherrschenden Ausprägung verbunden mit einem Kon-
zept von Vernunft, das dazu ten¬diert, Gefühle und Leidenschaften auszuschließen. Gemein-
schaftliche Konflikte sollen demnach durch die Kraft von Argumenten gelöst werden, nicht 
durch manipu¬lative, auf die Emotionen zielende Strategien der Rhetorik. Die entscheiden-
de Frage ist heute jedoch nicht, ob Gefühle eine Rolle im demokratischen Streit spielen und 
spielen sol¬len, sondern in welchem Ausmaß oder in welchem Sinn. Im Zentrum stehen dann 
zwei Fragen: Wie fühlt es sich an, den Standpunkt des Anderen einzunehmen? Und wie gehen 
wir mit den Gefühlen um, denen wir in der öffentlichen Rede Raum geben sollen? Ich möchte 
diese Fragen mit Hilfe ver¬schiedener Theoriemodelle beantworten – des neostoischen (Nuss-
baum), diskurstheoretischen (Habermas) und eines politikwissenschaftlich-psychoanalyti-
schen Modells - und schließlich einen Schwerpunkt auf ein Kantisches Modell der Ästhetik 
legen. Stets steht dabei die notwendige Transformation und an¬gemessene Transformierbar-
keit der Gefühle im Zentrum. Ausgangspunkt für das ästhetische Modell ist der eigentüm¬liche 
Sachverhalt, dass ästhetische Erfahrungen ein Gefühl zum Ausdruck bringen, das gleichwohl 
mitteilbar ist. Möglich ist dies, weil dieses Gefühl ein Effekt ei¬nes bestimmten, nämlich spie-
lerischen Verhältnisses ist zwischen den einander opponierenden kognitiv-sensitiven Dimen-
sionen des Menschen. In ästhetischen Angelegenheiten zu streiten, bedeutet demnach, die 
Kommunitarisierung einer Konfrontation zu ermöglichen. Es ist cha¬rakteristisch für ästheti-
sche Erfahrungen, dass sie ihre Kraft aus dem Zusammen¬spiel eines Gegensatzes gewinnen, 
das die Kommunikation einer Emotion möglich macht. Deshalb ist das Streiten in Sachen des 
„Geschmacks“ belangreich auch für eine lebendige, die Gefühle auf angemessene Weise aus-
lebende Demokratie.



150

> Rationalitäts- und Entscheidungstheorie

Sektionsleitung: Robin Celikates / Christian Neuhäuser

Dienstag, 30. September VSH 05

14:45–15:15

Susanne Hahn  
(Frankfurt am Main/Düsseldorf)

Wider die Einzigkeitsillusion – 
Sechs Arten, rational zu handeln

Die Rationalitätsrede ist semantisch defekt: Das Handeln eines Agenten, das z.B. gemäß den 
Theorien rationaler Wahl unter das Prädikat ‚rationales Handeln’ fällt, wird zufolge regelorien-
tierter Rationalitätskonzeptionen häufig gerade unter den Gegenbegriff einsortiert. Dennoch 
halten die Vertreter der jeweiligen Auffassungen daran fest, das Verständnis von Rationalität 
zu präsentieren. Die in solchen Situationen anzuwendende Methode ist die auf Rudolf Carnap 
zurückgehende Explikation. 
Die Sichtung der verwendeten Rationalitätsausdrücke unter Einschluss der jeweiligen  Redein-
teressen ergibt drei Hauptresultate. Erstens: Den verschiedenen, miteinander nicht verträg-
lichen Rationalitätsauffassungen liegen unterschiedliche Zielsetzungen (u.a. Erklärung oder 
Anleitung von Handlungen) zugrunde. Diesen Redeinteressen kann umfassend nur genügt 
werden, indem der Einzigkeitsanspruch der Rationalitätskonzeptionen zugunsten einer Integ-
rationsmaxime aufgegeben wird. Nicht ein einziges Explikandum ist auszuzeichnen, sondern 
eine Pluralität. Die Liste der Explikanda umfasst sechs Arten rationalen Handelns, drei zweck-
bezogene und drei regelbezogene. Zweitens: Bei der Explikandumermittlung wird der Bedarf 
deutlich, die Rationalitätsbegrifflichkeit in einen umfassenden handlungstheoretischen Rah-
men einzubetten. Drittens: Nicht ein einziger Rationalitätsausdruck ist zu bestimmen, sondern 
eine ganze Vokabelmannschaft ist zu etablieren: Komplexe Ausdrücke wie ‘ist rationale Hand-
lung’, ‘handelt (ir)rational’, ‘ist (ir)rationale Person’ etc. sind in ihrer Bedeutung zu bestim-
men. Darüber hinaus gilt es, die Verhältnisse zwischen diesen Ausdrücken festzulegen und 
somit ein ganzes begriffliches Netz zu knüpfen. 

15:30–16:00

Benjamin Kiesewetter (Berlin)

Instrumental rationality as a system 
of categorical imperatives

It is widely agreed that there is something wrong with having means/end-incoherent attitudes 
or being instrumentally irrational. Philosophers disagree, however, about what norm is vio-
lated when persons are means/end-incoherent. According to (a common construal of) Kant, 
there is a structural requirement to intend to take the means believed necessary to one’s end 
– the “hypothetical imperative”. Both standard interpretations of the hypothetical imperative 
(the “narrow scope” and the “wide scope” interpretation) face significant problems, howe-
ver. These problems are severe enough to support skepticism about hypothetical imperatives 
– the view that there is no norm that requires means/end-coherence as such. Accordingly, 
instrumental irrationality shows a person to go wrong not because she violates a hypotheti-
cal imperative that requires means/end-coherence as such, but because it indicates that she 
violates some categorical imperative that is not concerned with means/end-coherence at all. 
Roughly, if one ought to have the end-intention, then one goes wrong in not intending the me-
ans; and if one ought not to have the end-intention, then one goes wrong in having this inten-
tion. Yet this view faces a puzzle: it must explain what is wrong with instrumental irrationality 
in cases of merely permissible end-intentions. After discussing and rejecting some common 
proposals to solve that puzzle, I suggest a new solution. Broadly speaking, means/end-in-
coherence increases the risk that we engage in pointless activity – and we all have reason to 
avoid such risk. In this way, forming instrumentally rational attitudes can be understood as a 
response to categorical rather than hypothetical imperatives.



151

16:15–16:45

Felix Koch (Berlin)

Reasoning from means to ends

So-called „means-ends reasoning“, that is, reasoning about what steps to take so as to realize 
given plans or aims, has long been held to be a paradigm case of practical reasoning. Yet our 
everyday experience suggests that practical reasoning often proceeds in the opposite directi-
on: we frequently, perhaps even normally, adopt plans, goals, and projects both in light of our 
evaluation of the steps required to realize them and in light of the resources available to us. 
This paper asks whether the reasoning involved in such choices may be understood, despite 
first appearances, as a case of reasoning from ends to means – or whether, to the contrary, 
there is a distinct phenomenon of practical guidance by means. Unsurprisingly, the answer 
turns in part on how broad or how narrow a conception of ends we adopt, and also on whether 
the notion of a means is defined in such a way as to rule out the possibility that means could 
guide the choice of the ends to which they are means. I tentatively argue that reasoning from 
means to ends is not ruled out by a plausible conception of what we understand by means, and 
that attending to such reasoning prompts us to distinguish between two importantly different 
senses in which we can be said to be guided by ends.

17:30–18:00

Andreas Müller (Münster)

Practical Reasoning and the Role of 
Reason Judgements

Intuitively, practical reasoning has something to do with reasons—to reason about what to do 
plausibly is or involves thinking about one’s reasons for or against the available actions. Opi-
nions differ, however, about what role a reasoner‘s judgements about her reasons play in the 
process of reasoning. While authors like Joseph Raz argue that practical reasoning necessarily 
concludes with a judgement about what one has conclusive reason to do, others, including 
most recently John Broome, claim that reason judgements do not play any essential role in 
that process. I argue that both views face significant problems and propose an alternative 
conception of the role of reason judgements, according to which they are required to guide the 
process of practical reasoning.

18:15–18:45

Pascale Melanie Ruder (Bochum)

Eine Kritik an Dennetts evolutionär 
verankertem Rationalitätsbegriff

In meinem Vortrag werde ich argumentieren, dass obwohl Dennetts Intentional Stance ein pri-
ma facie hilfreiches Werkzeug zur Erklärung und Vorhersage von Verhalten ist, sie dennoch vie-
le kulturell verankerte Verhaltensweisen nicht erklären kann. Diese Probleme ergeben sie aus 
einem zu kurz greifenden Begriff von Rationalität. Derartige Einwände wurden bereits mehr-
fach angeführt. Dennett begegnet ihnen mit einer Theorie der Meme, in der er argumentiert, 
kulturelle Ideen seien in der Lage, unsere perfekte Rationalität zu vermindern, und müssten 
bei der Vorhersage des Verhaltens eines Individuums mitberücksichtigt werden. Die Regel 
könnte also wie folgt formuliert werden: Nimm an, das System würde perfekt rational agieren 
und subtrahiere von dieser perfekten Rationalität alle störenden Einflüsse durch Meme! Auf 
diese Weise könnten beispielsweise religiöse Überzeugungen erklärt werden, die beispiels-
weise der Fortpflanzung eher abträglich sind. Doch diese Erklärung verbleibt unplausibel, da 
sie die kulturelle Einbettung des vorhersagenden Individuums vernachlässigt. Ich werde argu-
mentieren, dass ein Individuum nie hinter seine eignen kulturellen Wurzeln zurücktreten und 
Rationalität rein biologisch betrachten kann. Unsere Rationalitätsannahme ist vielmehr von 
vornherein beeinflusst durch unsere kulturellen Überzeugungen.



152

> Rechtsphilosophie

Sektionsleitung: Thomas Gutmann

Montag, 29. September VSH 05

14:45–15:15

Dominik Düber (Münster)

Das Spannungsverhältnis von 
Ethik und Recht am Beispiel von 
Rechtspaternalismus und Public 
Health

Das Spannungsverhältnis von Ethik und Recht am Beispiel von Rechtspaternalismus und Pu-
blic Health In der Ethik der Bevölkerungsgesundheit erfährt der soziale Gradient von Gesund-
heit in jüngeren Jahren verstärktes Interessen. An diesem lässt sich ablesen, dass selbst in 
Gesellschaften mit freiem und universalem Zugang zu  Dienstleistungen des Gesundheitssys-
tems deutliche Ungleichheiten entlang des sozialen Status anzutreffen sind. Will man diese 
Ungleichheiten abmildern, sind sowohl Maßnahmen der Verhältnisprävention (z.B. Arbeits-
schutz, Sozialleistungen etc.) als auch der Verhaltensprävention , die – schichtspezifisch 
unterschiedlich verteilte – ungesunde Verhaltensweisen (z.B. Ernährung, Rauchen etc.) zum 
Gegenstand haben, naheliegende Mittel. Maßnahmen dieser Art schränken jedoch in aller 
Regel die Freiheit der Betroffenen zugunsten ihres eigenen Wohls ein – sind also paterna-
listisch. Gleichzeitig sind paternalistische Maßnahmen nach der gängigen Interpretation des 
deutschen Rechts in den meisten Bereichen unzulässig. 
Die These des Vortrages lautet vor diesem Hintergrund, dass das Recht sich nicht grundsätz-
lich paternalistischer Rechtfertigungen verschließen sollte, sondern erstens systematisch 
nach den im bestehenden Recht vorhandenen Ressourcen, auch paternalistische Erwägungen 
zu integrieren, fahnden sollte und zweitens im Bedarfsfall Modifikationen in eine Richtung 
vorgenommen werden sollten, die solchen Erwägungen nicht nur einen ethisch, sondern auch 
einen juristisch legitimen Platz zukommen lassen, sofern dies unter Berücksichtigung aller 
Auswirkung auf das gesamte Rechtsgefüge als akzeptabel erscheint. Der Preis für das Unter-
lassen solcher Überlegungen und Modifikationen besteht anderenfalls darin, dass ethisch 
wünschenswerte Regulierungen behindert werden und dass eine Reihe von faktisch vorge-
nommen Überlegungen und Rechtfertigungen im politischen Diskurs nicht in ihrem Für und 
Wider diskutiert können, sondern (wie etwa bei den Nichtraucherschutzgesetzen oder dem 
Verbot des Drogenkonsums) unter dem Schleier der Drittschädigung ihren Weg in die Öffent-
lichkeit suchen müssen.

15:30–16:00

Norbert Paulo (Salzburg)

The Bite of Rights in Paternalism

This paper scrutinizes the problems that all normative accounts that include rights of indivi-
duals have dealing with paternalism, especially with hard paternalism. I will argue that every 
such system is ill-equipped to deal with hard paternalism since the infringement of a right can 
only be justified with the right or interest of another person, which is never the case in hard 
paternalism. Justifications of hard paternalistic actions generally include a deviation from the 
very idea of having rights.
The paper first introduces Tom Beauchamp as the most famous contemporary hard paterna-
list by outlining his moral theory (principlism) and showing why it, as it stands, has to allow 
for hard paternalism. Secondly, the paper focuses on one aspect of principlism as a theory 
that converges many traditional moral theories into one, namely on the notion of rights within 
principlism. I will employ traditional theories of rights to make sense of rights in principlism. 
Unfortunately, this attempt fails. In the third part, then, I claim that rights can only be limited 
with reference to the rights or interests of others. This structure is the special bite of rights. I 
will argue for this claim and show its implications. The most important implication is that not 
only principlism, but every normative theory that includes rights of individuals, has to abolish 
hard paternalism.



153

16:15–16:45

Philipp Gisbertz (Göttingen)

Menschenwürde, Fairness und 
politischer Liberalismus –  
Zur Menschenwürde im Werk von 
John Rawls

Mit Rawls‘ Theorie der Gerechtigkeit erwachte die politische Philosophie aus einer langen 
Starre, in welcher im angelsächsischen Sprachraum der Utilitarismus in der praktischen Phi-
losophie eine Vormachtstellung innehatte und der Begriff der Menschenwürde von keinerlei 
Bedeutung war. Sein Werk ist daher von zentraler Bedeutung für die Frage der Menschenwürde 
in der zeitgenössischen angloamerikanischen Rechtsphilosophie. Rawls greift Gedanken der 
Menschenwürdetradition auf und verbindet sie mit seinen eigenen, die im Ergebnis viele As-
pekte verschiedener Menschenwürdetheorien vereinen können, so etwa die Unverletzlichkeit 
der Person, eine Gleichrangigkeit aller Moralsubjekte aufgrund ihrer autonomen Vernunft und 
Moralität, ein faktisch absoluter Schutz gewisser Grundrechtsgehalte, die Forderung nach der 
Sicherung des Existenzminimums und der personalen Autonomie über die eigenen Lebensplä-
ne und nicht zuletzt das Gebot der gegenseitigen Achtung und der Nicht-Instrumentalisierung 
anderer. Gleichzeitig aber klammert er methodisch den zentralen Gedanken eines inhärenten, 
gleichen Wertes und vorstaatlicher Menschenrechte durch die Vermeidung anspruchsvoller 
Voraussetzungen und den konstruktivistischen Kern des politischen Liberalismus aus. So sehr 
seine Theorie also im Ergebnis die Achtung der Menschenwürde einfordert und insofern aktu-
ellen Menschenwürdetheorien den Boden bereitet, verharrt sie methodisch und dadurch auch 
inhaltlich an entscheidenden Punkten in jener skeptischen Grundhaltung, die eine anspruchs-
volle Konzeption der Menschenwürde verunmöglicht. Die Fokussierung auf faire Verfahrensfra-
gen und einen konstruktivistischen übergreifenden Konsens steht der Idee vorstaatlicher und 
inhärenter Rechte entgegen. Menschenwürde und politischer Liberalismus scheinen unver-
einbar. Der übergreifende Konsens selbst erweist sich somit als starke Voraussetzung, da er 
zentrale Vorfragen auszuklammern sucht.

17:30–18:00

Henning Hahn (Kassel)

Elemente einer politischen 
Konzeption der Menschenrechte

Seit Charles Beitz‘ „The Idea of Human Rights“ sind sogenannte politische (oder ‚praktische‘) 
Konzeptionen der Menschenrechte auf dem Vormarsch.Mein Beitrag klärt Hintergründe und 
Elemente dieser Konzeptionen und befasst sich insbesondere mit dem Problem der Selbstre-
ferentialität. Damit ist gemeint, dass Menschenrechte zugleich gemeinsame Regeln darstel-
len, die in einer öffentlichen Auseinandersetzung geklärt werden müssen, wie auch die einzig 
verfügbaren öffentlichen Gründe, auf die sich ihre argumentative Klärung berufen könnte. Mit 
Habermas werde ich zu zeigen versuchen, dass die Praxis der Menschenrechte bereits eigene 
Normen setzt - vor allem die Norm der Menschenwürde -, die als selbsterschaffene Gründe 
im transkulturellen Diskurs über Menschenrechte fungieren. Allerdings gehe ich insofern über 
Habermas hinaus, als ich zeige, dass das globale Menschenrechtsregime eine kosmopoliti-
sche Würdekonzeption etabliert hat, an die sich auch Forderungen nach internationaler und 
globaler Gerechtigkeit knüpfen.

18:15–18:45

Verena Risse (München)

Überlegungen zu einer Konzeption 
legitimen internationalen 
Rechtszwangs

In der Diskussion um globale Gerechtigkeit zählen die auf staatliche Zwangsgewalt rekurrie-
renden Argumentationen zu den meistdiskutierten etatistischen Ansätzen. Autoren wie Micha-
el Blake verweisen auf die spezifische Form staatlicher Zwangsgewalt, um für eine nationale 
Reichweite von Gerechtigkeitspflichten zu argumentieren. Auffällig ist allerdings, dass die 
Etatisten – wie im Übrigen auch ihre Kritiker – zwar Beispiele rechtlich verfassten staatlichen 
Zwangs heranziehen, diesen aber in erster Linie unter moralischen Vorzeichen erörtern. Damit 
gerät jedoch ein wichtiger Aspekt aus dem Blick, nämlich die Analyse des staatlichen Zwangs 
in seiner Eigenschaft als Rechtszwang. In diesem Paper soll daher ein solcher rechtstheore-
tischer Blick auf das Zwangsargument der Diskussion um globale Gerechtigkeit gerichtet und 
eine individualrechtliche Konzeption legitimen Zwangs skizziert werden, die auch auf den in 
der Entwicklung befindlichen internationalen Raum Anwendung finden kann. Dies geschieht 
in zwei Schritten. In einem ersten Schritt soll gezeigt werden, dass sich das etatistische Argu-
ment mit dem Verweis auf eine normative Besonderheit staatlichen Zwangs, die eine Begren-
zung der Gerechtigkeitspflichten auf den Staat begründen soll, nicht aufrecht erhalten lässt. 
Stattdessen soll im zweiten Schritt eine alternative Konzeption rechtlich-legitimen Zwangs 
entwickelt werden, die angesichts der zunehmenden Verlagerung exekutiver Kompetenzen an 
internationale Organisationen auch in außerstaatlichen Kontexten zur Anwendung kommen 
kann. Zur Beantwortung dieser Frage wird unter Berücksichtigung der Erkenntnisse aus dem 
ersten Teil eine Konzeption legitimen Zwangs als Rechtszwang vorgeschlagen, die das Befug-
nis und damit die Autorisierung zu zwingen in dem einem subjektiven Recht innewohnenden 
Anspruch auf Rechtswirksamkeit verankert.



154

Donnerstag, 2. Oktober VSH 05

14:45–15:15

Klaus Vieweg (Jena)

Der zweite Zwang und das inversive 
Widerstandsrecht bei Hegel

Im Zentrum steht Hegels Verständnis von Zwang im Rahmen seiner Rechtsphilosophie. Der 
erste Zwang muss immer unrechtlich bleiben, der abstrakt genommene Zwang ist keine freie 
Tat. Hegel folgt hier Kants Überlegungen über das Recht, das mit der Befugnis zu zwingen ver-
bunden ist und dessen Gedanken vom zweiten Zwang: Ein illegitimer Zwang „ist ein Hinderniß 
oder Widerstand, der der Freiheit geschieht“, der diesem entgegengesetzte Zwang könne als 
„Verhinderung eines Hindernisses der Freiheit“ angesehen werden, woraus die Befugnis des 
Zwingens des ersten Zwangs erwächst. Bezüglich des Willens, der nur als besonderer gegen 
den allgemeinen Willens ist, muss vom ersten Zwang gesprochen werden. Gegen solch einen 
besonderen Willen, gegen das bloß Natürliche oder die Willkür, gegen das Heteronome kann 
ein Gegen-Zwang ausgeübt werden, der Hegel zufolge nur als ein erster Zwang scheint, jedoch 
zweiter und gerechtfertigter Zwang ist. Der ‚nur natürliche Wille oder die Willkürlichkeit sind an 
sich Gewalt gegen die an sich seiende Idee der Freiheit, welche gegen solchen ungebildeten 
Willen in Schutz zu nehmen und in ihm zur Geltung zu bringen ist‘. Es handelt sich somit um 
einen zweiten Zwang, der einem ersten als dessen Aufhebung folgt. Rechtlich ist der Zwang 
„nur als das Aufheben eines ersten, unmittelbaren Zwanges.“ Auf dieses Theorem gründet 
sich Hegel Konzeption des inversiven Widerstands, eines Rechts auf Widerstand, das auf den 
verschiedenen Ebenen (Notwehr, Notrecht, moralischer und politischer Widerstand) zu expli-
zieren wäre.

15:30–16:00

Amir Mohseni (Münster)

Jeremy Waldrons idealistischer 
Eigentumsbegriff

Diskutiert wird Jeremy Waldrons Definition von Privateigentum: „In a system of private pro-
perty, the rules governing access to and control of material resources are organized around 
the idea that resources are on the whole separate objects each assigned and therefore be-
longing to some particular individual.“ Das Besondere an dieser Definition betrifft Waldrons 
Rede von Gesetzen, die ‚organized around an idea‘ sind. Damit wendet er sich gegen die 
wissenschaftlich weitverbreitete Überzeugung, dass Eigentumsverhältnisse am besten mit 
der Bundle-of-Rights-Metapher zu erfassen seien. Für die Annahme einer organizing idea 
sprechen nach Waldron zwei gesellschaftsdiagnostische Punkte: (1) Orientierungs-Funktion: 
Gäbe es mit Bezug auf unseren Umgang mit materiellen Gegenständen keine organizing idea, 
müsste jede einzelne Bürgerin zur Rechtsexpertin werden. Wir stehen täglich im Verhältnis 
zu verschiedensten Objekten, von denen wir ohne Weiteres wissen, auf welche Weise wir uns 
mit ihnen auseinandersetzen dürfen – und wir bedürfen meistens keiner Rechtsexpertin, die 
den genauen Rahmen unserer Handlungsoptionen für jeden Einzelfall referiert. (2) Stabilisie-
rungs-Funktion: Da es im eigentumsrechtlichen Zusammenhang auch um bitterernste soziale 
Auseinandersetzungen um Ressourcen geht, sorgt die akzeptierte organizing idea auch für 
normative Stabilität. Damit es nicht ununterbrochen zu Gewaltausbrüchen kommt, muss das 
komplexe Geflecht der einzelnen Regeln des Eigentumsrechts von einer einfachen Vorstellung 
begleitet sein, die als allgemein anerkannte Legitimationsgrundlage dient.
Der Vortrag diskutiert Stärken und Schwächen dieser Definition und sucht dabei die erstaunli-
che Nähe zu klassischen, idealistischen Argumentationsmustern herauszuarbeiten.

16:15–16:45

Liza Mattutat (Hamburg)

Geschichte im Recht?  
Zum Verhältnis von Genesis und 
Geltung von Rechtsnormen

Dass das Recht in der Geschichte ist, bestreitet niemand. Rechtnormen unterliegen histori-
schem Wandel. Sie werden gesetzt, geändert und aufgehoben. Ihre Geltung soll dadurch ge-
sichert sein, dass bei ihrer Setzung bestimmte Verfahren eingehalten werden. Rechtsurteile 
sollen folgerecht genau dann gelten, wenn sie aus solcherart geltenden Normen abgeleitet 
werden können. Während also unfraglich ist, dass das Recht historischem Wandel durch ge-
setzgeberische Maßnahmen unterliegt, muss es zwischen diesen Maßnahmen unveränderlich 
sein. Denn nur dann, wenn Rechtsnormen außerhalb der Gesetzgebung konstant sind, können 
Urteile als gegründet gelten. Und davon hängen Rechtssicherheit und Rechtsstaatlichkeit ab.
In meinem Vortrag werde ich zeigen, dass diese Forderung nach Unveränderlichkeit unerfüll-
bar ist – und dass zugleich nicht darauf verzichtet werden kann, sie zu stellen. Dazu werde 
ich zunächst argumentieren, dass juristische Urteile prinzipiell keinen zureichenden Grund 
in Normen haben können. Stimmt das, wird nicht das Urteil rein durch die Norm bestimmt, 
sondern im Urteil konkretisiert sich je die Norm. Das Recht erzeugt jedoch den Schein von 
Neutralität und Unverbrüchlichkeit, von Apolitizität und Ahistorizität: Weil das Urteil die Norm 
als das es Bestimmende zitiert und der Sachverhalt in ihm nur genau insofern erscheint, als 
er Fall ist,  stellt sich das Urteil als in der Norm begründet dar und diese erscheint dadurch als 
immer schon so-und-so bestimmte, unveränderliche Norm.



155

Das heißt: Es ist nicht nur das Recht in der Geschichte, sondern auch Geschichte im Recht. 
Dies aber darf das Recht um keinen Preis zugeben, will es sich als neutrale Alternative zur 
Konfliktlösung durch Gewalt verstehen.

17:30–18:00

Wulf Loh (Stuttgart)

Legitimität und Selbstbestimmung 
– Eine normative Rekonstruktion 
des Völkerrechts

Klassischerweise wird das Völkerrecht durch einen Konsens zwischen Staaten, d.h. volunta-
ristisch legitimiert. Diese Legitimationsbasis gerät zunehmend durch jüngere Entwicklungen 
unter Druck, die eine wachsende Entkoppelung des Völkerrechts von der Staatenzustimmung 
nahelegen. Speziell für demokratisch verfasste Staaten schränken derartige Tendenzen Par-
tizipationsmöglichkeiten, die auf nationaler Ebene bestehen, durch das Entstehen globaler 
Rechtsregime ein, gleichzeitig gibt es jedoch auf internationaler Ebene kaum korrespondie-
rende demokratische Strukturen und Praktiken, die diese Lücke füllen könnten.
Wie ich darlegen werde, stellen die bisherigen Antworten auf diese Legitimationslücke des 
Völkerrechts (materielle Legitimation, Output-Legitimation, Konstitutionalisierung) aus unter-
schiedlichen Gründen keine zufriedenstellenden Lösungen dar. Unter Bezugnahme auf Axel 
Honneths Methode der normativen Rekonstruktion werde ich in meinem Vortrag daher eine 
eigene Position entwickeln, die einen Mittelweg zwischen normativer Setzung und rechtswis-
senschaftlicher Explikation aufzeigt. Mithilfe dieser Methode lässt sich der normative Über-
schuss in den sozialen Praktiken der Völkerrechtsgemeinschaft rekonstruieren und daraus ein 
reproduktionskonstitutives Prinzip für die völkerrechtlichen Praktiken ableiten. Eine solche 
normative Rekonstruktion des Völkerrechts wird m.E. kollektive Selbstbestimmung als sozia-
lintegrative Grundnorm einer globalen Rechtsgemeinschaft ausweisen, aus der sich alle an-
deren völkerrechtlichen Prinzipien und Rechtsgrundsätze funktional ergeben. Wir begreifen 
bspw. internationale Friedenssicherung als Ziel des Völkerrechts, weil internationaler Friede 
kollektive Selbstbestimmung ermöglicht und sichert. 
Vermittels dieses Prinzips lassen sich dann in kritischer Perspektive bestehende Praktiken 
und Institutionen des Völkerrechts evaluieren. Im Sinne einer rekonstruktiven Kritik können 
diese Praktiken und Institutionen daraufhin untersucht werden, inwieweit sie die Realisierung 
kollektiver Selbstbestimmung strukturell behindern. Anhand von Kämpfen um (internationale) 
Anerkennung in Gestalt von Revolutionen, Befreiungsbewegungen oder Autonomie- bzw. Se-
zessionsbestrebungen lassen sich defizitäre Formen kollektiver Selbstbestimmung identifizie-
ren und so geltende Normen des Völkerrechts legitimieren oder auch kritisieren, ohne dass ein 
Rekurs auf extern gerechtfertigte materielle Prinzipien erfolgen muss. Legitim sind in diesem 
Sinne dann nur solche Rechtsnormen, die mit dem immanent aus den sozialen Praktiken der 
Völkerrechtsgemeinschaft gewonnenen Idealtypus kollektiver Selbstbestimmung in Überein-
stimmung stehen.

18:15–18:45

Tatjana Sheplyakova  
(Frankfurt/Main)

Nietzsches Vision eines 
künstlerisch gestalteten Rechts  
und die Frage der Geltung

In Nietzsches Proklamation eines „individuellen Gesetzes“ kommt die Spannung von Allge-
meinem und Besonderem, von Selbstbindung und Transzendenz, von Gesetz und Willkür auf 
eine Weise zum Tragen, die das heute geläufige Verständnis von Normativität und Geltung 
irritiert. Hier werden Rechtssetzung und deren Aufhebung im selben Zug gedacht. Und beides 
wird mit der Individualität, ja Singularität des Einzelnen so eng verknüpft, dass die modernen 
Errungenschaften – der Rechtssatz der Gleichheit vor dem Gesetz und die moralische Norm des 
Rechts auf gleiche Achtung – aus den Angeln gehoben zu sein scheinen. Wird in Nietzsches 
Vision einer translegalen Individualität die alte Vorstellung der Analogie der Souveränität des 
Künstlers und des Herrschers wiederbelebt (H. Bredekamp)? Nietzsche scheint zu frühmoder-
nen Formen der Legalität zurückzukehren. Und doch sieht er darin nicht nur die Lebenspra-
xis eines „freien Geistes“, sondern überhaupt die „Gesetzgebung der Zukunft“ aufleuchten. 
Im Vortrag wird über die Ambivalenz und die Potentiale von Nietzsches Entwurf für die Frage 
nach dem transformativen Charakter von Normativität und Gerechtigkeit nachgedacht. Der 
Umstand, dass der Wille hier uneingeschränkt Vorrang vor den (vernünftigen) Gründen erhält, 
wie das Leben den Vorrang vor der Norm, stellt für vernunfttheoretische Normativitätstheorien 
eine Provokation dar. Handelt es sich tatsächlich um eine Utopie, die überdies in die frühmo-
dernen Formen von Legalität und Staatlichkeit zurückweist? Oder lassen sich dieser parado-
xen Figur der Translegalität bei gleichzeitiger Selbstbindung, die Nietzsche als „individuelles 
Gesetz“ denkt, dennoch Hinweise entnehmen, wie die Frage der Spannung von „Faktizität und 
Geltung“ (J. Habermas) auf eine neuartige Weise gedacht werden könnte?



156

> Religionsphilosophie

Sektionsleitung: Christoph Halbig

Dienstag, 30. September S 1

14:45–15:15

Johannes Elberskirch (München)

Vom Ich zum Du zu Gott?: 
Personalität und Gottesbeziehung 
bei Bernhard Welte

Die Personalität hat für die Welterschließung und das Seinsverständnis des Menschen eine 
einmalige und entscheidende Bedeutung. Bernhard Welte stößt bei seiner Suche nach einer 
Positionierung des Endlichen vor dem Unendlichen auf den Begriff der Person, auf die Begeg-
nung und die personale Beziehung, so dass es den Anschein hat, Welte würde sich die Ansicht 
Bubers zu eigen machen und die Beziehung zum Absoluten nur als über das immanente be-
gegnende Du vermittelt sehen. Glaube als das Grundverhältnis des Menschen zu Gott zeigt 
sich von seiner menschlichen Seite von der personalen Freiheit bzw. der freien Personalität 
gekennzeichnet. Die personale Begegnung und das Du des Anderen zeigt sich dabei aber we-
niger als Vermittlung, sondern eher als Voraussetzung, als Bedingung der Möglichkeit, dass 
der Mensch sich nach dem Absoluten ausstrecken und so den Raum des Personalen eröffnen 
kann. Der Zusammenhang von personalem Glauben und personaler Beziehung im personalen 
Horizont führt Welte zu einem propädeutischen Modell für die personale menschliche Freiheit, 
die, wenn sie vom Geheimnis Gottes betroffen wird, zur lebendigen Basis des Glaubens des 
Menschen wird. Auch wenn das Personale ein Grundzug des endlichen Seienden ist, darf in 
der Personalität für Welte keine notwendige Bestimmung bestehen, da notwendige Bestim-
mungen auch deren Grund und Ziel, also Gott, bestimmen würden.  Daher liegt der personalen 
Grundstruktur des Menschen das Zukommen des Seins zugrunde und voraus, also ein Seien-
des zu sein als die grundlegendste Bestimmung der Endlichkeit und damit auch des Menschen 
als personalen Seienden.

15:30–16:00

Dominikus Kraschl (Würzburg)

Worin besteht die Natur religiöser 
Erkenntnis?

Wenn es religiöse Erfahrung gibt, dann scheint sie weder empirischer,  begrifflich-formaler 
noch introspektiver Art (bzw. einer Kombination daraus) zu sein. Das macht die Rede von reli-
giöser Erkenntnis rätselhaft. Im Vortrag wird versucht, religiöse Erkenntnis in Analogie zu einer 
anderen Art von Erkenntnis, nämlich der Erkenntnis von objektiven Werten, zu deuten. Objek-
tive Werte werden dabei im Anschluss an John McDowell, Franz von Kutschera u. a. als sekun-
däre Qualitäten aufgefasst, die Dingen oder Ereignissen relativ wahrnehmenden Subjekten 
zukommen. Diese Sicht hat den Vorteil, objektive Werte weder (reduktionistisch) als subjek-
tive Projektionen des Menschen auf eine wertindifferente Wirklichkeit noch (hyperrealistisch) 
als intrinsische Beschaffenheiten der objektiven Realität auffassen zu müssen. Dieses Mo-
dell der Werterfahrung und -erkenntnis lässt sich auf den religiösen Bereich übertragen. Aus 
christlicher Sicht lassen sich etwa die Gestalt und das Lebenszeugnis Jesu von Nazareth als 
Träger der sekundären Qualität auffassen, Gottes unbedingte Zugewandtheit für menschliche 
Subjekte zu manifestieren. Die Erfahr- und Erkennbarkeit der genannten Qualität erweist sich 
jedoch insofern als prekär, als sie letztlich an weltanschauliche Hintergrundüberzeugungen 
theistischer Art geknüpft ist, deren intellektuelle Akzeptabilität nicht einfach vorausgesetzt 
werden kann. Nichts desto trotz könnte es auf dem Wege eines Vergleichs zwischen religiöser 
und valuativer Erkenntnis gelingen, die Natur eines bestimmten Typs religiöser Erkenntnis – 
im betrachteten Fall: christlicher Offenbarungserkenntnis – auf verständliche Weise zu rekon-
struieren und seine Rationalitätsbedingungen zu diskutieren.

16:15–16:45

Christoph Mocker (München)

Von Kants Ethikotheologie zu einer 
systematischen Ethikotheologie 
– und zurück: Perspektiven der 
Interpretation und Rezeption von 
Kants Ethikotheologie heute

Wenn es um die „systematische Bedeutung zentraler Autoren und Traditionslinien der Deut-
schen Philosophie für die Beantwortung der Fragen der gegenwärtigen Philosophie“ geht 
(Kongressankündigung), könnte Kants Ethikotheologie für die Religionsphilosophie eine ent-
scheidende Rolle für sich reklamieren. Tatsächlich aber hat sie von Anfang an mehr kritische 
als affirmative Resonanz gefunden. Gerade in der Analytischen Religionsphilosophie wird sie 
heute in erster Linie negativ und bloß historisch rezipiert, weniger positiv und systematisch 
gewürdigt. Ironischerweise ist die Kantexegese nicht ohne eine Mitverantwortung für diese 
eingeschränkte Rezeption der kantischen Ethikotheologie. Die überwiegend kritische Beurtei-
lung der ethikotheologischen Argumentation in Kants Texten hat eine konstruktive Aneignung 
und Auseinandersetzung durch Theorieum- und -fortbildung insgesamt eher behindert als ge-
fördert. Und diese fehlende systematische Aufarbeitung blockiert rückwirkend auch wieder die



157

Auslegung. Ohne ein dynamisches Wechselspiel mit dem systematischen Antagonisten einer 
religionsphilosophischen Teildisziplin „Ethikotheologie“ ist die Kantinterpretation von einer 
charakteristischen Kurzsichtigkeit bedroht, trotz oder gerade auch wegen der größeren Nähe 
zum Text, die sie sich in jüngerer Zeit auf den Schild gehoben hat. Es ist eine hermeneutische 
Binsenweisheit, dass die Grenzen des eigenen Vorverständnisses einer Sache auch die Gren-
zen des Verständnisses eines Textes umschreiben. Diese Tendenz zur wechselseitigen Blocka-
de hat die Etablierung einiger problematischer Allgemeinplätze über die Unzulänglichkeiten 
kantischer Ethikotheologie begünstigt, auf deren gemeinsamem Grund ihre Interpretation und 
Rezeption bis heute stehen;  so etwa über die Fehlkonstruktion ihrer Grundbegriffe und Grun-
danlage und insbesondere über ihre Unvereinbarkeit mit einer autonomen Moralkonzeption. 
Dieser vitiöse Zirkel ließe sich heute am besten im Gleichschritt von Exegese und religionsphi-
losophischer Analyse und Systematik durchbrechen. Wie verstehendes Nach-Denken und reli-
gionsphilosophisches Durch-Denken fruchtbar ineinandergreifen können, dafür mag etwa die 
religionsphilosophische Diskussion von Anselms ontologischem Argument ein Vorbild liefern.

17:30–18:00

Sibylle Schmidt (Berlin)

Zeugnisglaube und religiöser 
Glaube: Reflexionen über ihren 
Zusammenhang

Der Begriff des Glaubens erfährt seit einigen Jahren gesteigerte Aufmerksamkeit in der Phi-
losophie. Im Fokus der Debatte steht jedoch nicht der Glaube an Gott, die religiöse Überzeu-
gung, sondern eine verhältnismäßig unscheinbare Variante des Glaubens: Das alltägliche und 
profane Fürwahrhalten der Worte und Zeugnisse anderer. Bislang werden beide Glaubens-
phänomene völlig isoliert voneinander betrachtet. Der Beitrag arbeitet den Zusammenhang 
zwischen beiden Spielarten von Glauben heraus und eröffnet so eine Perspektive, wie die 
aktuelle Zeugnisphilosophie und religionsphilosophische Ansätze fruchtbar aufeinander be-
zogen werden können.
Religiöser Glaube ist wesentlich mehr als ein Glauben im Sinne des Fürwahrhaltens bestimm-
ter Tatsachen: Er impliziert ein Verhältnis des Vertrauens zwischen einer Person und Gott. Darin 
liegt eine nichtepistemische Komponente. Theoretische Gründe reichen nie aus, um religiösen 
Glauben zu rechtfertigen, denn „faith is more than a cognitive state“. Auch der Zeugnisglaube 
ist mehr als das Fürwahrhalten einer Aussage: Ein Zeugnis glauben heißt, sich auf die Zeugin 
und auf ihr Wort zu verlassen. Das Vertrauen, das wir in andere Personen setzen, kann niemals 
theoretisch oder empirisch restlos begründet werden. Dennoch ist es nicht irrational: Es ist 
vielmehr eine ethische Haltung, ohne die ein Leben in Gemeinschaft unmöglich wäre. In dieser 
Verwobenheit von epistemischen und ethischen Aspekten offenbart sich, so die These, eine 
strukturelle Gemeinsamkeit von Zeugnisglauben und religiösem Glauben.

18:15–18:45

Elke Elisabeth Schmidt (Siegen)

Immanuel Kant: Gott als Gewissen

§ 13 der Tugendlehre beschäftigt sich mit dem Gewissen des Menschen und somit – vielleicht 
unerwarteterweise – auch mit Gott. Zentral ist hier vor allem Kants umfassende Analogie vom 
Gewissen als einem „Gericht“ (z.B. TL: 438,8), an dem verschiedene Personen – u.a. „Ange-
klagte[r]“ (TL: 438,30) und „Richter“ (TL: 438,30) – den Gewissensprozess gestalten. Bei ge-
nauerer Betrachtung ist diese Analogie sehr dunkel und ihre Reichweite aus diversen Gründen 
begrenzt. Was uns jedoch dennoch an dieser Stelle interessiert, ist Kants Redeweise von der 
„anderen Person“ (TL: 438,28), als welche wir uns das Gewissen oder zumindest einen Teil von 
ihm – nämlich den „Richter“ (TL: 438,30) – vorstellen müssen. Diese Rede führt uns letztlich 
zu einem allerhöchsten Wesen: Die Vorstellung des Gewissens „leitet“ (TL: 439,18) den Men-
schen „unvermeidlich“ (ebd.) zu Gott.
Der Vortrag wird sich damit beschäftigen, (1) wie genau Kants Argument dafür lautet, sich eine 
,andere Person‘ denken zu müssen, (2) welche Lösungsvorschläge Kant für die sich daraus 
ergebende Problematik der ,anderen Person‘ macht und (3) inwiefern hierin ein Übergang zur 
Rede von Gott und somit zur Religionsphilosophie liegt. Dieses Unterfangen lohnt sich nicht 
zuletzt deshalb, weil wir (entgegen der vorherrschenden Meinung in der Sekundärliteratur) se-
hen werden, dass einmal mehr – man denke nur an Kants Rede von der „Religionspflicht“ (TL: 
443,30) – Gott für Kant in der praktischen Philosophie eine durchaus bedeutende Rolle spielt.



158

Donnerstag, 2. Oktober VSH 116

14:45–15:15

Christian Weidemann (Bochum)

Big Bang Cosmology, Providence 
and Divine Efficiency

Open theists hold that God, who is in time and the creator of the universe, has no (infallible) 
foreknowledge of contingent future events. According to (a widespread interpretation of) the 
standard Big Bang model, the earliest state of the universe, the Big Bang singularity, is lawless 
and essentially unpredictable. In particular, at this earliest state, there seems to be no guaran-
tee that complex chemistry, stars, and animate beings, let alone persons, will evolve. Given 
that the emergence of animate beings is part of God’s providence, it would have been irratio-
nal for him to begin the creation with anything like the Big Bang singularity, or so it seems. But, 
for sure, God is not irrational. Therefore, open theism, general divine providence, and Big Bang 
cosmology appear to be incompatible. This objection, first raised by Quentin Smith, however, 
presupposes that efficiency is a great-making property tout court and, therefore, a divine at-
tribute. Otherwise, to ensure that life will emerge, God could simply intervene in a piecemeal 
way after the Big Bang ; or he could create a countless series of Big Bang universes until the 
initial conditions happen to be life-enabling. I will discuss, among other things, whether the 
presupposition in question can be justified. Does it make any sense to blame a being with 
unlimited power, ressources and time for his/her alleged „inefficiency“?

15:30–16:00

Benedikt Paul Göcke (Bochum)

Bemerkungen zur Unendlichkeit 
Gottes

Obwohl sich die Idee der Unendlichkeit Gottes wie ein Tiefenstrom durch die religionsphilo-
sophische Analyse des Wesens Gottes zieht, ist es oftmals nicht klar, was genau es bedeutet 
zu behaupten, dass Gott unendlich ist. Um diese Aussage zu klären, werde ich zunächst einen 
quantitativen und einen qualitativen Unendlichkeitsbegriff voneinander unterscheiden, um 
nach einigen Bemerkungen zur quantitativen Unendlichkeit den qualitativen Unendlichkeits-
begriff genauer zu analysieren. Damit dieser verständlich wird, schlage ich zunächst eine De-
finition qualitativer Endlichkeit vor: x ist qualitativ endlich genau dann, wenn für jede Eigen-
schaft F gilt: entweder x ist F oder x ist nicht F. Wird diese Definition qualitativer Endlichkeit zu 
Grunde gelegt, dann zeigt sich, dass es keine eindeutige kontradiktorische Verneinung qua-
litativer Endlichkeit gibt. Stattdessen gibt es zwei Möglichkeiten der Verneinung. Der ersten 
Möglichkeit zufolge ist eine qualitativ nicht-endliche Entität dergestalt, dass für jede Eigen-
schaft F gilt: x ist weder F noch ist x nicht F. Ich nenne diese Art der qualitativen Nichtendlich-
keit „negative Unendlichkeit“. Die zweite Möglichkeit der Verneinung qualitativer Endlichkeit 
lautet wie folgt: x ist qualitativ nicht-endlich genau dann, wenn für alle Eigenschaften gilt: x ist 
sowohl F als auch nicht F, wobei ich diese Art der qualitativen Nichtendlichkeit „positive Un-
endlichkeit“ nenne. Gott, so argumentiere ich, ist eine positiv-unendliche Entität. Ich ende mit 
einigen kurzen Bemerkungen über relevante Probleme der Eigenschaftsontologie und einem 
Ausblick auf die Relation zwischen qualitativer Unendlichkeit und dem Begriff eines ersten 
Grundes des Seins der Welt.

16:15–16:45

Ansgar Seide (Münster)

Atheismus oder doch nur 
Agnostizismus? Hoerster und  
Hume über die Frage nach Gott

In seinem Buch „Die Frage nach Gott“ (2005) und seinem Aufsatz „Zur Unlösbarkeit des Theo-
dizeeproblems“ (2010) argumentiert Norbert Hoerster ausgehend vom Theodizeeproblem für 
eine atheistische Position. In meinem Vortrag möchte ich zeigen, dass Hoersters Argumente 
nicht hinreichend sind, um einen Atheismus zu begründen, sondern lediglich Gründe für einen 
Agnostizismus bieten, eine Position, die in Hoersters Darstellung der Debatte zwischen Theis-
mus und Atheismus erstaunlicherweise weitestgehend unerwähnt bleibt.
Um dies zu belegen, werde ich die Teile X und XI von David Humes „Dialogues concerning 
Natural Religion“ – ein Werk, auf das sich Hoerster in seiner Argumentation häufig stützt – ein-
beziehen. In diesen Abschnitten von Humes „Dialogues“ wird das Theodizee-Problem gerade 
nicht zur Grundlage eines eigenständigen Argumentes gemacht, das unmittelbar gegen die 
Existenz des theistischen Gottes spricht. Statt dessen spielt es dort lediglich eine entschei-
dende Rolle in der Widerlegung eines zentralen Argumentes für den Theismus, nämlich des 
sogenannten Design-Argumentes. Ich möchte zeigen, dass Hume gute Gründe dafür hatte, das 
Theodizee-Problem in diesem Sinne nicht als positives Argument für den Atheismus ins Feld 
zu führen, sondern es lediglich mit dem schwächeren Anspruch zu verbinden, ein bedeuten-
des theistisches Argument zu unterminieren.



159

17:30–18:00

Henning Tegtmeyer (Leuven)

Analoge Gottesrede als Lösung des 
Sprachproblems der Natürlichen 
Theologie

Im Lauf ihrer Geschichte hat die Natürliche Theologie eine Reihe von Lösungsvorschlägen für 
das Problem einer angemessenen Form von Gottesrede formuliert. Grob unterscheiden lassen 
sich (1) eine auf Platon selbst zurückgehende, im Neuplatonismus systematisierte Form der 
bloß andeutenden und aussparenden Gottesrede, (2) eine davon inspirierte, aber logisch ei-
genständige Form negativer Gottesrede in der Negativen Theologie, (3) eine Form Affirmativer 
Theologie auf der Grundlage einer analogia entis zwischen Gott und der Schöpfung, und zwar 
als analoge Gottesrede. Für die erste Möglichkeit stehen Namen wie Platon, Plotin oder – bei 
aller Ambivalenz gegenüber dem Platonismus – auch Augustinus. Die zweite Möglichkeit wird 
von bedeutenden jüdischen und christlichen Theologen und Philosophen wie Moses Maimo-
nides, Nikolaus von Kues oder auch Jean-Luc Marion vertreten. Für die dritte Möglichkeit steht 
vor allem Thomas von Aquin und mit ihm der aristotelische Thomismus.
Im Vortrag sollen diese drei Spielarten von Gottesrede in der Natürlichen Theologie auf ihre 
Kohärenz und Leistungsfähigkeit hin untersucht werden. Dabei wird sich insbesondere die 
analoge Gottesrede als spekulativ ambitioniertes, aber kohärent formulierbares Projekt für 
eine ‚Logik der Theologie‘ erweisen.

18:15–18:45

Amber Griffioen (Konstanz)

‚Reconsidering Our Foolish 
Notions‘: Decentralizing the Role of 
Belief in Religious Faith

The current literature in the philosophy of religion contains no shortage of models of religious 
faith. While some models reduce faith to either mere affect or belief, many philosophers have 
(plausibly) maintained that faith goes beyond this passive aspect and also involves a more 
active, volitional component. Even so, the philosophical discussion has still centrally revolved 
around an understanding of faith as a more-or-less doxastic enterprise. In this paper, I will de-
velop a new, more strongly volitional account of faith understood as sincere practical engage-
ment which I maintain better captures what is special and significant about religious faith. 
Relying on recent fictionalist accounts of religion and religious language, I will argue that both 
sincere religious practice and genuine religious experience without belief is possible within a 
context of faith understood in this way and may even (for some persons) be more epistemically 
responsible. I will claim that insofar as we can engage with religion in a way similar to the way 
we engage with fiction, we can also have genuine religious experiences of a kind that can open 
up new avenues to self-understanding and interpretation (in the sense of Lebensdeutung) and 
that these opportunities for meaning-making may contribute to human flourishing in a way not 
available to the non-engaged (a)theist.



160

> Sozialphilosophie

Sektionsleitung: Beate Rössler / Robin Celikates

Montag, 29. September ULB 101

14:45–15:15

Kristina Lepold (Frankfurt/Main)

Ambivalente Anerkennung

In der sozialphilosophischen Diskussion der letzten 20 Jahre wurde Anerkennung vornehm-
lich als Medium menschlicher Autonomie und damit als etwas prinzipiell Wünschenswertes 
begriffen und konnte gerade einem neu belebten Projekt der Gesellschaftskritik als normativer 
Referenzpunkt dienen. In jüngeren Jahren sah man sich allerdings vermehrt mit dem Verdacht 
konfrontiert, dass Anerkennung gelegentlich auch ideologisch, das heißt, als Medium von 
Unterwerfung, funktionieren könnte. Dabei wurde insbesondere auf die Arbeiten von Louis 
Althusser, Michel Foucault und Judith Butler verwiesen, die einen solchen Verdacht nahezu-
legen scheinen. Der Vortrag fragt jedoch, ob die Herausforderung, die diese Arbeiten für die 
gegenwärtige Anerkennungstheorie darstellen, auf diese Weise schon richtig verstanden ist. 
Entgegen der Auffassung, Anerkennung könne gelegentlich auch die Unterwerfung der aner-
kannten Individuen bewirken, wird die These entwickelt, dass Anerkennung immer und zwar 
notwendig ein Moment von Unterwerfung enthält. Indem Akte der Anerkennung am anderen 
nämlich stets mit produzieren, was sie vermeintlich nur bestätigen, machen sie die anerkann-
ten Individuen immer auch zu bestimmten Subjekten. Vor diesem Hintergrund wird sichtbar, 
dass die durch die Anerkennung ermöglichte Freiheit eine radikal bedingte ist, da sie stets 
schon eine bedeutende Fremdbestimmtheit in sich trägt. Wenn aber jede Anerkennung als in 
diesem Sinn ambivalent, als Aktualisierung einer unauflöslichen Spannung zwischen Fremd- 
und Selbstbestimmung gelten kann, stellt sich für ein Projekt der Gesellschaftskritik, das auf 
dem Begriff der Anerkennung aufbaut, auf einer grundlegenden Ebene die Frage nach dem 
normativen Status von Anerkennung selbst.

15:30–16:00

Susanne Lettow (Frankfurt/Main)

Hegels Politik der Verwandtschaft

Verwandtschaftsverhältnisse strukturieren gesellschaftliches Zusammenleben auf grundle-
gende Art und Weise, sind jedoch nur selten Gegenstand sozialphilosophischer Reflexion. 
Vor dem Hintergrund der gegenwärtigen Krisen und Veränderungen von Verwandtschaftsver-
hältnissen im Kontext der Transformation von Familien- und Sorgeverhältnissen, Politiken der 
Eheschließung und einer Technologisierung der Fortpflanzung erweist sich diese Leerstelle 
zunehmend als problematisch. Im Rückgang auf Hegel, der – im Gegensatz zur späteren Re-
zeption – durchaus Ansätze einer Sozialphilosophie der Verwandtschaft formuliert hat, zeige 
ich in diesem Vortrag, wie die Problematik der Verwandtschaft Hegels Theorie der bürgerlichen 
Gesellschaft und der Familie strukturiert und zugleich von dieser verdrängt wird. Denn wäh-
rend die Familie in der Rechtsphilosophie mit Bezug auf den Staat zwar einen untergeordne-
ten, aber zumindest indirekt politischen Status erhält, wird bei Hegel „Blutsverwandtschaft“  
grundsätzlich entpolitisiert, d.h. außerhalb des Gemeinwesens angesiedelt. Diese Entpoliti-
sierung der Verwandtschaft zwar konstitutiv für die Theorie der bürgerlichen Gesellschaft und 
hat  aber  zugleich zur Ausblendung zur Ausblendung von Verwandtschaftsverhältnissen in 
der modernen Sozialphilosophie und Gesellschaftstheorie beigetragen. In meiner Lektüre von 
einschlägigen Passagen der Phänomenologie des Geistes und der Grundlinien der Philosophie 
des Rechts schließe ich teilweise an die Lektüre Judith Butlers an. Doch geht es mir im Gegen-
satz zu Butler, nicht darum, Antigone als Figur der „Überschreitung der Norm“ und der „Defor-
mation von Verwandtschaft“ zu reklamieren, sondern darum, die politischen Bedeutung von 
Verwandtschaft im Rahmen einer Konzeption der bürgerlichen Gesellschaft zu rekonstruieren.

16:15–16:45

Daniel Loick (Frankfurt/Main)

„Ausdruck der Verachtung“.  
Hegels Kritik an den Pathologien 
des Juridismus

Ich will in meinem Vortrag die These von der Existenz von Pathologien des Juridismus begrün-
den. Das abendländische Recht, so will ich zeigen, fabriziert eine (Inter-) Subjektivität, die 
unter der Hand die Ausbildung von qualifizierten persönlichen Präferenzen und ebenso deren 
gelingende Verwirklichung gerade unterminiert, zu deren Schutz es eigentlich instituiert ist, 
und es wirkt an der Formung subjektiver Dispositionen mit, welche die Teilnahme am sozia-
len Leben behindern. Die These von der Existenz von Pathologien des Juridismus beruht auf 
der Behauptung, die Rechtsform kolonisiere ganz grundsätzlich die Weise, wie wir uns zu uns 
selbst, zur Welt und zu anderen verhalten, wodurch unsere (Inter-) Subjektivität deformiert, 
verzerrt oder defizitär wird. Um diese These zu begründen, werde ich naheliegenderweise ei-
nen Philosophen konsultieren, in dessen Werk die Analyse und Kritik des Juridismus ein



161

tragendes Motiv darstellt, nämlich Hegel. Hegel hat zu den Pathologien des Juridismus eine 
historische und eine systematische Theorie. Die historische gibt für die Entstehung der abs-
trakten Rechtssubjektivität ein spezifisches Datum an, nämlich die römische Antike. Die sys-
tematische Theorie versteht die Negativeffekte einer Verabsolutierung des Rechtlichen nicht 
als historisch abgeschlossene Vorstufe moderner Sittlichkeit, sondern als die andauernde Ge-
fahr eines Scheiterns gesellschaftlicher Integration und eines individuellen guten Lebens. In 
meinem Vortrag will ich diese beiden Argumentationsstränge in zwei Durchgängen erläutern, 
wobei ich mich zunächst mit Hegels historischer Kritik beschäftige, wie er sie in seinen Vor-
lesungen über die Philosophie der Geschichte, welche er zwischen 1820 und 1830 mehrfach 
hielt, präsentiert hat und dann auf die systematische Fassung von Hegels Kritik der Rechtssub-
jektivität eingehe, wie er sie in der Phänomenologie des Geistes (1807) darlegt. Abschließend 
will ich aufzeigen, dass zwar Hegels Diagnose richtig ist, die von ihm verschriebene Therapie 
aber scheitern muss: Anstatt das abstrakte Recht inhaltlich und formal radikal zu verändern, 
schlägt er nur seine Komplementierung durch andere sittliche Sphären vor.

17:30–18:00

Gottfried Schweiger (Salzburg)

Über die Möglichkeiten einer 
anerkennungstheoretischen  
Kritik der Armut

Eine anerkennungstheoretische Kritik der Armut als soziale Ungerechtigkeit entfaltet sich auf 
zwei Ebenen: auf der Ebene des betroffenen Individuums, welches mannigfache Erfahrungen 
der Missachtung und der Einschränkung seiner Autonomie durch die materielle Deprivati-
on macht und auf der Ebene der Gesellschaft, auf der die Verbreitung und Tiefe von Armut 
als soziale Pathologie sichtbar wird, die durch das Versagen des ökonomischen, politischen 
und sozialen Systems erzeugt und aufrechterhalten, ja sogar ausgebreitet, wird. Gerade jene 
gelungenen Selbstverhältnisse, die durch Anerkennung erzeugt und gestützt werden, jene 
Freiheitsräume, die auf sozialer Anerkennung ruhen und in denen sich Anerkennung realisie-
ren kann, werden durch Armut, und mit der Zeit immer mehr, untergraben und zerstört. Auf 
gesamtgesellschaftlicher Ebene hat Armut nicht nur solche negativen Konsequenzen für die 
direkt Betroffenen, sondern zeitigt darüber hinausgehende Wirkung: Einerseits ist die Persis-
tenz von Armut über die Generationen hinweg belegt und stellt Grundvoraussetzungen einer 
egalitären Gesellschaft prinzipiell in Frage. Andererseits ist die Angst vor sozialen Abstieg, 
die Drohkulisse der Armut und der Arbeitslosigkeit, der Entwertung bisheriger Leistung und 
Wertschätzung, allgegenwärtig. Armut kann dann auch nicht nur eine soziale Störung erster 
Ordnung, sondern gerade auch zweiter Ordnung werden: sie betrifft das Verständnis davon, 
wie Anerkennung und Missachtung selbst in einer Gesellschaft geformt und institutionalisiert 
werden.

18:15–18:45

Marco Solinas (Florenz)

Leiden an Ungerechtigkeit. Zur 
Frage der Missachtungserfahrungen

Der Vortrag geht von Axel Honneths These aus, wonach die motivationale Basis der Kämpfe 
um Anerkennung aus Missachtungserfahrungen besteht, sowie ferner von der Tatsache, dass 
dieselben Erfahrungen andererseits auch zu einer rein negativen, oder gar regressiven und 
im weiteren Sinne depressiven Bedingung führen können. Denn in bestimmten Fällen kann 
das aus der Kränkung entstandene Leid das Subjekt in der gegebenen Situation lähmen, und 
damit die ihr immanenten emanzipatorischen Potenziale vernichten, selbst wenn es gerecht-
fertigte Maßstäbe gibt, die betreffenden Kränkungen als Formen der Ungerechtigkeit anzuse-
hen. Hierbei handelt es sich um eine Dialektik moralischen Leids, aufgrund der die Reaktionen 
der Subjekte zu Umstellungen und Umwandlungen des Triebmaterials fähig sind, der bislang 
allerdings keine besondere Aufmerksamkeit zuteil wurde; diese soll nun entlang zweier grund-
legender Untersuchungslinien erläutert werden. Die erste geht auf die theoretischen Grundla-
gen hinsichtlich der Missachtungserfahrungen und der Kämpfe um Anerkennung ein, sowie 
auf die Vertiefung der betreffenden psychologischen Dynamiken, insbesondere auch unter 
Bezugnahme auf das freudsche Triebmodell. Die zweite zielt auf die Übertragung der genann-
ten Grundzüge auf die Ebene der Geschichsphilosophie, und vor allem der Kritik am Erbe der 
hegelschen Teleologie, das im honnetschen fortschreitenden geschichtlichen Entwicklungs-
modell teilweise erneuert wird, etwa durch die Wiederaufnahme der von Walter Benjamin skiz-
zierten Korrelation von Geschichtsphilosophie, Leid und Ungerechtigkeit.



162

Montag, 29. September ULB 1

14:45–15:15

Sebastian Bandelin (Marburg)

Erfahrung als Kritik

Das Dilemma zwischen immanenten Ansätzen der Sozialkritik, die zwar an bestehende Nor-
men anknüpfen, diese jedoch ihrerseits nicht mehr kritisieren können und transzendenten 
Ansätzen, die diese Normen gerade auch als Gegenstand ihrer Kritik verstehen und dann aber 
die eigenen normativen Grundlagen ihrer Kritik nicht mehr auszuweisen und mit sozialen 
Auseinandersetzungen zu verknüpfen vermögen, lässt sich dann überwinden, wenn auf der 
Grundlage pragmatistischer und marxscher Überlegungen Kritik selbst als Teil eines sozialen 
Erfahrungsprozesses gefasst wird.  In diesem  werden die den bestehenden Institutionen zu 
Grunde liegenden Normen rekonstruiert, vor dem Hintergrund der durch sie erzeugten sozia-
len Konsequenzen und der damit einhergehenden praktischen Widersprüche reflektiert und 
schließlich reformuliert. Die Normen, auf die die Kritik, sich bezieht, können hier also nicht als 
eine feststehende und im vornherein zu formulierende Grundlage gefasst werden; sie werden 
vielmehr erst im Prozess der kritischen Reflexion selbst erzeugt. Damit verschiebt sich auch 
der zentrale Fokus der Sozialkritik. Im Zentrum steht nicht mehr die inhaltliche Begründung 
konkreter Normen, auf deren Grundlage eine legitime Kritik an bestehenden Institutionen zu 
formulieren ist, sondern die Bestimmung der Bedingungen, unter denen ein solcher Reflexi-
onsprozess vollzogen werden kann und das kreative Erschließen neuer Lösungswege möglich 
wird.

15:30–16:00

Oliver Krüger (Hamburg)

Der Perfektionismus der Kritik.  
Das gute Leben als normative 
Ressource der Sozialkritik

Die Sozialkritik beschäftigt sich traditionell eher mit den formalen Verwirklichungsbedingun-
gen eines guten Lebens als mit seinen konkreten Inhalten. Diese inhaltliche Zurückhaltung 
wird vor allem dadurch begründet, dass die Gefahr des Normativismus gebannt werden soll. 
Demnach soll vermieden werden, normative Prinzipien „von außen“ an gesellschaftliche 
Kontexte und Akteure heranzutragen. Stattdessen sollte die Sozialkritik immanent an den Le-
bensbedingungen gesellschaftlicher Akteure ansetzen. Obwohl diese Begründung plausibel 
erscheint, ist die Ausklammerung der inhaltlichen Dimension des guten Lebens insofern fehl-
leitend, als Defizite in den Verhaltensweisen von gesellschaftlichen Akteuren viel eher proble-
matischen Vorstellungen des Guten geschuldet sind als den fehlenden Verwirklichungsbedin-
gungen eines guten Lebens. Nimmt man diesen Einwand ernst, muss man sich fragen, wie das 
gute Leben inhaltlich als normative Ressource der Sozialkritik fungieren kann. Diese vornehm-
lich methodologische Frage kann – so meine These – mithilfe eines bestimmten Verständnis-
ses des Perfektionismus beantwortet werden. Indem perfektionistische Theorien bestimmte 
Vorstellungen des Guten als objektiv wertvoll auszeichnen, bieten sie sich für die Integration 
der inhaltlichen Dimensionen des guten Lebens in die Sozialkritik an. Allerdings ist auch der 
Perfektionismus der Gefahr des Normativismus ausgesetzt. Um dieser Gefahr vorzubeugen, 
präsentiere ich in meinem Vortrag ein bestimmtes Verständnis des Perfektionismus, das an 
perfektionistischen Normen ansetzt, die in gesellschaftlichen Kontexten immanent auffindbar 
sind. Auf diese Weise kann die Sozialkritik auf die normative Ressource des guten Lebens 
inhaltlich zurückgreifen.



163

16:15–16:45

Hannes Kuch (Stockholm)

Ökonomie und Sozialität in der 
Kritischen Theorie

Der Vortrag widmet sich der Reaktualisierung der These – entfaltet von Marx und der frühen 
Kritischen Theorie –, dass die Handlungslogiken des kapitalistischen Marktes in nicht öko-
nomische Sphären eindringen und das Soziale in einer Weise umformen, dass Merkmale wie 
instrumentell-strategische Handlungsdispositionen gegenüber anderen, meritokratische 
Denkmuster oder soziale Indifferenz vorherrschend werden. Die neuere Kritische Theorie in 
Gestalt der Anerkennungstheorie hat hingegen deutlich gemacht, dass nicht unbedingt die 
ökonomische Sphäre das Soziale durchdringt, sondern umgekehrt die ökonomische Sphäre 
selbst als soziale Arena zu verstehen ist – als eine Sphäre reziproker Anerkennung. Die ökono-
mische Kooperation ist eine intersubjektive Praxis, in der es nicht nur um materielle Interessen 
und Handlungen geht, sondern auch darum, wie wir von anderen gesehen werden und wie 
wir uns selbst sehen. Entsprechend zeigt Honneths Anerkennungstheorie, dass die ökonomi-
sche Sphäre ein Medium der sozialen Freiheit darstellt, in der mit den ökonomischen Prakti-
ken wechselseitige Ansprüche der solidarischen Kooperation verbunden sind. Wenngleich es 
scheint, als könnten die Ansätze der frühen und der gegenwärtigen Kritischen Theorie kaum 
gegensätzlicher sein, ziele ich auf eine systematische Vermittlung der beiden Positionen. Zu-
erst gilt es zu zeigen, in welchem Maß die Norm kooperativer Freiheitsrealisierung unter Bedin-
gungen eines kapitalistischen Marktes strukturell unterwandert wird.
Sodann soll deutlich gemacht werden, dass die Subjekte gerade aufgrund ihrer Anerkennungs-
bedürftigkeit der strukturellen Logik kapitalistischer Verwertungsimperative nicht äußerlich 
gegenüberstehen, sondern diese zu einem Teil ihres Selbstverständnisses machen. Die Sub-
jektivität, so werde ich abschließend erläutern, bildet auf diese Weise die Scharnierstelle für 
das Eindringen von ökonomischen Handlungslogiken in nicht-ökonomische soziale Sphären.

17:30–18:00

Frieder Vogelmann (Bremen)

Vom Kampfbegriff zur Gewissheit. 
Zur Genealogie von Verantwortung 
in der Philosophie

Wie wurde Verantwortung, ein bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts marginaler Rechtsbegriff, 
zum philosophischen Schlüsselbegriff? Damit ist einerseits nach der Genese des Verantwor-
tungsbegriffs in den philosophischen Reflexionen gefragt. Sie lässt in drei Schritten rekon-
struieren, die Verantwortung zuerst als Kampfbegriff, dann als Problem und schließlich als 
Gewissheit zeigen. Eingeführt wird Verantwortung in die Philosophie ab Mitte des 19. Jahr-
hunderts in der Hoffnung, mit dieser begrifflichen Waffe in der Debatte um Willensfreiheit und 
Determinismus zu siegen. Als das misslingt und Verantwortung zum Preis wird, den es in der 
Debatte zu erringen gilt, statt diese zu beenden, entwickelt Verantwortung zum moralischen 
Problem. Seit Nietzsches Zur Genealogie der Moral wird das ambivalente Selbstverhältnis von 
Verantwortung zum zentralen Bezugspunkt aller weiteren Ausarbeitungen des moralischen Be-
griffs. Erst danach steht Verantwortung als Gewissheit zur Verfügung, um damit andere philo-
sophische Aufgaben zu bearbeiten – beispielsweise den Handlungsbegriff (H. L. A. Hart) oder 
Behauptungspraktiken (Robert Brandom). Was aber sind, andererseits, die Gründe für diese 
Entwicklung? Für den Wandel vom metaphysischen Instrument zum moralischen Problem kam 
der Anstoß von außen: Es ist die Aufnahme eines in den politischen Diskussionen nach den 
demokratischen Revolutionen in Frankreich und Amerika entwickelten politischen Verantwor-
tungsbegriffs, so meine These, der sie zum moralischen Problem werden lässt. Der Übergang 
vom moralischen Problem zur Gewissheit ist dagegen weniger eindeutig; meine Hypothese 
ist, dass es die wachsende Akzeptanz einer engen Verknüpfung von Handlungsmacht und Ver-
antwortung war, die Verantwortung zum Grundbegriff für Erklärungen anderer philosophischer 
Probleme werden ließ.



164

Dienstag, 30. September ULB 1

14:45–15:15
Ingo Elbe (Oldenburg)
Karl Marx und das Problem 
ökonomischer Gegenständlichkeit

Im Kapital von Karl Marx hat der Geltungsbegriff einen – im philosophischen Diskurs bislang 
wenig beachteten – zentralen Stellenwert, um die Seinsweise ökonomischer Gegenständlich-
keit zu erfassen. Der ökonomiekritische Grundbegriff des Werts als „gesellschaftlich prakti-
ziertes Geltungsverhältnis“ (Michael Heinrich), als Form der gesellschaftlichen Einheit privat 
produzierter Güter, hat dabei sowohl sozialontologische als auch normativ-sozialphilosophi-
sche Implikationen. Der Vortrag soll zum einen die provokativen sozialontologischen Aspekte 
des Geltungsbegriffs von Marx untersuchen, die in der bisherigen marxologischen Debatte in 
den Konzepten des Werts und der Wertsubstanz als „Realabstraktion“ (Alfred Sohn-Rethel) 
oder „objektive Semantik“ (Dieter Wolf) thematisiert wurden. Die Grundfrage lautet dabei, 
welche Rolle die mentalen Zustände ökonomischer Akteure bei der Konstitution moderner ka-
pitalistischer Reichtumsformen spielen. Die Antwort läuft darauf hinaus, dass zumindest der 
Wert zwar nur in bewusstseinsvermittelten Praktiken entsteht, aber nicht selbst ein ideelles 
(auch kein intrapsychisch unbewusstes) Phänomen bezeichnet, sondern eine soziale Eigen-
schaft sui generis darstellt, die nur zu erklären ist, wenn man Marx‘ Hinweis auf kapitalistische 
ökonomische Transaktionen als ‚sachliche Verhältnisse der Personen und gesellschaftliche 
Verhältnisse der Sachen‘ ernst nimmt. 
Der Wert als sachlich vermitteltes, von Sachen repräsentiertes (Geld) und als Sacheigenschaft 
erscheinendes (Fetischcharakter) Geltungsverhältnis begründet dabei, so die zweite im Vor-
trag zu entfaltende These, eine Verselbständigungsdynamik der Reichtumsproduktion, die 
systematisch im Kapital als ‚Produktion um der Produktion willen‘ kulminiert. Die Analyse 
von Wert und Wertformen als eigentümlich versachlichte soziale Geltungsverhältnisse von 
Privatprodukten und -arbeiten bildet daher die explanatorische Grundlage für das von Marx 
besonders in den Frühschriften, aber auch im Kapital diagnostizierte Phänomen der Entfrem-
dung. Marx‘ Darstellung im Kapital zeigt, wie ausgehend vom Doppelcharakter der Arbeit unter 
bestimmten Vergesellschaftungsbedingungen die „Herrschaft der Sache“ anhebt, die „Kon-
solidation unsres eignen Produkts zu einer sachlichen Gewalt über uns, die unsrer Kontrolle 
entwächst“, „die Individuen nun von Abstraktionen beherrscht werden“ (Marx), statt ihren 
materiellen Reproduktionszusammenhang bewusst und gebrauchswertorientiert zu gestalten.

15:30–16:00
Wolfdietrich Schmied-Kowarzik 
(Wien)
Die bleibende Geltung der Kritik  
der politischen Ökonomie.
Zur praxisphilosophischen  
Dialektik bei Marx

Die Philosophie hat Karl Marx nur selten als Philosophen ernst genommen. Am ehesten wur-
den noch die philosophischen Frühschriften von Marx rezipiert, aber selbst hier wurde oftmals 
Marxens radikale Abkehr von Hegel zu wenig gewürdigt: Der Hegelsche Bestimmung der Auf-
gabe der Philosophie, die menschliche Praxis nur im Nachhinein zu begreifen, stellt Marx die 
Bestimmung einer eingreifender Kritik entgegen, die in der bekannten 11. These ad Feuerbach 
gipfelt. 
Demgegenüber wurde Marx‘ Spätwerk  der Kritik der politischen Ökonomie als eine rein öko-
nomie-wissenschaftliche Strukturtheorie abgetan. Nur Wenige haben den philosophischen 
Kern der Kritik der politischen Ökonomie erkannt, dass sich Marx hier einer „negativen The-
orie“ bedient, um aus der wertökonomischen Logik des Kapitals heraus, ihre grundsätzliche 
Negation gegenüber den arbeitenden Menschen und der lebendigen Natur zu demonstrieren. 
Gleichsam nur indirekt wird durch die negative Theorie hindurch einerseits die positive Grund-
lage der gesellschaftlichen Arbeit sichtbar und andererseits ebenfalls indirekt einsehbar, dass 
eine „menschliche Emanzipation“ allein über eine Umwälzung der „Despotie des Kapitals“ zu 
erreichen ist.
Mit der Forderung der Aufhebung und Verwirklichung der Philosophie stellt Marx – wie einst 
Platon – die philosophische Arbeit in den Primat der Praxis. Theodor W. Adorno charakterisiert 
diese Aufgabe treffend als die „letzte Philosophie“, die an der Zeit sei, und Henri Lefebvre 
nennt dieses Projekt bewussten sittlichen Menschseins: Metaphilosophie. In ihr geht es um 
die prinzipiell letzte Philosophie, die sich als rein theoretische Philosophie aufhebt, um sich 
durch die geschichtlich handelnden Menschen praktisch zu verwirklichen. 



165

16:15–16:45
Konstantin Schnieder (Münster)
Verdinglichung und personale 
Autonomie

In diesem Vortrag wird der Versuch unternommen, die systematische Relevanz der Kategorie 
der Verdinglichung im Rahmen einer liberalen Konzeption personaler Selbstbestimmung aus-
zuloten. Im Anschluss an Karl Marx wird dabei unter Verdinglichung die Verkehrung sozialer 
in natürliche Tatsachen verstanden, durch die sowohl individuelle als auch politische Gestal-
tungsmöglichkeiten eingeschränkt werden. Handelt es sich bei dieser falschen Naturalisie-
rung in erster Linie um einen epistemischen Kategorienfehler, sollen anschließend die Phäno-
mene epistemischer Abhängigkeit und kognitiver Arbeitsteilung in verdinglichungskritischer 
Hinsicht thematisiert werden. Bleibt es gerade in komplexen Gesellschaften zwar unvermeid-
lich, Urteilsbildung und Entscheidungsmacht zum Teil an Experten zu delegieren, stellt sich 
dies im Lichte des Ideals individueller Autonomie zugleich als strukturelle Herausforderung 
dar. Selbst wenn ein vollständig vernünftig und transparent organisierter Gesellschaftszusam-
menhang nicht greifbar erscheint, ist bereits der Vorstellung selbstbestimmter Lebensführung 
auf Grundlage informierter und begründeter Einsicht, die für die ethische und rechtliche Kultur 
moderner Gesellschaften prägend ist, eine Norm eingeschrieben, an die die Verdinglichungs-
kritik anschließen kann. In Entscheidungssituationen mit erheblichen Wissensgefällen zwi-
schen Laien und Experten kann sie dazu beitragen, falsche Sachzwänge aufzudecken und auf 
diesem Wege die private (oder öffentliche) Gestaltungsmacht wiederherzustellen. Mit dieser 
abgeschwächten Variante der Verdinglichungskritik soll letztlich ein Potenzial dieser klassi-
schen Kategorie kritischer Sozialphilosophie skizziert werden, das auch für die aktuelle prak-
tische Philosophie systematisch attraktiv ist.

17:30–18:00
Jurij Diaz Miranda (Berlin)
Sozialontologie, Sozialwissenschaft 
und Gesellschaftskritik

In jüngerer Zeit wurde in Auseinandersetzung mit Pierre Bourdieu eine Debatte über grundle-
gende sozialtheoretische Fragen geführt, in der nicht zuletzt Luc Boltanski eine wichtige Rolle 
gespielt hat. In Bezug auf diese Debatte soll es mir hier um die Problematik und den Zusam-
menhang von Sozialontologie und kritischer Funktion von Sozialtheorie gehen (Sozialtheorie 
verstanden als alle Theorie, die das Soziale zum Gegenstand hat). 
Eine triftige Antwort auf die Frage, was das Soziale ist, muss sich an der falschen Alternati-
ve von Objektivismus und Subjektivismus abarbeiten: der Reduktion des Sozialen auf eine 
handlungsunabhängige Struktur und der Reduktion des Sozialen auf Subjektives (also auf das 
Denken und Handeln von Akteuren). In dem Feld, das sich zwischen diesen Polen aufspannt, 
ist Bourdieu eher auf der Seite des Objektivismus zu verorten, wenn er relativ eigenständi-
ge soziale Mechanismen annimmt. Eher auf der Seite des Subjektivismus befindet sich Luc 
Boltanski mit seiner Soziologie der Kritik, wenn er die konstitutive Rolle der Subjekte in den 
Vordergrund stellt. In der Gegenüberstellung der beiden Autoren werde ich skizzieren, welche 
Konsequenzen ihre Sozialontologie für die Frage hat, was die kritische Funktion von Sozialthe-
orie sinnvollerweise sein kann. 
Was Bourdieus Position kennzeichnet und sie vielen neueren Ansätzen entgegensetzt, ist eine 
Verbindung von zwei Thesen: Erstens, dass Sozialwissenschaft eine zentrale Bedeutung für Ge-
sellschaftskritik spielt, und zweitens, dass diese zentrale Bedeutung der Sozialwissenschaft 
an ihrem wissenschaftlichen Charakter hängt. Mein Ziel ist es zu zeigen, wie diese Auffassung 
von Gesellschaftskritik angesichts des Stands der Debatte verteidigt werden kann und sollte.



166

Donnerstag, 2. Oktober ULB 1

14:45–15:15

Tom Poljanšek (Stuttgart)

Für einen pluralistischen Begriff 
kollektiven Handelns

Seit den 1980ern haben die Themenbereiche „kollektive Intentionalität“; und „gemeinsames 
Handeln“ unter (analytischen) Sozialphilosophen wachsende Aufmerksamkeit auf sich gezo-
gen. Die Debatte bezieht sich dabei mehrheitlich auf die Frage, wie verschiedene Akteure in-
tentionale Zustände (so zum Beispiel: Überzeugungen, Emotionen, oder Intentionen im Sinne 
Michael Bratmans) miteinander teilen können. Die Fähigkeit, solche Zustände zu teilen, wird 
dabei häufig als ein spezifisch menschliches Vermögen angesehen und gilt weithin als Bedin-
gung sine qua non für gemeinsames intentionales Handeln. Allerdings dominieren innerhalb 
der gegenwärtigen Debatte Ansätze, die paradigmatisch von Interaktionsszenarien mit nur we-
nigen Teilnehmern ausgehen. Standardbeispiele umfassen dabei: Zwei Personen, die mitein-
ander spazieren gehen, zusammen eine Sauce Hollandaise zubereiten, ein Haus zusammen 
streichen, oder zusammen nach New York fahren. 
Die Hoffnung, die hinter der Wahl solcher Szenarien als paradigmatische Beispiele für kollek-
tives Handeln steht, ist, dass sich aus deren Spezifika eine allgemeine Theorie kollektiven 
Handelns gewinnen lasse. Im Vortrag möchte ich zeigen, dass und inwiefern die Wahl dieser 
Beispiele als paradigmatischer Ausgangspunkte zur theoretischen Modellierung kollektiven 
Handelns problematisch, bzw. zu restriktiv ist. Die anhand dieser Beispiele gewonnenen Be-
schreibungen reichen - so meine These - nicht aus, um eine allgemeine Theorie gemeinsamen 
Handelns zu entwickeln. Demgegenüber möchte ich einen pluralistischen Begriff des kollekti-
ven Handelns vorschlagen, der die Vorstellung beinhaltet, dass wir es beim kollektiven Han-
deln mit keinem einheitlichen Phänomen zu tun haben. Es wäre also unsere Aufgabe, Kriterien 
zu entwickeln, nach denen sich verschiedene Typen gemeinsamen Handelns unterscheiden 
und beschreiben lassen. Wie dieses Vorhaben methodologisch zu realisieren ist, wird Thema 
meines Vortrags sein.

15:30–16:00

Alex Tillas (Düsseldorf)

There is No Such Thing as  
“Social” Agency

This paper presents a philosophical argument about the ‘Structure vs. Agency’ debate – one 
of the central debates in social sciences. My task here is not to argue for the primacy of either 
of the two. Instead, I suggest an empirically vindicated view about the nature of thinking, in 
the light of which the traditional debate as well as the notion of social agency is rendered 
redundant. 
Most often we have the impression that thoughts occur in our minds freely or even sponta-
neously. However, this is a rather illusionary feeling. For thinking, which is necessary for any 
genuine “action”, is a process realized by associationistically conditioned neuronal systems, 
and is thus contingent upon the weightings of the synaptic connections between neuronal 
groups that underlie thinking. In this sense, socialization is essentially a process of adjusting 
the appropriate synaptic connection weightings. Thus, there is little value in arguing over the 
primacy of structure or agency as the main determinants of social behavior, since agency is 
itself structured (cultural conditioning). Concisely put: 
Any Agency-related claim in the social sciences is a claim about willful action. 
Any willful action is the result of a (free) choice. 
Any (free) choice is the result of reasoning. 
Reasoning is thinking. 
Thinking is structured.
If thinking is structured (5), then agency is itself structured.
C1. The Structure vs. Agency debate is redundant.
C2. In order to understand the nature of social behavior one should first understand the nature 
of agency. 



167

16:15–16:45

Steffi Hobuß (Lüneburg) /  
Nicola Tams (Freiburg)

Gemeinschaft tun und lassen. Ein 
Dialog über das Zusammensein

Im Vortrag geht es um die passiven und aktiven Aspekte der Formierung von Gemeinschaften. 
Welches Spektrum an Bedeutungen kommt dem Begriff „Gemeinschaft“ zu? Wir beziehen uns 
insbesondere auf die französische Linie derer, die sich seit den 1970er Jahren wieder mit dem
Gemeinschaftsbegriff auseinandersetzten. Hegel und Marx wurden in Frankreich anders als in 
Deutschland rezipiert, als über „fraternité“, „amitié“ und „communauté“ nachgedacht wurde. 
Während einige es bevorzugen, sich vom Begriff der Gemeinschaft zu verabschieden (Derrida),
begannen andere, sich ihr auf neue Weisen, zum Beispiel über das Mit-Sein zu nähern (Nancy).
Als Grundlage für die Gemeinschaft erscheint in der französischen Philosophie die Beschäfti-
gung mit dem Anderen und damit auch die Frage, inwieweit wir die Gemeinschaft gemeinsam 
erfinden, also tun, können oder ob wir von ihr angegangen werden, inwieweit sie also uns 
(mit-)bestimmt.
Lévinas zeigt, dass das (An-)Gesicht in besonderem Maße die Verletzlichkeit des Menschen 
exponiert. Den existentiellen Begriff des Gefährdetseins als Basis jeglicher Gemeinschaft hat 
Butler in der Einleitung zu ihrem Buch „Raster des Krieges“ weiterentwickelt. Gefährdung ist 
für sie hier „koexistensiv“ mit der Geburt, nicht erst Folge einer Anerkennung. 
Anders beschreibt Nancy die Folgen dieser existentiellen Bestimmungen für aktuelle Überle-
gungen zur Rolle von Gemeinschaften, wenn er die Wichtigkeit eines „Wir“ als Ko-Existenz be-
stimmt. Ko-existieren müssen die Menschen gezwungenermaßen, weil sie allein nicht überle-
bensfähig wären, oder im Sinne von Kants „ungeselliger Geselligkeit“, dem Antagonismus aus 
dem Bestreben, einerseits gern allein sein zu wollen, aber aus Not und Bequemlichkeit auf die
Gemeinschaft angewiesen zu sein. In solchen Verständnissen wird die gemeinsam geteilte 
Gleichheit des Mitseins und Prekärseins in erster Linie als Bedrohung gedacht. Denn hier wird 
der Verlust von Handlungsmacht als für z.B. politische Möglichkeiten von Gemeinschaften ge-
fährdend angesehen. Braucht aber die Gemeinschaft nicht aktive und passive, bestimmende 
und auch unbestimmte Kräfte? Daswollen wir hier erörtern.

17:30–18:00

Alexander auf der Straße 
(Düsseldorf)

Legitimation parlamentarischer 
Jugendquoten vor dem Hintergrund 
des demographischen Wandels

Ausgehend von der Beobachtung, dass der demographische Wandel in Deutschland in Zukunft 
die parlamentarischen Partizipationsmöglichkeiten junger Menschen massiv beeinflussen 
wird, geht dieser Vortrag der Frage nach, ob dieser Umstand die Einführung parlamentarischer 
Quoten -- insbesondere Jugendquoten -- rechtfertigen kann. Kern des Vortrages sind drei Argu-
mente. Erstens ein demokratietheoretisches Argument: Mehrheitsprinzip und Wahlgleichheit 
lassen es nicht zu, dass durch
Quotierungen die Einflussmöglichkeiten einer Gruppe in einem nicht ihrem gesellschaftlichen 
Anteil entsprechenden Maße gefördert werden. Das Grundproblem ist hierbei, dass sich ver-
ändernde Partizipationsmöglichkeiten stets mit sich ebenso verändernden Teilhabeansprü-
chen einhergehen -- ein Zusammenhang, den Quotierungen illegitimerweise durchbrechen 
würden. Zweitens ein „utilitaristisches“ Argument: potentiell erfolgreiche Argumente pro Quo-
ten (etwa bei Frauen), die auf utilitaristischen Motiven basieren, sind nicht analog auf Parla-
mentsquoten übertragbar. Hierbei ist besonders zu beachten, dass (a) unklar ist, was junge 
Menschen spezifisch qualifiziert, die Wahrung ihrer Interessen selbst sicherzustellen, zudem 
(b) die Grundidee des Utilitarismus auf gesamtgesellschaftliches Wohl abzielt und damit per 
se dem Prinzip der Bevorzugung einer zunehmend kleiner werdenden
Gruppe zuwider läuft. Und schließlich drittens ein begriffliches
Argument: die eventuelle Arbitrarität eines zu quotierenden Merkmals ist in bestimmten Berei-
chen zulässig (etwa bei Parteien), in anderen jedoch unzulässig. Letzteres gilt insbesondere 
für alle Bereiche, die der demokratischen Willensbildung unterworfen sind. Angesichts dieser
Sachlage erscheint es außerordentlich unwahrscheinlich, dass
parlamentarische Jugendquoten mit der Verweis auf die in der Tat alternde Gesellschaft über-
haupt seriös legitimierbar wären.



168

> Sprachphilosophie

Sektionsleitung: Tim Henning

Montag, 29. September VSH 118

14:45–15:15

Ludger Jansen (Münster)

Wenn wir „wir“ sagen: Die Semantik 
der ersten Person Plural und die 
Ontologie von Gruppen

Margaret Gilbert hat dafür argumentiert, dass die primären Referenten des Personalprono-
mens der ersten Person Plural Pluralsubjekte sind, d.h. Gruppen von Personen, die durch ge-
meinsame Festlegungen (joint commitments) miteinander verbunden sind. Ich werde zeigen, 
dass Pluralsubjekte nicht die einzig möglichen Referenten des Pronomens „wir“ sind. Als die 
eigentlichen und grundlegenden Referenten von „wir“ müssen vielmehr Personenaggregate 
angesehen werden, von denen einige zu Pluralsubjekten geworden sind. 
 Gilbert vertritt im Einzelnen folgende Thesen: 
(1) Das Pronomen „wir“ ist mehrdeutig. 
(2) Insbesondere gibt es ein distributives und ein kollektives „wir“. 
(3) Das Pronomen „wir“ bezieht sich auf eine Mehrzahl (multiplicity constraint), die vom Spre-
cher näher bestimmt werden kann (specified range constraint) und die immer den Sprecher 
einbezieht (self-inclusion constraint) und zu der insgesamt nur Belebtes gehört (animacy 
constraint). 
(4) Das Pronomen „wir“ referiert auf ein existierendes oder antizipiertes Pluralsubjekt. 
Ich stimme These 1 zu und werde zeigen, dass es für die Mehrdeutigkeit eines Pronomens zwei 
Quellen gibt, nämlich die Übernahme von zusätzlichen Rollen und die Nichtunterscheidung 
von Rollen. Aus beiden Quellen wachsen das Pronomen „wir“ eine Reihe von Mehrdeutigkei-
ten zu. Gegen These 2 werde ich ausführen, dass die Unterscheidung zwischen distributiven 
und kollektiven Aussagen nicht sinnvoll auf eine Mehrdeutigkeit von „wir“ zurückzuführen ist, 
jedenfalls nicht auf eine Unterscheidung zwischen einem distributiven und einem kollektiven 
„wir“. Die Übernahme nicht-kanonischer Rollen führt dazu, dass These 3 eingeschränkt oder 
verworfen werden muss. Um die Semantik von „wir“ adäquat zu beschreiben, ist es jedoch 
nötig, zwei Arten von Gruppen zu unterscheiden und neben den Gilbertschen Pluralsubjekten 
auch bloße Aggregate von Personen als Referenten von „wir“ zuzulassen. These 4 muß also 
ebenfalls verworfen werden, und die genauere Analyse von „wir“ offenbart eine vielschichtige 
Ontologie von Gruppen. 

15:30–16:00

Dolf Rami (Göttingen)

Referential and incomplete  
definite descriptions

16:15–16:45

Aloisia Moser (Berkeley)

Think Acts in Kant and Austin

In the Critique of Pure Reason Kant describes the elements of the mind as well as the ways 
in which the mind acts. In my reading of Kant I underline the fact that the mind experiences 
or acts at all, as well as what the mind having experienced and acted means for an ongoing 
practice. I argue we can find this crystallized in the “I think that has to be able to accompany 
all my representations,” the transcendental deduction, which I interpret not as consciousness 
or self-reflexivity but as the fact that a thought is thought.
The focus of this paper is that pragmatic considerations come prior to semantic considera-
tions, in thought as well as language. How does thought, in the course of thinking, take on au-
thority over what it is about? It cannot be the mere enactment of a priori categories of thought 
in the mind. Something that happens in the act of thinking itself – in its performance, its 
performativity – is crucial for thought to be about what it is about. I argue that to develop this 
line of thought the insights of J.L. Austin’s theory of performatives as developed in How to Do 
Things with Words can be gainfully applied to Kant.



169

17:30–18:00

Christian Nimtz (Bielefeld)

Two-Dimensional Pragmatics

Pragmatics constrains semantics. An adequate semantics needs to assign semantic proper-
ties to expressions that, when combined with contextual facts, allows pragmatics to account 
for the manifest use speakers make of these expressions. Call this „the requirement of prag-
matic suitability“. 
Drawing on this requirement, I provide an argument that supports two-dimensional seman-
tics (e.g. Jackson 2004, 2010, 1998; Chalmers 2006; see also Nimtz 2010), and tells against 
orthodox Kripkeanism (see e.g. Kripke 1980, Soames 2012, ch. 3–6). I argue that two-dimen-
sionalism allows us to explain manifest use of general terms in communication as demanded 
by the requirement of pragmatic suitability, whereas orthodox Kripkean semantics does not. 
The argument has far-reaching implications for philosophical methodology, as well as for ge-
neral philosophy of language. At least for proper names and natural kind terms, contemporary 
philosophers habitually reject the Fregean idea that these terms have senses – i.e., descrip-
tive contents playing the dual role of determining reference and being what is transparently 
known by competent speakers. Orthodox Kripkean semantics is a case in point, for its exter-
nalist causal-historical meta-semantics effectively de-couples semantic properties from what 
competent speakers transparently know. 
If sound, my argument underscores that any such de-coupling leads to a flawed semantics. 
Any viable semantics needs to be Fregean in spirit – in some fashion, it needs to secure a link 
between speaker knowledge and semantic facts.

18:15–18:45

Ulrike Ramming (Stuttgart)

Anti-Individualistische 
Missverständnisse. Soziale und 
kausale Faktoren bei Evans und 
Burge

Gareth Evans nahm bekanntlich die Anfänge der Externalismus-Diskussion in der Semantik 
zur Kenntnis, wie entsprechende Passagen in The Varieties of Reference belegen. Umgekehrt 
war dies bislang nicht der Fall. Umso bemerkenswerter ist es, dass Tyler Burge in seinem 2010 
veröffentlichten Buch Origins of Objectivity die Position von Evans ausführlich diskutiert und 
kritisiert. Problematisch an der von Burge formulierten Perspektive auf Evans sind mindestens 
zwei Aspekte: erstens thematisiert Burge das Informationssystem, das im 5. Kapitel von The 
Varieties of Reference eingeführt wird, ausschließlich unter wahrnehmungstheoretischen Ge-
sichtspunkten; zweitens nimmt er ohne weitere Begründung an, Evans vertrete eine konzeptu-
alistische Konzeption von Wahrnehmung.
Der Vortrag geht von der These aus, dass das Informationssystem bei Evans nicht ausschließ-
lich wahrnehmungstheoretische Implikationen enthält; diese erfüllen vielmehr eine seman-
tische Funktion in einem breiteren Rahmen: sie zielen auf neo-fregeanischer Grundlage auf  
eine nicht-individualistische und nicht-deskriptivistische Semantik. Aus dieser Perspektive 
umfasst es nicht nur die strikte Trennung zwischen begrifflichen und nicht-begrifflichen Kom-
ponenten, es beinhaltet auch eine soziale Funktion.  
Geht man von diesen Prämissen aus, so ergibt sich eine erstaunliche Nähe zwischen der von 
Evans entwickelten Position und dem von Burge in Originis of Objectivity skizzierten Anti-In-
dividualismus. Mehr noch: berücksichtigt man die sozialen Aspekte des Informationssystems 
bei Evans, so ergeben sich Berührungspunkte zu Burges frühen, stärker sprachphilosophisch 
fundierten Arbeiten. Damit stellt sich die Frage, ob Burges aktuelle Formulierung des Anti-Indi-
vidualismus die sprachlich-soziale Dimension vernachlässigt oder ob diese in einem neuen/
erweiterten Rahmen  zu reformulieren wäre.  



170

Dienstag, 30. September VSH 118

14:45–15:15

Thorsten Sander (Essen)

Hybrider Expressivismus: Zur 
Semantik pejorativer Ausdrücke

Dem hybriden Expressivismus (bzw. Kognitivismus) zufolge drücken wir mit einem Satz, der 
einen Ausdruck wie „(moralisch) falsch“ enthält, sowohl eine Überzeugung als auch einen 
konativen Zustand aus. 
Um diesen Vorschlag nicht allzu ad hoc erscheinen zu lassen, verweisen einige Vertreter eines 
hybriden Ansatzes auf eine Klasse von Ausdrücken, die systematisch genau solche semanti-
schen Eigenschaften aufweisen, nämlich auf pejorative bzw. meliorative Ausdrücke. Wer den 
Satz „a ist ein Terrorist“ verwendet, schreibt damit a eine ganz bestimmte deskriptive Eigen-
schaft zu; zugleich scheint er hiermit eine negative Haltung gegenüber a auszudrücken (wie 
auch gegenüber allen, die dieselben relevanten deskriptiven Eigenschaften wie a besitzen). 
Ganz analog würde ein Sprecher mit dem Satz „Die Handlung h ist moralisch falsch“ sowohl 
behaupten, daß h eine bestimmte Eigenschaft F aufweist, als auch seine negative Haltung 
gegenüber h (und gegenüber allen Dingen, die F sind) ausdrücken. 
Dieser Vergleich zwischen pejorativem und moralischem Vokabular ist aus einem sehr einfa-
chen Grund nicht zielführend: Selbst wenn ausgemacht wäre, daß moralische Termini genauso 
funktionieren wie Pejorativa, hätten wir das moralische Reden erst dann verstanden, wenn wir 
wüßten, wie pejoratives Vokabular eigentlich funktioniert. Zu dieser Frage gibt es zwar seit ei-
nigen Jahren eine intensivere Debatte; es liegt aber bislang noch keine „Standardtheorie“ vor. 
Im Vortrag werde ich die Frage diskutieren, ob ein hybrider Ansatz einen theoretischen Vorteil 
gegenüber einem reinen Expressivismus aufweist, wenn man Pejorativa inferentialistisch ana-
lysiert. Ich werde dafür argumentieren, daß unter dieser Bedingung ein hybrider Expressivis-
mus (nicht anders als der klassische Expressivismus) auf eine „logic of attitudes“ angewiesen 
wäre.

15:30–16:00

Clemens Schmalhorst (München)

Spiel ohne Regeln: Drei Einwände 
gegen Brandoms Begriff der 
Kommunikation

Seit der Veröffentlichung von Making It Explict (1994) haben die Kommentare zahlreicher Au-
toren dazu beigetragen, dass Robert Brandoms Modell des „game of giving and asking for 
reasons“ (kurz: GOGAR) weiter an Kontur und Tiefenschärfe gewonnen hat. Durch die fort-
schreitende Präzisierung des Modells treten heute allerdings verstärkt Probleme ans Licht, 
die in der bisherigen Diskussion kaum oder nur unzureichend thematisiert werden konnten. 
Zwei dieser Probleme lauten: (1) Sind die diskursiven Rahmenregeln von GOGAR objektiv? (2) 
Wie ist Kommunikation in GOGAR möglich? In meinem Vortrag werde ich in Bezug auf beide 
Fragen eine skeptische Position vertreten. Ich werde die erste Frage also mit einem schlichten 
„Nein“ und die zweite mit „jedenfalls nicht in der von Brandom erhofften Weise“ beantwor-
ten. Dazu werde ich unter Berücksichtigung jüngerer Veröffentlichungen zunächst Brandoms 
eigene Antworten auf die Fragen (1) und (2) erläutern. Vor diesem Hintergrund werde ich in 
dann in einem zweiten Schritt drei Einwände formulieren, die sich zunächst lokal gegen zwei 
der diskursiven Rahmenregeln von GOGAR (nämlich die Regel zur Beseitigung aufgedeckter 
Inkompatibilitäten und die Regel zur Begründung von Behauptungen) richten, um sich dann 
global gegen Brandoms Kommunikationsbegriff zu wenden. Abschließend werde ich einige 
Konsequenzen diskutieren, die sich aus dieser Kritik für das Projekt eines „analytischen Prag-
matismus“ ergeben könnten.

16:15–16:45

Luz Christopher Seiberth (Leipzig)

How to be an Expressivist about 
Meaning Normativism

In my talk I argue that Brandom’s scorekeeping model provides a meta-framework for solving 
the problem riddling the recent debate about the normativity of meaning. 
In the first part, I briefly reconstruct the reason for a surprising result: When between 2006 and 
2009 anti-normativists (Glüer, Wikforss and Hattiangadi) and normativist (Whiting) debated 
the question if meaning is normative, the debate ended in a mutually agreed stalemate. 
In the second part, I show how Brandom’s philosophy of language overcoms this situation. He 
distinguishes the determination from the explication of meaning, and the instituting from the 
expressing of norms. As I argue, he thereby places the order of knowing (ordo cognoscendi) 
before the order of being (ordo essendi). This fundamental explanatory commitment emerges 
as the reason behind Brandom’s claim that different kinds of norms play a role at both ends 
of the equation. 
In the third part, I defend two theses that help us understanding and dissolving the stalemate: 
My exegetical thesis is that Brandom offers an additional expressivist reading of the relation 
between norms and meaning. My systematic thesis is that Brandom is a normativist about 
meaning in a unique sense. In his view, practice implicit norms play a constitutive role for me-
aning, while the explicit attribution of semantic prescriptions plays an expressive role.



171

17:30–18:00

Tomoo Ueda (Tokyo)

The Fregean analysis of opacity 
and the Principle of Anaphoric 
Reference

It has been widely discussed how to analyze belief reports because they seem to challenge 
referential semantics. Namely, if a proper name occurs in the inset of a belief report, it cannot 
be substituted with another coreferential proper name (see Frege 1892). I will defend an ana-
lysis of belief reports based on the notion of semantic pretense (Crimmins 1998); according to 
this analysis, a proper name refers to a pleonastic entity (Schiffer 2003), if it occurs opaquely 
in the inset of a belief report.
There is an essential problem in analyzing the following report:
(1) Betty believes that Willy Brandt was not born in Lübeck, but he was actually born there.
(1) is problematic because of the Principle of Anaphoric Reference (PAR), according to which 
the referent of an anaphoric expression is the same as its antecedent. Suppose ‘Willy Brandt’ 
occurs opaquely in (1). Then, if PAR holds, and ‘he’ in (1) refers to a pleonastic entity, rather 
than the real person. However, this is exactly contrary to what the reporter asserts. In reporting 
the second conjunct of (1), the reporter intends to convey the information about where the real 
person Herbert Frahm was actually born.
Although this argument from PAR is very strong, Smit and Steglich-Petersen (2009) raise an 
important counter-argument against PAR. I will make some points against PAR, and hence, 
defend a version of the Fregean analyses of opacity.

18:15–18:45

Emanuel Viebahn (Berlin)

Semantic pluralism about ‘may’

Most theorists accept a contextualist view of ‘may’ and other modal auxiliaries. On this view, 
the semantic value in context of ‘Sherlock Holmes may travel to Paris’ is a classical propositi-
on, and it is a different proposition in different contexts of utterance. The aim of this talk is to 
argue for an alternative view, according to which modals have invariant semantic values, but 
where the semantic value of a sentence featuring a modal is a set of propositions, rather than 
a single proposition. Such a view might be called ‘semantic pluralism’. I will first introduce the 
different parties in the debate and show how semantic pluralism differs from other invarian-
tist analyses of modals. Then I will present a metasemantic argument against contextualism: 
because contextualists hold that ‘may’ has different semantic values in different contexts of 
utterance, they have to tell a plausible metasemantic story of how the semantic value of ‘may’ 
is fixed in context. I will consider proposals for such a story, but will find each of them wanting. 
Finally, I will argue that a pluralist account of modals faces no such metasemantic worries and 
I will show how it can respond to objections to modal invariantism.



172

Donnerstag, 2. Oktober VSH 118

14:45–15:15

Silvana Ballnat (Berlin/Skopje)

Nachbarn im Dialog:  
Davidson und Gadamer über  
die Bedingungen des Dialogs

Das Interesse einiger gegenwärtiger Denker eröffnete erneut einen zur seinen Anfängen eher 
misslungenen Dialog zwischen Gadamer und Davidson. Während manche Denker die Differenz 
dieser beiden Philosophen vertiefen, suchen die anderen neue interpretative Möglichkeiten, 
sie in einer engeren Nachbarschaft zu verorten. Während Robert Dostal so auf intrinsische 
Grenzen einer komparativen Arbeit verweist, findet Jeff Malpas wesentliche Ansatzpunkte einer 
fruchtbaren philosophischen Konvergenz bei Gadamer und Davidson. Welche dieser Schluss-
folgerungen kann man besser ergründen? In meinem Vortrag werde ich mich deshalb mit dem 
konkreten Fall eines Annäherungsversuchs zwischen Davidson und Gadamer hinsichtlich ihrer 
Dialogauffassung auseinandersetzen indem ich den Status des Prinzips der Nachsichtigkeit 
und des Vorgriffs der Vollkommenheit als formale Bedingungen des dialogischen Verstehens 
vergleichend untersuche. Es wird sich dabei herausstellen, dass sich bei Gadamer mehr epi-
stemologische Relevanzen und dass sich bei Davidson mehr ontologische Verpflichtungen 
auffinden lassen als man ihnen zuschreibt. Werden sich Davidson und Gadamer somit nur als 
Nachbarn (Dostal) oder auch als gute Nachbarn erweisen? Ich werde zeigen, dass auch wenn 
sie keine gute Nachbarn zu sein scheinen, sie eine gute Nachbarschaft geschaffen haben. 
Denn eine weitere Folge aus ihrem Dialog, der sich über sie hinaus zu entwickeln vermag, lässt 
sich in einer nicht nur sprachphilosophisch relevanten sondern auch gesellschaftskritisch er-
gebnisreichen These formulieren, dass die Gleichgültigkeit, das Desinteresse an dem Anderen 
die wahre Grenze der Dialogbedingungen ist.

15:30–16:00

Gilles Bouche (Berlin)

Über den Ausdruck „ist wahr“: Von 
Brandoms Prosatztheorie zu einer 
neuen Denominalisierungstheorie

Angenommen, ein Subjekt S1 stellt eine Behauptung auf, indem es einen Satz („Figur A ist ein 
Rechteck“) äußert.  Ein zweites Subjekt S2 kann dem ersten zustimmen, indem es denselben 
Satz äußert. Brandoms Prosatztheorie von „ist wahr“ geht vom Grundgedanken aus, dass der 
Ausdruck „ist wahr“ S2 erlaubt, seine Zustimmung auf andere Weise auszudrücken: S2 kann 
„ist wahr“ auf eine Satznominalisierung („was S1 behauptet“) anwenden, um einen Satzno-
minalisierungssatz („Was S1 behauptet, ist wahr“) zu bilden, der Brandom zufolge als Prosatz 
verstanden werden kann, dessen Äußerung von der Äußerung des nominalisierten Satzes („Fi-
gur A ist ein Rechteck“) durch S1 anaphorisch abhängig ist.
In meinem Vortrag werde ich zeigen, dass Brandoms Prosatztheorie weder auf Dass-Satzno-
minalisierungssätze („Dass Figur A ein Rechteck ist, ist wahr“), noch auf deiktische Satzno-
minalisierungssätze („Das da ist wahr“) anwendbar und somit unhaltbar ist. Ich werde eine 
Denominalisierungstheorie vorschlagen, die vom Grundgedanken ausgeht, dass „ist wahr“ 
auf Dass-Satznominalisierungen („dass Figur A ein Rechteck
ist“) angewendet werden kann, um Dass -Satznominalisierungssätze („Dass Figur A ein Recht-
eck ist, ist wahr“) zu bilden, die mit den nominalisierten Sätzen („Figur A ist ein Rechteck“) 
äquivalent sind. Der Ausdruck „ist wahr“ erlaubt uns, zwischen Sätzen und äquivalenten 
Dass-Satznominalisierungssätzen hinundher zu wechseln und dadurch Sätze als Satznomina-
lisierungen in die Position von singulären Termini zu bringen, was uns wiederum erlaubt, mit 
Sätzen als Satznominalisierungen all das zu tun, was wir mit singulären Termini tun können.  
Dazu gehört, dass wir Satznominalisierungen deiktisch und anaphorisch verwenden können. 
Die Annahme einer anaphorischen Verwendung von Satznominalisierungssätzen, und somit 
von Prosätzen, ist dabei verzichtbar.



173

16:15–16:45

Lars Dänzer (Essen)

Ein Argument für Satzbedeutungen 
als Bedingungen an kommunikative 
Absichten

Worin besteht die Bedeutung eines Satzes? Der Vortrages stellt einen Gedankengang vor, der 
von drei plausiblen und weit geteilten Annahmen zu einer Konzeption von Satzbedeutung 
führt, die nicht die ihr gebührende Beachtung genießt: Die Bedeutung eines Satzes, so besagt 
die Konzeption, ist eine Bedingung an kommunikative Absichten. Die drei Annahmen lassen 
sich folgendermaßen formulieren: (A1) Die Bedeutung eines Satzes ist dasjenige, was man 
kennt oder erfasst, wenn man den Satz versteht. (A2) Die zentrale theoretische Rolle von Satz-
verstehen ist die folgende: Das Verstehen eines Satzes leistet einen entscheidenden Beitrag 
dazu, als Sprecher oder Adressat an Episoden erfolgreicher Kommunikation teilhaben zu kön-
nen, die mittels Äußerungen des Satzes zustande kommen. (A3) Erfolgreiche Kommunikation 
liegt vor, wenn der Adressat einer kommunikativen Handlung die spezifischen kommunika-
tiven Absichten des Sprechers erkennt. Die Argumentation umfasst zwei Schritte. Im ersten 
Schritt wird auf Grundlage von (A2) und (A3) für eine bestimmte Theorie von Satzverstehen ar-
gumentiert: Einen Satz S einer Sprache L zu verstehen heißt, für einen bestimmte Bedingung B 
zu wissen, dass ein Sprecher A den Satz S genau dann in Übereinstimmung mit der Bedeutung 
von S in L verwendet, wenn seine kommunikativen Absichten im Äußern von S die Bedingung 
B erfüllen. Zusammen mit (A1) legt dies im zweiten Schritt nahe, die Bedeutung eines Satzes 
mit der fraglichen Bedingung an kommunikativen Absichten zu identifizieren.

17:30–18:00

Sebastian Gäb (Trier)

Zwei Argumente gegen den 
alethischen Pluralismus

Unter alethischem Pluralismus ist die These zu verstehen, daß Sätze (bzw. die Propositionen, 
die sie ausdrücken) über unterschiedliche Gegenstandsbereiche auf unterschiedliche Weise 
wahr oder falsch sein können. So wäre z.B. die Bedeutung des Wortes „wahr“ jeweils eine 
andere, wenn man von einer Aussage über die physische Welt sagt, sie sei wahr, und wenn 
man das gleiche über ein mathematisches Theorem sagt. Gegen diese These werde ich zwei 
Einwände vorbringen: 1. Der alethische Pluralismus kann nicht erklären, wie Sätze wahr sein 
können, deren Terme eine Zuordnung zu mehr als einem Gegenstandsbereich erlauben (z.B. 
„2 ist die schönste Primzahl“). Denn entweder sind wir gezwungen, diese Sätze als nicht wahr-
heitsfähig anzusehen, was absurd ist, oder ihnen mehr als einen Wahrheitswert zuzuschrei-
ben, was widersprüchlich ist, oder einen anderen Wahrheitswert zu definieren, was der These 
des alethischen Pluralismus widerspricht. 2. Der alethische Pluralismus ist nicht vereinbar mit 
der Rolle, die das Wahrheitsprädikat in der Semantik spielt. Denn wenn in der Zuordnung von 
Wahrheitsbedingungen zu einem Satz Objekt- und Metasprache nicht der gleichen Sprache 
angehören und unterschiedliche Wahrheitsprädikate besitzen, dann ist eine solche Zuord-
nung nicht mehr möglich und die beiden Sprachen wären nicht mehr ineinander übersetzbar. 
Eine Sprache würde damit in wechselseitig unübersetzbare Einzelteile je nach Gegenstands-
bereich zerfallen.

18:15–18:45

Andreas J. Heise (Luzern)

Was leistet ein Metaphern-
Wörterbuch? Eine 
sprachphilosophische 
Machbarkeitsstudie

2007 erschien das Wörterbuch philosophischer Metaphern. Dieses Werk in deutscher Sprache 
stellte weltweit ein Novum dar. Im Vorwort bekundet der Herausgeber Ralf Konersmann, da-
mit in gewisser Weise Hans Blumenbergs Projekt einer Metaphorologie umzusetzen. Dieses 
besteht darin, einen Grundbestand philosophiegeschichtlich wirkmächtiger Metaphern aus-
zuweisen, die sich nicht bruchlos in wörtliche Rede oder Begriffe überführen lassen. Solche 
Metaphern versah Blumenberg mit dem Attribut „absolut“.
Dieses Projekt eines Wörterbuchs philosophischer Metaphern möchte ich in meinem Vortrag 
nach seinen Möglichkeitsbedingungen befragen. Zu diesem Zweck gedenke ich es auf aktuelle 
Debatten in der Sprachphilosophie zu beziehen, die sich im Spannungsfeld zwischen Kon-
textualismus und Literalismus bewegen. Wenn nämlich die Interpretation natürlicher Sprache 
hochgradig kontextabhängig ist, wie der Kontextualismus behauptet, was verbürgt dann die 
Einheit, welche ein Lemma eines Wörterbuchs zumindest dem Anschein nach stiftet?
Die Rückfrage an den Kontextualismus lautet indes, wie wir Verständigung sicherstellen, 
wenn die Interpretation sprachlicher Äußerungen derart schwankt? Literalistische Konzeptio-
nen scheinen in dieser Funktion, also zwecks Sicherung des Verständnisses, den Begriff des 
Begriffs und denjenigen der wörtlichen Bedeutung zu veranschlagen, die höchstens minimal 
kontextabhängig sein sollen. In einem kontextualistischen Theorierahmen trägt diese Erklä-
rungslast dagegen eine Präsumtion der Rationalität oder der Relevanz. Ob diese Schultern ver-
lässlich sind und wie sich in diesem Bild das Verhältnis von Metaphern und Begriffen darstellt, 
werde ich einer kritischen Begutachtung unterziehen. Deren Ergebnis bildet die Grundlage zur 
Beantwortung der Ausgangsfrage.



174

> Technikphilosophie

Sektionsleitung: Armin Grunwald

Montag, 29. September Senatssaal

14:45–15:15

Sabine Ammon  
(Darmstadt/Cottbus)

Zur Epistemologie des Entwerfens: 
Entwurfstheorie nach Donald A. 
Schöns The Reflective Practitioner

Der Entwurfs- oder Konstruktionsvorgang dürfte für den Bereich der Architektur, des Ingeni-
eurwesens und des Designs eine ebenso große Bedeutung haben wie der Experimentalvor-
gang in den Naturwissenschaften. Beiden ist gemein, dass sie mit spezifischen Verfahren und 
Techniken Erkenntnisse generieren, die für den Bereich jeweils eine große Wirksamkeit errei-
chen und in die weitere Theoriebildung eingehen. Doch während das Experimentieren in der 
Wissenschaftsphilosophie in den letzten drei Jahrzehnten verstärkte Aufmerksamkeit erhielt 
und mit dem Blick auf die Praxis eine neue Perspektive auf die Wissenschaft eröffnete, fand 
der Entwurfsprozess kaum Beachtung. Zwar konnte sich mittlerweile eine Philosophie bzw. 
Epistemologie des Experimentierens herausbilden – es fehlt aber bislang eine vergleichbare 
Entwicklung einer Philosophie bzw. Epistemologie des Entwerfens, die wichtige Impulse für 
eine Formierung der Wissenschaftstheorie der Architektur und der Ingenieurwissenschaften 
geben könnte.
In meinem Beitrag möchte ich einen der wenigen vorliegenden, umfassenderen Theoriean-
sätze über die Praxis von Entwurfsprozessen genauer analysieren und sein Potential für eine 
Epistemologie des Entwerfens prüfen.

15:30–16:00

Klaus Erlach (Stuttgart)

Entwurf einer Wissenschaftstheorie 
der Technik

Neben Fragen des naturwissenschaftlichen Erkennens und des ethisch richtigen Handelns 
sind in der klassischen Philosophie Fragen der poiëtischen Vernunft, also Fragen nach den 
Prinzipien des guten Gestaltens und Herstellens, immer etwas in den Hintergrund getreten. 
Mit wachsender Bedeutung der technischen Lebenswelt, dem Technotop, stellt sich den »ver-
späteten« Wissenschaftlern an Technischen Universitäten immer dringlicher die Frage, was 
den spezifisch technikwissenschaftlichen Gehalt der Ingenieurswissenschaften ausmacht.
Ziel der Technikwissenschaften ist die Erkenntnisgewinnung im Bereich grundlegender tech-
nischer Zusammenhänge. Ergebnis ist ein technisches Wissen, das in einem technologischen 
Regelwerk systematisch zusammengefasst und soweit wie möglich formal-mathematisch ge-
fasst wird. Die so erarbeiteten technologischen Regeln dienen wissenschaftlich begründeten 
Berechnungen zur Auslegung und Dimensionierung einer technischen Konstruktion. Zu deren 
Entwicklung ist eine eigenständige Grundlagenforschung zu betreiben, um das Regelwissen 
zu begründen, zu bestätigen und zu erweitern. Es genügt dem Technologen nicht, bloß zu wis-
sen, dass eine Konstruktion hält, sondern er sucht nach Prinzipien und Regelhaftigkeiten, die 
angeben, weshalb eine Konstruktion hält. Beispiele aus Festigkeitslehre und Strömungslehre 
zeigen die gegenüber der Physik verschobene Fragestellung.
Ziel der Ingenieurswissenschaften ist die Entwicklung von Konstruktionsmethodiken zur 
technischen Gestaltung, die neben technisch-funktionalen Realisationsbedingungen auch 
anwendungsbezogene, ästhetische, ökonomische und gesellschaftspolitische Kriterien be-
rücksichtigen. In den Ingenieurswissenschaften ist daher der Anwendungsbezug ausschlag-
gebender Teil der Forschung. Ergebnis sind technische Regeln zur Gestaltung von Artefakten 
und technischen Systemen. Der technische Entwurf erfolgt nach Gestaltungsrichtlinien unter 
Verwendung von bewährten Lösungsprinzipien und Einzellösungen aus Konstruktionskatalo-
gen. Die Ingenieurswissenschaften entwickeln den normativen Kern jeder Technik. Die Art und 
Weise der richtigen Formulierung dieser Technischen Normen und Gestaltungsrichtlinien zu 
beschreiben ist Aufgabe einer Wissenschaftstheorie der Ingenieurswissenschaften.

16:15–16:45

Michael Nagenborg (Enschede)

Zur Aktualität von E. Cassirers 
„Form und Technik“ für 
die englisch-sprachige 
Technikphilosophie

In den letzten Jahren ist ein zunehmendes Interesse an dem Werk E. Cassirers in der eng-
lisch-sprachigen Philosophie festzustellen. Dies gilt auch für seinen Aufsatz, „Form und 
Technik“ (1930). Die bislang spärliche Rezeption innerhalb der englisch-sprachigen Technik-
philosophie scheint zunächst eine triviale Ursache zu haben: Erst seit 2012 liegt eine gut zu-
gängliche englische Übersetzung vor. Diese Erklärung verlangt nun aber wiederum ihrerseits 
nach einer Erklärung: Warum wurde der Text einerseits nicht früher und andererseits gerade 
jetzt ins Englische übertragen?
Nehmen wir die Übertragung in eine andere Sprache als Anzeichen für das wissenschaftliche



175

Interesse, so fällt die Erklärung des historischen Interesses ungleich leichter als des systema-
tischen Interesses. Und wenn im Titel des Vortrags nach der „Aktualität“ gefragt wird, so ist 
hiermit vor allem die Frage nach dem systematischen Interesse gemeint, auch wenn sich dies 
nicht völlig von dem historischen Interesse abkoppeln lässt.
Das systematische Interesse an dem Werk Cassirers im Allgemeinen und an seinem Beitrag zur 
Technikphilosophie im Besonderen lässt sich auf zwei Ebenen erklären:
1) Die Suche nach einem alternativen (Selbst-)Verständnis der „Kulturwissenschaften“ in Ab-
grenzung zu ‚postmodernistischen‘ Konzeptionen. 
2) Die zweite Ebene betrifft die Figur von „Cassirer“ als Gegenspieler von Heidegger.
Vor diesem Hintergrund zeichnen sich zwei Tendenzen in der gegenwärtigen und zukünftigen 
Rezeption in der englisch-sprachigen Technikphilosophie ab. Denkbar wäre eine Annährung 
an Cassirer aus der Perspektive der Philosophie des Geistes. Eine andere Option besteht in 
der Betonung der anthropologischen Perspektive auf die Technik. Beide Tendenzen sind, wie 
sich zeigen wird, nicht unproblematisch.

17:30–18:00

Daniel Schubbe (Hagen)

Perspektiven einer Technik- und 
Technisierungshermeneutik

In der Technikphilosophie ist es ebenso wie in anderen philosophischen Disziplinen ange-
zeigt, sich über die Probleme und Möglichkeiten angewendeter Methoden zu verständigen. 
Der Vortrag zielt auf eine Beteiligung an dieser allgemeinen Aufgabenstellung in Bezug auf 
die Rolle und Reichweite hermeneutischen Denkens in der Technikphilosophie. Traditionell 
verstandene Technikhermeneutiken, die wesentlich im Rahmen der Zweck-Mittel-Kategorie 
arbeiten, sehen sich durch neuere technische Entwicklungen vor große Schwierigkeiten ge-
stellt. Die Bereiche des Internets und Internets der Dinge, aber auch der synthetischen Biolo-
gie oder Künstlichen Intelligenz zeichnen sich zunehmend durch eine Offenheit aus, die sich 
nur noch punktuell in Zweck-Mittel-Relationen verdichtet. Darüber hinaus laufen viele tech-
nische Prozesse eigenständig und unbemerkt im Hintergrund ab. Die Ebene der Vernetzung 
lässt sich über Zweck-Mittel-Relationen nur unzulänglich beschreiben. Das klassische Kon-
zept von Technikhermeneutik ist sowohl hinsichtlich des zugrundeliegenden Technikbegriffs 
als auch hinsichtlich des leitenden Hermeneutikverständnisses zu erweitern. Im Anschluss an 
Gernot Böhmes Vorschlag, aktuelle technische Entwicklungen als invasive Technisierungen zu 
verstehen, soll gegenüber einer klassischen Technikhermeneutik eine Technisierungsherme-
neutik skizziert werden, die aktuelle Entwicklungen dadurch zu reflektieren erlaubt, dass sie 
die relationalen Vorverständnisse dieser Entwicklungen beachtet. Die Möglichkeit, Umgangs-
weisen und Beziehungen in technischen Prozessen abbilden zu können, ist bedingt durch vor-
läufige Denkformationen und Verstehensvollzüge, die der jeweils instanziierten Technik und 
ihrer Transformation der Lebenswelt vorausgehen. Eine Hermeneutik der technischen Imple-
mentierung ist als Technisierungshermeneutik diesen Denkformationen auf der Spur, indem 
sie das leitende Vorverständnis der technisierten Strukturen und Beziehungen offenzulegen 
beabsichtigt.

18:15–18:45

Sabine Thürmel (München)

Soziales und asoziales Handeln in 
Agentenbasierten Systemen

Softwareagenten haben sich von reinen Werkzeugen zu Interaktionspartnern entwickelt. Mul-
tiagentensysteme ermöglichen die Realisierung verteilter Problemlösungsstrategien auf Basis 
kollaborativer und adaptiver Systeme. Soziotechnische Problemlösungen werden unter Labor-
bedingungen ausgetestet. Falls ein Multiagentensystem sich in die materielle Welt integrie-
ren lässt,  kann es in einer Echtzeitumgebung eingesetzt werden, z.B. in einem cyberphysi-
kalischen System. Exemplarisch hierfür sind Überwachungssysteme in Industrie, Verkehr und 
Medizin. Im Echtzeiteinsatz können die Softwareagentensysteme zu hybriden Multiagenten-
systemen erweitert werden: menschliche Agenten lassen sich zur Klärung nicht formalisierter 
Konflikte einbinden. Rein virtuelle Umgebungen finden sich in der Simulation von Social-Com-
puting-Konzepten in fiktiven, virtuellen Welten. Die Simulationsverfahren bestimmen als an-
erkannte Erkenntnis-, Design- und Prognoseinstrumente unsere Lebenswelt.  Der Vortrag geht 
der Frage nach, unter welchen Umständen die im Labor gewonnenen Erkenntnisse auf real-
weltliche Szenarien übertragbar sind. Dazu werden Symmetrien und Asymmetrien zwischen 
menschlichem und nichtmenschlichem Handeln herausgearbeitet. Diese basieren  auf Er-
kenntnissen der evolutionären Anthropologie und Arbeiten zum moralischen und juristischen 
Status technischer Agenten.



176

Dienstag, 30. September Senatssaal

14:45–15:15

Arianna Ferrari (Karlsruhe)

Tiere: die abwesenden Referenten 
in der Technikphilosophie

Die Technikphilosophie beschäftigt sich sowohl mit der philosophischen Bedeutung der Tech-
nik als auch mit dem Verhältnis von Mensch, Natur und Technik. In der Technikphilosophie und 
-ethik spielt die Auseinandersetzung mit dem Thema „Umwelt“ eine große Rolle, sowohl als 
Reflexion über die Effekte der Technologien auf die Umwelt, wie auch als normative Reflexion 
über den Umgang mit natürlichen Ressourcen. Nichtmenschliche Tiere fallen aber aus diesen 
Begrifflichkeiten heraus und werden sowohl in bekannten Handbüchern der Technikphiloso-
phie, als auch in wichtigen fachlichen Zeitschriften völlig ausgeblendet. 
Heutzutage werden wissenschaftstechnologische Innovationen in praktisch allen Bereichen 
durch Tierversuche auf Unbedenklichkeit für den Menschen und die Umwelt getestet. Au-
ßerdem hat die experimentelle Kultur der Biomedizin durch die Entwicklung der Gentechnik, 
Nanotechnologie und Neurowissenschaften zu einer Intensivierung und Vermehrung der Nut-
zung von Tieren geführt. Internationale Projekte im Bereich der Molekularbiologie mobilisieren 
riesige finanzielle Ressourcen, um die grundlegenden Mechanismen der Genome der Tiere zu 
untersuchen bzw. um so genannte „Krankheitsmodelle“ herzustellen. Außerdem erfordern sie 
die Nutzung einer enormen Zahl von Tieren. Trotz dieser Relevanz bleiben die Auseinanderset-
zungen in der Technikphilosophie über die Aspekte der Wissensproduktion durch Tierversuche 
und deren normative Implikationen rar. Nur in der posthumanistischen Reflexion über Technik 
gewinnt der Bezug auf Tiere zunehmend an Bedeutung: Die Möglichkeit der Überschreitung 
spezies-spezifischer Grenzen durch die Herstellung von Hybriden und Chimären stellt eine He-
rausforderung für das aufklärerische Ideal des autonomen menschlichen Subjekts dar. 
Der Tierversuch ist aber längst nicht mehr das einzige Beispiel, in dem Tiere für die Technik-
philosophie interessant sind. Tiere interagieren mit Technologien auf unterschiedliche Art und 
Weise, wie die Beispiele von Tracking und Telemetrie-Sensor-Geräten in den so genannten 
„conservation studies“, von automatischen Melksystemen in Milchviehbetrieben und von 
Computerspielen für Hunde und Schweine zeigen. Wirft man einen Blick auf die Hauptkon-
troversen in den aktuellen technikethischen Debatten, sieht man wiederum, dass Tiere aus 
den Betrachtungen verschwinden: in der Debatte um den Klimawandel gewinnen die Effekte 
der Tierproduktion in der Landwirtschaft nur langsam an Bedeutung trotz der umfangreichen 
Menge an wissenschaftlichen Daten. 
Nicht zuletzt sind Tiere auch Objekte von technologischen Visionen. Wie die Debatte über 
„Animal Enhancement“ zeigt, werden Visionen über die Zukunft des Menschen auf Tiere über-
tragen bzw. an Tieren erprobt. Optimierung der Leistungen von Tieren ist keineswegs eine 
neue Idee, sondern findet sich bereits im Gedanken der Zucht wieder, die heutzutage als ge-
netische Umformung der Eigenschaften von Tieren praktiziert wird. In der Tat existierten in der 
experimentellen Forschung bereits vor der Debatte über die Möglichkeit, Tiere „besser als gut“ 
zu machen, Projekte, die auf die Steigerung bestimmter Eigenschaften von Tieren abzielten, 
wie das Beispiel der gentechnischen Veränderung so genannter Nutztiere zeigt. Interessante 
historische Zusammenhänge existieren beispielsweise zwischen der Entwicklung und Verbrei-
tung genetischen Wissens und der Eugenik zu Beginn des 20. Jahrhunderts. 
Der Beitrag setzt sich mit der systematischen Ausblendung von Tieren auseinander und zeigt, 
dass eine solche Ausblendung auch normativ relevant ist, weil sie dazu beiträgt, Tiere als reine 
Ressourcen bzw. Profitquelle wahrzunehmen. Deswegen wird hierfür einen spezifischen ana-
lytischen Fokus auf Tiere in der Technikphilosophie plädiert. 

15:30–16:00

Dirk Hommrich (Darmstadt)

Theatrum cerebri: Visualität – 
Popularität – Interpiktorialität

Der Vortrag stellt Eckpunkte einer interpiktorial-vergleichenden Wissen(schaft)sforschung 
vor und diskutiert diese vor dem Hintergrund der Popularität der Hirnforschung sowie Tech-
niken der Hirnbildgebung. Im Zentrum des Beitrags steht eine exemplarische Analyse von 
Bild-Bild-Bezügen aus dem Wissenschaftsmagazin „Gehirn und Geist“. Am Beispiel der Zeich-
nung „Der vitruvianische Mensch“ von Leonardo da Vinci wird erörtert, welche Bedeutungsef-
fekte interpiktoriale Ensembles im wissenschaftskulturellen Raum produzieren bzw. produzie-
ren können, um den populärwissenschaftlichen Diskurs mit einem symbolischen ‚Mehrwert‘ 
zu versehen, der keineswegs den Idealen journalistischer Sachlichkeit und wissenschaftlicher 
Wertneutralität folgt.
Indem der Vortrag die visuelle Heterogenität der „Gehirn und Geist“ hervorhebt, möchte er 
andernorts vorgebrachte Kritiken der visuellen Autorität und Suggestivität der Hirnbildgebung 
insofern ergänzen, als er eine Akzentverschiebung vorschlägt von der Problematisierung der



177

technisch-methodischen Evidenzeffekte im Bildlichen hin zu einer Aufmerksamkeit für die im 
populärwissenschaftlichen Diskurs wirkende Bilder-Macht im Historisch-Kulturellen. Denn für 
die Popularität der Hirnforschung sind ebenso bildkulturelle Bezüge ausschlaggebend, die 
nicht auf einen klinisch-medizinischen bzw. neurowissenschaftlichen Entstehungszusammen-
hang (neuro- und v.a. whole-brain-imaging) verweisen, keinen empirischen Erkenntniswert 
besitzen und keinen Anspruch auf wissenschaftliche Objektivität und Evidenz erheben. Der 
populäre Diskurs über die Hirnforschung ‚wuchert‘ auch, so die These, weil in ihm gewöhnli-
che lebens- bzw. alltagsweltliche Bilder, Symbole und Metaphern verwendet und gerade ganz 
unterschiedliche Bildtypen gezeigt und mobilisiert werden.

16:15–16:45

Kevin Liggieri (Bochum)

Die Stellung des Menschen in der 
»Anthropotechnik«: Transfer und 
Modifikation eines polyvalenten 
Begriffsnetzes zwischen Kultur-, 
Bio- und Technikwissenschaften

Die Untersuchung geht der Geschichte der technischen, biologischen und philosophischen 
Optimierungsvisionen des Menschen anhand des Begriffs (und der Vorstellungen) der »Anth-
ropotechnik« nach. In Medien und Wissenschaft werden in der aktuellen Debatte nicht viele 
Themen so polemisch und kontrovers diskutiert wie die der menschlichen Optimierung mit all 
ihren Facetten. 
Dabei soll eine wissenshistorische Analyse der Diskurse in Biologie, Philosophie, Literatur 
und Technik sowie ihrer medialen, apparativen und literalen Praktiken von ca. 1900 bis 1970 
verfolgt werden. Dieser Zeitraum bietet sich an, da gegen 1900 insbesondere im biologischen 
und philosophischen Feld (letzteres ausgehend von Nietzsche) Optimierungsvorstellungen 
zunehmend Konturen annahmen, die im Verlauf des 20. Jahrhunderts starken Einfluss gewan-
nen. Eine Institutionalisierung des Terminus erfolgte in den 1960er Jahren, wo der Begriff der 
»Anthropotechnik« in der Luft- und Raumfahrttechnik Eingang fand, womit er für die Arbeits-
wissenschaften, die sich mit Mensch-Technik-Interaktionen beschäftigten, zentral wurde. 
Dieser Schnittstelle zwischen Mensch und Maschine ist genauer nachzugehen, da sich in der 
Arbeitswissenschaft nicht nur eine Relation der Gleichheit, sondern ebenso eine Hybridisie-
rung des Systems aus Mensch und technischem Objekt bzw. generell aus Mensch und Ding 
vollzieht. Die Loslösung der Maschine von der Arbeit, und letztlich ebenso die Ablösung der 
Arbeit von der Mechanik markieren den Übergang zu neuen hybriden Räumen. Die Problema-
tisierungsfragen spannen ein Themenfeld zwischen System (verstanden als Milieu), Mensch, 
Maschine und Effizienz auf: Wie und in welchem System agieren Mensch und Maschine? Wel-
che Rolle übernimmt der Mensch in einer immer notwendigeren und vollständigeren Automa-
tion der Arbeitswelt?

17:30–18:00

Kaja Tulatz (Tübingen)

Zur Rolle der Technik in 
der Epistemologie Georges 
Canguilhems

Georges  Canguilhem  gilt  als  einer  der Protagonisten  der  französischen  Theorietradition  
der  Historischen  Epistemologie. In diesem Vortrag soll eine weniger bekannte Seite des Den-
kens Canguilhems beleuchtet werden: Seine Techniktheorie. Wenn  Canguilhem über Technik 
nachdenkt, dann geschieht dies stets im Dialog mit  seiner  Philosophie der  Wissenschaften 
und  des Lebens.  Er  widmet  sich  dabei  unter  anderem  Fragen  nach  der  Rolle  von  (Expe-
rimental-)Technik  in wissenschaftlichen  Forschungszusammenhängen,  nach  den  Chancen  
und  Grenzen  von technischen Analogien im Rahmen wissenschaftlicher Entdeckungen und 
Erklärungen – insbesondere innerhalb der Lebenswissenschaften  –  und  er  fragt  nach  dem  
Verhältnis  von  menschlichen Lebensvollzügen und Techniknutzung. 
Zunächst im Einklang mit traditionellen anthropologischen Technikphilosophien sieht Can-
guilhem in dem technischen Vermögen die differentia specifica, durch die sich Menschen von 
anderen Lebewesen unterscheiden. Allerdings erklärt Canguilhem  den  Technikeinsatz  dabei  
gerade nicht  durch  eine  (vermeintlich)  anthropologische  Konstante  wie  die  physiologi-
sche  Struktur  des menschlichen Körpers, sondern im Sinne seiner Philosophie des Lebens 
als graduelle Fortführung des vitalen Vermögens, spontan Normen zu setzen. Da technische 
Tätigkeiten sich von bloß physiologischen Lebensäußerungen dadurch unterscheiden, dass 
sie stets auch begrifflich vermittelt sind und zugleich – wie diese – Momente der Spontaneität 
aufweisen, ist Technik auch der ‚Ort‘, an dem neuartige begriffliche Vorstellungen über Wirkzu-
sammenhänge entstehen. Genau dies wird nun entscheidend für die Rolle, die er technogenen 
Analogien in den Wissenschaften zuschreibt. 
Der Vortrag zeigt diese Überlegungen als grundlegend für eine Reflexion von Technik auf und 
wird einen  bisher  kaum  beachteten  Strang des  Canguilhem’schen  Denkens rekonstruieren.



178

> Tierphilosophie

Sektionsleitung: Dagmar Borchers

Montag, 29. September ULB 201

14:45–15:15

Frank Brosow (Mainz)

Kann ein Humeaner Tierrechte 
begründen?

Der humeanischen Position wird in der aktuellen Debatte zur Tierethik keine prominente Stel-
lung eingeräumt. Dies erscheint insofern gerechtfertigt, als dass David Hume (1711-1776) sich 
nicht ausdrücklich zum moralischen Status der Tiere äußert. Aus seiner moralphilosophischen 
Position lässt sich aber dennoch eine Theorie entwickeln, die den tierethischen Diskurs zu 
bereichern vermag. 
Da Tiere von der auf Konventionen beruhenden, wechselseitigen Kooperation ausgeschlos-
sen sind und die (künstliche) Tugend der Gerechtigkeit in der Einhaltung von Konventionen 
besteht, können wir Tieren – zunächst – kein ‚Unrecht‘ im eigentlichen Sinne antun. Humes 
Moraltheorie enthält neben künstlichen jedoch auch natürliche Tugenden. Über diese verfügt, 
wer die charakterliche Disposition zu einem Verhalten aufweist, das ihm selbst oder seinem 
Umfeld angenehm oder nützlich ist. Systematisch existiert kein Argument innerhalb der Hu-
me’schen Moraltheorie, das den Gedanken ausschließt, dass auch Tiere in bestimmten Fällen 
zum Umfeld eines Akteurs zu rechnen sind. 
Von einem „steady and general point of view“ aus betrachtet entsteht so neben der „morali-
schen Verbindlichkeit“ zur Schonung der Tiere auch die „natürliche Verbindlichkeit“ die Miss-
handlung von Tieren allgemein unter Strafe zu stellen, Tieren also neben einem moralischen 
Recht im weiteren Sinne auch ein Recht im engeren Sinne zuzusprechen, nicht misshandelt zu 
werden. Diese Verbindlichkeiten werden nicht durch metaphysische oder empirische Eigen-
schaften des Tieres, sondern durch die ruhigen Affekte (menschlicher) moralischer Beurteiler 
konstituiert. Die empirische Eigenschaft der Empfindungsfähigkeit stellt lediglich eine kausale 
Bedingung für die Entstehung der besagten ruhigen Affekte dar, indem sie dem unparteiisch 
urteilenden Beobachter eine nicht-fiktionale Form von Sympathie ermöglicht.

15:30–16:00

Felicitas Selter (München)

Mentale Zeitreisen. Haben Tiere 
eine Vorstellung ihrer eigenen 
Zukunft?

Die These vom Tier als reines Gegenwartswesen hält sich nach wie vor hartnäckig. Empirische 
Studien zeichnen jedoch ein etwas anderes Bild. Wenigstens einige Tierarten agieren nicht 
bloß zukunftsorientiert (etwa in Form evolutionär implementierter unbewusster Mechanis-
men), sondern haben offensichtlich ein  – wie auch immer geartetes – Verständnis ihrer Selbst 
als in der Zeit kontinuierliche Wesen. Bedeutet das nun, dass sie sich auch um ihr zukünftiges 
Selbst sorgen? Aus unserer Sicht, also der Sicht paradigmatischer Personen, scheint eine not-
wendige Voraussetzung für die Sorge um sich selbst die Fähigkeit des mentalen Zeitreisens zu 
sein. Zukünftige Szenarien werden nicht einfach hinsichtlich ihrer Informationen semantisch 
antizipiert, sondern die Person versetzt sich mittels Vorstellungskraft aktiv in die Situation.
Entsprechend groß ist der Aufwand, der in den letzten Jahren betrieben wurde, um eben jene 
Fähigkeit des mentalen Zeitreisens auch bei Tieren nachzuweisen und damit den Beweis zu 
liefern, dass einige Tiere über episodisches Gedächtnis verfügen. Diese einseitige Fokussie-
rung auf das episodische Gedächtnis ist jedoch in zweierlei Hinsicht problematisch: Zum ei-
nen ist mentales Zeitreisen prinzipiell empirisch nicht verifizierbar und zum anderen deuten 
psychiatrische und entwicklungspsychologische Studien darauf hin, dass dessen eindeutige 
Zuordnung zur episodischen Kognition gefährlich vereinfachend ist.
Mein Vortrag soll zunächst einen begrifflichen Abriss darüber geben, welche Art zukunftsge-
richteten Verhaltens relevant dafür ist, dass wir Tieren einen Sinn für Zukünftiges unterstellen, 
und anschließend diskutieren, inwiefern mentales Zeitreisen und die Sorge um sich selbst 
tatsächlich zusammenhängen könnten.



179

16:15–16:45

Tobias Starzak (Bochum)

Locating disagreement in the  
theory of mind debate

The ability to understand mental states like beliefs, intentions and desires as causes of be-
havior and to ascribe those states to others in order to explain and predict their behavior is 
usually referred to as having a theory of mind (ToM). Since Premack and Woodruff´s famous 
paper Does the chimpanzee have a theory of mind? (Premack & Woodruff 1978) there has been 
an ongoing debate on the question whether some non-human animals like great apes or cor-
vids have a human-like ToM. According to some researchers like Michael Tomasello, Josep 
Call or Thomas Bugnyar, the evidence shows that some animals (like chimpanzees and rooks) 
understand some mental states like perception and intentions. In their view the way those 
animals understand each other bares some similarity to the way humans understand each 
other and we can credit those animals with a ToM (yet in a restricted sense without false-be-
lief understanding). However, other researchers like Daniel Povinelli, Derek Penn and Jennifer 
Vonk argue that not-human animals do not possess anything remotely resembling a theory of 
mind (Povinelli & Vonk 2003; see also Penn & Povinelli 2007). How can we explain that diffe-
rent researchers interpret the same body of evidence in such different ways? The goal of this 
talk is to identify the sources of disagreement and propose a direction in which this debate 
should be continued.

17:30–18:00

Christian Steiner (Basel)

Eine transformative Theorie der 
Rationalität

Die Debatte um die anthropologische Differenz wird von der Frage angeleitet, ob ein ausge-
zeichneter, kategorialer Unterschied zwischen uns Menschen und (allen anderen) Tieren be-
steht, oder ob dieser Unterschied von der gleichen Art ist wie der Unterschied zwischen zwei 
beliebigen Tierarten. Während Assimilationisten diesen Unterschied als einen graduellen 
auffassen, sehen Differentialisten darin einen kategorialen Unterschied. Entsprechend sind 
Assimilationisten der Ansicht, dass sich unsere mentalen Fähigkeiten nur graduell von den-
jenigen der Tiere unterscheiden, während Differentialisten hier gerade den fundamentalen 
Unterschied zwischen Mensch und Tier verorten.
In meinem Beitrag geht es mir darum, eine Alternative zu diesen assimilationistischen und 
differentialistischen Positionen auszuarbeiten, welche den Vorzügen dieser beiden Positio-
nen gerecht wird, ohne ihre Schwierigkeiten zu teilen. Dazu werde ich eine Annahme zurück-
weisen, welche Assimilationisten und Differentialisten üblicherweise teilen. Assimilationis-
ten und Differentialisten gehen üblicherweise davon aus, dass wir gewisse Fähigkeiten mit 
nicht-sprachlichen Tieren teilen und dass die für uns spezifischen Fähigkeiten zu diesen ge-
teilten Fähigkeiten hinzukommen. Sie gehen also von einer additiven Theorie der Rationalität 
aus. Dagegen möchte ich vorschlagen, unsere Vernunft als etwas zu verstehen, das unsere 
unspezifischen Fähigkeiten transformiert: Zwar verfügen sowohl Tiere als auch Menschen über 
Wahrnehmung, doch in unserem Fall ist diese Fähigkeit nur im Zusammenhang mit unserer 
Vernunft verständlich. Daher unterscheidet sich menschliches Wahrnehmen von tierischem 
Wahrnehmen. Und dennoch haben wir es hier nicht mit einer Homonymie zu tun. Denn auf 
einer abstrakteren Ebene zeigt sich, was menschlichem und tierischem Wahrnehmen gemein-
sam ist – so stehen diese konkreteren Formen des Wahrnehmens zu den Gemeinsamkeiten 
wie Spezies zu Genus.



180

> Wirtschaftsphilosophie / -ethik

Sektionsleitung: Matthias Kettner

Montag, 29. September ULB 202

14:45–15:15

Bastian Ronge (Berlin)

Was ist kritische 
Wirtschaftsphilosophie? Adam 
Smith und die frühe Kritische 
Theorie

Was ist kritische Wirtschaftsphilosophie? Was sind ihre programmatischen Ziele und wie sieht 
ihre konkrete Umsetzung aus? Der Vortrag beantwortet diese Fragen in zwei Schritten. 
Im ersten Schritt rekonstruiere ich ausgehend von Max Horkheimers Aufsatz „Traditionelle und 
kritische Theorie“ die wirtschaftsphilosophische Programmatik der frühen Kritischen Theorie. 
Kritische Wirtschaftsphilosophie muss drei Bedingungen erfüllen. Sie muss erstens der Tatsa-
che gewahr sein, dass es keine objektivistische Wirtschaftstheorie geben kann. Ökonomische 
Theoriebildung hat immer eine performative Dimension. Zweitens muss sie das Ziel verfolgen, 
die geltende Wirtschaftsordnung zu verbessern; sie gerechter, fairer oder solidarischer zu ma-
chen. Drittens muss eine kritische Wirtschaftsphilosophie ein distanziertes Verhältnis zu den 
Wirtschaftswissenschaften einnehmen und deren Begriffe dekonstruieren. 
Im zweiten Schritt des Vortrages zeige ich, dass Adam Smiths „Wohlstand der Nationen“ alle 
drei Bedingungen erfüllt und daher als Umsetzung einer kritischen Wirtschaftsphilosophie 
verstanden werden kann. Smith konzipiert seine Untersuchung als „rhetoricall discourse“, um 
seine Leser von den Vorzügen des „natural system of liberty“ zu überzeugen und die ökono-
mische Ordnung seiner Zeit zu verändern. Sein Buch zielt auf die Ersetzung des ungerechten 
merkantilistischen Wirtschaftssystems durch eine gerechtere Wirtschaftsordnung. Darüber hi-
naus ist Smith überaus skeptisch gegenüber den Bemühungen einer rein wissenschaftlichen 
Analyse der Ökonomie. Dies zeigt sich sowohl in seinen wissenssoziologischen Ausführungen 
zu den Physiokraten, als auch in seiner distanzierten Haltung gegenüber James Steuart. Der 
„Wohlstand der Nation“ kann daher als Dokument einer kritischen Wirtschaftsphilosophie im 
Sinne der frühen Kritischen Theorie verstanden werden. Am Ende des Vortrages diskutiere ich, 
welche Möglichkeiten es gibt, das Projekt einer kritischen Theorie des Wirtschaftens zu revi-
talisieren.

15:30–16:00

Yoshihiro Niji (Osaka)

Kann die Philosophie helfen, 
die Krisen der Gegenwart zu 
überwinden?

Papst Franziskus hat zum Auftakt der Veranstaltung „World Economic Forum – WEF“ einen 
entschiedeneren Kampf gegen Armut und eine bessere Verteilung des Wohlstandes verlangt 
(22. 01. 2014, Rom). Er nannte es „nicht hinnehmbar, dass Tausende von Menschen weiterhin 
jeden Tag an Hunger sterben, obwohl erhebliche Mengen an Nahrung verfügbar sind, welche 
oft einfach verschwendet werden“. Wie kann man dieses schwere Problem lösen?
Ich möchte in diesem Zusammenhang drei Gesichtspunkte erörtern:
1. Den Gedanken der Koexistenz. Dieser stammt eigentlich aus der Biologie. Es gibt  Symbiose 
z.B. in der Beziehung zwischen dem Einsiedlerkrebs und der Seeanemone. Beide Lebewesen 
profitieren von der symbiotischen Beziehung. Wir können versuchen, den Gedanken der posi-
tiven Koexistenz auf die menschliche Welt zu übertragen.
2. Die Theorie der Korporation von Hegel. Der Gegensatz zwischen der Armut und dem Reich-
tum rührt von der kapitalistischen Produktionsweise her. Die „Krise der Allgemeinen Überpro-
duktion“ hat den Bankrott von Unternehmen und Arbeitslosigkeit zur Folge. Sie verursacht 
eine ungeheure Verschwendung von menschlichen Ressourcen und materiellen Quellen der 
Produktion. Wir können die Krisentheorie von Marx und den Gedanken der Korporation von 
Hegel zur Lösung dieser Problematiken nutzen. 
3. Die Seele der japanischen Teezeremonie. Der Kernpunkt der Teezeremonie besteht darin, 
Genügsamkeit zu erfahren. Manchmal vergessen wir die Bedeutung des Genügens und der 
Zufriedenheit. Die Bedürfnisse werden immer mehr und immer größer in der heutigen Gesell-
schaft. Wir sollten also zur kulturellen Essenz des Tees zurückkehren.
Die Philosophie als die Königsdisziplin der Wissenschaften hat das Potential die Krisen der 
Gegenwart deshalb überwinden, weil sie die Beschränktheit der Einzelwissenschaften aufbre-
chen kann. 



181

16:15–16:45

Simon Derpmann (Münster)

Der doppelte Schleier des Geldes

Gegenwärtig erfährt die Frage nach der Natur des Geldes neue Aufmerksamkeit. Eine Be-
trachtung der historischen Erscheinungsformen von Geld einerseits und die Wirkungsweise 
der Geldschöpfung durch das Bankwesen andererseits begründen Zweifel an klassischen 
Ansätzen, so dass Geld oftmals nicht Ware oder als Symbol ökonomischer Werte, sondern 
als soziale Relation der Schuld oder des Kredits begriffen wird. Vor diesem Hintergrund stellt 
sich die Frage, wie viel von den klassischen Erkenntnissen hinsichtlich der Beschaffenheit und 
Wirkungsweise von Geld im Zuge der Zurückweisung der Warengeldhypothese aufzugeben ist. 
Anhand der Marxschen Geldtheorie lässt sich diese Frage besonders aufschlussreich behan-
deln. Denn einerseits reiht sich Marx mit der Annahme der Herausbildung einer Geldware, 
deren Wert auf dieselbe Weise zu erklären ist wie der anderer Waren, in die Reihe klassischer 
Vorbilder ein, die er in Smith oder Ricardo findet. Andererseits jedoch bringt Marxens Analyse 
des Geldes aufgrund seiner Konzeption des Werts von Waren als soziale Relation wertvolle 
Einsichten über die gesellschaftliche Bedeutung des Geldes hervor, die etwa Simmel aufgreift. 
Der Vortrag ergründet, inwieweit sich diese Erkenntnisse unabhängig von der konkreten Be-
stimmung von Geld als Ware formulieren lassen.

17:30–18:00

Christian Neuhäuser (Dortmund)

John Stuart Mills Theorie des 
Privateigentums und der 
Marktsozialismus

Mill ist kein Vertreter eines laissez-fairen Wirtschaftsliberalismus, wie häufig behauptet. Es 
ist für ihn eine offene Frage, ob es Privateigentum an Produktionsmitteln geben sollte und ob 
andere Formen des Privateigentums beschränkt werden sollten. Dies hängt vollständig davon 
ab, welche Wirtschaftsform die vorrangigen Ziele Wohlfahrt und Freiheit besser realisiert. Mill 
glaubte, dass zu seiner Zeit kapitalistische und sozialistische Experimente parallel laufen soll-
ten, um diese Frage zu klären. Unabhängig davon, wie er selbst die heutige Lage einschätzen 
würde, lässt sich sein theoretischer Ansatz einer konsequentialisitischen Eigentumstheorie 
nutzen, um zu einer Neubewertung von Privateigentum und seinen Grenzen heute zu kom-
men. Ich möchte in meinem Vortrag zeigen, wie solch eine Einschätzung aussehen könnte 
und damit auch aufzeigen, dass Mill ein in der Gegenwart relevanter politischer Ökonom bzw. 
normativer Theoretiker der Wirtschaft ist. 
Aus dieser Perspektive möchte ich argumentieren, dass keineswegs klar ist, ob Produktions-
mittel privat sein müssen. Vielmehr lassen sich Gründe dafür anführen, dass ein Marktsozia-
lismus, in dem die Produktionsmittel genossenschaftlich organisiert sind, zu mehr Wohlfahrt 
und Freiheit führt. Mills empirischer Methode zufolge gälte es dann, marktsozialistische und 
kapitalistische Organisationsformen unter heutigen Bedingungen miteinander zu vergleichen. 
Ich möchte argumentieren, dass das Ergebnis solch eines Vergleichs gemischt ausfällt. In wel-
che Richtung das Eigentum von Produktionsmitteln weiterentwickelt werden soll, hängt daher 
von spekulativen Gründen ab. Dazu zählt die zu erwartende Stabilität der jeweiligen Systeme, 
die zu erwartenden negativen und positiven Effekte auf Wohlfahrt und Freiheit sowie die zu er-
wartenden Kosten gesellschaftlicher Transformation. Mills Ansatz liefert uns relevanten einen 
theoretischen Ansatz, um diese Fragen systematisch weiterzuverfolgen.



182

Donnerstag, 2. Oktober ULB 201

14:45–15:15

Paul Hoyningen-Huene (Hannover)

Akzeptanzprobleme der 
Neuroökonomik

Die Neuroökonomik ist ein neues Teilgebiet der Wirtschaftswissenschaften. Ihr Gegenstands-
bereich sind die neuronalen Grundlagen ökonomischen Verhaltens. Viele Standard-Ökonomen 
sind der Neuroökonomik gegenüber sehr skeptisch; sie bezweifeln ganz grundsätzlich, dass 
die Neuroökonomik zu den etablierten Fragestellungen der Ökonomik etwas beitragen kann. 
Das erste Ziel des Vortrags ist, diese Vorbehalte der Standard-Ökonomen gegenüber der Neu-
roökonomik herauszuarbeiten. Aus der Analyse der Vorbehalte der Standard-Ökonomik gegen-
über der Neuroökonomik können bestimmte Empfehlungen an die Neuroökonomen abgeleitet 
werden, die sie befolgen sollten, wenn sie innerhalb der ökonomischen Zunft Erfolg haben 
wollen. Erstens sollten die Neuroökonomen damit rechnen, dass in der Standard-Mikroöko-
nomie Vorhersagen (im Sinne von Ableitungen aus Modellen/Theorien) gegenüber kausalen 
Erklärungen einen massiven methodologischen Vorrang haben. Zweitens sollten Neuroökono-
men eine Entscheidung darüber treffen, ob sie zur Standard- bzw. der Verhaltens-Ökonomik 
positiv beitragen wollen, oder ob sie diese Gebiete kritisieren und/oder ändern wollen. Drit-
tens sollten Neuroökonomen, die zur Standard- oder Verhaltensökonomik positiv beitragen 
wollen, sich bewusst sein, dass sie von der Standard- oder Verhaltensökonomik zu lediglich 
heuristischen Ideengebern abgewertet werden könnten. Viertens kann Neuroökonomen, die 
die Standard- oder die Verhaltens-Ökonomik kritisieren oder ändern wollen, die gleiche Stra-
tegie empfohlen werden, die einige der durchschlagendsten Arbeiten der Verhaltensökonomik 
in ihrer Kritik an der Standard-Ökonomik verwendet haben. Zusammenfassend kann gesagt 
werden, dass die Neuroökonomik eine breitere Anerkennung innerhalb der Standard- und der 
Verhaltensökonomik nur erreichen kann, wenn sie neuartige Vorhersagen von Verhalten pro-
duzieren kann, das die ökonomischen Disziplinen wirklich interessiert.

15:30–16:00

Michael von Grundherr (München)

Selbstwirksamkeitserwartung 
als Katalysator der 
Normimplementierung – Eine 
ordnungsethische Perspektive auf 
ein Konstrukt der Moralpsychologie

Nach der zentralen Forderung der Ordnungsethik können und sollen moralische Normen nur 
durch anreizkompatible Änderungen der Handlungsbedingungen umgesetzt werden. Ob prin-
zipiell bestehende Anreize in konkreten Fällen handlungswirksam werden, hängt aber von der 
Kompetenz und Selbstwirksamkeitserwartung der realen Akteure ab. Für eine angewandte 
Ordnungsethik sind deswegen empirische Ergebnisse aus der Psychologie und der experimen-
tellen Ökonomik von Bedeutung. Ich werde argumentieren, dass effektive Implementierung 
von Normen ein gutes Change Management voraussetzt, das moralische Selbstwirksamkeits-
erwartungen aufbaut. Vorbilder und Rollenmodelle können dabei einen wichtigen Beitrag leis-
ten. Ihre Aufgabe ist es nicht, selbstloses Verhalten vorzuleben, sondern unklare Situationen 
zu disambiguieren und glaubhaft zu zeigen, dass moralisch gefordertes Verhalten in einem 
bestehenden institutionellen Rahmen tatsächlich nicht systematisch zu Nachteilen führt.

16:15–16:45

Max Winter (Jena)

Autonomie als normative Grundlage 
ökonomischer Theorie?

Ausgehend vom Befund der Unumgänglichkeit normativer, nicht aus der Aggregation individu-
eller Präferenzen ableitbarer Maßstäbe zur Bewertung ökonomischer Strukturen und Prozesse 
und im Unterschied zu primär egalitaristischen und gerechtigkeitstheoretischen Ansätzen soll 
auf ein Konzept der Autonomie zurückgegriffen werden, um dessen Tauglichkeit für eine nor-
mative Perspektive auf ökonomische Zusammenhänge zu beleuchten. Damit wird der vorphi-
losophischen Einsicht Rechnung getragen, nach der die Bewertung ökonomischer Strukturen 
sich häufig nicht so sehr an quantitativen Momenten bemisst, sondern vielmehr am Grad der 
in ihnen möglichen Selbstbestimmung. 
In einem ersten Schritt soll in der Kritik der gegenwärtigen Wohlfahrtsökonomik die behaupte-
te Unabdingbarkeit eines Rückgriffs auf vermeintlich ‚externe‘ Bewertungsmaßstäbe ökonomi-
schen Handelns skizziert werden. In einem zweiten Schritt dann kann die Tragfähigkeit eines 
Autonomiebnegriffs beleuchtet werden, der nicht allein politisch zu verstehen ist, sondern 
ausdrücklich auch auf ökonomische Strukturen ausgreift. Drittens und abschließend sollen 
die ökonomischen Implikationen eines solchen Ansatzes in Auseinandersetzung mit gegen-
wärtigen liberalen wie marktsozialistischen Alternativvorschlägen der normativen Ökonomik 
angedeutet werden.



183

17:30–18:00

Annekatrin Meißner (Passau)

Unternehmerische Verantwortung 
für Verwirklichungschancen auf 
Bildung

Der Vortrag stellt einen zentralen Argumentationsgang aus meiner Dissertation mit dem Titel: 
„Kooperative Bildungsverantwortung als Weg aus der Armut“ vor. Im Mittelpunkt meiner Dis-
sertation steht die Frage der unternehmerischen Verantwortung für Bildungschancen. Ausge-
hend von dem entwicklungs- und wirtschaftsethischen Ansatz von Amartya Sen wird in einem 
ersten Schritt die Bedeutung von Verwirklichungschancen auf Bildung für den Weg aus der 
Armut aufgezeigt. Darauf basierend wird im Anschluss für eine sekundäre Verantwortung von 
Unternehmen argumentiert, der diese in einer Kooperation mit Akteuren der Zivilgesellschaft 
auch faktisch nachkommen können. Am Fallbeispiel einer eigenen empirischen Studie zu ei-
ner Social Franchise-Kooperation im Bildungsbereich Brasiliens wird in einem dritten Schritt 
herausgestellt, welche Potenziale, Grenzen und Erfolgsfaktoren mit einer gemeinsamen Ver-
antwortungsübernahme verbunden sind.
Der Fokus des Vortrags liegt auf der Begründung einer sekundären Verantwortung von Unter-
nehmen für Verwirklichungschancen auf Bildung. Grundlage für die Argumentation ist ein er-
weitertes Verantwortungsverständnis, das über eine retrospektive Verursacherverantwortung 
hinausgeht und prospektive Aspekte der sozialen Verbundenheit und der Sorge umfasst (vgl. 
Neuhäuser 2011, Young 2010). Ausgangspunkt der Argumentation bilden die Entschuldigungs-
gründe der Eltern und des Staates, die ich als Primärverantwortliche erachte. Darauf basierend 
argumentiere ich in vier Schritten für eine sekundäre unternehmerische Bildungsverantwor-
tung. Erstens begründe ich ihre globale Mitverantwortung für die Entschuldigungsgründe von 
Eltern und Staat (globales Kriterium). Zweitens berücksichtige ich den jeweiligen nationalen 
Kontext (nationales Kriterium). Drittens diskutiere ich Formen der Zuständigkeit und viertens 
konkretisiere ich mit Amartya Sen die von Young und Neuhäuser vorgeschlagenen Kriterien, 
nach denen eine Mitverantwortung übernommen oder zugewiesen werden soll.



184

> Wissenschaftsphilosophie

Sektionsleitung: Ulrich Krohs

Montag, 29. September G 209

14:45–15:15

Florian Fischer (Köln/Bonn/Oxford)

Antisupervenienzialistische 
Naturgesetze – Eine dispositionale 
Theorie naturgesetzlicher 
Notwendigkeit

Die neuere Debatte um Naturgesetze findet ihren Ausgang im logischen Empirismus, der wie-
derum auf Annahmen beruht, die auf David Hume zurückgehen. Hume bestreitet, dass wir 
(notwendige) Verbindungen zwischen Ursache und Wirkung finden können. Bis heute steht 
zur Debatte, ob man eine adäquate Theorie von Naturgesetzen ohne Rückgriff auf notwendige 
Verbindungen, formulieren kann.
Ein prominenter Versuch einer solchen ‚sparsamen‘ Naturgesetz-Konzeption ist die Regulari-
tätstheorie von David Lewis. Ihr wird jedoch vorgeworfen, dass sie u.a. zentrale Begriffe (wie 
Einfachheit) nicht angemessen bestimmen kann.
Daher haben sich Theorien entwickelt, die über die Humean‘sche Ontologie hinausgehen. Der 
Auffassung von David Armstrong, Fred Dretske und Michael Tooley  (ADT) zufolge herrscht zwi-
schen verschiedenen Eigenschaften eine Relation der Necessitation. Doch es ist völlig unklar 
und unerklärt, wie die Necessitations-Relation den von ADT angenommenen Zwang in der Na-
tur hervorbringen soll.
Einer weiteren Familie von Naturgesetztheorien, die ebenfalls die empiristische Ontologie 
übersteigen, zufolge werden Naturgesetzaussagen als Dispositionszuschreibungen aufge-
fasst.  Die Standardanalyse nimmt an, dass Dispositionen bei gegebenem Stimulus zu ihrer 
Manifestation führen. Marc Johnstons’ Masken stellen jedoch schwerwiegende Gegenargu-
mente dar, in denen die Manifestation trotz vorliegendem Stimulus und erhalten bleibender 
Disposition verhindert wird.
Ich entwickle einen Vorschlag, welchem eine Unterscheidung zwischen Dispositions-Mani-
festation und resultierendem Verhalten zentral ist. Masken können das (normale) resultieren-
de Verhalten verhindern, aber nicht die Manifestation einer Disposition. Das aktuale resultie-
rende Verhalten ist die Summe der Beiträge aller beteiligten Dispositions-Manifestationen. 
Diese Konzeption erlaubt es, dass die Manifestation in allen Fällen dieselbe ist und dennoch 
das resultierende Verhalten variiert. Darauf aufbauend kann die naturgesetzliche Notwendig-
keit erfasst werden, ohne einfach postuliert (ADT), oder gänzlich abgelehnt (Lewis) zu werden.

15:30–16:00

Johannes Röhl (Rostock)

Continuous time evolution, event 
causation and dispositions

It has often been denied that the concepts of cause and effect have any role in fundamental 
physics or other theories of systems with continuous time evolution. It is argued that conti-
nuous evolution does not allow for discrete events and that the laws (represented by differen-
tial equations) that govern these processes usually lack the temporal asymmetry required by 
the traditional relation of causation. This seems to conflict with causal descriptions in special 
sciences like biology and with philosophical accounts that hold causation to be a relation 
between events. Such a divergence in a central concept like causation could lead to a disunity 
of science and world. My aim is to show that a picture of the world in which causal powers play 
a central part in causation and laws of nature is able to accommodate both the view of mathe-
matical physics and the one of event causation. I argue that event causation can be based on 
disposition-manifestation-relations and that the ontic basis of systems with continuous time 
evolution can also be analyzed in terms of dispositions, because these determine the func-
tions that determine the time evolution of the system which is ontologically captured as their 
joint manifestation process. They are the causal factors that drive the time evolution. Thus, an 
ontology with dispositions allows a unified ontology for both continuous processes and causal 
links of discrete events.



185

16:15–16:45

Matthias Unterhuber (Düsseldorf)

Do Ceteris Paribus Laws Exist? 
A Regularity-Based Best System 
Analysis

This paper argues that ceteris paribus (cp) laws exist based on a Lewisian best system analy-
sis of lawhood (BSA). Furthermore, it shows that a BSA faces a second trivialization problem 
besides the one identified by Lewis. The first point concerns an argument against cp laws by 
Earman and Roberts. The second point aims to help making some assumptions of the BSA 
explicit. To address the second trivialization problem, a restriction in terms of natural logical 
constants is proposed that allows one to describe regularities, as specified by basic generics 
(e.g. ‘birds can fly’) and universals (e.g. ‘all birds can fly’). It is argued that cp laws rather than 
strict laws might be a part of the the best system of such a regularity-based BSA, since sets of 
cp laws can be both (i) simpler and (ii) stronger when reconstructed as generic non-material 
conditionals. Yet, if sets of cp laws might be a part of the best system of a BSA and thus qualify 
as proper laws of nature, it seems reasonable to conclude that at least some cp laws qualify 
as proper laws of nature.

17:30–18:00

Alexander Gebharter (Düsseldorf)

A formal framework for representing 
mechanisms?

In this talk I tackle the question of how the hierarchical organization of mechanisms can be re-
presented within a causal graph framework. I present an answer to this question proposed by 
Casini, Illari, Russo, and Williamson, who suggest to represent a mechanism by a special kind 
of node of a recursive Bayesian network, and provide an example that their formalism does 
not capture two important features of nested mechanisms: (i) a mechanism‘s submechanisms 
are typically causally interacting with each other as well as with other parts of the mechanism, 
and (ii) intervening in some of a mechanism‘s parts should have at least some probabilistic 
influence on the phenomena the mechanism brings about. Finally, i propose an alternative 
approach taking (i) and (ii) into account. In this approach mechanisms are not represented by 
a causal graph‘s nodes, but rather by its edges.

18:15–18:45

Ramiro Glauer (Magdeburg)

Against Levels of Mechanism

Markus Eronen (forthcoming) attacks Craver’s (2007) notion of levels of mechanism on the 
basis that it has counterintuitive consequences and is incompatible with Craver and Bechtel’s 
(2007) own account of top-down causation. It is counterintuitive, because entities that are 
intuitively on the same level often do not turn out to be on the same level of mechanism. And it 
is incompatible with Craver and Bechtel’s notion of top-down causation because it leads to the 
absurd result that obvious causal interactions between components of different mechanisms 
could not really be causal interactions. While I am highly sympathetic with Eronen’s result, I 
believe that Eronen makes his case too swiftly. That levels of mechanism are counterintuitive 
could be shrugged off by Craver because ‘levels of mechanism’ is a technical notion. And the 
apparent inconsistency of levels of mechanism and top-down causation as mechanistically 
mediated effects could be resolved by realizing that Craver has an independent account of int-
ra- and inter-level relations that is based on Woodward’s manipulationist conception of causa-
tion, the difference being that inter-level manipulability relations are constitutive, not causal. 
This eschews the need to confine causal relations to levels of mechanism. Rather, levels of me-
chanism are a result of causal and constitutive manipulability relations. The deeper problem 
of Craver’s account, though, lies in the constitutive inter-level mutual manipulability relation. 
Given the criteria for when a manipulability relation is well-defined, mutual manipulability 
is not well-defined. As a result, it seems to be more appropriate to conceive of mechanistic 
explanation as ‘flat’.



186

Dienstag, 30. September G 209

14:45–15:15

Chrysostomos Mantzavinos (Athen)

Explanatory Pluralism

A philosophical theory of explanation should provide solutions to a series of problems, both 
descriptive and normative. The aim of this paper is to establish the claim that this can be best 
done if one theorizes in terms of explanatory games rather than focusing on the explication 
of the concept of explanation. The position that is adopted is that of an explanatory pluralism 
and it is elaborated in terms of the rules that incorporate the normative standards that guide 
the processes of discovery and justification of explanations as well as the modes of their com-
munication, dissemination, and adoption. They constitute the rules of the explanatory game 
that the participants are playing. The philosophical project consists in describing and norma-
tively appraising the rules that constitute these games. This paper builds upon and extends 
the argument that appeared in an earlier paper of the author on «Explanatory Games» in the 
Journal of Philosophy (2013).

15:30–16:00

Stefan Roski (Essen/Hamburg)

Grounding und der Begriff der 
Erklärung

Der Begriff des Groundings ist in den letzten Jahren zu einem heißdiskutierten Thema der ana-
lytischen Metaphysik geworden. Unter Grounding versteht man eine objektive (nichtepiste-
mische) Prioritätsrelation zwischen Tatsachen oder wahren Propositionen. Häufig wird diese 
Relation auch als ein Fall von nicht-kausaler, explanatorischer Abhängigkeit charakterisiert. 
Insbesondere werden allgemeine Eigenschaften der Grounding-Relation und Thesen bezüg-
lich konkreter Fälle von Grounding häufig über Intuitionen bezüglich Erklärungen motiviert.  
Erklärungen sind freilich seit langem ein zentrales Thema der Wissenschaftstheorie. Bisher 
ist jedoch noch ungeklärt in welchem Verhältnis in der Wissenschaftstheorie diskutierte Er-
klärungsbegriffe mit dem Begriff des Groundings stehen. In meinem Vortrag möchte ich einen 
Beitrag zur Untersuchung dieses Verhältnisses leisten. In diesem Kontext werde ich untersu-
chen, ob der Begriff der Erklärung, an den in der Debatte um Grounding appelliert wird, (i) ein 
anderer Erklärungsbegriff ist als die in der Wissenschaftstheorie diskutierten, ob Erklärungen 
unter Rekurs auf Grounding (ii) lediglich andere Gegenstandsbereiche betreffen als typische 
Fälle wissenschaftlicher Erklärung, oder ob es (iii) vielleicht generell nicht sinnvoll ist die Intu-
itionen, die in der Debatte um Grounding in Metaphysik und Philosophie der Logik eine Rolle 
spielen, unter Rekurs auf den Begriff der Erklärung zu motivieren. 

16:15–16:45

Stephan Kornmesser (Oldenburg)

Die multiparadigmatische Struktur 
der Wissenschaften

Im Jahr 1962 veröffentlichte Thomas S. Kuhn sein Hauptwerk The Structure of Scientific Revo-
lutions, das als eines der Hauptmarkierungspunkte in der historischen Wende der Wissen-
schaftstheorie gilt. Die darin von Kuhn durchgeführte deskriptive und diachronische Analyse 
der Naturwissenschaften führte zu den folgenden wohlbekannten Thesen, dass
– erstens nur die “reifen” Naturwissenschaften paradigmenbasierte Wissenschaften. 	
– zweitens eine bestimmte Entwicklungsphase einer wissenschaftlichen Disziplin immer auf 
einem Paradigma und somit auf einer normalwissenschaftlichen Entwicklung basiert.
– drittens inkommensurable Paradigmen in der Regel nicht parallel zueinander existieren, da 
Inkommensurabilität nur zwischen zwei durch eine wissenschaftliche Revolution einander ab-
lösenden Paradigmen besteht.
In der auf Kuhn aufbauenden Wissenschaftsphilosophie wurde dieses Bild wissenschaftlicher 
Entwicklungen weitestgehend akzeptiert und nur vereinzelt kritisch hinterfragt. In meinem 
Vortrag werde ich die oben genannten Thesen Kuhns anhand von Untersuchungen einzelwis-
senschaftlicher Strukturen und Entwicklungen einer Reanalyse unterziehen. Es wird sich zei-
gen, dass 
– erstens sowohl naturwissenschaftliche als auch nicht-naturwissenschaftliche Disziplinen 
paradigmenbasierte Wissenschaften sind. 
– zweitens sich viele wissenschaftliche Disziplinen in einem Zustand der Multiparadigmatizi-
tät befinden, in dem rivalisierende Paradigmen dauerhaft koexistieren und parallele Normal-
wissenschaften erzeugen.
– drittens Inkommensurabilität kein ausschließlich durch den Prozess einer wissenschaftli-
chen Revolution erzeugtes, sondern ein in den Wissenschaften allgegenwärtiges Problem ist, 
das in der Schwierigkeit der Vergleichbarkeit parallel existierender rivalisierender Paradigmen 
besteht.
Abschließend werde ich in meinem Vortrag einige Konsequenzen dieser Neubewertung bespre-
chen, die aus der kuhnschen Betrachtungsweise überhaupt nicht erkannt werden konnten: Es 
gilt zu untersuchen, in welche Beziehungen inkommensurable koexistierende Paradigmen zu-
einander treten können und welche Beziehungen diese Paradigmen in der wissenschaftlichen 
Praxis tatsächlich eingehen.



187

17:30–18:00

Nicola Mößner (Aachen)

Was Higgs Bosonen und 
Cocktailpartys gemeinsam haben 
– Ludwik Fleck über den sozialen 
Ursprung wissenschaftlicher 
Metaphern

Metaphern spielen eine wichtige Rolle in der Wissenschaftspraxis, wo sie oft zu didaktischen 
und kommunikativen Zwecken eingesetzt werden. Mit ihrer Hilfe können neue Phänomene, 
wie z. B. die Wirkung des Higgs Mechanismus, verständlich gemacht werden. Für solche epi-
stemischen Zwecke wird mit ihrer Hilfe eine Analogie zwischen bereits Bekanntem und dem 
noch Unbekannten hergestellt. Metaphern verbinden dabei Informationen und Erklärungs-
muster aus ganz unterschiedlichen Erfahrungsbereichen, wie z. B. den Bereich der theoreti-
schen Teilchenphysik mit unserem Alltagswissen über Cocktailpartys.
Hervorzuheben ist, dass durch die Verwendung von Metaphern nicht nur ein persönlicher Ver-
ständnisfortschritt erbracht, sondern auch ein epistemischer Fortschritt für eine ganze For-
schungsrichtung erzielt werden kann. So hat Richard Boyd (1993) darauf hingewiesen, dass 
Metaphern konstitutiv für die Entwicklung neuer Theorien sein können. Sie gewähren Wis-
senschaftlern einen ersten Zugang zu neuen Forschungsgegenständen und werden dadurch 
in einigen Fällen selbst zu Kernpfeilern der theoretischen Erschließung des entsprechenden 
Gegenstandsbereiches.
Eine wichtige Rolle für den epistemischen Erfolg von Metaphern in wissenschaftlichen Erklä-
rungen spielt dabei der soziale Kontext der wissenschaftlichen Erkenntnisprozesse. Mit Hil-
fe von Ludwik Flecks Theorie der sozialen Bestimmtheit wissenschaftlicher Erkenntnis soll in 
diesem Vortrag der soziale Entstehungsprozess wissenschaftlicher Metaphern genauer ana-
lysiert werden. Insbesondere Flecks Überlegungen zur Zirkulation von Ideen („Gedankenwan-
derung“) in der wissenschaftlichen Gemeinschaft („Denkkollektiv“) werden für eine Erklärung 
des genannten Phänomens nutzbar gemacht. Kritisch untersucht werden soll ferner, welche 
Rolle Fleck Metaphern im Kontext der Entwicklung von Theorien zuspricht. Insbesondere gilt es 
zu klären, ob und inwiefern diese sich von den sogenannten „Ur- oder Präideen“ unterschei-
den, welche er als den Ausgangspunkt wissenschaftlicher Theorie-Entwicklung auffasst. 



188

Donnerstag, 2. Oktober G 209

14:45–15:15

Cornelis Menke (Bielefeld)

Ursprung und Leistungsfähigkeit 
von Thomas Kuhns Konzeption 
der Rolle von Werten in der 
Wissenschaft

In „Objectivity, Value Judgment, and Theory Choice“ (1977) vertritt Kuhn die Auffassung, die 
Kriterien der Theoriewahl „function not as rules, which determine choice, but as values, which 
influence it“. Dies ermögliche, dass die Kriterien Theorien auch in einem Stadium ihrer Ent-
wicklung auszeichnen könnten, in welchem diese noch nicht „artikuliert“ sind und noch nicht 
viele Erfolge vorzuweisen haben, und gestatte so zu erklären, dass einige Forscher in bestimm-
ten Situationen neue Theorien entwickelten vorzögen und diese weiterverfolgten (Innovati-
onsproblem).
Im Vortrag betrachte ich den Ursprung und die Leistungsfähigkeit dieser Auffassung Kuhns. 
Zum einen möchte ich plausibel machen, dass die Pointe dieser Auffassung nicht in der Lö-
sung des genannten Innovationsproblems liegt, sondern darin, dass sie eine ingeniöse Ant-
wort auf den Vorwurf gibt, Kuhn könne den wissenschaftlichen Entscheidungsprozess nicht als 
rational betrachten, sondern zeichne das Bild einer „mob psychology“. Zum anderen möchte 
ich die Leistungsfähigkeit dieser Konzeption betrachten. In „The Structure of Scientific Revo-
lutions“ (1962) hatte Kuhn noch eine andere Lösung des Innovationsproblems vorgeschlagen. 
Diese erlaubt keine vergleichbar gute Entgegnung auf den Vorwurf der Irrationalität, stellt aber 
– wie ich zeigen möchte – möglicherweise die bessere Lösung des Innovationsproblems dar.

15:30–16:00

Lara Huber (Darmstadt)

Wissen und Macht: Zur Autorität 
wissenschaftlicher Normen für die 
Erkenntnissicherung

Wissenschaftliche Erkenntnis und menschliches Vermögen, auf natürliche Prozesse einzuwir-
ken und soziales Leben zu gestalten, stehen in enger Beziehung zueinander. Die Themati-
sierung des wechselseitigen Verhältnisses von Wissen und Macht geht maßgeblich auf den 
neuzeitlichen Philosophen Francis Bacon zurück, der im Novum Organon die Rede auf die Zwil-
lingsziele menschliche Wissenschaft und menschliche Macht bringt (Novum Organon, 1620). 
In der zeitgenössischen Philosophie, etwa im Entwurf der politischen Wissenschaftsphiloso-
phie des amerikanischen Philosophen Joseph Rouse, wird Wissen vor diesem Hintergrund als 
Basis machtbezogenen Handelns vorgestellt: Erst genaue Kenntnisse über die Funktionsweise 
von Dingen in der Welt erlaubten es, auf diese verändernd einzuwirken bzw. zu kontrollieren 
(Knowledge and Power, 1987). Um das Verhältnis von Wissen und Macht detaillierter und fo-
kussierter auf epistemische Inhalte hin zu analysieren, komme man nach Rouse nicht umhin, 
die eigentlichen wissenschaftlichen Praktiken, wie sie sich etwa im experimentellen Setting 
bei der Bewertung von Forschungsdaten zeigten, im Einzelnen zu würdigen. Der Vortrag geht 
dieser Forderung nach und widmet sich im Besonderen der Frage, inwiefern wissenschaftli-
chen Normen („Standards“) zum Beispiel in Gestalt von Richtlinien epistemisch wirksam wer-
den, indem sie etwa zur Bewertung wissenschaftlicher Ergebnisse herangezogen werden.
Der Vortrag würdigt die Autorität wissenschaftlicher Normen für die Erkenntnissicherung an-
hand ausgewählter Beispiele aus dem Bereich der experimentellen Laborwissenschaften und 
trägt ihrer Divergenz in normativer als auch in epistemischer Hinsicht dezidiert Rechnung: Im 
Besonderen bezieht sich die Analyse auf das klassische Verständnis der Normengenese in 
der Messtechnik, wonach die Einführung von standardisierten Formaten – neben der Durch-
setzungsgewalt institutioneller Macht – an die Anerkennung und Achtung wissenschaftlicher 
Autorität zurückgebunden ist. 



189

16:15–16:45

Nora Hangel (Konstanz)

Implizite und explizite normative 
Aspekte in epistemischen und 
sozialen Wissenskulturen

Das Ethos der epistemischen Rationalität, das unter anderem gute wissenschaftliche Praxis 
sichern soll, ist als normatives Referenzsystem handlungsleitend für die Wissenschaftsge-
meinschaft. Verstehen wir letztere nicht nur als epistemische Gemeinschaft sondern auch als 
soziales Gefüge, werden normative Anteile in epistemischen Praktiken, z.B. in der Herstellung 
epistemischer Artefakte, sichtbar und die Rolle sozialer Praktiken beim Erkenntniszuwachs 
rückt ins Blickfeld. Bezieht man dabei neben internen auch externe Dynamiken der Wissen-
schaftspraxis ein und beleuchtet die unterschiedlichen epistemischen Bedingungen von na-
tur-, sozial- und geisteswissenschaftlicher Forschung, zeigen sich mitunter dem Ethos episte-
mischer Rationalität gegenläufige Handlungsorientierungen.
Im Vortrag werden u.a. am Beispiel des sich wandelnden Publikationsverhaltens, Ergebnis-
se aus dem Forschungsprojekt „Wissenschaftliche Integrität im Kontext von Integration und 
Wettbewerb“ (EXC-Konstanz Laufzeit 2009-2014) präsentiert. Die Relevanz für die praktische 
Wissenschaftsphilosophie besteht darin, zu verdeutlichen, in wie weit explizite und implizite 
normative Aspekte in epistemischen und sozialen Praktiken zu finden sind und wie diese z.B. 
das Selbstverständnis der Forschenden als Teil der Wissenschaftsgemeinschaft beeinflussen. 
Neben dem Selbstbild der Wissenschaft Treibenden verändern sich nicht nur epistemische 
wie soziale Praktiken. Auch das Verhältnis zwischen gesellschaftlichem Interesse und Wis-
senschaft wird entlang von Fragen der Forschungsfreiheit oder auch Instrumentalisierung der 
Forschung neu verhandelt.
Die praktische Wissenschaftsphilosophie ist auf Grund ihrer normativen Ausrichtung gefor-
dert, auf wissenschaftsinterne und -externe Dynamiken zu reagieren, um die Pluralität der un-
terschiedlichen epistemischen Zugänge zu bewahren. Der Beitrag zeichnet ein komplexes Bild 
der gegenwärtigen Wissenschaftsgemeinschaft. Um auf gegenwärtige Herausforderungen zu 
reagieren, werden implizite sowie explizite Normen entlang der vorgestellten Ebenen hinsicht-
lich epistemischer wie sozialer Praktiken analysiert.

17:30–18:00

Rico Hauswald (Dresden)

Sozialepistemologische 
Überlegungen zum Verhältnis von 
Wissenschaft und Aktivismus

Ziel des Beitrags ist eine systematische Bestimmung der Rolle, die bestimmte Formen des 
politischen Aktivismus für die Wissenschaft spielen. Ich versuche dabei, Aktivismus als eine 
Art stakeholder (im Sinne von Rolin) aufzuweisen, d.h. einen zwar wissenschaftsexternen 
Faktor, der aber einen relevanten Einfluss auf Wissenschaft hat und mitberücksichtigt wer-
den muss, wenn ihr Funktionieren verstanden werden soll. Es geht mir besonders darum, das 
ambivalente Verhältnis der Wissenschaft zum Aktivismus zu verdeutlichen – er kann sowohl 
eine Gefahr für ihre Integrität darstellen als auch positive Funktionen für sie erfüllen – und 
dabei auch neue Argumente zur Beurteilung personeller Wanderungen zwischen beiden Berei-
chen zu präsentieren. Ausgangspunkt meiner Überlegungen ist einerseits die Beobachtung, 
dass sich zahlreiche Forschungsbereiche parallel und in engem personellen Austausch zu 
bestimmten aktivistischen Bewegungen entwickelt haben (z.B. Gender Studies und Frauen-
rechtsbewegung, Klimaforschung und Klimaschutzaktivismus), andererseits die Feststellung, 
dass Wissenschaft und Aktivismus unterschiedlichen konstitutiven Prinzipien folgen. Wäh-
rend Wissenschaft darauf gerichtet ist, signifikante Wahrheiten aufzufinden (um Kitchers Cha-
rakterisierung aufzugreifen), ist Aktivismus auf die Erreichung (nicht wissenschaftlich letzt-
begründbarer) politischer Ziele gerichtet. Trotz dieser unterschiedlichen Funktionslogiken ist 
das Verhältnis für beide Seiten höchst relevant. Für den Aktivismus erfüllt Wissenschaft eine 
informierende und legitimierende Funktion. Was die andere Richtung des Verhältnisses be-
trifft, auf der mein Schwerpunkt liegt, werde ich vier Aspekte gesondert diskutieren: 1. die 
Rolle des Aktivismus für die Strukturierung der wissenschaftlichen Agenda, 2. seine Rolle bei 
der Akquirierung geeigneten Forschungspersonals, 3. Aktivismus als die Forschung störender, 
verzerrender bzw. 4. bestehende Verzerrungen kompensierender Faktor. Hintergrund meiner 
Argumentation ist eine kritische Auseinandersetzung mit pluralistischen Ansätzen in der ge-
genwärtigen Wissenschaftsphilosophie.



190

Donnerstag, 2. Oktober G 32

14:45–15:15

Stephan Fischer (Berlin)

Ontischer Strukturrealismus und 
Thermodynamik

Von welcher Realität sprechen wissenschaftliche Theorien? Der Strukturrealismus - ich be-
trachte hier die Variante des moderaten ontischen Strukturrealismus (mOSR) - versucht darauf 
eine ganz eigene Antwort zu geben. Er legt Strukturen als konkrete, partikuläre physikalische 
Relationen fest, und würde gestützt, wenn die Eigenschaften der fundamentalen Objekte in 
Relationen bestehen anstatt intrinsische Eigenschaften zu sein. Dieses Konzept wird in vielen 
Arbeiten an Hand der Quantenphysik und der Allgemeinen Relativitätstheorie abgehandelt. 
Weshalb kommt die (statistische) Thermodynamik in diesen Arbeiten praktisch nicht vor? 
Ich argumentiere, dass die Analyse der statistischen Thermodynamik folgendes zeigt: Tat-
sächlich können thermodynamische Eigenschaften als innerhalb eines relationalen Netzes 
bestimmt und folgerichtig als nicht-intrinsische Eigenschaften verstanden werden. Die für die 
Thermodynamik charakteristischen Relationen jedoch stellen eine - verglichen mit der Quan-
tenmechanik - eigenständige Relationengruppe dar. Diese sind nicht-konkrete und nicht-par-
tikuläre Relationen. Dies begründet nicht nur den Status der Thermodynamik als einer Fun-
damentaltheorie der Physik, die nicht reduzierbar ist auf die unterlegte Basistheorie, der 
Quantenmechanik. Es zwingt den mOSR dazu, eine Sachlage zu entwirren, der zu entgegnen 
er angetreten ist: Das Problem einer ‚okkulten‘ Verbindung zwischen abstrakten Relationen 
und konkreten, partikulären physikalischen Ereignissen. Der moderate ontische Strukturrea-
list muss daher entweder die Reduzierbarkeit der statistischen Thermodynamik auf die Quan-
tenmechanik behaupten – was nicht zutrifft – oder er scheitert an dieser Theorie.

15:30–16:00

Jörn Wüstenberg (Gießen)

Ein repräsentationstheoretisches 
Argument gegen strukturellen 
Realismus

Ich werde ein repräsentationstheoretisches Argument gegen den strukturellen Realismus for-
mulieren. Struktureller Realismus besagt, dass unsere wissenschaftlichen Theorien und Mo-
delle sowohl die beobachtbaren als auch die unbeobachtbaren Strukturen der Realität reprä-
sentieren. (Worrall 1989)
Bas van Fraassen hat in „Scientific Representation: Paradoxes of Perspective“ ein repräsenta-
tionstheoretisches Argument vorgetragen, das sich gegen den strukturellen Realismus in Stel-
lung bringen lässt. Einen realistischen Einwand dagegen weist van Fraassen zurück. Ich zeige, 
dass dies Realisten nicht überzeugen würde, da es bereits antirealistische Voraussetzungen 
macht, die diese nicht akzeptieren. 
In Anlehnung an van Fraassens Analyse der Repräsentation, die ein „fundamentales Problem“ 
(van Fraassen 2008) der strukturellen Repräsentation expliziert, formuliere ich ein stärkeres 
Argument gegen strukturelle Repräsentation im Bereich des Unbeobachtbaren. Eine genaue 
Analyse der repräsentationstheoretischen Bedingungen wissenschaftlicher Theorien und Mo-
delle lässt es zu, unter Voraussetzungen, die strukturelle Realisten nicht zurückweisen, ein 
Argument gegen den strukturellen Realismus zu formulieren.
Repräsentation erfordert sowohl inferenzielle Beziehungen zwischen repräsentiertem Objekt 
und der Repräsentation als auch die Koordination der Repräsentation mit etwas Realem. Ich 
zeige, dass es unter diesen Bedingungen und in Anbetracht der Möglichkeiten von Detektion 
nicht möglich ist, dass unsere Theorien und Modelle die unbeobachtbare Struktur der Welt 
repräsentieren.



191

16:15–16:45

Cord Friebe (Bonn)

Identität, Ununterscheidbarkeit und 
Verschränkung

Dem Received View zufolge verletzen gleichartige Quanten-Objekte das Leibnizsche Prinzip 
der Identität von Ununterscheidbarem, und zwar sogar in einer recht schwachen Version, näm-
lich dadurch, dass sie, obwohl numerisch distinkt, qualitativ sowohl absolut als auch relatio-
nal ununterscheidbar sind. Dagegen werde ich dafür argumentieren, dass (zumindest) Fermio-
nen sehr wohl ein moderates Leibniz-Prinzip erfüllen und also qualitativ individuiert sind. Der 
entscheidende Fehler in der Literatur ist ein physikalischer: Seit jeher nämlich wird als para-
digmatischer Zustand, in dem zwei Fermionen sich befinden müssten, der Singulett-Zustand 
aus dem reinen Spin-Raum betrachtet. Auf diese Weise aber werden zwei Themen miteinander 
vermischt, die auseinander zu halten sind: Permutationsinvarianz und EPR-Verschränkung. 
Betrachtet man hingegen einen kompletten Satz kommutierender Operatoren fallen Antisym-
metrie und EPR-Verschränkung auseinander: Zustände, die dort direkt durch (Anti)symmet-
risierung von Produktzuständen entstehen, sind nicht EPR-verschränkt; mit ihnen kann man 
keine Bellsche Ungleichung verletzen. Die EPR-verschränkten Zustände sind dort komplexere 
(freilich auch antisymmetrische) Zustände. Mein Argument verläuft dann wie folgt: Um die 
ontologischen Konsequenzen der Permutationsinvarianz zu verstehen, hat man solche (anti) 
symmetrische Zustände zu betrachten, welche diese in reiner Form ausdrücken und also ge-
rade nicht die EPR-verschränkten Zustände, die vielmehr zu stark verschränkt sind; deren Ver-
schränkung kann durch Messung aufgehoben werden. Nur die davon unterschiedenen, rein 
permutationsinvarianten Zustände, deren Verschränkung durch keine Messung aufgehoben 
werden kann, sind die relevanten Zustände für das Thema Identität und Ununterscheidbarkeit. 
Betrachtet man diese Zustände, stellt man fest, dass in diesen gleichartige Teilchen sehr wohl 
(moderat) Leibniz-individuiert sind.

17:30–18:00

Paul Näger (Münster)

Fundamentale Asymmetrien: gegen 
Russell für kausalen Realismus

Gegen den kausalen Realismus sind zwei Hauptargumente angeführt worden: Humes Argu-
ment gegen die Beobachtbarkeit kausaler Relationen (Hume 1739), hat viele Autoren veran-
lasst nach einer empirischen Reduktionsbasis für kausale Tatsachen zu suchen (Regularitäts-
theorien, probabilistische Theorien, kontrafaktische Theorien, Prozesstheorien der Kausalität 
etc.). Zweitens hat Russells Argument aus der Zeitsymmetrie der fundamentalen Physik (1912) 
dazu geführt, dass viele Philosophen die fundamentale Ebene der Welt als völlig akausal be-
trachten (Eliminativismus). Reduktionistischen Theorien der Kausalität, so die These, sind 
erst auf einer makroskopischen Ebene anwendbar, wo wegen statistischer Effekte aus Vielteil-
chensystemen (Zweiter Hauptsatz der Thermodynamik) Asymmetrien ins Spiel kommen; auf 
zeitsymmetrischer fundamentaler Ebene hingegen hätten kausale Ausssagen keine Referenz. 
In diesem Vortrag zeige ich, wie der kausale Realist auf die Russell‘sche Herausforderung ant-
worten kann. Ich kritisere Russells Argument, indem ich zeige, dass es eine unplausible Prä-
misse enthält. Positiv argumentiere ich, dass es entgegen üblicher Meinungen Asymmetrien 
auf einer fundamentalen Ebene gibt. Nach den klaren Kriterien der Theorie kausaler Bayes 
Netze (Spirtes et al. 2000; Pearl 2000) können diese Asymmetrien als positive Evidenz für 
Kausalität in der fundamentalen Physik betrachtet werden.



192

18:15–18:45

Simon Lohse (Hannover)

Ontologie und die (Philosophie der) 
Sozialwissenschaften

Innerhalb der Philosophie der Sozialwissenschaften dominieren zwei entgegengesetzte Auf-
fassungen zur Relevanz ontologischer Betrachtungen für die Sozialwissenschaften.
Die erste Auffassung geht davon aus, dass ontologische Betrachtungen eine entscheidende 
Rolle für die Sozialwissenschaften und deren Erklärungsweisen spielten, da sie direkte Konse-
quenzen für die Auswahl von geeigneten Erklärungsstrategien hätten. Dahinter steht häufig die 
Überlegung, dass ein angenommener ontologischer Rahmen quasi automatisch determiniere, 
welche Methoden bestgeeignet für die Erklärung sozialer Phänomene seien. Eine prägnante 
Formulierung dieser Auffassung lässt sich aktuell bei Pierre Demeulenaere (2011, 4) finden:
“1. Social life exists only by virtue of actors who live it.”
Aus diesem ontologischen Statement folge nun unmittelbar eine methodologische These:
“2. Consequently, a social fact of any kind must be explained by direct reference to the actions 
of its constituents [individual actors].” (meine Hervorhebungen)
Die zweite, diesem entgegengesetzte Auffassung besagt, dass ontologische Fragen letztlich 
unergiebig für die (Philosophie der) Sozialwissenschaften und sozialwissenschaftliche Er-
klärungsweisen seien und ontologischen Betrachtungen in der Vergangenheit bereits zu viel 
Aufmerksamkeit geschenkt worden sei: Letztlich seien ontologische Debatten in den Sozial-
wissenschaften häufig paralysierend und liefen auf wenig fruchtbare Auseinandersetzungen 
zwischen unterschiedlichen metaphysischen Intuitionen hinaus. Einige Autoren sprechen sich 
daher für die De-Ontologisierung der Philosophie der Sozialwissenschaften aus und plädie-
ren stattdessen für einen pragmatisch-methodologischen Zugang, der primär die tatsächliche 
Erklärungspraxis der Sozialwissenschaften und unterschiedliche epistemische Interessen in 
den Blick nimmt (vgl. van Bouwel & Weber 2008). 
In diesem Vortrag werde ich die Position vertreten, dass beide Auffassungen zur Relevanz 
ontologischer Betrachtungen für die Sozialwissenschaften und deren Erklärungsweisen ab-
zulehnen sind. Weder folgen aus ontologischen Betrachtungen automatisch methodologische 
Konsequenzen (‚ontologischer Fehlschluss’), noch sind ontologische Betrachtungen als uner-
giebig für die Sozialwissenschaften und deren Erklärungsweisen einzuschätzen. Vielmehr gibt 
es eine Reihe von alternativen Funktionen, die ontologische Reflexionen für die (Philosophie 
der) Sozialwissenschaften haben können. In meinem Vortrag werde ich exemplarisch drei The-
sen zur Relevanz ontologischer Betrachtungen für die Sozialwissenschaften skizzieren:
(1) Ontologische Betrachtungen leiten sozialwissenschaftliche Forschung nicht direkt an, kön-
nen allerdings unter bestimmten Umständen schwach-limitierende Bedingungen für sozial-
wissenschaftliche Forschungsprogramme festlegen.
(2) Bestimmte sozialwissenschaftliche Erklärungsweisen, bspw. mechanistische Erklärungen, 
haben teils implizite ontologische Voraussetzungen, deren Explikation zum besseren Ver-
ständnis dieser Erklärungen beitragen kann.
(3) Die kritische Analyse der tatsächlichen ontologischen Verpflichtungen der unterschiedli-
chen sozialwissenschaftlichen Paradigmen kann tieferliegende Zusammenhänge zwischen 
diesen Paradigmen offenlegen und damit zu einer klärenden Systematisierung der multipara-
digmatisch zersplitterten Sozialwissenschaften beitragen.


