» Sektionen: Ubersicht

_-

Angewandte Ethik / Bereichsethiken
Asthetik und Kunstphilosophie
Bildungsphilosophie

Didaktik der Philosophie

Erkenntnistheorie

Ethik / Metaethik

Geschichte der Philosophie: Antike
Geschichte der Philosophie: Mittelalter
Geschichte der Philosophie: Renaissance
Geschichte der Philosophie: Aufkldrung
Geschichte der Philosophie: Kant
Geschichte der Philosophie: Deutscher Idealismus
Geschichte der Philosophie: 19. Jahrhundert
Geschichte der Philosophie: 20. Jahrhundert
Geschichte der Philosophie: Analytische Philosophie
Geschichtsphilosophie

Handlungstheorie

Interkulturelle Philosophie
Kulturphilosophie

Medizinethik

Metaphilosophie

Metaphysik / Ontologie

Natur- / Umweltphilosophie
Phdnomenologie

Philosophie der Lebenswissenschaften
Philosophie der Mathematik / Logik
Philosophie des Geistes

Philosophie im Genderkontext
Philosophische Anthropologie

Politische Philosophie

Rationalitdts und Entscheidungstheorie
Rechtsphilosophie

Religionsphilosophie

Sozialphilosophie

Sprachphilosophie

Technikphilosophie

Tierphilosophie

Wirtschaftsphilosophie / -ethik
Wissenschaftsphilosophie

Dieter Birnbacher
Reinold Schmiicker
Kassimir Stojanov
Klaus Blesenkemper
Dietmar Heidemann
Holmer Steinfath
Walter Mesch
Andreas Speer
Thomas Leinkauf
Heiner F. Klemme
Marcus Willaschek
Birgit Sandkaulen
Gerald Hartung
Geert Keil

Mark Siebel

Oliver Scholz
Christoph Demmerling
Rolf Elberfeld

Eva Schiirmann
Dieter Birnbacher
Alex Burri

Niko Strobach
Bernward Gesang
Dieter Lohmar
Ulrich Krohs
Matthias Wille
Achim Stephan
Susanne Lettow
Kurt Bayertz

Elif Ozmen
Celikates / Neuhduser
Thomas Gutmann
Christoph Halbig
Réssler / Celikates
Tim Henning

Armin Grunwald
Dagmar Borchers
Matthias Kettner
Ulrich Krohs

VSH o7 / 010

VSH 17

VSH 19

VSH 224 [ 243

VSH 226

S8
S1

VSH o11

S 062

VSH 06

S10

VSH 18
S9

H2/3

VSH o5

ULB 1/ 101
VSH 118
Senatssaal
ULB 201
ULB 202
Sos5

VSH o7
VSH 224
VSH 17
VSH 19
VSH 243
ULB 202

ULB 201
S8

VSH 226
S2
ULB 101
VSH 06
VSH o011
H2
S 062
S6

VSH o10
S10

VSH 18
S9
VSH 116

H3
VSH og

S1
ULB 1
VSH 118

Senatssaal

S o055

VSH o7
VSH 224

VSH 226 [ 243

ULB 202

VSH 18

S8
S1

S2/10
VSH 06

VSH 010 / 011

ULB 101
VSH 19
VSH 17

H2

S9

Senatssaal
H3

VSH o5
VSH 116
ULB 1
VSH 118

ULB 201
S o055 / 062

30
38
42
48
52
62
66
68
70
72
78
82
84
92
94
98
104
106
110
114
116
120
122
126
128
132
138
140
142
150
152
156
160
168
174
178
180
184



» Angewandte Ethik / Bereichsethiken

Sektionsleitung: Dieter Birnbacher

Montag, 29. September
14:45-15:15
Andrea Klonschinski (Regensburg)

What is the Point of ‘Asking the
Public’? A Challenge to ‘Empirical
Ethics’ using the Example of
Priority-Setting in Health Care

15:30—-16:00
Sebastian Muders (Ziirich)

Assisted Suicide, the Argument
from Autonomy, and Human Dignity

16:15-16:45
Alexander Bagattini (Diisseldorf)

Kindeswohl als
moralpsychologischer Begriff

Sé6

It is widely acknowledged by now that ‘the public’ should be involved in theoretical debate
on priority-setting in health care. This conviction meshes with the ‘empirical turn‘ in bioethics
more generally considered. The paper challenges the idea that preferences of ‘the public’ in-
deed have the ethical-normative relevance assumed by proponents of empirical accounts. Th-
erefore, two major lines of arguments in favor of public participation brought forward in the
prioritization literature are discussed: first, the idea that public involvement in priority setting
somehow serves to ‘improve’ prioritization decisions and, second, the argument that in a li-
beral and democratic society, public participation is required because it respects individual
autonomy and legitimizes prioritization decisions. In response, | argue that these rationales
are flawed since they basically rely on a distorted image of applied ethics as ‘armchair ethics’,
underrate the importance of — empirically informed — ethical theory, and compound personal
decisions as to individual life-style with questions of justice which affect the rights and well-
being of other persons. Judgments of the latter kind cannot be established by taking a poll but
require a thorough, informed, and maybe troublesome reflection of arguments instead.

What kind of normative authority does the so-called ,,argument from autonomy“ enfold in the
debate on assisted suicide? Starting from Margaret Battin‘s well-known position, | will argue
that we both need to explain why the fact that | want something, taken in isolation, has moral
force at all; and why this force should be strong enough to overrule competing practical consi-
derations. Battin herself seeks to justify her argument further by an appeal to human dignity,
but fails to give compelling reasons how the introduction of dignity is supposed to help to
answer the two questions. | then turn to Stephen Darwall‘s account of reconstructing dignity
in terms of his second-personal standpoint, an account that succeeds to the extent that it
provides an elegant, coherent, and explanatorilly powerful answer to both questions. When
applied to certain cases of assisted suicide, however, his account seems to provide us with the
intuitively wrong solutions. Thus, | will argue for a modified version of this account, one that
grounds second-personal reasons in third-personal ones (in Darwall‘s terminology). In a nuts-
hell, | argue that the authority of our own wishes, an authority which makes acting for personal
values possible, is generated and restricted by the manifold incommensurable values we can
realize with our actions at almost any given time. This modification will also explain why Battin
emphasizes that the argument from autonomy alone is hardly sufficient to make the case for
assisted suicide, and why one needs the argument from mercy to complement it.

Der Begriff des Kindeswohls steht zunehmend im Spannungsfeld diverser aktueller Debatten,
wie der um die Beschneidung von Jungen, um verpflichtende U-Untersuchungen, oder um die
addquate Schulform fiir Kinder. Im Hintergrund stehen oft Leitmotive dariiber, zu was Kinder
sich entwickeln sollen. In meinem Vortrag mochte ich mich mit der Frage beschéftigen, ob es
ein Fundament gibt, von dem aus diese Leitmotive moralisch beurteilt werden kénnen. Ich
werde hierbei zundchst annehmen, dass es zumindest ein spezifisches Recht von Kindern,
namlich das auf eine addquate Entwicklung gibt. Hierbei werde ich Joel Feinbergs ,open fu-
ture‘-Ansatz zurtickweisen und einen Suffiziens-Ansatz vertreten, wobei ich neuere entwick-
lungspsychologische Ergebnisse beriicksichtigen werde.




17:30-18:00
Biisra Cakil (Potsdam)

Bedeutung und Stellung von Ehre in
modernen Gesellschaften

18:15-18:45

Jason A. Clark / Saskia K. Nagel
(Osnabriick)

Addiction as a Whole Brain Disorder

Seit ein paar Jahrzehnten wird in Europa sehr selten vom Ehrbegriff gesprochen, auBer wenn
jemand im Namen von Ehre ermordet wird. Ehre wird in der abendldandischen Kultur als obso-
let betrachtet und einer ,niedrigen Kulturstufe“ zugeordnet.

Leider stellt sich der Ehrbegriff heutzutage in mehreren ,,traditionellen® Gesellschaften hdufig
mit Morden dar. Dies bekraftigt zwar die Behauptung, dass Ehre tatsdchlich das ,,Relikt“ aus
archaischen Zeiten und irrelevant fiir das moderne Individuum sei. In solchen Gesellschaften
fungiert sie aber nicht nur als ein Motiv der Gewalttaten, sondern auch eine wichtige Grofie,
die die soziale Identitdt und Selbstachtung des Menschen unmittelbar betrifft. In einer Gruppe
fiir einen ehrenhaften Menschen gehalten zu werden, bedeutet zugleich anerkannt zu werden.
Daher tritt Ehre als ein berechtigter Anspruch des Menschen auf.

Es ist nicht zu tibersehen, dass die im Westen gebrduchlichen Begrifflichkeiten ,Image*,
»Prestige“, ,Ansehen® dieselben Funktionen haben, die Ehre fiir das soziale Auftreten des
Htraditionellen Individuums* erfillt. In diesem Sinne kann von einem totalen Verschwinden
des Ehrbegriffs in modernen Gesellschaften nicht die Rede sein. Die Behauptung, dass Ehre
eine archaische Grof3e sei, beruht sicherlich auf den falschen Ehrverstandnissen, die sich
am deutlichsten an Ehrenmorden erkennen lassen. Damit ein interkulturell tragbares Ehrver-
standnis entfaltet werden kann, sollen also zunédchst die inakzeptablen Inhalte von Ehre, die
die Doppelmoral und Gewalt begriinden, beseitigt werden. Das kann es uns ermdglichen, das
Eigentliche und Positive an dem Ehrbegriff wiederzuerkennen.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Giinter Frohlich (Regensburg)

Spdte Einsichten. Bereichsethische
Konzepte und das Problem des
Normativen

15:30-16:00
Marie-Luise Raters (Potsdam)

Ziinglein an der Waage?
Zum Argument der Supererogativi-
tat in der Angewandten Ethik

S6

Ethik steht fiir die Frage: ,,Was soll ich tun?“ Mit dieser Formulierung Kants ist offensichtlich
eine Orientierungsfunktion verbunden, welche die Komplexitdt gegebener Handlungsmaéglich-
keiten reduzieren soll, indem das menschliche Handeln durch Prinzipien normiert wird. Eine
Ausweitung von Alternativen angesichts der technischen Errungenschaften macht damit die
Frage der Ethik in allen Lebensbereichen — und insbesondere in den Anwendungsbereichen
der Medizin, der Wirtschaft usf. — zwangsldufig dringender. Die klassischen Ethikkonzepte des
aristotelischen, kantischen oder millschen Typs stehen allerdings damit vor dem Dilemma,
eine Orientierung fiir Szenarien bieten zu missen, welche zur Zeit ihres Entwurfs noch gar
nicht moglich schienen. Versteht man ihre Struktur dariiber hinaus noch als dogmatische Set-
zungen der ethischen Normbildung — deren Rekonstruktion vom philosophischen Laien ohne-
hin als Zumutung angesehen wird — passen sie weder zur Zeit noch zu den aktuellen, komple-
xen Problemen und zuletzt nicht zur flexiblen Pluralitdt in den Weltanschauungen moderner
Individuen. Philosophisch wird infolge dessen ihre Irrelevanz propagiert, empirisch spielen
traditionelle Ethiken nur noch als Schablonen eine Rolle — und das, obwohl Prinzipien aus
dem Umfeld von Menschenrecht und Menschenwiirde nach wie vor als Komplexitatsreduktio-
nen angesichts der Anforderungen erscheinen. Im Referat wird erstens dafiir argumentiert, die
traditionellen Ethiken nicht als Dogmen, sondern als Reflexionsverhéltnisse zur Prézisierung
solcher Prinzipien zu verstehen, und zweitens vorgeschlagen, Fragen nach der Normbildung
philosophisch erheblich auszuweiten, um ein besseres Verstandnis ihrer Eigenart und Vielfalt
zu gewinnen.

Moralische Anspriiche werden ,supererogatorisch‘ genannt, wenn sie {iber das hinausgehen,
was Akteuren moralisch abverlangt werden kann. Die Moglichkeit des Supererogativen wird
gemeinhin als metaethisches Problem diskutiert (vgl. Hare 1981, Heyd 1982, Nagel 1986, Wes-
sels 2002 u.a.). Im Gegensatz dazu will der Vortrag die Perspektive der Angewandten Ethik
einnehmen und untersuchen, warum das Argument der Supererogativitdt eines moralischen
Anspruchs (ASE) in der moralischen Praxis hdufig von entscheidendem Gewicht sein kann.
Gerade die besonders kniffligen moralischen Konflikte (Dilemmata) werden oft mit dem ASE
entschieden. Es iiberzeugt, wenn jemand keine Niere spenden oder seinen demenzkranken
Ehepartner nach jahrelanger hduslicher Pflege in ein Pflegeheim geben will. Anders als ande-
re Argumentformen der Angewandten Ethik (vgl. z.B. das Doppelwirkungsargument oder das
Dammbruchargument) ist das ASE als Argument fiir die Angewandte Ethik wenig erforscht (vgl.
jedoch Mieth 2012 zum Weltarmutsproblem sowie einige medizinethische Essays zum Organ-
spenden). Es muss sogar infrage stehen, ob das ASE mehr ist als die bloBe Denunziation einer
moralischen Anforderung. Zudem wirkt es oft unanstandig, wenn es zur Verweigerung eines
Anspruchs ins Feld gefiihrt wird (vgl. Mellema 1991).

Tatsdchlich hdngt das Gewicht des ASEs davon ab, warum ein moralischer Anspruch supe-
rerogatorisch sein soll. Ausgehend von einem praktischen Beispiel will der Vortrag mogliche
Begriindungen untersuchen, mit denen ein moralischer Anspruch als supererogatorisch aus-
gewiesen kann.




16:15—-16:45
Tobias Matzner (Tiibingen)

Der,,model gap“ oder: Wie (un)
abhédngig sind Menschen und
»intelligente“ Technologie?

17:30-18:00
Anja Karnein (Frankfurt am Main)

Why There is a Duty to Take Up the
Slack

18:15-18:45
Rebecca Gutwald (Miinchen)

Werden Sie gefilligst
widerstandsfdhig!

Die Diskussion des Resilienzbegriff
auf Basis des Capability Ansatzes

Die Vorteile der automatisierten Auswertung von Daten werden an vielen Orten genutzt.
Dabei geht es nicht immer darum, die Aufgaben von Menschen komplett durch Technologie
zu ersetzen, sondern oft auch darum, Menschen zu unterstiitzen. Letztere Konstellation wird
oft als Moglichkeit angefiihrt, um die bekannten Probleme zu umgehen, die entstehen, wenn
Algorithmen ethisch problematische Entscheidungen treffen. Denn hier habe der Mensch
letztendlich die Kontrolle und entscheide. Am Beispiel von Anwendungen im Bereich der
Sicherheitstechnologie (z.B. ,intelligente“ Vidoeliberwachung, automatisierte Auswertung
von Verbindungsdaten, Steuerung von Drohnen) wird diese Annahme untersucht. Dabei wird
gezeigt: ,Intelligente”

Technologie ist genau deshalb eine potentielle Hilfe fiir Menschen, weil eine Situation
oder ein Ereignis hier auf ganz andere Weise bewertet wird, als dies Menschen tun. Dieser
Unterschied, der hier ,model gap” genannt wird, muss reflektiert werden, wenn die Kontrolle
und letztendliche Entscheidung durch Menschen ethische Probleme auffangen soll. Diese
Reflexion ist aber aus mehreren Griinden schwierig oder nicht

moglich. Um die Unabhédngigkeit der Menschen zu verbessern, miissen deshalb oft zusétzliche
Informationen beschafft werden. Dies wiederum ist selbst keine neutrale Handlung und wirft
zusétzliche ethische Fragen auf.

In this paper | propose a new defense of the duty to take up the slack - the duty to do more
than your fair share when others fail to comply. The view that it is unfair if individual agents
are asked to do more than their initial share - and that slack-taking can thus not be required -
has some prominent philosophical supporters (such as David Miller and Liam Murphy). In this
paper | argue, by contrast, that there are a number of circumstances in which there is a duty to
take up the slack even though it is unfair. My central claim is that what individual agents owe
to third parties is a separate issue from how these agents relate to their fellow duty bearers.
In this way my approach also differs from other defenses of slack-taking that weigh its un-
fairness against the moral importance of the interests at stake for third parties. Rather, | pro-
pose that the unfairness involved in slack-taking should be treated as a distinct problem to
be addressed exclusively among fellow duty bearers, by, for instance, making sure that non-
compliers are held responsible for their noncompliance and that slack-takers end up being
compensated. But what would it mean to hold noncompliers responsible? In the last part of
the paper | sketch a theory of forfeiture of moral entitlements that results from not doing your
fair share.

Der Terminus der Resilienz wird derzeit in Medien und Wissenschaft gern als neuer Leitbegriff
herangezogen, wenn Individuen oder Systeme existentiell bedroht scheinen. Im Lichte dieser
Pravalenz sollte sich auch die praktische Philosophie fragen, ob das Konzept “Resilienz” in der
ethisch-normativen Auseinandersetzung mit sozialen Krisen Beachtung finden sollte.

Die Hauptfrage meines Beitrags ist, ob man in der Philosophie, insbesondere der Sozialethik,
einen Resilienzbegriff formulieren kann, der in der normativen Auseinandersetzung mit so-
zialethischen Problemen einen wertvollen Beitrag leisten kann. Mein Beitrag gliedert sich in
drei Teile. Am Anfang steht eine begriffliche Anndherung an das Konzept der Resilienz. Da es
problematisch scheint, einen uniformen Begriffskern herauszuschélen, schlage ich vor, sich
dem Konzept unter dem in der Philosophie gut erforschten Begriff der menschlichen Freiheit
zu nahern. Individuelle Freiheit scheint eine Grundvoraussetzung ist, um Krisen selbst zu be-
waltigen. Aufbauend auf diese Anndherung stellt sich im zweiten Teil die Frage, inwiefern der
Resilienzbegriff normative Aspekte aufweist bzw. aufweisen sollte. Ich argumentiere, dass der
Resilienzbegriff fiir die Ethik differenzierter eingesetzt werden muss und nicht von vorneher-
ein positiv besetzt werden kann (wie es derzeit hdufig geschieht). Im dritten Teil erarbeite ich
einen Vorschlag, welche Kriterien bei der normativen Ausdeutung des Begriffs der Resilienz
behilflich sein konnen. Ich mache dabei Anleihen bei Amartya Sens Capability Ansatz, um
eine (wiinschenswerte) Form von Resilienz definieren. AbschlieBend soll das Potenzial eines
so definierten Resilienzbegriffs aufgezeigt werden und gleichzeitig auf die damit verbundenen
Probleme eingegangen werden.



» Asthetik und Kunstphilosophie

Sektionsleitung: Reinold Schmiicker

Montag, 29. September VSH o7

14:45-15:15 Obwohl viele zeitgendssische Kiinstler, Kunstkritiker und Kunstwissenschaftler die Frage nach
. dem epistemischen Mehrwert von Kunst affirmativ beantworten, sind viele Philosophen aus
Jochen Briesen (Konstanz) folgendem Grund eher skeptisch. Wenn Kunst in epistemischer Hinsicht wertvoll ist, so muss
Ist Kunst in epistemischer Hinsicht Kunst unserem zentralen epistemischen Zjel, néirplich Wiss.en, zutrdglich sein. Zeitgendssi'sche

und weithin akzeptierte Analysen von Wissen sind allerdings derart, dass nur schwer einzu-
sehen ist, inwiefern die Auseinandersetzung mit Kunst beim Erreichen dieses Ziels behilflich
sein soll. Will man dennoch am epistemischen Wert der Kunst festhalten, so hat man drei Op-
tionen: (@) man weist die aktuellen Analysen von Wissen zuriick, die den epistemischen Wert
von Kunst problematisch erscheinen lassen; (b) man akzeptiert die aktuellen Analysen, aber
man zeigt, dass diese Analysen letztlich doch kompatibel sind mit der Auffassung, Kunst seiin
epistemischer Hinsicht wertvoll, (c) man findet ein anderes epistemisches Ziel — neben Wissen
—und weist nach, dass Kunst beim Erreichen dieses Ziels sehr wohl hilfreich ist. In diesem Vor-
trag wird eine bestimmte Variante von Option (c) vorgeschlagen: Erstens wird nachgewiesen,
dass Verstehen als zentrales epistemisches Ziel aufgefasst werden kann, welches in gewisser
Hinsichtvon Wissen unabhangig ist. Zweitens wird unter Rekurs auf Uberlegungen Thomas Na-
gels bestimmt, wodurch sich objektive und damit letztlich addquatere Formen des Verstehens
auszeichnen. Drittens wird durch Prdzision und Modifikation einiger symboltheoretischer und
kunstphilosophischer Annahmen Nelson Goodmans spezifiziert, inwiefern zumindest bilden-
de Kunst in unterschiedlicher Hinsicht dem unter Rekurs auf Nagel spezifizierten epistemi-
schen Ziel objektives Verstehen zutréglich ist.

wertvoll?

15:30—16:00 Dass Emotionen in unserem Leben narrative Aspekte haben, ist eine Auffassung, die in ver-
. . schiedenen emotionsphilosophischen Ansédtzen der letzten Jahrzehnte, etwa in den Ansdtzen
Werner Fitzner (Greifswald) von Richard Wollheim, Peter Goldie oder Ronald de Sousa mafgeblich vorgebracht wurde.
Emotion, Narration, moralische Im Vortrag wird diese Auffassung zundchst im Ausgang von de Sousas Emotionsphilosophie
und dessen Begriff des ,,Schliisselszenarios“ dargelegt. Schliisselszenarien sind nach de
Sousa die Vorgdnge in unseren Biographien, in denen wir, zumeist in frither Kindheit, unsere
Emotionen ausbilden. Sie haben nach de Sousa einen grundsatzlich dramatischen und narra-
tiven Charakter. Im spateren Leben kénnen nach de Sousa allerdings Kunst und insbesondere
Literatur zur weiteren Ausbildung unserer Emotionen beitragen, indem sie uns weitgreifende
und differenzierte Schliisselszenarien bieten. De Sousa legt diesen Sachverhalt unter ande-
rem mit Blick auf Mark Twains Roman ,,Die Abenteuer des Huckleberry Finn“ dar, in welchem
der Sklave Jim mit in das Schliisselszenario von Mitleid bzw. Empathie aufgenommen wird.
Damit kann der Roman nach de Sousa durch seine Narration und durch emotionale Bildung zu
moralischer Bildung beitragen.

Diese emotionsphilosophischen Auffassungen de Sousas werden in dem Vortrag sodann er-
zdhltheoretisch in den Blick genommen. Hierbei soll von der Idee ausgegangen werden, dass
in Narrationen oftmals zwischen Antagonismen wie arm / reich; Stadt / Land oder Heimat /
Fremde vermittelt wird. Der Antagonismus, der in der Thematik des Vortrags von tragender
Relevanz ist, ist der Antagonismus zwischen gesellschaftlich ungerechtfertigt benachteiligten
AuBenseitern und gesellschaftlicher Mehrheit.

In dieser Verschrankung von emotionsphilosophischer und erzahltheoretischer Betrachtung
soll mit dem Vortrag letztlich zur Diskussion dariiber beigetragen werden, inwiefern durch nar-
rative, etwa literarische oder filmische, Kunstwerke moralische Bildung erfolgen kann.

Bildung

By ——



16:15—-16:45
Eberhard Ortland (Hildesheim)

Kunst, Kiinste, ,,Lebenskunst*

17:30-18:00
Markus Seidel (Miinster)

De gustibus est disputandum
— Wie rationaler Dissens bei
Geschmacksurteilen moglich ist

Wenn man das Augenmerk auf die Heterogenitat der unter dem weiten Mantel der ,,Kunst“ in
Betracht kommenden normativen Erwartungen, Formen, Fertigkeiten, Tatigkeiten und Produk-
tionen richtet, kann man auch heute noch von ,Kiinsten“ oder gar von ,,den Kiinsten* spre-
chen. Freilich erscheint die Suggestion, es miisse so etwas wie klar definierte ,,Kiinste“ geben,
die jeweils ein normativ geregeltes Know-how auf bestimmte Problemstellungen beziehen, im
Hinblick auf das, was wir heute ,,Kunst“ nennen, verfehlt. Das ,moderne System der Kiinste*,
das der Unterscheidung der ,schonen Kiinste“ von den ,niitzlichen“ zugrundelag, ist durch
wachsende Kontakte mit auBereuropdischen Kulturen wie durch die Entwicklung neuer Medi-
en vielfach relativiert und nicht zuletzt durch die Eigendynamik der Entwicklungen im Bereich
der,,schonen Kiinste“ selbst zersetzt worden.

Auch wenn ein ,System der Kiinste“ den Interessen, die sich auf ,,Kunst“ im zeitgenéssischen
Verstandnis richten, nicht langer angemessen sein kann, steckt in der Anerkennung der He-
terogenitdt der diversen Weisen, wie man Kunst machen oder etwas als Kunst relevant finden
kann, ein produktives Moment, ohne das jede Auseinandersetzung mit den Hervorbringungen
der Kiinste steril bliebe. Die Unterschiede zwischen den verschiedenen Formen von Kunst sind
nicht nur fiir die kiinstlerischen und auf Kunst bezogenen Praktiken relevant. Von ihrer Be-
achtung kdnnte auch die Diskussion tiber die Moglichkeit eines heute brauchbaren Verstand-
nisses der in jiingster Zeit verschiedentlich wieder aufgegriffenen alten Metapher von einer
,Lebenskunst® profitieren. Zugleich konnte die Riickbesinnung auf die Aufgaben und eigen-
tlimlichen Schwierigkeiten einer ,Lebenskunst“ auch dazu helfen, unser Verstandnis dessen
zu vertiefen, warum uns manche Spielformen der ,,Kunst“ interessieren.

Klassischerweise wird die Diskussion um die Moglichkeit rationaler Meinungsverschiedenheit
in Geschmacksfragen vor dem Hintergrund der Diskussion um den &sthetischen Realismus
bzw. Relativismus gefiihrt. Die Kernfragen der Diskussion sind dabei die folgenden: Inwie-
fern kann die Méglichkeit rationalen Dissenses in dsthetischen Fragen auf der Grundlage einer
anti-realistischen Position zugelassen werden? Kann letztlich nur eine realistische Position
verniinftigen Dissens in Geschmacksfragen erkldaren?

Der Beitrag zeigt, dass ein weniger starker Fokus auf die Debatte um den dsthetischen Realis-
mus sondern eine intensive Reflexion der Frage, was genau es eigentlich heif3t, eine rationale
Meinungsverschiedenheit zu haben, neue Impulse fiir den De-Gustibus-Streit liefern kann: Die
Frage, inwiefern rationale Meinungsverschiedenheiten in dsthetischen Fragen moglich sind,
kann unabhéngig von der Realismus/Anti-Realismus-Frage in der Asthetik beantwortet wer-
den. Vor dem Hintergrund einer durchgéngig naturalistischen und fallibilistischen Auffassung
beziiglich des Begriffes der epistemischen Rechtfertigung kann so dafiir argumentiert werden,
dass rationaler Dissens bei einigen Geschmacksurteilen zwar tatsachlich moglich ist, gleich-
zeitig aber Diskurse {iber Geschmack beziiglich des Zulassens dieser Moglichkeit nicht ausge-
zeichnet sind.



Montag, 29. September

14:45—15:15
Judith Siegmund (Berlin)

Zeitdiagnostische Uberlegungen
zum Kantischen dsthetischen Urteil
und zur Autonomiedsthetik

15:30-16:00
Daniel Martin Feige (Berlin)

Die Zeitlichkeit der Musik als Form
der Zeitlichkeit des Subjekts:
Hegel iber Musik und Geschichte

16:15-16:45
Carolyn Iselt (Miinster)

Kant und Hegel iiber das Schone

VSH o10

Mein Vortrag geht von der Diagnose aus, dass sich derzeit ein tiefgreifender gesellschaftlicher
Funktionswandel der Kunst vollzieht. Das hat auf der Ebene der philosophischen Asthetik die
Folge, dass grundlegende Kategorien der Autonomiedsthetik, die sich auf das Kantische Urteil
Uiber das Schéne stiitzten, ebenfalls einem Bedeutungswandel unterliegen bzw. modifiziert
werden mussen. Nicht Kants Theorie des dsthetischen Urteils als solche ist zu revidieren; wohl
aber steht die Art und Weise in Frage, wie diese Theorie in den zuriickliegenden Jahrzehnten
interpretiert worden ist.

Den Funktionswandel der Kunst erldutere ich anhand aktueller Phdnomene und Debatten, und
in diesem Zusammenhang ist die Frage zu diskutieren, inwiefern sich aus der Darstellung von
Praktiken berechtigterweise systematische dsthetische Argumente ableiten lassen. Hierfiir
ziehe ich Max Webers Begriff der ,,kulturellen Wertsphare* heran, mittels dessen verdeutlicht
werden kann, dass die Veranderung einer kulturellen Wertsphédre wie der Kunst durch verdn-
dertes Gemeinschaftshandeln denkbar wird.

Der Grundgedanke des Vortrags lautet, Hegel als einen Musikphilosophen zu profilieren, der
eine aufschlussreiche Alternative zu derzeit vieldiskutierten Alternativen in der Musikphilo-
sophie unterbreiten kann. Die musikphilosophische Diskussion ist seit langem schon von
formalistischen Ansdtzen einerseits geprdgt, andererseits von Ansdtzen, die der Musik die
Moglichkeit zusprechen, Gehalte zu kommunizieren. Ausgehend von Hegels Position ldsst
sich einsehen, dass es sich hier um eine falsche Alternative handelt: Zwar besteht der Inhalt
der Musik in nichts anderem als musikalischen Formen, aber musikalische Formen diirfen kei-
neswegs formalistisch in dem Sinne erldutert werden, dass sie ein selbstgeniigsames, vom
auBlerdsthetischen Sonst entkoppeltes Spiel meinen wiirden.

Es ist Hegels zentrale Einsicht, dass die Zeitlichkeit der Musik die Form der Zeitlichkeit des
Subjekts selbst ist: Musik entwickelt sich in der Zeit derart, dass ihre Elemente sukzessive so
aufeinander folgen, dass sie einander zugleich wechselseitig bestimmen. Genauer: Im Lich-
te der spdteren Elemente gewinnen die jeweils fritheren Elemente erst ihren Sinn. Elemente
der Musik sind somit keine isolierten Atome, die dann noch in unterschiedliche musikalische
Performances eingefiigt werden kdnnten, sondern bilden in den jeweiligen musikalischen Per-
formances einen jeweils anderen Sinnzusammenhang. Die Lektion von Hegels Musikphiloso-
phie lautet, dass sich das Subjekt im Nachvollzug musikalischer Form gewissermafen selbst
durchspielt, da die Selbstbestimmungsleistung des Subjekts dieselbe Form exemplifiziert wie
die Musik.

Das Schéne erscheint auf vielfdltige Weise. Seine Wirkung auf den Betrachter hdangt zudem
von subjektiven Bedingungen ab. Keine dezidiert ,,natiirliche Eigenschaft” liegt ihm zugrun-
de; eher liefRe es sich auf ein bestimmtes Verhaltnis in der Gestalt zuriickfiihren. Das genuin
Schéne definieren zu wollen, ist daher ein Unterfangen, wenn man seine variierenden Erschei-
nungen bedenkt.

Anstatt eine solche Definition aufzustellen, soll in diesem Vortrag das Schéne durch die Dis-
kussion seiner méglichen theoretisch-systematischen Relevanz entfaltet werden. An der Ge-
geniiberstellung von Kants ,dsthetischer Idee“ — eine Anschauung, ,,der niemals ein Begriff
addquat gefunden werden kann“ — und Hegels ,,Idee des Schénen®, deren erstes Moment der
Begriff ist, ist zu demonstrieren, auf welch unterschiedliche Weise das Schéne in seiner syste-
matischen Funktion Bestandteil einer Theorie sein kann.

Das Schone konnte das Resultat einer Reflexion {iber das noch ungeformte Mannigfaltige einer
Vorstellung sein. Es ware dann nicht der Gegenstand selber oder eine Eigenschaft an ihm. Aus-
geblendet wadre somit jegliche Erkenntnis von dem Gegenstand und das Schéne nur Ausdruck
eines Lustgefiihls. Der Ausléser einer solchen Lust ware demnach die Reflexion und nicht ein
bereits erkanntes Objekt. Der Grund fiir ein solch reflektiertes Lustgefiihl ware, dass es sich
gerade der bestimmten begrifflichen Erkenntnis entzoge; denn es wére die Freude bzw. Lust
an der Ubereinstimmung des Zufilligen. Diese kantische Konzeption ldsst sich mit der hegel-
schen Uberlegung konfrontieren, dass das Schéne eine bestimmte ontologische Struktur sei,
die begrifflich zu erfassen ware.

Mittels dieses Vergleichs werden die Bedingungen, um (iber das Schéne allgemein urteilen
zu konnen, diskutiert; ebenso lassen sich dadurch seine begrifflichen Momente und deren
Realisierung problematisieren.

By ———.



17:30-18:00
Milan Uzelac (Vrsac)

Kunstlosigkeit als Grundfrage der
postklassischen Asthetik

Heute gibt es keine Kunst mehr. Ihren Abschluss fand sie an der Schwelle zum 20. Jahrhundert
in der Musik von Tschaikowsky und Rachmaninow sowie in der Malerei mit den Werken von
Malewitsch, Kandinsky und Mondrian. Als historische Schopfung entstand die Kunst in einem
Zeitabschnitt der menschlichen Geschichte, um dann (vollendet im Rahmen ihrer Méglichkei-
ten) nach nicht einmal vier Jahrhunderten zu verschwinden; ihre Dauer geht (rein zufallig?)
mit der Epoche des Asthetischen einher. So wie es die Kunst nicht mehr gibt, so gibt es auch
immer noch keine neuen Begriffe, die die Griinde fiirihre Absenz erklaren kénnten. Der einzige
Begriff, der uns in dieser Hinsicht als Charakteristikum unserer Zeit hilfreich sein kdnnte, ist
der Begriff Kunstlosigkeit, welchen wir Martin Heidegger zu verdanken haben.

Wenn Heidegger immer noch der Meinung ist, dass die Entscheidung tiber Hegels Auffassung
vom Ende der Kunst nicht getroffen wurde, hat unsere Zeit nicht nur Hegel Recht gegeben,
sondern sie hat vielmehr seinen Standpunkt noch weiter radikalisiert. Werke, die heute un-
ter der Bezeichnung Kunst entstehen und die, wenn es um Musik geht (Varese, Stockhausen,
Xenakis), das Ergebnis des Experimentierens mit Tonen sind, oder aber mit den Mdglichkeiten
neuer Materialien (Malerei, Bildhauerkunst), liegen auBerhalb der dsthetischen Dimension,
und zwar genauso wie alle anderen Werke, die bis zum Ende der Renaissance entstanden sind
und denen erst wir einen dsthetischen Charakter verliehen haben.

In Ermangelung addquater Begriffe werden immer noch schon tiberholte und sinngemaf3 nicht
entsprechende Termini wie Musik, Malerei, Bildhauerei gebraucht, die ihrerseits lediglich Pla-
tituden und die Bestdtigung fiir die Tragheit des menschlichen Geistes sind. Fiir die neue Pra-
xis, die jenseits der rechnenden Rationalitat angesiedelt zu sein wiinscht, sind auch neue Be-
griffe jenseits der durch Tradition tibernommenen Begriffe wie techne und poiesis notwendig.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Amrei Bahr (Miinster)

Stiehlt man, wenn man Stil kopiert?
Zum moralischen Status der
Stilkopie

15:30-16:00
Marcello Ruta (Bern)

Identification and Duplication:
Some elucidations on Goodman’s
distinction between allographic
and autographic arts

16:15-16:45
Jakob Steinbrenner (Stuttgart)

Meisterwerke und Neubewertungen
in der Kunst

VSH o7

Viele Kopien haben Resultate des Schaffens eines Urhebers oder einer Gruppe von Urhebern
zurVorlage. Von den Werkkopien, deren Vorlage ein bestimmtes Werk bzw. eine Instantiierung
eines bestimmten Werks ist, lassen sich die Stilkopien unterscheiden, die im Stil eines Urhe-
bers oder einer Urhebergruppe angefertigt sind. Es ist unbestritten, dass Werkkopien das geis-
tige Eigentum des fiir die Vorlage der Kopie verantwortlich zeichnenden Urhebers verletzen
kénnen und somit moralisch bedenklich sind. Stilkopien hingegen gelten als moralisch un-
schuldig, da angenommen wird, dass sie grundsatzlich kein geistiges Eigentum verletzen. Der
Beitrag hat zum Ziel, die vermeintliche moralische Unschuld der Stilkopie in Frage zu stellen,
und gliedert sich in drei Teile. In einem ersten Teil wird gezeigt, dass der Artefaktbegriff im Zu-
sammenhang mit geistigem Eigentum eine zentrale Rolle spielt: Geistiges Eigentum ist Eigen-
tum an einem abstrakten Artefakt, einem Design-Plan. Somit setzt eine Verletzung geistigen
Eigentums das Vorliegen eines abstrakten Artefakts voraus; liegt ein solches nicht vor, ist die
Rede von einer Verletzung geistigen Eigentums sinnlos. Im zweiten Teil des Beitrags wird her-
ausgearbeitet, inwiefern und unter welchen Umstanden Kopieren geistiges Eigentum verletzen
kann. SchlieBlich wird im dritten Teil gezeigt, dass einige Stile sich als abstrakte Artefakte
auffassen lassen, sodass einige Stilkopien gemd den im zweiten Teil entwickelten Kriterien
durchaus geistiges Eigentum verletzen konnen. Somit erweisen sich Stilkopien entgegen der
gegenwdrtig vorherrschenden Auffassung als nicht grundsatzlich moralisch unschuldig.

Nelson Goodman’s distinction between autographic and allographic arts has been introduced
in his work, “Languages of Art”. The first definition of it is to be found in the chapter entitled:
“The Unfakable”. In our view, this definition and the context in which it was formulated, has
created a sort of hermeneutical bias, which has, in some cases, adversely influenced the phi-
losophical analysis of Goodman’s distinction, mistakenly citing fakability and notation as the
two crucial features of allographic arts.

In this paper we intend to show that Goodman’s distinction is rather related to the identificati-
on strategies that we can put in place with different kinds of artworks. >From this perspective,
the crucial feature of allographic artworks is not the one of being notated, but rather the fact
that, thanks to this notation, we need no recourse to the history of production in order to iden-
tify them, and consequently (to use Goodman’s words), “there can be no deceptive imitation,
no forgery, of that work”. If, on the other hand, we need to resort to the history of production in
order to identify autographic works, then it is not due to the simple fact that they are physical
objects (as with paintings or sculptures), but rather to the fact that, as physical entities, they
are dense objects.

In dem Vortrag soll ausgehend von David Humes Aufsatz ,,Standard of Taste“ der Frage nach-
gegangen werden, welche Rolle Meisterwerke bei der Rechtfertigung von Urteilen zu Kunstwer-
ken spielen. Eine Antwort auf diese Frage hat offensichtlich Auswirkungen auf das Problem
der Neubewertungen von Kunstwerken. Denn sollten Meisterwerke wichtige Bezugsgréfien bei
der Beurteilung von (neuer) Kunst sein, wire bei ihrer Neubewertungen das gesamte Bewer-
tungssystem betroffen. Gegen diese Auffassung ldsst sich argumentieren, dass Meisterwerke
bei der Beurteilung von (neuen) Kunstwerken keine Rolle spielen, aber worin zeigt sich dann
die Geltung eines Kunsturteils? Denn sind giiltige Kunsturteile nicht zumindest gerade die,
die cum grano salis hinsichtlich Meisterwerke unstrittig sind? Kaum einer wird leugnen, dass
Leonardos Abendmabhl ein grofies und bedeutsames Kunstwerk ist. Wenn hier Unterschiede in
den Urteilen zu finden sind, dann eherin welcher Form und mit welchen Argumenten die GréRe
Leonardos Meisterwerk begriindet wird, aber nicht darin, dass es ein Meisterwerk ist. Meister-
werke sind in dieser Hinsicht die Testfélle, an denen sich Kunsttheorien bewdahren miissen.
Ist man zudem der Auffassung, das ,,Meisterwerk“ so viel bedeutet, wie ein Kunstwerk, das
iber seine Zeit hinaus sich als grofes Werk bewdhrt, dann folgt gewissermafien aus dieser
Definition, dass Meistwerke gegeniiber einer grundsatzlichen Neubewertung immun sind.
.Neubewertungen waren in diesem Fall nur bei ,,peripheren“ Werken maglich. Ist eine solche
Auffassung aber in Zeiten der Postpost...modernen haltbar?

B ———



17:30-18:00
Lisa Katharin Schmalzried (Luzern)

Three Perspectives on Human
Beauty

Whereas human beauty is no issue of contemporary (analytic) aesthetics, it is a big issue of
our society. To (re-)approach the topic of human beauty philosophically, this paper considers
three different perspectives on human beauty. According to a body-centred theory, human
beauty solely depends on a person’s physical appearance. More precisely, human beauty is
identified with high physical attractiveness. A dualist theory distinguishes the ‘outer’ beauty
of the physical appearance from the ‘inner’ beauty of the character of a person. So a beautiful
person is outwardly and/or inwardly beautiful, that is, she is highly physically attractive and/
or has a virtuous or amiable character. According to a character-expressionist theory, human
beauty is bound to the appearance of a person, but visible signs of a person’s character influ-
ence how someone appears to us. So a beautiful person is not only highly physically attractive,
but one believes to see signs of a virtuous or amiable character. This paper argues for a cha-
racter-expressionist theory. Both the body-centred and the dualist theory assume that we can
perceive a person’s mere physical appearance. But if we see someone as a human being, we
are aware of the human duality between physical appearance and character. This awareness
hampers us to perceive them separately because we interpret certain facial expressions and
gestures as expressions of a person’s character. A character-expressionist theory embraces
this inseperability-problem. Furthermore, such a theory can explain to two seemingly contra-
dictory intuitions, namely how beauty can be only skin-deep and can come from within.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15

Annika Schlitte (Eichstatt)

Ort und Natur: Uberlegungen
zum Naturerhabenen nach der
Postmoderne

15:30-16:00

Johannes Miiller-Salo (Miinster)
Asthetische Urteile iiber

die Natur. Ein Pladoyer fiir
einen naturdsthetischen
Intersubjektivismus

VSH o7

Dieser Vortrag geht von dem Befund aus, dass bei der Reaktualisierung des Erhabenen in der
postmodernen Asthetik der Naturbezug kaum noch eine Rolle spielt. Dabei kénnte es gerade
vor dem Hintergrund neuerer Ansdtze in der Naturdsthetik und der gewachsenen Sensibilitat
fiirdie Probleme der 6kologischen Ethik lohnend sein, das Konzept des Naturerhabenen neu zu
durchdenken und aus der Reduktion auf das Problem der Darstellung des Nicht-Darstellbaren,
wie es z.B. bei Lyotard exponiert wird, herauszufiihren.

Wenn der Begriff fiir gegenwdrtige Ansdtze fruchtbar gemacht werden soll, miisste das
Erhabene jedoch so gefasst werden, dass es weder als eine Eigenschaft der Natur oder
bestimmter Naturobjekte noch als blof} subjektiver Reflexionsvorgang gedacht wird, sondern
als Form einer Beziehung zwischen Mensch und Natur. Letztere kann dabei aber nicht mehr
dieselbe Rolle spielen, die sie in den Reflexionen des 18. Jahrhunderts innehatte. Als eine
Moglichkeit, das spezifische ,,Zwischen* dieser Erfahrung herauszuarbeiten, soll hier der Blick
auf die raumlichen und ortlichen Konstellationen des Erhabenen gelenkt werden.

Eine interessante Perspektive bietet hier der Diskurs der Land Art der 1960er und 1970er-
Jahre, die sich explizit mit den Schwierigkeiten und Briichen des modernen Naturverhéltnisses
auseinandersetzt und sich dabei auch auf das Erhabene bezieht. Ausgehend von dem
Problem des Naturbezugs des Erhabenen soll der Versuch unternommen werden, in der Land-
Art-Bewegung, insbesondere beim Kiinstler und Theoretiker Robert Smithson, nach Anséatzen
eines alternativen Konzepts des Erhabenen zu suchen, welches die dsthetische Naturerfahrung
miteinbezieht und auflerdem die Frage nach den konkreten ortlichen Voraussetzungen einer
solchen Erfahrung stellt.

Der Vortrag behandelt das gegenwartig v.a. in der Umweltédsthetik (environmental aesthetics)
diskutierte Problem des Charakters dsthetischer Urteile lber die Natur. Kognitivistische
Positionen stimmen darin iiberein, dass dsthetische Urteile {iber eine Grundlage jenseits
individueller Vorlieben verfiigen. Dabei wird zum einen ein Objektivismus vertreten, dem
zufolge dsthetische Urteile objektive Giiltigkeit besitzen, da sie auf dsthetische Eigenschaften
rekurrieren, die Gegenstanden als solchen zukommen. Vertreter eines Intersubjektivismus
behaupten hingegen, dass die Natur keine objektiven dsthetischen Eigenschaften besitze.
Es seien vielmehr bestimmte natiirliche Eigenschaften, denen von Gesellschaften aufgrund
bestimmter kollektiver, dem historischen Wandel unterliegender Uberzeugungen eine
dsthetische Qualitat zugesprochen werde. Unter Riickgriff auf die jiingere deutschsprachige
Naturethik wird fiir eine intersubjektivistische Auffassung dsthetischer Urteile tiber die Natur
argumentiert. Ungeachtet einiger metaethischer Differenzen, so eine Kernthese des Vortrags,
plausibilisieren gegenwadrtige Naturethiken die Auffassung, dass die moralische Werthaftigkeit
der Natur niemals vollig losgelost vom Menschen als Wertendem und Anerkennendem
erschlossen werden kann. Im abschlieBenden Teil des Vortrags sollen die naturethischen
Einsichten zur Verteidigung eines Intersubjektivismus in Bezug auf dsthetische Urteile iiber
die Natur herangezogen werden. Fiir die dsthetische Erfahrung der Natur ist zwar ein Wissen
um deren Eigenschaften vonnéten, jedoch nicht ausreichend. Eine intersubjektivistische
Konzeption dsthetischer Urteile iiber die Natur kann dem unbestreitbaren Wandel der
dsthetischen Naturbeurteilung durch die Geschichte hindurch Rechnung tragen, ohne in
einen Subjektivismus zu verfallen, der jegliche Diskussion iiber dsthetische Aspekte der
Naturerfahrung unmaglich macht.




16:15—-16:45
Christian Griiny (Witten)
Rahmenverhaltnisse

17:30-18:00
Timo Dresenkamp (Minster)
Was ist Musik?

18:15-18:45

Thomas Dworschak (Kdln)
Ontologie und Hermeneutik fiir die
Musik

Der Begriff des Rahmens bezeichnet einen sozialen Tatbestand und einen materiellen
Gegenstand zugleich. Man kann dies als Inanspruchnahme einerzwischen sinnlicher Pragnanz
und begrifflichem Gehalt changierenden Figur verstehen, die sowohl auf bildliche als auch auf
ganz andere, z.B. soziale Kontexte anwendbar ist.

Begreift man Rahmen als Figur, so erscheint der Bildrahmen als historisch besonderer Fall.
Wederdie ersten Bilder, die Hohlenmalereien, noch ferndstliche Bildtraditionen haben explizite
Rahmen, und die Kunst der Moderne schlie8lich hat den Verzicht auf den Rahmen oder seine
Uberschreitung vollzogen. Die Figur des Rahmens umfasst sowohl die Unterscheidung, die
tiberhaupt erst eine Form hervorbringt bzw., bei Bateson und Goffman, entscheidbar macht,
als was etwas gilt, als auch ihre explikative Verdopplung oder Stiitzung.

Um beide konzeptuell zu fassen, soll auf die Grundfigur von Spencer Browns Formkalkiil
zurlickgegriffen werden, den Haken der Unterscheidung. Der reale (materielle, institutionelle)
Rahmen kann dann als Verdopplung des Hakens gefasst werden, durch die ein expliziter
dsthetischer Innenraum geschaffen wird, der zu gesteigerter Komplexitdt fortgebildet
werden kann, wdhrend mit der Figur des ,re-entry“, die verschiedenen modernen
Rahmenumspielungen, -relativierungen und -liberschreitungen beschrieben werden kénnen.
Der Vortrag wird die hier vorgeschlagene theoretische Rekonstruktion mit Blick auf die
kunsthistorische und soziologische Diskussion und anhand von Beispielen aus der Kunst des
20. Jahrhunderts und der Gegenwart entfalten.

Versuche einer Definition von Musik, die notwendige und hinreichende Bedingungen spezifi-
ziert, sind in der Musikphilosophie selten. Zwei prominente Versuche sind von Jerrold Levin-
son und Andrew Kania unternommen worden. Im Vortrag werden zundchst Levinsons Definiti-
on von Musik (1), Kanias Kritik an Levinsons Definition und Kanias eigene Definition (2) sowie
Stephen Davies’ Kritik an beiden Definitionen (3) erortert. AnschlieRend werden vier notwen-
dige Bedingungen von Musik erarbeitet, von denen gezeigt werden wird, dass sie zusammen
hinreichend fiir Musik sind (4).

Versucht man eine Wesensbestimmung dreier kanonischer Kunstgattungen der modernen As-
thetik, wird ein wichtiger Unterschied zwischen ihnen offenbar, der ihren ,Sinn‘ betrifft. Fir
Sprach- und Bildkiinste scheint zu gelten, daf} Referentialitdt zu ihrer Wesensbestimmung ge-
hort — flir die Musik jedoch gerade nicht. Eine Ontologie der Musik — als Frage danach, was die
spezifische Differenz der Musik sei — scheint eine Hermeneutik der Musik auszuschlieen oder
zu reduzieren, ndmlich auf das Aufnehmen innermusikalischer, ,,formaler Zusammenhange.
Dieses formalistische Argument muf} ontologisch genauer eingegrenzt werden. Sein Ort ist
die Stufe der Musik als Stoff. Auf dieser Stufe operiert iber weite Strecken eine empiristisch
gegriindete Theorie, namentlich ein groBer Teil der analytisch genannten Musikasthetik.

Von dieser Verortung ausgehend 6ffnen sich zwei Wege der Kritik am ontologisch-formalisti-
schen Argument. Der erste verlduft tiber den Einwand, daf die Stufe des Stoffes uns nichts
iber die Bedeutung der Musik als Kunstform sagt, sondern erst die Stufe des Gebrauchs des
Stoffes durch Subjekte. Der zweite nimmt an, daf bereits auf der Stufe des Stoffes von einem
musikalischen Sinn gesprochen werden kann, gerade weil die Formen der Musik nicht zei-
tenthoben unserer Betrachtung vorliegen, sondern erklingend Zeit gestalten und darum eines
Nachvollzugs bediirfen und ihn als Verstehensweise motivieren.



» Bildungsphilosophie

Sektionsleitung: Kassimir Stojanov

Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Valerie Schult (Passau)

Die Verbindung von Humboldt mit
dem Bolognaprozess

15:30—-16:00

Anna Shachina (Murmansk)

Das Ziel und die Aufgaben der
Erziehungswissenschaft im
padagogisch-philosophischen
Werk von I. Kant in Bezug auf seine
Vorlesungen zur Anthropologie

VSH 224

Seit langem gab es keinen so tiefen Einschnitt im Wissenschaftsbetrieb wie der seit 1999 be-
ginnende Bologna-Prozess. Diverse mediale und wissenschaftliche Debatten bezogen sich
immer wieder auf die Bildungsphilosophie Wilhelm von Humboldts, um mit ihr die Ablehnung
des Bologna-Prozesses zu rechtfertigen. Dieser Sektionsvortrag argumentiert, dass mit einer
textgetreuen Interpretation Humboldts und der Bolognadeklaration die Zielsetzung dieser
Hochschulreform nicht komplett abgelehnt werden kann.

Bei prdziser Analyse von Humboldts Schriften ergibt sich, dass er als europdischer Bildungsva-
ter sehrviel mehr Geltung hatte, als das in den nationalstaatlichen Strukturen des deutschen
Hochschulwesens vor dem Bologna-Prozess moglich gewesen wére. Die damit einhergehende
Mobilitat wiirde Humboldts Begriff von wahrer Wissenschaft entsprechen, die sich nurin Ver-
bindung von ldnderiibergreifenden Kraften der Individuen entfaltet. Unsere heutige Gesell-
schaft kann in Bezug auf ihre europdische Identitdt ein eindeutiges Bekenntnis zum Bologna-
prozess in Form von Humboldts Schriften aus ihrer kulturellen Geschichte ziehen.

Mit dem Modell des studierendenzentrierten Lernen aus dem Bologna-Nachfolgeabkommen
2009 kann der humboldtschen Forderung nach einer Forschungsgemeinschaft zwischen Stu-
dierenden und Professoren Rechnung getragen werden. Gemeinsam mit europdischen Nach-
barn Freiheit in den neuen Studiengdangen zu suchen, entspricht Humboldts Ideal vom gliicks-
suchenden Menschen.

Das Interesse flirs Wesentliche wird im menschlichen Leben immer starker. Immer wieder stellt
sich die Frage: ,,Was macht den Menschen zum Menschen?“Wie kénnen wir erfolgreich und
gliicklich sein, und wie beweisen wir uns als unseres Erfolgs undunsres Gliickes Wiirdige? Wie
erziehen wir dementsprechend unsere Kinder? Wie wird man zu einer Personlichkeit, und was
sind dementsprechend die wirklichen Ziele und Aufgaben der padagogischen Tatigkeit?

Die Autorin ist fest davon tiberzeugt, dass der Bestimmung des Menschen und der Menschheit
gewidmete philosophisch-padagogische Werk von I. Kant fiir die Beantwortung dieser Fragen
sehr hilfreich sein kann.

Kanthatin seinem philosophisch-pdadagogischen Werk deutlich gezeigt, dass kritisches Denken
eine Bedingung der Moglichkeit der Freiheit der Personlichkeit ist. Fiir Kant bedeutet Freiheit
stets auf die Vernunftprinzipien orientierte Verbundenheit bzw. Verantwortungsiibernahme.
Die sich nur auf die empirische Forschung stiitzende Pdadagogik scheitert, wenn wir das von
Kant bewiesene metaphysische Wesen der menschlichen Persénlichkeit beriicksichtigen.
Die Einschdtzung der Situation von Wolfgang Fischer trifft meines Erachtens zu, dass ,,... das
padagogische Denken ohne Kant nur als ein Zerrbild darstellbar ist* (Fischer 1998, 126).
Es ist offensichtlich, dass Kants Werk — seine drei Kritiken sowie kleinere Schriften — einen
groen Beitrag zur Entwicklung der padagogischen Gedanken darstellen. Dank den im XXV.
Band der Akademie-Ausgabe veroffentlichten Vorlesungen Kants haben wir die Méglichkeit,
unser Verstandnis der anthropologischen Problematik genauer zu bestimmen. Da lassen sich
auch viele Details entdecken, die unsere Kenntnisse iiber Kants Ansichten tiber die Natur des
Menschen, das Ziel und die Aufgaben der Bildung und Erziehung veranschaulichen.




16:15—-16:45
Christian Thein (Mainz)

Lebenswelt und philosophische
Bildung — Problemkonstellationen
und Vermittlungen

17:30-18:00
Matthias Wille (Essen)

Eine expressive Schwache der
Universitatshistoriographie

Philosophische Probleme griinden in der menschlichen Vernunft und sind zugleich nicht ad
hoc aus sich selbst heraus verstandlich. Das Paradox offenbart ein Spannungsverhaltnis zwi-
schen dem Anspruch pragmatistischer Philosophie und Philosophiedidaktik, zum einen aus
dem Common Sense der Lebenswelt die Philosopheme zu entwickeln, und zum anderen den
philosophischen Fragen und Antworten eine Sonderstellung aufgrund ihres Abstraktionsgra-
des zuzusprechen.

Der Vortrag intendiert, den Zusammenhang von Lebenswelt einerseits und den Bildungsbe-
griffen und Themenfeldern der Philosophie andererseits auf die Probe zu stellen. Zwischen
beiden ,,Spharen“ miissen Uberginge und Wechselbeziehungen bestehen, ebenso wie Brii-
che und Konfrontationen. So bietet der Riickgang des spaten Husserl auf die Lebenswelt
durch die Methodik der transzendentalen Phdanomenologie einen ersten Ankniipfungspunkt,
der sodann aus der Perspektive der Sozialphdnomenologie (Schiitz), der Wissenssoziologie
(Luckmann) und der Sozialtheorie (Cultural-Studies, Kritische Theorie) mit Blick auf die gesell-
schaftlich und kulturell vermittelten Lebenswelten und -formen der Bildungssubjekte auszu-
buchstabieren ware. Auf dieser Grundlage ist ein Begriff von den Strukturen des Wissens in
der Lebenswelt zu erarbeiten, der einen Horizont fiir mégliche Formen des philosophischen
Fragens und Urteilens erdffnet. Was sodann unter philosophischer Bildung zu verstehen ist,
kann wiederum nur iiber die Philosophie selbst in ihren historischen und systematischen Aus-
prdgungen beantwortet werden, wenn auch unter den Perspektivierungen der Gegenwartspa-
radigmen. Die Weisen und Formen der Beziehungen zwischen lebensweltlichem Wissen und
philosophischer Bildung ergeben sich demzufolge tiber den kritischen Bezug beider Dimensi-
onen aufeinander.

1885 begriindete Heinrich Denifle mit ,,Die Entstehung der Universitdten des Mittelalters bis
1400“ die allgemeine Universitdtsgeschichtsschreibung. Dieses Werk reprdsentiert bis heute
den methodologischen Standard fiir diese hoch erfolgreiche historische Teildisziplin. Eines
der zentralen und inzwischen zur Selbstverstandlichkeit gewordenen Resultate der Universi-
tatshistoriographie bestehtin der Einsicht, dass die Universitdt eine Errungenschaft des Hoch-
mittelalters ist. Dass es in Antike und Frithmittelalter keine entsprechenden Institutionen ge-
geben hat, wird gemeinhin dariiber erklart, dass Universitdten Merkmale aufzuweisen haben,
deren Aufkommen erst fiir das Hochmittelalter dokumentiert werden kann.

Im Vortrag wird der verwendete methodische Standard expliziert. Besondere Aufmerksamkeit
erfahrt hierbei der Weg, wie Denifle zu dem noch heute anerkannten deskriptiven Begriff der
Universitdt gelangt und wie die Rechtfertigung seiner Angemessenheit erfolgt. Ausgehend von
dieser Begriffs- und Metho-denanalyse wird die Erklarungsreichweite dieses Zugangs unter-
sucht. Dabei wird sich herausstellen, dass sich mit Denifles Methode die kulturhistorisch und
bildungsphilosophisch eminent bedeutsame Frage ,,Warum gibt es Universitdten tiberhaupt?“
nicht gehaltvoll artikulieren ldsst. Wenn man bereit ist anzuer-kennen, dass jene Erzahlung,
die uns auf die Entstehung der ersten Universitdten fiihrt, gleichermafien bedeutsam ist, wie
die Geschichte der Universitdt seitdem, dann liegt hier eine expressive Schwache der Univer-
sitatshistoriographie vor.



Donnerstag, 2. Oktober VSH 224

14:45-15:15
Johannes Drerup (Miinster)
Toleranz und Autonomie in der
liberalen Demokratie

15:30-16:00

Ari Kiveld (Oulu)

What philosophy of education
could learn from the debate
between Jiirgen Habermas

and Dieter Henrich? Or: Does
metaphysical thinking have a place
in our concerns on education?

Toleranz gilt als einer der Kernwerte und eine der Kerntugenden liberaler Demokratien. Um-
stritten sind in erziehungs-, bildungs- und politikphilosophischen Debatten neben Fragen der
addquaten Ausformulierung des Konzepts der Toleranz, der angemessenen Situierung von To-
leranz als ,,normatively dependent concept® (Forst) innerhalb eines axiologischen Rahmens
und der damit verbundenen Bestimmung legitimer Grenzen der Toleranz vor allem der syste-
matische Part, der Autonomiekonzeptionen und -idealen bei der Rechtfertigung von Erziehung
zur Toleranz in pluralistisch verfassten Gesellschaften zuzuschreiben ist. Die Annahme, dass
die Tolerierbarkeit bestimmter Einstellungsmuster und Praktiken auch davon abhangt, ob sie
plausibler Weise als Ausdruck der Autonomie eines Akteurs angesehen werden konnen, dient
Erziehungsphilosophen als Ausgangspunkt fiir die Formulierung respektbasierter Toleranz-
konzeptionen, in denen Erziehung zu Autonomie und Toleranz in einem sich wechselseitig
stiitzenden normativen Begriindungszusammenhang verortet werden. Die rechtfertigungsthe-
oretische Kopplung der Kultivierung autonomiekonstitutiver Fahigkeiten und der Férderung
von Dispositionen zur Aktualisierung toleranter Einstellungsmuster und Praktiken, von der
autonomie- und respektbasierte Toleranzkonzeptionen ausgehen, fiihrt zu einer Reihe von
Anschlussproblemen. Diskussionswiirdig ist vor allem, ob die autonomieperfektionistische
Annahme pluralismuskompatibel ist, dass nur autonom gewdhlte Lebensformen als Formen
eines guten Lebens und als respektwiirdig zu gelten haben. Kritiker monieren, dass autono-
miebasierte Rechtfertigungen von Toleranz und die damit einhergehenden paternalistisch be-
griindbaren ZwangsmaBnahmen (z.B. aufgendtigter Umgang mit Diversitdt und alternativen
Lebensformen im schulischen Kontext) auf eine maoglicher Weise illegitime und intolerante
Aufoktroyierung einer partikularen Konzeption des Guten hinauslaufen, was mit liberalen
Grundwerten nicht vereinbar sei.

Ausgehend von dieser klassischen Problemvorgabe werden einige der zentralen Dilemmata
erldutert, die mit der Propagierung von Autonomie und Toleranz als Erziehungszielen einher-
gehen.

The modern image of education has been entangled with the idea of subjectivity or subject.
Education (Erziehung) as the intentional action appears to be a mean to transform a potential
human being into the rational autonomous being. Furthermore, education (in the sense of
Bildung) refers to the processes constituting the human world-relations, which are based on
the activity of the subject (Selbsttdtigkeit). Gradually, the modern paradigm of subjectivity has
become under the suspicion. One of the most refined critics against it has been proposed by
Jurgen Habermas: philosophy and human sciences must turn away from the subjectivity to-
wards the paradigm of intersubjectivity. However, Dieter Henrich has challenged the intersub-
jectivistic reduction of subjectivity, consciousness and reason and claimed that intersubjecti-
vity and language seem to be unable to eliminate the subjectivity totally from the philosophy.
This paper aims to show, that although language and interaction are the necessary medium
for education (Erziehung), the processes of Bildung are not just mere linguistic game-playing.
We are not only persons belonging to the natural and social world, but we do also experience
ourselves as subject, which itself remains unclear from its origins. Bildung is the strive and
longing to solve, perhaps just for a moment, the tension or primary conflict between these
two dimensions of our conscious life. The guiding principle is the concept of harmony or unity,
which allows for a individual to find the reconciliation between freedom, self-determination
(subjectivity), and the experienced empirical determinability rooted in the natural and social
world (personhood).




16:15—-16:45

Karin Hutflétz (Miinchen)
Struktur und Dynamik

der Selbstbildung nach
Soren Kierkegaard — ein
Begriindungsansatz fiir das
Philosophieren mit Kindern

17:30-18:00

Lars Osterloh (Leipzig)

Welches ist das Entwicklungsprinzip
der Personlichkeitsbildung?

Dass Selbstbildung eine zentrale Rolle in (friihen) Bildungsprozessen innehabe, riickt immer
mehrin den Blick von Bildungstheorien und -politik. Dabei ist durchaus offen und Gegenstand
aktueller Forschung, was ,,Selbst“-Bildung strukturell und qualitativ bedeutet. Der bis heute
mafigebliche, philosophische Beitrag zum Thema ist Kierkegaards Analyse des ,,Selbst“ als
»ein Verhdltnis, das sich zu sich selbst verhalt“. Damit das menschliche Selbstverhéltnis aber
konkret werden und Selbstbildung gelingen kann, bedarf es, wie Kierkegaard darlegt, zweier
korrelativen Momente, namlich Bewusst-werden und Annehmen-kénnen seiner selbst. Die
Aktualitat dieses Konzepts bemisst sich daran, dass Selbstsein und -werden dabei weder ein-
seitig subjektivistisch noch statisch-substanziell, sondern als dialogisches Geschehen pro-
zessual hinsichtlich ihrer individuellen wie formalen Eigenart gefasst werden.

Ziel sei hier zu zeigen, inwiefern das Philosophieren mit Kindern eine bereits friih zu vermit-
telnde Haltung und Methode der Wahl sein kann, um ,,Selbst“-Bildung in qualitativer Weise
zu fordern. Und zwar durch eine Praxis (selbst-)reflexiven Erkennens und gegenseitig kommu-
nikativer Anerkennung im sokratischen Gesprach. Ausgehend von eigenen, aber allgemein
gefassten Fragen werden dabei individuelle, aber vernunftbegriindete Antworten gesucht im
herrschaftsfreien Raum eines selbstbestimmenden (wenn auch nie selbstbestimmten) Dia-
logs. Mdeutisch zielt gemeinsames Philosophieren darauf, die je eigene Perspektive und Po-
sition zum Ausdruck zu bringen, und zwar im Hinblick auf eine alle Beteiligten verbindende
Frage. Damit wird dem Befragten eine besondere Wertschdtzung zuteil, die ihn als einmalig
Antwortenden betrifft und miteinbezieht, was der gegenseitigen Achtung im Gruppenkontext
und der Selbstakzeptanz des Einzelnen, damit der ,,Selbst“-Bildung nach Kierkegaard, formal
mafigeblich zu Gute kommt.

Bildung wird heutzutage als Personlichkeitsbildung verstanden. Dieser Bildungsbegriff ist
sowohl von dem organologischen bei Pflanzen und Tieren unterschieden als auch von dem
theologischen einer Gottesebenbildlichkeit des Menschen. Im ersten Fall ist das Entwicklungs-
prinzip und -ziel dem Lebewesen immanent, im zweiten wird es als hineingelegtes Idealbild
betrachtet. Die Personlichkeitsbhildung ist hingegen eine Zuschreibung des personalen Status
des Menschen. Das Ziel und das Entwicklungsprinzip unterscheiden sich grundsatzlich von
den ersten beiden Bildungsbegriffen.

Die basale Stufung der Entwicklung der Personlichkeitsbildung findet sich bei Aristoteles,
der in der ,Politik“ (1332a) zwischen den drei Stufen ,Naturanlage (,,physis“), ,,Gew6hnung*
(,ethos*) und ,Vernunft“ (,16gos*) unterscheidet. Versteht man Vernunft als personale Selbst-
bestimmung, dann ware damit das Bildungsziel genannt. Doch offenkundig kann die Selbstbe-
stimmung nur durch die interpersonale Ebene der Erziehung erreicht werde, der den Ubergang
von der ersten Ebene zur zweiten durch die Erziehung angestrebt wird. Die Selbstbestimmung
liegt darin bereits als formales Ziel der Entwicklung zugrunde. Dem Inhalt nach muss die Erzie-
hung zur selbstbestimmten Person sowohl die Subjektivitdt des Edukanden beriicksichtigen
als auch die normativ besetzten Formen und Begriffe des Urteilens und Handelns.

Darin liegt ein prinzipielles Spannungsverhdltnis, das Hegel in der ,Phdnomenologie des
Geistes” als Herr-Knecht-Verhaltnis beschreibt: Leib und Geist miissen sich in Einklang brin-
gen, ohne ihre je eigenen normativen Anspriiche aufzugeben. Dies fiihrt zu dem Gedanken,
dass die unmittelbare Bestimmtheit durch die subjektive Natur ebenso aufgehoben wird wie
eine unmittelbare Bestimmtheit durch soziale Normen und Formen. Die Selbstbestimmung ist
die Herstellung des Einklangs beider miteinander als ein geistiger Akt des personalen Sub-
jekts. Personale Selbstbestimmung ist aber nur ein formales Bildungsziel. Da er aber dem
Entwicklungsprozess von Anfang an zugrunde liegt, verwirklicht er sich darin und das wird mit
dem Begriff der Teleologie beschrieben. Die Struktur des Bildungsprozesses muss demnach
eine formale Teleologie sein.



» Didaktik der Philosophie

Sektionsleiter: Klaus Blesenkemper

Montag, 29. September
14:45-15:15
Renate Engel (Miinster)

,Der rechte Riickgang zur Naivitat
des Lebens“ (E. Husserl)

Phdanomenologisch geleitete
Uberlegungen zur Rolle des
»Selbstbewusstseins“ in der
kindlichen Weltaneignung in
Metaphernbildung, Symboldeutung
und biographischem Erzdhlen

15:30—-16:00

Christa Runtenberg (Miinster)
Fiirimmer? Prdasentative und
diskursive Elemente beim

Philosophieren mit Kindern tiber
Fragen zu Sterben und Tod

VSH 17

Der ,rechte‘ Riickgang zur Naivitat ist nach Husserl die phanomenologische Einsichtnahme in
alle Bewusstseinsleistungen, durch die das Subjekt seine Erfahrungswelt je selbst konstituiert
und den universalen Wissensanspruch rationalistischer Philosophie sowie die naturalistische
Reduktion des Menschen auf ein formales Subjekt abwehren kann. Inwiefern es sich dabei um
den ,rechten‘ Riickgang handelt, wird zu erkunden sein mit kritischem Blick u.a. auf transzen-
dentalphilosophische Letztbegriindungsanspriiche und das phdnomenologische Konzept des
Ubergangs zum ,Anderen‘ der Vernunft, zur Leiblichkeit (M. Merleau-Ponty, H. Schmitz). Damit
wird ein Rationalitdtsbegriffs nahegelegt, der tiber reine Logizitdt und begrifflich-diskursive
Einholung der Lebenswirklichkeit hinaus die Konstitution prasentativer Ausdrucksformen der
denkerischen Schépfung von Weltorientierung und Ich-Konstitution einbezieht, die aus der
Verankerung des Selbstbewusstseins in der eigenen Kérperlichkeit hervorgehen.

Diese Erweiterung spielt eine zentrale Rolle bei der Legitimation des Philosophierens mit Kin-
dern. Gemeint sind die Ansdtze des Philosophierens mit Kindern, die die Moglichkeiten der
Philosophie der Symbolischen Formen in der Tradition von Ernst Cassirer aufgreifen. Es soll
versucht werden, am Leitfaden der von Hans Blumenberg entwickelten Paradigmen einer Me-
taphorologie jene Ansédtze zu vertiefen und auf der Grundlage der Kognitiven Metaphernthe-
orie (Lakoff/Johnson) sowie einer Theorie der pddagogischen Metaphorologie (Peter Gansen)
und der Erforschung kindlichen Erzdhlens die Entstehung von Selbstkonzepten durch Meta-
phernerwerb und Symbolgebrauch im Kindesalter aufzukldren. Daran wird methodisch-didak-
tisch zu zeigen sein, wie die Entstehung von Selbstbewusstsein die Fahigkeit der iterativen
Deutung der Deutungen von Welt und Ich — ein zentrales Ziel des Philosophierens mit Kindern
— erweitern kann.

Der Vortrag zeigt Wege, mittels prasentativer und diskursiver Elemente mit Kindern im Ele-
mentarpdadagogischen Bereich bzw. in der Grundschule tiber Fragen des Sterbens und des
Todes zu philosophieren. Das Konzept des Philosophierens mit Kindern fusst auf dem Selbst-
verstandnis Angewandter Philosophie, das ein integratives Philosophieren auf allen Alters-
stufen begriindet. Im Zentrum steht das Philosophieren mit solchen Bilderbiichern, die die
zentralen Fragen der Kinder angemessen aufwerfen. Wichtig fiir Kinder sind zunachst Orte und
Kontexte, in denen sie dem Tod begegnen (z.B. tote Tiere, GrofReltern und Eltern, der Tod im
Méarchen). Verschiedene, auch altersabhangige Todes- und Jenseitsvorstellungen sind rele-
vant (egozentrische, animistische, magische, anschauliche Vorstellungen). Zentral fiir Kinder
ist der mégliche Umgang mit dem Tod; sie wollen wissen, an welchem Ort die Verstorbenen
sind, ob sie weiter leben oder nicht. Der Umgang mit endgiiltigem Abschied, mit der Angst des
Alleinseins, sowie die Gestaltung einer angemessenen Form des Abschiednehmens ist fiir die
Kinder wichtig. Moglichkeiten, Erinnerung an den Gestorbenen zu gestalten sowie Formen des
Trostes zu finden helfen den Kindern bei der Verarbeitung. Die vorgestellten Bilderbiicher (z.B.
Kai Liftner und Katja Gehrmann: ,,Fiir immer“. Weinheim Basel 2013) gestalten sensibel die
Erfahrungen und Fragen der Kinder, lassen sich mit philosophischen Deutungsangeboten (z.B.
von Epikur, Montaigne, Nietzsche oder Camus) verkniipfen und tragen so dazu bei, mit den
Kindern tiber ein haufig tabuisiertes, fiir sie aber existenzielles und wichtiges Thema mutig
nachzudenken.




16:15—-16:45

Katrin Seele (Bern) /
Peter Seele (Lugano)

»,Konsumentenverantwortung“ als
Teil des Philosophieunterrichts in
der Sekundarstufe I: Verortung und
Bestandsaufnahme

17:30-18:00
Leonie Teubler (K6ln)

Im Zeichen des Sokrates. Philo-
sophische Gesprdche in (Schul-)
Rdumen. Fachdidaktische Uber-
legungen zur Bedeutsamkeit des
Philosphierens im Gesprach mit
Kindern und Jugendlichen in der
Schule

Mit dem vollendeten 7. Lebensjahr werden Kinder in Deutschland formaljuristisch beschrankt
geschaftsfahig und der sog. ,,Taschengeldparagraph“ (§110 BGB) erméchtigt sie, im Rahmen
ihrer eigenen finanziellen Mittel (z.B. Taschengeld) ohne Zustimmung des gesetzlichen Vertre-
ters Geschaéfte zu tdtigen. Aber auch tiber den Rahmen der eigenen finanziellen Mittel hinaus
sind Kinder und Jugendliche wirtschaftliche Akteure, z.B. wenn sie Einfluss auf Konsument-
scheidungen innerhalb der Familie nehmen. In ihrer Rolle als Konsumenten kann Kindern und
Jugendlichen damitin beschranktem Masse auch eine Konsumentenverantwortung zugeschrie-
ben werden. Unter ,Konsumentenverantwortung® verstehen wir das ,,Verhdltnis von Konsu-
ment und Unternehmen mit Blick auf die Frage nach sozialer Verantwortung und nachhaltigem
Wirtschaften®, welche von Schmidt und Seele (2012: 169) als ,,Henne-Ei-Frage“ charakterisiert
wird. ,,Verantwortung“ wird dabei mit Zimmerli als dreistellige Relation beschrieben: ,,Jemand
(Verantwortungssubjekt) ist fiir etwas oder jemanden (Verantwortungsbereich) einer anderen
Person oder Instanz gegeniiber (Verantwortungsinstanz) verantwortlich“ (Zimmerli 1993: 102,
Hervorh. im Orig.). Auf diesen Definitionen aufbauend wird eine Analyse ausgewahlter Lehr-
pléne der Facher Praktische Philosophie (PP)/ Ethik/ Lebenskunde-Ethik-Religion (LER) sowie
ausgewdhlter Lehrwerke an Beispielen zeigen, inwieweit ,,Konsumentensouveradnitdt“ als Kon-
zept und ethisches Problem in den Lehrplanen und Lehrwerken der o.g. Facher in der Sekun-
darstufe | beriicksichtigt wird. Als Untersuchungskriterien dienen uns dabei die von Heidbrink
(2003, 2008: 134) vorgeschlagenen Bedingungen ,Freiheit, Kausalitdt und Wissentlichkeit”
sowie die Frage, ob Kinder und Jugendlichen in der Sekundarstufe | bereits als wirtschaftliche
Verantwortungssubjekte in diesem Sinne adressiert werden und ob und in welcher Form Fra-
gen und Probleme der Konsumentenverantwortung eine Rolle spielen.

Der Ankniipfungspunkt meines Vortrags im Rahmen des XXIIl Deutschen Kongresses fiir Phi-
losophie besteht im Zusammenhang mit der Frage nach dem Stellenwert der philosophischen
Tradition — genauer, der didaktischen Relevanz des Gesprdchs, das seit der Antike als ein we-
sentliches Element philosophischer Erkenntnisprozesse gilt. Das (Neo-)Sokratische Gesprach
ist eine Methode, die eine lange Tradition besitzt und aus dem Methodenrepertoire nicht mehr
wegzudenken ist. Dass es sich dabei nicht nur um irgendeine beliebige Methode unter vielen
handelt, soll das hier vorzustellende Forschungsvorhaben zeigen.

Beobachtungen aus dem Schulalltag verdeutlichen, dass der Anspruch einer genauen Zeitpla-
nung der Unterrichtsstunden selbst sowie die Forderung einer klaren Phasierung und eingefor-
derte Methodenwechsel — sofern diese Leitgedanken verabsolutiert werden — dem entgegen-
wirken, was man zum Philosophieren braucht — Zeit, Raum und Gesprédchspartner.

Die in der Durchfiihrung begriffene Querschnittstudie erhebt Daten von Probanden im Alter
von vier bis 18 Jahren. Die aufgenommenen Gesprache werden transkribiert und analysiert.
Ziel ist es, durch moglichst offene, freie Gespréache, in die die Lehrperson am besten gar nicht
eingreift, philosophische Erkenntnis zu beférdern und aufzuzeigen, welches ,,philosophische
Gedankenpotenzial“ in den Schilerinnen und Schiilern schlummert. Dieses Potenzial wird
bisher dahingehend verstanden - so die Erfahrungen aus dem Unterrichtsalltag — dass Schi-
lerinnen und Schiiler gerne selbststandig denken und in der philosophischen Auseinanderset-
zung gleichsam wie von selbst das Bediirfnis erwdchst, die zentralen Begriffe zu bestimmen.
Damit stehen sie in sokratischer Tradition, der auch schon den Beginn der Weisheit mit den
Begriffen markierte.

Kinder und Jugendliche benétigen ,,Raum® zum Philosophieren im wortlichen und tiber-trage-
nen Sinne. Schule - nicht nurals Lern- sondern auch als Lebensraum - ist in der Pflicht, dies zu
ermoglichen. Méglichkeiten diesen Anspruch zu erfiillen, sollen diskutiert werden.



18:15-18:45
Klaus Draken (Solingen)

Medien- und Methodenvielfalt
fuir den Philosophie- und
Ethikunterricht — Sokratisch
reflektiert

Die neuere Diskussion um zeitgemafen Philosophie- und Ethikunterricht fiir Schiilerinnen und
Schiiler aller Altersgruppen hat zu einer Vielfalt medialer und methodischer Angebote gefiihrt,
die heute den Unterricht bereichern. Das ist ohne Zweifel hilfreich zur Beférderung lebendigen
und differenzierten Lernens, doch erhebt sich die Frage, wie hierbei die philosophische Quali-
tat des Unterrichts der Fachergruppe Philosophie/Ethik gewahrleistet werden kann.

Dies beantwortet der Vortrag mit dem Verweis auf ein hierfiir entwickeltes sokratisch geprag-
tes didaktisch-methodisches Paradigma, welches als Kriterium den vielfdltigen Einsatz von
Medien und Methoden je fachlich zu qualifizieren vermag. Es greift zuriick auf Gisela Rau-
pach-Streys Sokratische Didaktik und Ekkehart Martens ebenfalls sokratisch angebundene
Methodik des Philosophie- und Ethikunterrichts. Es will die Gefahrvon fachlich unproduktiven
Medienshows und Methodenzauber vermeiden und die Unterscheidbarkeit eines Philoso-
phie- bzw. Ethikunterrichts von anderen Fachunterrichten gewahrleisten helfen.

Durch seine konkrete Anwendung kann es zeigen, wie Philosophieren unterrichtlich durch die
Medien des Gesprdchs, des philosophischen Textes, des literarischen Textes, der Musik, des
Bildes, des Films, des Musikvideos oder des Internets motiviert werden kann. Auch wenn es
eine kontroverse Debatte darum gibt, wieviel ,,Philosophie“ bereits in den jeweiligen Medien
selbst reprdsentiert wird, geht es bei einer sokratischen Reflexion des unterrichtlichen Einsat-
zes dieser Medien darum, ihre Impulse auch diskursiv aufzunehmen und zu verarbeiten. Bei
der methodischen Umsetzung dieses Anliegens soll nun nachgefragt werden, inwieweit sie die
Aspekte des o0.g. sokratisch motivierten didaktisch-methodischen Paradigmas gewdhrleistet.
Dies wird an einem konkretisierenden Beispiel demonstriert.“




Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Florian Wobser (Rostock)

»Verfliissigung« des
Zusammenhangs Geschichte —
Gesellschaft — Geltung — Alexander
Kluges audiovisuelle Essays im
Philosophieunterricht

15:30-16:00
René Torkler (Dortmund)

Verstehen-lernen mit Hannah
Arendt: Perlentaucher und
living-room als Denkfiguren
einer didaktisch transformierten
Hermeneutik

VSH 17

In fachdidaktischer Hinsicht wurde Alexander Kluges audiovisuelle Medienpraxis bis heute
kaum reflektiert. Die bisherigen Versuche von Pollmanns (2006) bzw. Brossel (2012) verlieren
sich in Undifferenziertheit, indem sie Kluge — rein adornitisch — als »negativen Didaktiker«
begreifen bzw. die Rezeptionsleistungen mit Blick auf dessen Kulturmagazine blof} mittels
»Wahrnehmung wahrnehmen« restimieren. Betrachtung und Reflexion dieser montierten dis-
kursiv-prasentativen Formen aus Bildern, Stimme, Animation, Schrift etc. entziehen sich in
ihrer Vielfaltigkeit aber allen Einseitigkeiten. Speziell audiovisuelle Essays Kluges erfordern
eine multisensorische Aufmerksamkeit voller Eigensinn bzw. Phantasie. Vielmehr ausgehend
von Benjamin und Brecht ist die Montagepraxis Kluges eine Radikalisierung jener — beinahe
»rhizomatischen« — Verflissigung, der er mit Oskar Negt in ,,Geschichte und Eigensinn“ (1981)
konzeptionell Ausdruck verschaffte. Diese Verfliissigung betrifft — wie exemplarisch gezeigt
werden soll — nicht zuletzt den Zusammenhang Geschichte — Gesellschaft — Geltung.
Philosophisch steht dieses Bildungsprojekt Kluges zwischen kritischer Theorie aus Frank-
furt und Frankreich. Bildungstheoretisch ist es als »Dazwischen« (Stollmann) produktiv zu
»lesen«, indem es mittels der »Theorie transformatorischer Bildungsprozesse« (Koller) als
krisenhafte — d.h. aisthetische und performative Impulse gebende — Philosophie zundchst
beschrieben wird. Philosophiedidaktisch wiederum weisen diese Krisen der Wahrnehmung
und ihrer Reflexion Affinitaten auf zu bereits gegebenen Verfahren (z.B. Deges Essay-Didaktik,
Geferts theatrales Philosophieren u.a.) und neu zu entwickelnden Methoden, wodurch sie fort-
zuschreiben sind. Von besonderer Relevanz ist dieser Zusammenhang der Montagen Kluges
aus meiner Sichtin der Schule, in der formales Wahrnehmen und Reflektieren des Medialen in
philosophischer Hinsicht noch immer vernachlassigt wird.

Weite Teile der philosophiedidaktischen Theoriebildung folgen dem auf Rohbeck zuriickge-
henden Ansatz einer didaktischen Transformation, nach dem das didaktische Potential bereits
bestehender philosophischer Theorien aufgespiirt und gehoben werden kann. Vieles deutet
darauf hin, dass die Hermeneutik in diesem Zusammenhang eine besondere Rolle einnimmt,
denn nicht nur bildet Textverstehen trotz inzwischen zahlreicher alternativer Ansdtze immer
noch das philosophiedidaktische Kerngeschéft, vielmehr kdnnen kulturelle Verstehensprozes-
se wohl mit Recht als das Zentrum von Bildungsprozessen iiberhaupt gelten.

Die Grundthese des Vortrags ist es, dass sich durch eine solche didaktische Transformation
von Hannah Arendts methodischem Zugriff auf die philosophische Tradition die M&glichkeit
zur Formulierung einer hermeneutisch orientierten Theorie der Philosophiedidaktik erdffnet,
welche in dem Sinne dialogisch ist, dass in ihr philosophiehistorischer Gegenstand und le-
bensweltliche Wirklichkeit im Prozess der Rezeption in ein lebendiges Verhdltnis gebracht wer-
den. Dies stellt offensichtlich ein zentrales Anliegen philosophischer Bildungsprozesse dar
und soll hier an zwei Denkfiguren aus dem Kontext von Arendts Denken demonstriert werden,
welche diesen Traditionsbezug versinnbildlichen: dem Perlentaucher und dem living-room.
Der von diesen Denkfiguren her formulierbare Traditionsbezug ist von hohem bildungsphilo-
sophischem Interesse, da er durch seine dialogische Grundstruktur — und dies ist fiir den Di-
daktiker von hohem Interesse — Streit und Debatte geradezu methodisch herausfordert.
Damit macht Arendts Methode deutlich, wie sich zwei Dinge zusammendenken lassen, welche
wohl den Kernbestande philosophischer Didaktik bilden: den dialogischen, lebensweltbezo-
genen Zugang zu den Gegenstdanden des eigenen Faches denkbar zu machen und methodisch
zu reflektieren.



16:15—-16:45

Eva-Maria Gau3 (Marburg) /
Rainer Totzke (Magdeburg)

Performative Philosophie? —
Philosophische Darstellungsformen
auf der Biihne und in der
Offentlichkeit und deren

Relevanz fiir das philosophische
Selbstverstandnis

17:30-18:00
Torsten Hitz (Miinster)

Das Empirie-Problem der Philoso-
phiedidaktik

»lsoundcheck philosophie] : Vermittlungsformate des Denkens“ war ein von der Volkswagen-
stiftung gefordertes Projekt, im Rahmen dessen die Entwicklung von Philosophieformaten in
der Offentlichkeit und an der Schnittstelle zu den Kiinsten erprobt und reflektiert wurde. Das
Projekt fragte u.a.: Was passiert, wenn in der philosophischen Darstellung auf die dstheti-
schen Mittel von Theater und Performance zuriickgegriffen wird? Wie vermittelt sich die Praxis
des Philosophierens in Situationen der Versammlung? Welche Rolle spielt die Korperlichkeit
fiir das Denken?

Der Beitrag arbeitet heraus, welche Relevanz ,,performativ-philosophische“ éffentliche Veran-
staltungen fiir das Selbstverstdndnis von Philosophie haben (kénnen). Was sind tiberhaupt
angemessene zeitgemadBe Darstellungs- und Vermittlungsformen philosophischen Denkens?
Dabei kommen die dsthetischen Dimensionen des Denkens in besonderer Weise in den Blick.
Der in diesem Reflexionszusammenhang ins Spiel gebrachte vorldufige Arbeitsbegriff ,,Per-
formative Philosophie“ ist dabei im Einzelnen noch weiter zu explizieren und in seiner Legi-
timitdt, Brauchbarkeit und Reichweite zu befragen. Er verweist zum einen darauf, dass philo-
sophische Sprechakte schon immer im Sinne von Austin als jeweils intervenierende Vollziige
zu denken sind. Mit dem Begriff soll zugleich darauf reflektiert werden, in welchem Verhaltnis
die insbesondere miindlichen Standard-Formen des Philosophierens (dialogisches Gespréach,
Vortrag) zu denjenigen philosophischen Darstellungsexperimenten stehen, die unter Nutzung
von und in Abarbeitung an Techniken und Theorien der Performance-Kunst und des Theaters
versuchen, neue Formen und Formate des Philosophierens auch und gerade mit Blick auf die
Offentlichkeit zu erproben. Gibt es zum Beispiel eine besondere Dramaturgie der philosophi-
schen Erkenntnis? Wie zeigt sich in performativ-philosophischer Perspektive das Verhiltnis
von Aneignung und Neuschopfung philosophischer Gedanken?

Die Frage nach dem Wert der Empirie als Quelle der Erkenntnis und nach ihrem Verhéltnis
zu anderen Erkenntnisquellen ist nicht nur ein klassisches Problem der Erkenntnis- und Wis-
senschaftstheorie. Sie ist auch ein aktuelles Problem der Didaktik des Philosophie- und Ethi-
kunterrichts. Diese Didaktik verstand sich seit ihrer Modernisierung um das Jahr 1980 herum
als eine Teildisziplin der Philosophie, und es herrschte Konsens, dass Philosophiedidaktik
ihrem Wesen nach philosophisch sein miisse. Das Erstarken der empirischen Bildungs- und
Unterrichtsforschung im letzten Jahrzehnt musste die Philosophiedidaktik deshalb zu einer
erneuten Selbstverstandigung herausfordern. Denn die Philosophie wird in der Regel als eine
nicht-empirische Disziplin verstanden (wobei die neue Experimentelle Philosophie eine be-
merkenswerte Ausnahme bildet). Im deshalb notwendigen Prozess der Klarung des Verhaltnis-
ses zwischen Philosophiedidaktik und Empirie sind bereits einige wichtige Argumente ausge-
tauscht worden, zu wenig beriicksichtigt wurde bislang jedoch die Tatsache, dass klassische
Fragen der Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie und insgesamt der Philosophie den Hinter-
grund der didaktischen Debatte liber die Empirie bilden, zum Beispiel die Frage nach der Fest-
stellbarkeit von Kausalitdt, nach der Berechtigung von Reduktionismen, nach der empirischen
Erforschbarkeit von Bewusstsein, nach der Eigenstdandigkeit des normativen Diskurses oder
nach der Moglichkeit von Fortschritt in der Philosophie. Vor diesem Hintergrund unternimmt
der Vortrag den Versuch, die wichtigsten Argumente der bisherigen didaktischen Debatte phi-
losophisch neu zu ordnen und unter Beriicksichtigung der Besonderheiten des Philosophie-
und Ethikunterrichts daraus Schlussfolgerungen fiir das Verhéltnis der Philosophiedidaktik
zur Empirie zu ziehen.




18:15-18:45
Stefan Barz (Bochum)

Der Philosophielehrer aus Sicht der
Lehrerberufsforschung

Die aktuelle Bildungsforschung zeigt ein reges Interesse am Lehrerberuf. Ein Desiderat stellt
jedoch bislang die Erforschung jeweiliger Fachlehrer dar, und dies gilt insbesondere fiir den
Philosophielehrer. Der Beruf des Philosophielehrers kann mit Hilfe verschiedener Disziplinen
untersucht werden: Erstens lassen sich ausgewdhlte Bereiche der erziehungswissenschaft-
lichen Lehrerberufsforschung auf die Besonderheiten des Fachlehrers fiir Philosophie an-
wenden, indem Teilbereiche der Lehrerberufsforschung wie Lehrerkompetenzmodelle, Per-
sonlichkeitsansatz und die sogenannten ,teacher beliefs* fachspezifisch mit Blick auf den
Philosophielehrer konkretisiert werden. Dabei sollen inshesondere die Méglichkeiten und
Grenzen der Kompetenzorientierung in der Lehrerberufsforschung aufgezeigt werden.
Zweitens konnen aus fachdidaktischen Konzeptionen und Prinzipien Folgerungen fiir die An-
forderungen an den Philosophielehrer abgeleitet werden. Hier soll zum Beispiel gefragt wer-
den, was ein dialogisch ausgerichteter Philosophieunterricht fiir die Profession des Philoso-
phielehrers bedeutet.

Und drittens kann die Religionspadagogik, die sich schon seit langem mit dem Religionsleh-
rerberuf beschaftigt, wichtige Einsichten und Zugéange fiir die Frage nach der Philosophieleh-
rerprofession bieten, nicht zuletzt auch deshalb, weil Philosophie und Religion eine gemein-
same Facherfamilie bilden.



» Erkenntnistheorie

Sektionsleitung: Dietmar Heidemann

Montag, 29. September
14:45-15:15
Nadja El Kassar (Ziirich)

Weshalb man den Skeptiker nicht
ignorieren kann und auch nicht
ignorieren sollte

15:30—-16:00

Jorg Volbers (Berlin)

Erfahrung, nicht Wahrnehmung -
Deweys Alternative zur Diskussion
tber den ,begrifflichen“ Gehalt der
Wahrnehmung

VSH 19

Um das Ansehen des Skeptikers steht es selten gut. So schreibt der Skeptiker Peter Unger: “In
philosophy, being a sceptic usually means walking a lonely road.” Und immer wieder behaup-
ten Antiskeptiker, sie konnten Skeptiker begriindet ausschlieen und ignorieren. Mein Vortrag
untersucht und verwirft den Ausschluss des epistemischen Skeptikers, des Skeptikers be-
ziiglich empirischen Wissens. Dazu rekonstruiere ich zwei Argumente, die drei Vertreter einer
Theorie von Wahrnehmung als verniinftiger Erkenntnisfihigkeit (Andrea Kern, John McDowell,
Sebastian R&édl) verwenden, um den Skeptiker auszuschliefen. Das erste Argument baut auf
die Beschaffenheit verniinftiger Fahigkeiten. Weil die Erkenntnisfahigkeit eine verniinftige und
selbstbewusste Fahigkeit ist, kann das wahrnehmend wissende Subjekt seine Fahigkeit selbst
erkldren; skeptische Einwdnde sind somit irrelevant. Das zweite Argument ist ein transzen-
dental-logisches Argument, das zeigen soll, dass der Skeptiker empirische Uberzeugungen
zur Formulierung seiner skeptische Kritik akzeptieren muss, und diese somit nicht sinnvoll in
Frage stellen kann. Ich zeige in drei Schritten, dass diese beiden Argumente den Ausschluss
des Skeptikers nicht rechtfertigen konnen. Wie ich erstens erldutere, ist die These, dass ver-
niinftige Fahigkeiten sich selbst erkldren, fiir die Erkenntnisfahigkeit nicht kohdrent ausfiihr-
bar. Zweitens verdeutliche ich, dass das transzendental-logische Argument nur ein begriffs-
logisches Argument ist. Es zeigt nur, dass der Skeptiker den Begriff empirische Uberzeugung
annehmen muss, nicht jedoch die tatsachliche Méglichkeit empirischen Wissens. Schlie3lich
argumentiere ich dafiir, dass die Auffassung von Wahrnehmung als verniinftiger Erkenntnisfa-
higkeit das Phanomen empirischen Wissens nicht angemessen erfasst.

Eine immer wieder intensiv diskutierte sprachphilosophische Frage ist die Begrifflichkeitsthe-
se der Wahrnehmung: Kénnen Wahrnehmungen nur begrifflich strukturiert einen identifizier-
baren Gehalt in Anspruch nehmen? In dieser Debatte ist eine eingefahrene Frontstellung zu
beobachten. Verfechter der Begrifflichkeitsthese (wie McDowell) verteidigen die Moglichkeit
rationaler Kritik und lehnen nicht-begriffliche Gehalte als ,,Mythos“ ab, weil sie der rationalen
Korrektur und der reflexiven Begutachtung entzogen sind. Fiir Autoren wie Dreyfus operiert
umgekehrt die starke Begrifflichkeitsthese selbst mit einem ,mythologischen (letztlich zu
intellektualistischem) Bild des Mentalen, das die Tiefe, Komplexitdt und Eigensinnigkeit kor-
perlicher Wahrnehmungen ausblendet. Verbreitete Einwdnde gegen die Begrifflichkeitsthese
heben daher hervor, dass die Sprache nur eine (wenn auch herausgehobene) Kompetenz der
WelterschlieBung ist und wir Normativitadt nicht exklusiv sprachlich verstehen diirfen.

Der Vortrag nimmt beide Argumente ernst: Die These eines unvermittelten epistemisch Gege-
benen ist ebenso zu vermeiden wie die lingualistische Idealisierung des Welt- und Selbstbe-
zugs. Es wird argumentiert, dass hier aber nur scheinbar ein Gegensatz vorliegt. Dazu wird auf
die Philosophie von John Dewey zuriickgegriffen, die vor allem den prozessualen Charakter
des Erkennens hervorhebt. Noch vor der Frage nach dem Gehalt von Wahrnehmungen steht
demnach die libergreifendere Frage, wie Wahrnehmungen und Wérter ihren Gehalt tiberhaupt
erst gewinnen. Dadurch riickt der dynamisch-reflexive Prozess des Verstehens in den Vorder-
grund, den Dewey als eine holistisch begriffliche und nicht-begriffliche Praxis (,,inquiry*) kon-
zipiert. Mit diesem prozessualen Modell unterldauft Deweys Philosophie die Alternative, die
momentan immer noch die Debatte um die Begrifflichkeitsthese dominiert.




16:15—-16:45
Tobias Endres (Berlin)

Ernst Cassirers Wahrnehmungs-
und Reprdsentationstheorie

17:30-18:00
Kay Herrmann (Chemnitz)

Das Apriori und die Frage der
Geltung wissenschaftlicher
Erkenntnis

Der Vortrag soll zeigen, dass der abschlieBende dritte Band von Cassirers Hauptwerk ein an-
spruchsvolles Reprdasentationsmodell bereitstellt, mit dem sich systematische Fragen der ge-
genwadrtigen Wahrnehmungsphilosophie im Rahmen der Symboltheorie reformulieren lassen.
In der Phdnomenologie der Erkenntnis stellt Cassirer ein Schema reprdsentativer Beziehun-
gen vor, das sich in Ausdruck, Darstellung und reine Bedeutung gliedert. Dieses wird in der
Forschungsliteratur weitestgehend als Neufassung eines &lteren Schemas (mimischer, analo-
gischer und symbolischer Ausdruck) gedeutet und insgesamt verworfen. Meiner These zufolge
ist die systematische Relevanz dieses Modells jedoch unterschatzt. Ausdruck, Darstellung und
reine Bedeutung sind Symbolfunktionen, welche die Objektivierungsleistungen des mensch-
lichen Geistes erst ermdglichen. Welterschlieffung ist demnach nur méglich, indem der Geist
sich in Auseinandersetzung mit der Welt in entsprechenden Symbolformen objektiviert. Den
drei Symbolfunktionen ordnet Cassirer drei Formwelten des objektiven Geistes zu: den My-
thos, die Sprache und die Wissenschaft.

Die so vermittelte Realitat offenbart sich dem Subjekt infolgedessen anhand dreier Modi sub-
jektiven Tuns. Der Symbolfunktion des Ausdrucks entspricht das Wahrnehmen, der Darstel-
lung das Anschauen und der reinen Bedeutung das reine Denken. Somit liegt insgesamt ein
Modell vor, das es erlaubt, sowohl den Ubergang vom Wahrnehmen zum begrifflichen Denken
nachzuzeichnen als auch den systematischen Zusammenhang von Prdasentation und Repra-
sentation aufzuzeigen.

Cassirers Symboltheorie von diesem Reprdsentationsmodell her zu verstehen hat Vorziige:
einerseits werden Wahrnehmungserfahrungen nicht reprasentationalistisch verstanden. Die
Wahrnehmung ist unser direkter Anschluss an die Welt, auch wenn die Erkenntnis der Welt im-
mer vermittelte Erkenntnis bleibt. Andererseits sind wir nicht auf eine Riickkehr zum direkten
resp. naiven Realismus verpflichtet, wie es jiingst John McDowell oder Hilary Putnam fordern.

Das Problem der synthetischen Urteile a priori beriihrt die Frage, ob die Philosophie tiberhaupt
eigenstandige Wirklichkeitsaussagen treffen konne. Fiir Kant formulieren synthetische Urteile
a priori die Bedingungen der Moglichkeit fiir objektiv giiltige Erkenntnisse. Insofern empiris-
tische Reinterpretationsversuche fiir das Apriorische hinter diesem Anspruch zuriickbleiben,
liegt Kants Apriori tiefer. Denn trotz der grundsatzlichen Fallibilitdt ihrer Aussagen streben die
modernen Wissenschaften nach objektivem Wissen. Dies verleiht dem Thema des syntheti-
schen Apriori ungebrochene Aktualitat.

Dervorliegende Beitrag will zeigen, dass eine modernisierte Fassung der Transzendentalphilo-
sophie, wenn sie tiberhaupt durchfiihrbar sein soll, sich ,,verabschieden“ muss vom Konzept
der ,,Empiriefreiheit” bzw. ,Reinheit“ des Apriorischen. Ansatze hierfiir lassen sich bereits
bei Kants Uberlegungen zu nicht-reinen synthetischen Erkenntnissen a priori finden. Zudem
schliefit die apriorische Geltung einer Erkenntnis nicht aus, dass sie auf empirischem Wege
entdeckt werden kann. Fries und nach ihm Nelson haben diese (zumeist erst Reichenbach zu-
geschriebene) Trennung zwischen Geltungs- und Entdeckungszusammenhang von Erkenntnis-
sen vorgenommen und darauf hingewiesen, dass Apriorisches durchaus empirisch entdeckt,
nie jedoch bewiesen werden kdnne.

Es lassen sich gegenwadrtig noch gute Griinde finden, wieso auch fiir die modernen Wissen-
schaften transzendentalphilosophische Konzepte von grundlegender Bedeutung sind, wenn-
gleich nicht tibersehen werden darf, dass auch im Rahmen einer modernisierten Transzenden-
talphilosophie noch zahlreiche ungeléste Probleme bleiben bzw. aufgeworfen werden (so die
Uneinlosbarkeit des Allgemeingiiltigkeits- und Notwendigkeitsanspruchs des Apriorischen,
das Problem einer klaren Grenzziehung zwischen phdnomenaler und noumenaler Welt) und
zudem der ,,schéne Aufbau“ des kantischen Systems, der gerade seine Uberzeugungskraft
ausmachte, verloren geht.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Pedro Schmechtig (Dresden)

Ist Weisheit ein epistemisches Ziel?

15:30-16:00
Gerhard Ernst (Erlangen)
Das Wahre und das Gute

16:15-16:45
Martin Grajner (Dresden)

Epistemic Expressivism and
Attributions of Justification

VSH 19

Neben Wahrheit, Wissen oder Verstehen wird unter anderem auch Weisheit als ein moglicher
Kandidat fiir ein fundamentales epistemisches Ziel ins Spiel gebracht (Vgl. Baehr 2012, Mi-
scevic 2012, Zagzebski 1996, Whitcomb 2010). Der Vortrag versucht zu kléren, ob sich hinter
diesem Vorschlag eine erfolgsversprechende Position verbirgt. Ich beginne damit, einige me-
thodologische Schwierigkeiten zu diskutieren, die im Zusammenhang mit der Unterscheidung
von praktischer und theoretischer Weisheit stehen. Anschlieend versuche ich zu kldren, in-
wiefern Weisheit ein epistemisches Ziel ist. Eine Antwort auf diese Frage hangt mafigeblich
davon ab, ob es uns gelingt, eine halbwegs belastbare Definition der Natur der Weisheit zu
entwickeln. Im zweiten Teil des Vortrags wird dazu folgender Vorschlag gemacht: Eine Person
S ist weise, gdw. (i) S weif}, wie man gut lebt, (i) S ein tiefes Verstdndnis davon hat, was die
grundlegenden Prinzipien des guten Lebens sind, und (iii) S’s Wissen, wie man gut lebt im
Verstehen der grundlegenden Prinzipien des guten Lebens fundiert ist. Vor dem Hintergrund
dieses Vorschlags argumentiere ich im letzten Teil des Vortrags fiir die These, dass Weisheit
im Gegensatz zu Verstehen oder Wissen kein genuin epistemisches (theoretisches) Ziel sein
kann. Nichtsdestotrotz ist es moglich zu behaupten, dass Weisheit manchmal so etwas wie ein
praktisches Ziel in epistemischer Hinsicht ist. Ich werde zeigen, dass sich diese Behauptung
mit der vorgeschlagenen allgemeinen Definition der Natur von Weisheit vertragt.

Einer verbreiteten Vorstellung zufolge spielt das Wahre fiir den theoretischen Bereich eine
dhnliche Rolle wie das Gute fiir den praktischen: Wahrheit, so scheint es, ist das intrinsische
Ziel von Uberzeugungen, so wie das Gute das intrinsische Ziel von Handlungen ist.

In meinem Vortrag werde ich zum einen diese Vorstellung angreifen, indem ich eine Reihe
von grundlegenden Unterschieden zwischen dem Wahren und dem Guten aufzeige: ,,gut® ist
gradierbar, ,wahr® nicht; andererseits gibt es Uberzeugungsgrade, aber keine Handlungsgra-
de; konfligierende Handlungen kdnnen gleich gut, konfligierende Uberzeugungen aber nicht
gleich wahr sein; gleich gute Griinde fiir Handlungen lassen rationale Wahlfreiheit, gleich gute
Griinde fiir Uberzeugungen fiihren zu rationaler Urteilsenthaltung; Gutheit ist maximierbar,
Wahrheit nicht; theoretische Normen sind immer negativ, praktische auch positiv.

Zum anderen werde ich eine alternative Vorstellung verteidigen. Demnach ist das Wahre auf
der theoretischen Ebene nicht mit dem Guten, sondern mit dem Erfolgreichen auf der prak-
tischen Ebene auf eine Stufe zu stellen. Uberzeugungen zielen so auf Wahrheit, wie Absich-
ten auf Erfolg zielen! Diese Kernthese des Vortrags wird dadurch gestiitzt, dass sich auf ihrer
Grundlage die richtigen Vergleiche zwischen Theorie und Praxis ergeben: Weder ,,wahr“ noch
werfolgreich“ ist gradierbar; es gibt sowohl Uberzeugungs- wie Absichtsgrade; konfligierende
Absichten kénnen nicht zugleich erfolgreich sein, so wie konfligierende Uberzeugungen nicht
zugleich wahr sein kénnen; ,,Erfolgsgriinde” verhalten sich sehr d@hnlich wie ,Wahrheitsgriin-
de“; Erfolg ist ebenso wenig maximierbar wie Wahrheit; Erfolgsnormen sind ebenso negativ
wie epistemische Normen. Der skizzierte Vergleich hilft beim Verstdndnis epistemischer Rati-
onalitdt: Diese erweist sich als strukturverwandt mit instrumenteller praktischer Rationalitat.

Epistemic expressivists maintain, to a first approximation, that epistemic assertions express
non-cognitive mental states, like endorsements, valuations, or pro-attitudes, rather than co-
gnitive mental states such as beliefs. Proponents of epistemic expressivism include Chris-
man (2007), Gibbard (1990, 2003), Field (1996, 1998, 2009), Kappel (2010), and Ridge (2007),
among others. In this paper, | argue for an alternative view to epistemic expressivism. The view
| seek to advocate is inspired by hybrid expressivist theories about moral judgments (see e.g.
Barker (2000), Copp (2001, 2009), Finlay (2004, 2005), Strandberg (2012)). According to these
hybrid views, moral judgments express semantically cognitive or representational states and
pragmatically convey the speaker’s non-cognitive mental states via implicatures. | will argue
that a particular version of this view can reasonably be extended to epistemic judgments and
that it has several advantages over its expressivist and cognitivist competitors. In particular,
| will try to show that there exist certain phenomena in the epistemic domain that seem to
be best accounted for by expressivist theories of epistemic judgments. However, a version of
hybrid expressivism that maintains that epistemic judgments convey the attributor’s non-co-
gnitive mental states via generalized conversational implicatures is able to account for these
phenomena just as well without running afoul of the main problems that have been identified
for different versions of epistemic expressivism.

By ——



17:30-18:00
Eva-Maria Jung (Miinster)

Praktisches Wissen als Techné

18:15-18:45
ingrid Vendrell Ferran (Marburg)

Kann man aus Fiktionen Wissen
erwerben? Eine Untersuchung
der epistemischen Rolle der
Imagination fiir die These des
»Wissen wie es wdre“

Der Status des praktischen Wissens (knowledge how) wird in der Erkenntnistheorie und den
Kognitionswissenschaften seit einigen Jahren sehr intensiv diskutiert. Intellektualistische
Positionen, in deren Rahmen praktisches Wissen auf propositionales Wissen reduzierbar
ist, und anti-intellektualistische Positionen, innerhalb derer diese Reduzierbarkeit zuriick-
gewiesen wird, liefern zumeist sehr unterschiedliche Auffassungen {iber praktische und pro-
positionale Wissensformen und teilen oft nur wenige Hintergrundannahmen. In jiingster Zeit
werden in der Debatte auch einige Bezlige zwischen modernen und antiken Wissenskonzepti-
onen hergestellt. Bemerkenswert ist hierbei, dass sowohl von Seiten intellektualistischer als
auch von Seiten anti-intellektualistischer Ansédtze die Verweise auf antike Konzeptionen der
epistémé und der techné als Stiitze fiir die jeweilige Position herangezogen werden. Das Ziel
des Vortrags ist es, zundchst anhand einer Rekonstruktion des aristotelischen techné- und
epistémé-Begriffs auf der Grundlage einiger exemplarischer Textstellen aufzuzeigen, dass hier
weder starke intellektualistische noch anti-intellektualistische Tendenzen vorzufinden sind.
Dariiber hinaus werde ich dafiir argumentieren, dass aus der Perspektive der aristotelischen
Uberlegungen neue Perspektiven fiir die aktuelle Debatte um praktisches und propositiona-
les Wissen gewonnen werden kdnnen: Zum einen verweisen sie auf die Forderung nach einer
Unterscheidung paradigmatischer Formen des praktischen Wissens, die in unterschiedlicher
Weise von einfachen routinierten Tatigkeiten und sprachbasiertem Wissen abgegrenzt werden
kdnnen. Zum anderen lassen sich aus ihnen auch einige Herausforderungen fiir das Konzept
des propositionalen Wissens ableiten.

In dem Vortrag wird eine Version des dsthetischen Kognitivismus vertreten, derzufolge Fiktio-
nen uns mit bestimmten Erfahrungen vertraut machen und unsere Perspektiven auf die Welt
vervielfdltigen. Es handelt sich um eine Form nicht-propositionalen Wissens: das ,,Wissen wie
es ware“. Um diese These zu begriinden, werde ich in drei Schritten vorgehen. A) Ich wer-
de zundchst fiir eine Erweiterung des Wissensbegriffes plddieren, indem ich die Grenzen der
traditionellen Wissenskonzeption im Sinne einer wahren gerechtfertigten Meinung und die
Bedeutung des Erfahrungsbegriffs fiir das Verstdandnis des kognitiven Werts der Fiktion dar-
lege. B) In einem ndchsten Schritt untersuche ich die Moglichkeit, aus den Erfahrungen, die
man in der Imagination macht, Wissen zu erwerben. Diese Idee besteht darin, das Wissen der
Literatur als Bekanntschaftswissen zu verstehen. Die Frage, wie es moglich ist, aus den in der
Fiktion beschriebenen Erfahrungen Wissen zu erwerben, wird anhand einer Unterscheidung
zwischen Alltagserfahrung und virtueller Erfahrung beantwortet. C) Wie dies geschieht, unter-
suche ich in einem letzten Schritt, indem ich den Erfahrungsbegriff im Zusammenhang mit der
epistemischen Rolle der Imagination in unserer Auseinandersetzung mit Fiktionen analysiere.



» Ethik / Metaethik

Sektionsleitung: Holmer Steinfath

Montag, 29. September

14:45-15:15

Jan Gertken (Berlin)

Warum sich praktische Griinde
nicht auf Evidenzen fiir Sollens-
Aussagen reduzieren lassen

15:30—-16:00

Christine Tiefensee (Bamberg)
Should metaethicists embrace
inferentialism?

VSH 224

Ein hinreichend genaues Verstdandnis dessen, worin der normative Sachverhalt besteht, dass
etwas als Grund fiir eine Handlung spricht, ist ein wichtiges philosophisches Desiderat. Von
besonderem Interesse ist in diesem Zusammenhang die These, dass sich praktische Griinde
auf Evidenzen fiir Sollens-Aussagen reduzieren lassen. Eine solche evidentialistische Redukti-
onsthese (ERT) wird gegenwdrtig von J. Thomson sowie von S. Kearns und D. Star vertreten. lhr
zufolge gilt: Der Sachverhalt, dass p ein Grund fiir Person S zu ¢-en ist, besteht in dem Sach-
verhalt, dass p Evidenz dafiirist, dass S ¢-en soll; und der Sachverhalt, dass p ein Grund fiir S
ist, nicht zu @-en, besteht in dem Sachverhalt, dass p Evidenz dafiir ist, dass

S nicht @-en soll. Ich argumentiere, dass ERT vollstandig symmetrischen praktischen Konflik-
ten, in denen sich die Griinde fiir und gegen eine Handlung ¢ die Waage halten, nicht Rech-
nung tragen kann. Fiir derartige Situationen gilt, dass der Handelnde hinreichende Griinde
zu glauben hat, dass die relevante Handlung optional ist. Unter der Annahme von ERT folgt
jedoch: Entweder (1) sollte sich der Handelnde in vollstandig symmetrischen praktischen Kon-
flikten der normativen Beurteilung von ¢ enthalten, oder (2) die in

solchen Konflikten vorliegenden Evidenzen reichen nicht aus, um ¢ einen deontischen Status
zuzuschreiben, oder aber (3) der Akteur hat sowohl hinreichende Griinde zu glauben, dass er
¢-en soll, als auch hinreichende Griinde zu glauben, dass er nicht ¢-en soll. Jeder dieser Fille
lduft der Annahme zuwider, dass der Handelnde hinreichende Griinde zu glauben hat, dass
zu ¢-en optional ist.

It has recently been suggested that metaethical debate must be fundamentally re-framed. In-
stead of carving out metaethical differences in representational terms, appealing to notions
such as truth, belief and representation, Matthew Chrisman in particular has argued that me-
taethics should be given an inferentialist footing. In this talk, I will cast doubt on Chrisman‘s
proposal by confronting inferentialist metaethicists with the following dilemma: Either, they
stay true to inferentialism but cannot save the metaethical differences. Or they succeed in put-
ting metaethical demarcation lines back into place, but now end up merely rehashing orthodox
metaethical debates, rather than providing a novel approach to metaethics. Instead of finis-
hing on this negative note, though, | will conclude by examining what we can learn from this
dilemma about the dialectic behind the development of inferentialist metaethics, considering
how a different approach to inferentialist metaethics would impact on metaethical debate.




16:15-16:45

Reza Mosayebi (Mainz)
Motivational Judgment Internalism
und der Fall des moralisch Bosen

17:30-18:00

Lars Leeten (Hildesheim)
Begriinden — Rechtfertigen —
Entschuldigen

Austins Hinterlassenschaft fiir die
Ethik

Motivational Judgment Internalism (MJ1) besagt, dass derjenige, der aufrichtig ein moralisches
Urteil fallt, zumindest bis zu einem gewissen Grad notwendigerweise dazu motiviert ist. Der
MJI spielt eine entscheidende Rolle im Argument des moralischen Nonkognitivismus gegen
den moralischen Realismus. Trifft der M)l zu und kénnen, so die zweite Pramisse der Nonkog-
nitivisten, die Uberzeugungen nicht motivieren (Humeanische Motivationstheorie), so kénnen
moralische Urteile keine Uberzeugungen sein, und somit der moralische Realismus und die
meisten Varianten des moralischen Kognitivismus nicht zutreffend. Die gegenteilige Position
zum MJI, der Motivational Judgment Externalism (MJE), behauptet hingegen, dass es moglich
sei, aufrichtig ein moralisches Urteil zu féllen, welchem es doch an jeglicher motivationaler
Kraft mangelt. Viele Vertreter des MJE versuchen ihre Position anhand des Falls des sog. Amo-
ralisten zu plausibilisieren: einer Person, welche zwar in aller Aufrichtigkeit eine Handlung als
moralisch richtig beurteilt, ihr gegeniiber jedoch motivational indifferent bleibt.

Dieser Beitrag fordert den MJI vielmehr anhand des Falls des moralischen Bosen heraus. Als
moralisch bose wird in diesem Zusammenhang derjenige angesehen, der aufrichtig ein mo-
ralisches Urteil fallt und darauf folgend gerade zu dessen Gegenteil motiviert ist. Der Beitrag
orientiert sich an Kant, der die ,Bdsartigkeit als Hang zur Umkehrung ,,sittliche(r) Ordnung
in Ansehung der Triebfedern einer freien Willkiir begreift, und zeigt, dass der MJI nicht in der
Lage ist, das so verstandene, moralische Bose zu erklaren. Ihm wird dadurch folglich eine viel
dringlichere Beweislast auferlegt als im Fall des Amoralisten.

In dem Artikel ,,A Plea for Excuses“ (1956/57) entwirft John

L. Austin ein For-schungs-programm, das sich der Untersuchung von Sprechakten widmet,
die sich der Klasse der Ent-schul-digung (,Excuses®) zuordnen lassen. Die Prak-tiken des
Sich-Ent-schuldigens sind tberraschend ver-dstelt und nuancen-reich; in ihnen findet eine
Familie von alltags-sprachlichen Aus--driicken Gebrauch, deren feinen Differenzen sich nicht
kodi-fi-zieren lassen, sondern nur exemplarisch, mit Bezug auf dichte Situations-beschrei-
bungen er-schlossen werden kénnen. (Die feinen Unterschiede zwi-schen ,inten-tionally,
,on purpose® und ,deliberately“ sind Beispiele dafiir.) Da die Praktiken des Sich-Entschul-
digens (ber die Weisen Aufschluss geben, in denen Handeln zuge-schrieben wird und Ver-
ant-wor-tungs-bereiche um-grenzt werden, haben solche Beobachtungen tief-greifende
Kon-se-quen-zen fiir die ethische Reflexion. Dies gilt insbesondere, wenn man bedenkt, dass
Entschuldigungen in moralischen Verstandigungen eine ganz dhnliche Funktion tibernehmen
konnen wie Begriindungen. Der Vortrag zielt auf ein Verstandnis von Moraldiskursen, das nicht
nur den Begriindungsaspekt, sondern auch den Entschuldigungsaspekt von Handlungsrecht-
fertigungen zu beriicksichtigen vermag.



Montag, 29. September

14:45-15:15
Andreas Leonhard Menges (Berlin)

Was wir einander vorwerfen konnen

15:30-16:00

Peter Wiersbinski (Leipzig)

Moralische Dilemmata und das
Prinzip >Sollen impliziert Kdnnenc«

VSH 243

Vorwiirfe sind ein wichtiger Bestandteil unseres moralischen Alltags: Wir machen unseren zu
lauten Nachbarn, unseren zu spat kommenden Freunden aber auch Diktatoren fremder Lan-
der moralische Vorwiirfe. In den vergangenen Jahren hat sich eine lebhafte philosophische
Debatte tiber das Phdnomen des moralischen Vorwurfs entwickelt. Es wird diskutiert, was das
Wesen von Vorwiirfen ausmacht, ob die Tendenz Vorwiirfe zu machen wertvoll ist oder abge-
legt werden sollte, welche Bedingungen eine Person erfiillen muss, damit es angemessen ist,
ihr Vorwiirfe zu machen und welche Bedingungen man selbst erfiillen muss, um anderen Per-
sonen gerechtfertigterweise Vorwiirfe machen zu kénnen. In meinem Vortrag werde ich eine
Frage vorstellen und diskutieren, die in diesen Debatten bislang zu kurz gekommen ist, deren
Beantwortung aber sowohl neues Licht auf das Phdnomen des moralischen Vorwurfs als auch
auf andere wichtige philosophische Fragen werfen kann: Was konnen wir einander angemes-
senerweise vorwerfen?

Manche Theorien besagen, dass es in paradigmatischen Fallen moralischer Vorwerfbarkeit
angemessen ist, dem Akteur das vorzuwerfen, was er tut. Andere halten dagegen, dass es in
solchen Situationen nur angemessen ist, dem Akteur die Motive vorzuwerfen, aus denen er
handelt. Wieder andere Ansétze legen nahe, dass es, je nachdem wie der Fall im Detail gele-
gen ist, angemessen ist, dem Akteur, seine Motive, seine Handlung oder beides vorzuwerfen.
In meinem Vortrag werde ich zeigen, dass all diese, auf den ersten Blick einleuchtenden Vor-
schldge, unplausible Konsequenzen haben. Ich werde dann fiir die Alternative pldadieren, dass
wir einander in Fdllen paradigmatischer Vorwerfbarkeit den Komplex aus Motiv und dem, was
wir aus dem Motiv tun, vorwerfen konnen.

In »Ethical Consistency« (1965) konstatiert Bernard Williams, dass die Idee moralischer Dilem-
mata inkonsistent ist, wenn zwei Prinzipien gelten: das modallogische »Agglomerations-Prin-
zip« und das moralphilosophische Prinzip »Sollen impliziert Kénnen«. Damit Dilemmata lo-
gisch moglich sind, muss eines dieser Prinzipien aufgegeben werden. Williams optiert dafiir,
an »Sollen impliziert Kbnnen« festzuhalten und das Agglomerations-Prinzip aufzugeben. Die
meisten Autorinnen und Autoren folgen ihm in dieser Analyse. In meinem Vortrag nenne ich
drei Punkte, die nahelegen, dass diese Orthodoxie im Unrecht ist und dass erstens »Sollen
impliziert Kdbnnen« gerade in Dilemmata nurin eingeschrankter Weise gilt und zweitens am Ag-
glomerations-Prinzip festzuhalten ist. Erstens gibt es Zwecke, die so beschaffen sind, dass sie
vollstandiger oder aber weniger vollstandig erfiillt werden kdnnen. Ein Handelnder kann einen
solchen Zweck auch dann verfolgen, wenn ihm die Fahigkeit mangelt, den Zweck vollstdndig
zu erfiillen. »Sollen imliziert Kénnen« gilt fiir solche Zwecke also nur eingeschrédnkt. Zweitens
liegt Williams’ Verabschiedung des Agglomerations-Prinzips ein Analogieschluss von anderen
handlungsevaluierenden Pradikaten (wie »wollen«, »préferieren«, »beabsichtigen«) auf »sol-
len« zugrunde, der nicht haltbar ist. Ich nenne die Griinde, warum Agglomeration fiir diese
anderen Prddikate nicht gilt und zeige, dass diese Griinde auf das moralische Sollen nicht
zutreffen. Drittens weise ich auf eine unattraktive Konsequenz von Williams’ Lésung hin: Wenn
Agglomeration in Dilemmata fiir »sollen« nicht gilt, versagt es auch fiir nkénnen«. Das Subjekt
des Dilemmas kann jede der konfligierenden Handlungen vollziehen, aber nicht beide. Das
impliziert ein unplausibles Bild menschlichen Kdnnens, gemdf dem das, was ein Handelnder
tun kann, vollig unabhdngig von der Beschaffenheit der Welt ist.




16:15—-16:45
Fabian Wendt (Hamburg)

Uber moralische Griinde,
moralische Kompromisse zu
machen

17:30-18:00
Christoph Schickhardt (Heidelberg)

What shall we do with the drunken
sailor? Uber paternalistische
Pflichten und paternalistische
Rechte

18:15-18:45
Alexa Nossek (Miinster)

Die Leistungsfdhigkeit des
Frankfurt’schen Care-Begriffs

Oft ist man sich mit anderen Personen uneinig, was in einer bestimmten, gemeinsam zu re-
gelnden Angelegenheit zu tun ist. Manchmal kann sich in einer solchen Situation jedoch auf
einen Kompromiss einigen, also auf eine Regelung, die aus der Perspektive aller zwar subop-
timal, aber doch besser ist als gar keine Einigung. Wenn die Regelung fiir moralisch subop-
timal angesehen wird, handelt es sich um einen ,,moralischen Kompromiss“. Manchmal, so
scheint es, hat man moralische Griinde, einen moralischen Kompromiss einzugehen. Manche
Philosophen sind allerdings der Meinung, dass dies begrifflich unmdoglich ist: Wenn die mo-
ralischen Griinde, den moralischen Kompromiss einzugehen, so stark sind, dass es, alles in
allem betrachtet, moralisch richtig ist, den Kompromiss einzugehen, dann macht man keinen
moralischen Kompromiss mehr. Man tut schlicht und einfach das moralisch Richtige. In dem
Vortrag mdchte ich dagegen zeigen, dass und wie es moglich ist, aus moralischen Griinden
moralische Kompromisse zu machen. Kernidee ist es, zwei Ebenen moralischer Evaluation
zu unterscheiden. Auf einer ersten Ebene fallt man ein Urteil, welche Regelung die moralisch
beste Regelung ware. Auf einer zweiten Ebene nimmt man zur Kenntnis, dass andere Perso-
nen anderer Meinung sind, was die moralisch beste Regelung wére. Auf dieser zweiten Ebene
kommen moralische Werte ins Spiel, die erst unter Umstdnden moralischer Uneinigkeit rele-
vant werden. Wenn man aus moralischen Griinden einen moralischen Kompromiss macht, so
akzeptiert man eine Regelung, die moralisch suboptimal aus der Perspektive der ersten Ebene
moralischer Evaluation ist.

Paternalistische Handlungen haben ein moralisch gutes und ein moralisch schlechtes Ele-
ment. Das gute Element besteht in der Absicht, das Wohl einer Person zu schiitzen oder zu
fordern. Das schlechte bzw. problematische Element besteht in der Verletzung der Autonomie
dieser Person. Im Zentrum der von John Stuart Mill ausgehenden ethischen Diskussion um Pa-
ternalismus stand bisher die Frage, ob Paternalismus (unter gewissen Bedingungen) erlaubt
sein kann. Schon Mills bekanntes Briickenbeispiel lddt jedoch dazu ein, tiber die Frage der Le-
gitimitdt hinauszugehen. Wenn Person A sieht, dass Person B dabei ist, {iber eine einsturzge-
fahrdete Briicke zu gehen, und B nicht anders als durch Festhalten davon abgehalten werden
kann, hat A dann nicht auch die Pflicht, einzugreifen und B festzuhalten? Und hat B dann nicht
auch das Recht, von A am Betreten der Briicke gehindert zu werden? Im Zentrum des Vortrags
steht die (meta)ethische Frage, ob Paternalismus begrifflich und moralisch offener und posi-
tiver gedacht werden muss: Kann es sinnvoll sein, von einem Recht auf Paternalisierung zu
sprechen? Und einer Pflicht, jemanden paternalistisch zu behandeln?

Die These meines Papers besteht darin, dass der Care-Begriff, den Harry G. Frankfurt in sei-
nem spateren Werk als Baustein seiner Theorie personaler Autonomie entwickelt, helfen kann,
Handlungen von Personen im sozialen Raum zu explizieren.

Zundchst wird Care kurz dargestellt und im Zusammenhang mit Frankfurts Autonomie-Modell
erldutert. Care (zu dt. etwa: Fiirsorge) impliziert das Unterworfensein unter volitionale Notwen-
digkeiten, die wiederum notwendig fiir personale Autonomie sind. In einem zweiten Schritt
wird Frankfurts (deskriptive) These, dass Care gegeniiber Moral und Ethik systematisch vorge-
ordnet ist, diskutiert. Bei Beiden geht es um Bewertung. Laut Frankfurt ist die Rolle von Moral
und Ethik in unserem Leben jedoch sehrviel kleiner als die der Sorge fiir das, was uns wichtig
ist. Selbst wenn es sich jemand zur Lebensaufgabe gemacht hat, stets das moralisch Richtige
zu tun, dann liegt das daran, dass er sich um die Moral und Ethik sorgt.

Zuletzt wird anhand des Phdanomens der Solidaritdt, das m.E. durch Care expliziert werden
kann, ein Anwendungsfall betrachtet. Es gibt innerhalb der Solidaritdtsforschung zum einen
die Frage, wie das Verhdltnis von Solidaritdat und Moral bestimmt werden kann, zum anderen
das Problem eines (vermeintlichen) Konflikts zwischen Solidaritdt und Autonomie. Wenn Soli-
daritdt so verstanden wird, dass sie sich aus Care heraus entwickelt bzw. eine der praktischen
Erscheinungsformen von Care ist, und wenn Care dariiber hinaus ein notwendiges Kriterium
personaler Autonomie ist, dann kann ein Konflikt zwischen beiden Konzepten nicht auftreten.
Mit Care kann Solidaritat zudem als auBermoralisch begriindet werden.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Eva Weber-Guskar (Gottingen)

Wiirde als Haltung. Eine Position in
der Diskussion um den Begriff der
Menschenwiirde

15:30-16:00

Jorg Hardy (Miinster) /
Christoph Schamberger (Berlin)

Wirde und gedankliche
Selbstbestimmung

16:15-16:45
Jan-Ole Reichardt (Miinster)

Kritik der Menschenwiirde —
Eine normative Hermeneutik in
moralphilosophischer Absicht

VSH 243

Seit Kant wird Menschenwiirde in der Regel im Sinne eines inhdrenten Wertes von Menschen
oder als ihr moralischer Status verstanden. In der aktuellen Diskussion wurden aber bereits
geniigend Griinde zusammengetragen, die diesen Ansatz problematisch erscheinen lassen.
Statt dessen gibt es Ansdtze, Wiirde als eine bestimmte Verfassung von Menschen zu ver-
stehen, das heif3t eine Art und Weise zu leben, die man anstrebt, die einem aber auch ver-
unmoglicht werden kann. Fast alle bisherigen Versuche, Wiirde in diesem Sinn zu erlautern,
fokussieren, in Anschluss an Avishai Margalit, auf Erfahrung von Wiirdeverletzungen. Dadurch
aber kam die positive Beschreibung von Wiirde bisher meist zu kurz. Mein positiver Vorschlag
lautet, Wiirde in diesem Sinn als eine Haltung zu verstehen. Dafiir kniipfe ich unter anderen
an Aurel Kolnai und seinen Uberlegungen zu Wiirde, sowie an Aristoteles und seiner Idee von
hexis an. Haltungen sind individuelle Verfassungen, die das Verhdltnis zur Welt in je bestimm-
ten Hinsichten in relativ stabiler Weise pragen, und zwar aufgrund eines Selbstverhéltnisses
zu eigenen Emotionen und Handlungen. Ich werde zeigen, wie Wiirde in diesem Sinn als eine
Haltung zu erldutern ist: Als eine bestimmte Ubereinstimmung einer Person mit sich. Eine Per-
son mit der Haltung der Wiirde achtet bei sich auf Ubereinstimmung ,,mit sich selbst“ und
Ubereinstimmung von ,Innen und auBen®, indem sie ihrem Selbstbild entspricht. Wiirde in
diesem Sinn ist nichts Heiliges, kein absoluter Wert und kein Naturrecht auf etwas, sondern
eine Haltung, die sich als wesentliches Elemente eines guten Lebens verstehen ldsst und die
zu schiitzen es guten Grund gibt.

Wiirde zu haben ist (jedenfalls auch) ein praktisches Selbstverhaltnis einer Person. Wenn eine
Person ein gelingendes und wiirdevolles Leben fiihrt, dann ist sie in der Lage, ihre Fahigkeit
der Selbstbestimmung (Autonomie) erfolgreich auszuiiben. Mit anderen Worten: Selbstbe-
stimmung ist eine notwendige (freilich nicht hinreichende) Bedingung fiir ein wiirdevolles Le-
ben und sie ermoglicht eine aktive Form von Wiirde; eine selbstbestimmte Person kann ihre
Wiirde aus eigener Kraft bewahren und nach zwischenzeitlichem Verlust auch wiederherstel-
len. Jede nachhaltige Beeintrdchtigung dieser (komplexen) Fahigkeit resp. einer ihrer Teilfahig-
keiten verletzt die Wiirde einer Person und ist eine Art der Demiitigung.

Personale Autonomie hat drei Elemente: Gedankliche Selbstbestimmung (Selbstverstehen),
Selbstachtung und Selbstverfiigung (praktische Autoritat). Die Fahigkeit zur gedanklichen
Selbstbestimmung — die wir in unserem Vortrag etwas naher erldutern werden — macht uns
in einem nachdriicklichen Sinne zu Urhebern unserer Meinungen und Wiinsche und ermdég-
licht eine Disponibilitdt unserer mentalen Zustdnde. Zu leben heif3t Entscheidungen unter
Bedingungen epistemischer Unsicherheit zu treffen. Wir mochten freilich moglichst gute,
rationale Entscheidungen treffen, ndmlich solche, die wir als das Ergebnis unserer eigenen
Uberlegungen verstehen und ihnen ausdriicklich zustimmen kénnen. Rationale Entscheidun-
gen erfordern ausdriickliche, disponible mentale Zustdnde, d. h. Meinungen und Wiinsche,
deren Gehalt und relative Starke wir genau kennen. Disponible mentale Zustande stehen uns
in dem Sinne zur Verfiigung, dass wir das Zusammenspiel unserer Meinungen, Wiinsche (und
zu einem gewissen Grade auch der Emotionen) im Blick auf unsere allgemeinen, vorrangigen
Handlungsziele steuern konnen. Die Fdhigkeit der gedanklichen Selbstbestimmung ist ein
entscheidendes Element der Autonomie der Person, denn mit ihrer Hilfe kénnen wir uns vor
gedanklicher Manipulation als einer Art von Demiitigung schiitzen.

In der Auseinandersetzung {iber das uns moralisch Gebotene ist das Konzept der Menschen-
wiirde von groBer Bedeutung, denn es enthdlt die wichtigsten Bestandteile unseres normati-
ven Menschenbildes und bringt zum Ausdruck, welche Rechte wir anderen Menschen unge-
achtet ihrer konkreten Lebensumstande zugestehen wollen.

Ausgehend von der vielschichtigen Geschichte dieses Begriffs, soll hier — bei der kollektiven
Suche nach einem angemessenen Menschenwiirdeverstdandnis — nicht nach der eigentlichen
Bedeutung des Begriffs gefragt werden, sondern nach den mit diesem Begriff verfolgten Zwe-
cken, um so einen Mafstab fiir die Beurteilung unterschiedlicher Deutungsvorschlage zu
gewinnen. Im Anschluss daran soll in kritischer Auseinandersetzung mit den vorgefundenen
Sprachnormen eine entsprechend optimierte und dennoch alltagstaugliche Sprechweise vor-
geschlagen und argumentativ plausibilisiert werden.

Dieses Projekt einer normativen Hermeneutik mit reformistischen Ziigen versteht sich als

By ——



17:30—18:00

Franz Knappik (Berlin) /
Erasmus Mayr (Oxford)

Conscience and Autonomy

18:15-18:45

Katharina Bauer (Bochum)

Ein anderer werden (miissen) —
Selbstverlust, Selbstverleugnung

und Selbstoptimierung als ethische
Grenzphdanomene

Beitrag zur Starkung des Zusammenspiels zwischen philosophischer und juristischer De-
batte des Menschenwiirdebegriffs, und zwar zu dessen Verteidigung gegen eine juristische
Sezession und Vereinnahmung des Verfassungsbegriffs als ,,reiner Rechtsbegriff“ (im Sinne
Herdegens). Zugleich versucht es, die im angloamerikanischen Kontext verbreitete Ablehnung
des Menschenwiirdekonzepts (etwa bei John Harris als ,,ideologisch iberkommen®) durch
Ausarbeitung der Verbindungslinien zwischen europdischem Wiirde- und amerikanischem Li-
berty-Verstandnis zu tiberwinden. Auf diese Weise soll die ungebrochene Fruchtbarkeit des
Menschenwiirdekonzepts fiir die aktuellen Herausforderungen von Bioethik und politischer
Philosophie herausgestellt und ihr Potential zur Kohdrenzoptimierung weiter moralphiloso-
phischer Uberlegungsgleichgewichte unterstrichen werden.

Many traditional ethical theories have assigned to the faculty of conscience a crucial role in
moral epistemology. This faculty was supposed to deliver to the moral agent reliable verdicts
either about general moral norms, or about the right and forbidden courses of action in the
particular case. It is widely thought, however, that conscience can have such a special role
only within a theologically influenced view of morality, while this role is incompatible with
autonomy-based conceptions of morality which take morality to be intrinsically tied to rational
self-determination of the moral agent. By consequence, in contemporary ethical theory and
moral psychology, interest in the phenomenon of conscience has been slender.

In this talk, we argue that conscience, rightly understood, is not only compatible with, but even
intrinsically linked to autonomy and deserves a crucial place in contemporary moral theory. We
will first argue that the alleged tension between conscience and autonomy rests on the idea
that conscience possesses a normative force which is independent from the reasons that our
ordinary deliberation draws upon (1. and 2.). We will then go on to develop a more adequate
understanding of conscience, which escapes this difficulty, while still doing justice to the cru-
cial aspects of our everyday phenomenology of conscience (3. and 4.) On this understanding,
conscience functions as a self-reflective indicator of whether we have given all the relevant
moral reasons their due weight. After developing this account, we will defend it against two
objections regarding its phenomenological adequacy.

Personen kdnnen sich durch verschiedene Situationen und Einfliisse dazu aufgefordert oder
genotigt sehen, sich nicht nur zu verdndern, sondern im Hinblick auf das Selbstverstdandnis
ihrer eigenen Identitdt grundlegend ,ein anderer zu werden’. Sie kénnen dies zudem aufgrund
bestimmter Ideale und Uberzeugungen von sich selbst oder von anderen verlangen. Anhand
der ethischen Grenzphdnomene von Selbstverlust, Selbstverleugnung und Selbstoptimierung
wird ausgelotet, welcher ethische Geltungsanspruch dem individuellen Selbstverstandnis von
Personen in solchen Fallen zuzuschreiben ist und welche Herausforderungen sich daraus im
interpersonalen Umgang ergeben — besonders an den Grenzen, an denen ein Personlichkeits-
verlust nicht mehrin eine Personlichkeitsentwicklung umgedeutet werden kann, an denen das
Ideal der Selbstlosigkeit in eine Selbstaufgabe umschlédgt und an denen Aufforderungen, ,ein
besserer Mensch zu werden’ in paternalistische Uberformungen ausarten. Zugleich stoBt der
Anspruch, man selbst zu sein, an Grenzen, wenn daraus abgeleitete Verhaltensweisen ande-
re Personen dabei behindern, ihr Selbstverstdandnis zu entfalten und es in ihren Handlungen
und in ihrem Lebensvollzug zum Ausdruck zu bringen. Verteidigt werden schliefilich folgende
Thesen:

1. Das individuelle Selbstverstandnis von Personen ist — sofern es mit einer Bereitschaft zur
kritischen Selbstiberpriifung im Austausch mit anderen verbunden ist — in den behandelten
Grenzfdllen seiner Infragestellung in besonderem Maf3e zu achten.

2. Niemand sollte gezwungen werden, aus seiner Sicht ,eine andere Person’ zu werden.

3. Es kann dennoch geboten sein, das Selbstverstandnis anderer kritisch in Frage zu stellen
und sie ,aus sich selbst heraus zu fordern’, um sie darin zu unterstiitzen, zu einem Selbstver-
standnis zu gelangen, das personliche Integritdt zugleich als gelingende Integration in inter-
personale Zusammenhange ermoglicht.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45—15:15
Vuko Andric (Mannheim)

Competitive and Non-Competitive
Theories of Supererogation

15:30-16:00
Hubert Schniiriger (Basel)

Supererogation und die Forderung
nach moralischer Optionalitdt

16:15-16:45
Simon Gaus (Berlin)

Ist Zufall fairer als Willkdir?

VSH 226

My aim is to introduce a distinction between a competitive and a non-competitive account of
supererogation and to present two arguments for the non-competitive account. According to
the competitive account of supererogation, non-moral reasons compete with moral reasons in
co-determining the contents of your moral duties. According to the non-competitive account,
moral reasons alone determine the contents of your moral duties. The first argument for the
non-competitive account is based on the observation that only this account is compatible with
a principle that | call Moral Duty-Reasons Nexus. The non-competitive account is therefore
promising when it comes to explaining a general paradox of supererogation whereas the com-
petitive account fails in this regard. The second argument for the non-competitive account
points out that he competitive account is on the horns of a dilemma, which can be introduced
by asking the proponent of the competitive account the following question: “Do all the agent’s
interests count when it comes to determining her moral duties?” In the case of an affirmative
answer, the competitive account has implausible moral implications. The second horn is that
a negative answer seems to be ad-hoc in several respects.

Aus dem Alltag ist die Vorstellung von supererogatorischen Handlungen wohlvertraut. Darun-
ter sind Handlungen zu verstehen, die liber das hinausgehen, was moralisch geboten ist. Sie
auszufiihren ist moralisch gut, aber es ist keineswegs falsch, sie zu unterlassen. Die Moral-
philosophie tut sich hingegen mit dieser Vorstellung schwer, weil sie vorauszusetzen scheint,
dass es in einem genuinen Sinne moralisch optionales Handeln gibt. Der Vortrag zeigt auf,
weshalb diese Voraussetzung tatsdchlich problematisch ist.

In einem ersten Schritt wird der Begriff eines moralisch verdienstlichen bzw. supererogatori-
schen Handelns ausgehend von verschiedenen Begriffselementen eingefiihrt. In einem zwei-
ten Schritt wird gezeigt, worin die fundamentalste moraltheoretische Herausforderung des
Supererogationsbegriffs besteh: Er scheint mit dem Standardverstandnis praktischer Ratio-
nalitdt unvereinbar. Diesem Verstandnis gemadss soll eine Person, die einen Grund hat, eine
bestimmte Handlung auszufiihren, diese Handlung auch ausfiihren. Konfligiert dieser Grund
mit einem anderen Grund, soll die Person entsprechend des starksten Grundes handeln. Su-
pererogatorisches Handeln erscheint vor diesem Hintergrund inkohdrent, weil es einen star-
ken Grund voraussetzt, den nicht zu befolgen nicht falsch ist. Schliesslich hat man immer mehr
oder stdarkeren moralischen Grund, supererogatorisch zu handeln als nicht entsprechend zu
handeln. In einem dritten Schritt werden die aus der Literatur bekannten Rekonstruktionen
supererogatorischen Handelns auf der Basis unterschiedlicher Lesarten von ,moralischer Op-
tionalitdt® systematisch geordnet und diskutiert. Es wird aufgezeigt, dass die bekannten Ver-
suche, das Alltagsverstdandnis von ,Supererogation‘ auf der Basis eines engen, emphatischen
Optionalitatsbegriffs zu verteidigen, wenig plausibel sind. Mithin legt die Forschungsliteratur
einen revisionistischen Supererogationsbegriff nahe.

Im Anschluss an John Taurek (1977) haben in jiingerer Zeit viele Philosophen die These vertre-
ten, dass eine Person, die entweder eine Personengruppe A oder eine andere Personengruppe
B (aber nicht beide) vor dem Tode bewahren kann, die Entscheidung zwischen den Gruppen
mittels eines Zufallsverfahrens — etwa eines Miinzwurfs oder Losverfahrens — treffen soll. Ty-
pischerweise kommt diese Position vor allem als deontologischer Gegenentwurf zu der These,
man solle immer die zahlenmafig gréfBere Personengruppe retten, ins Spiel. Dass wir mittels
eines Zufallsverfahrens auswahlen sollen, impliziert jedoch auch, dass es nicht erlaubt ist,
sich in Féllen der genannten Art willkirlich fiir eine der Gruppen zu entscheiden. Der Vortrag
geht der Frage nach, auf welchem besonderen Merkmal von Zufallsverfahren deren behaupte-
te moralische Uberlegenheit liber willkiirliches Entscheiden iiberhaupt fuBen kénnte. Hierzu
soll zundchst eine Konzeption des willkiirlichen Entscheidens als einer echten und in vielen
alltaglichen Fallen normativ unproblematischen Alternative zur Zufallsauswahl skizziert wer-
den. Sodann sollen zwei vielversprechende Ansdtze zur Lokalisierung des in Taurek-Situatio-
nen moralisch relevanten Unterschieds zwischen Willkiirentscheidungen und Zufallsauswahl
diskutiert werden: erstens die u.a. von John Broome entwickelte Idee, dass der besondere
Wert (bestimmter) Zufallsverfahren darin liegt, allen involvierten Personen gleiche Chancen zu
geben; zweitens die u.a. von Jens Timmermann angesprochene Vorstellung, dass Entscheidun-
gen {iber Leben und Tod nicht von den arationalen Launen eines Menschen abhdngen sollten.

B ——



17:30-18:00
Christian Seidel (Erlangen)

Was ist falsch (und richtig) daran,
moralistisch zu sein?

18:15-18:45
Ezio Di Nucci (Essen)

Eight Arguments against Double
Effect

Der Vortrag wird dafiir argumentieren, dass keiner dieser Ansdtze tiberzeugt, und dass uns
iberdies die Auseinandersetzung mit diesen Ansédtzen eine einleuchtende Erklarung fiir den
irrtimlichen Eindruck, dass Zufallsverfahren besonders fair seien, liefern kann.

Moralismus hat zwei Gesichter: Einerseits scheint etwas (moralisch) falsch daran zu sein, mo-
ralistisch zu sein; andererseits aber scheinen Moralistinnen hdufig auch in einer gewissen
(moralischen) Hinsicht Recht zu haben. In diesem Vortrag mochte ich zunéchst zeigen, dass
verschiedene Versuche, Moralismus genauer zu charakterisieren, an der Erklarung dieser bei-
den Merkmale scheitern: Entweder bleibt unklar, inwiefern Moralistinnen einen moralischen
Fehler begehen, oder es bleibt unklar, inwiefern sie moralisch gesehen richtigliegen. Beiden
Aspekten kann man, so mochte ich dann zeigen, gerecht werden, wenn man annimmt, dass
moralische Verfehlungen unterschiedlich schwerwiegend sein konnen und dass es moralische
Grundsatze dafiir gibt, wie man mit moralischen Verfehlungen umgehen sollte. Ein Kandidat
fiir einen solchen Grundsatz ist, dass die moralische Kritik an einer Verfehlung negative Be-
findlichkeiten nicht in einem Mafle hervorrufen sollte, das der Verfehlung nicht angemessen
ist. Dieses Prinzip erdffnet die Moglichkeit der Existenz von (geringfiigigen) moralischen Ver-
fehlungen, die vor moralischer Kritik geschiitzt sind. Moralismus kann dann als ein VerstoR ge-
gen diesen Grundsatz verstanden werden: Der moralische Fehler der Moralistin besteht dem-
nach in einem moralisch verfehlten Umgang mit (geringfiigigen) moralischen Verfehlungen.
Wie ich abschlieffend aufzeigen mochte, findet sich eine analoge Struktur auch in Kontexten,
in denen es um Toleranz und Autonomie geht. In gewisser Hinsicht kann Moralismus darum
auch als ,,Angriff“ auf Toleranz und Autonomie verstanden werden.

| offer eight arguments against the Doctrine of Double Effect, a normative principle according
to which sometimes an effect or consequence which is not morally permissible as an intended
means or end is morally permissible as a merely foreseen side effect. This distinction is widely
applied to some of the most controversial ethical and political questions of our time: collateral
damages in wars and acts of terrorism; palliative care, euthanasia, abortion and embryo rese-
arch; self-defence, suicide and self-sacrifice. Briefly, (1) | show that the counterfactual test of
intention fails to distinguish between intended means and merely foreseen side effects. (2) |
presentthe argument from marginally bad means, according to which the Doctrine implausibly
rules against cases where the intended means are morally negligible. (3) | dispute the moral
intuitions that are supposed to motivate the Doctrine, as for example killing one to save five
in trolley cases (I also present some empirical data against those intuitions). (4) | show that
the problem of closeness makes the Doctrine unworkable because we can always argue that
the agent did not intend the bad means. (5) | defend a counterexample to the Doctrine — the
so-called Loop Variant — from Frances Kamm’s recent attempt to deal with it by arguing that
means are not necessarily intended: | show that Kamm’s distinction between ‘in order to’ and
‘because of’ means does not work. (6) | show that influential thought experiments in the dou-
ble effect literature, such as Terror Bomber & Strategic Bomber, face a dilemma: either there
is no moral difference between the two consequentialistically identical cases — so that the
Doctrine draws a moral distinction without a difference — or the moral difference is explained
by normative considerations which are more fundamental than the distinction between inten-
ded means and merely foreseen side effects. (7) | argue that the Doctrine provides no moral
guidance because it cannot tell us what to do; it is therefore a useless normative principle. (8)
| argue that the Doctrine fails even if we water it down to a responsibility attribution principle.
Summing up, the Doctrine of Double Effect should be abandoned.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45—15:15
Maike Albertzart (Berlin)

Parfit, kantische Ethik und
kollektives Handeln

15:30-16:00

Matthias Hoesch (Miinster) /
Martin Sticker (St. Andrews)

Konsequenter Kantianismus?
Derek Parfits Versuch, mit Kant zum
Gipfel des Konsequentialismus zu
gelangen

VSH 243

»Common Sense Morality works best in small communities®, schreibt Derek Parfit in Reasons
and Persons; ,,[b]ut conditions have now changed.“ Es mag Zeiten gegeben haben, in denen
die positiven und negativen Folgen einzelner individueller Handlungen auf einen relativ klei-
nen Personenkreis beschrankt waren und sich daher verhdltnisméaig klar als Wohltat oder
Schaden identifiziert lieBen. In unserer globalisierten Welt ist diese enge Verbindung zwi-
schen der kausalen und moralischen Verantwortung von Individuen jedoch in vielen Féllen
nicht mehr gegeben. Das Konsumverhalten einer einzelnen Person, beispielsweise, hat keinen
merklichen Einfluss auf die Arbeitsbedingungen in der Textilindustrie in Bangladesch oder das
Tierleid in der Agrarindustrie, und meine Flugreisen werden die Erde um kein Grad erwdarmen.
Parfit zufolge erfordern diese Verdnderungen in unseren Lebensbedingungen auch Anderun-
gen in unserem Verstdndnis von Moral. Wahrend Parfit diese Anderungen in Reasons and Per-
sons noch von einem rein konsequentialistischen Standpunkt ausgehend vornimmt, versucht
er in On What Matters Kants Moralphilosophie fiir Fragen kollektiven Handelns fruchtbar zu
machen. Am Ende seiner Diskussion bleibt allerdings nur sehr wenig von Kants urspriingli-
cher Theorie iibrig. Ich zeige, dass die Anderungen, die Parfit an Kants Moralphilosophie vor-
nimmt, unnotig und einem besseren Verstandnis der Herausforderungen unseres kollektiven
Zeitalters sogar abtrdglich sind. Kants urspriingliche Theorie bietet eine bessere Grundlage,
um unsere moralischen Pflichten in kollektiven Kontexten zu konzeptualisieren. In diesem
Zusammenhang erweisen sich insbesondere Kants Begriff der Maxime und seine Unterschei-
dung zwischen vollkommenen und unvollkommenen Pflichten als duBerst hilfreich: Elemente
der kantischen Ethik die Parfit in seiner Interpretation explizit ausklammert. Der Erfolg Kants
urspriinglicher Theorie in kollektiven Kontexten spricht damit gegen die Annahme, dass die
ethischen Herausforderungen unserer Zeit notwendigerweise eine substantielle Revision un-
serer traditionellen Moraltheorien notwendig machen.

Theorien in Kantischer Tradition und konsequentialistische Ansdtze treten in der gegenwar-
tigen Diskussion regelmafiig als Gegensatze auf. Zwar fehlt es nicht an Versuchen, Elemente
beider Theorien zu kombinieren. Doch bleibt in solchen Mischtheorien meist die Annahme
erhalten, dass in ihnen Teile gegensatzlicher Rechtfertigungsformen integriert werden.

Vor diesem Hintergrund ist Parfits 2011 erschienenes Buch ,,On What Matters“ von besonderem
Interesse: Parfit versucht aufzuzeigen, dass ein richtig verstandener Kantianismus letztlich mit
einer bestimmten Form des Kontraktualismus und dem Regelkonsequentialismus zusammen-
fallt. Alle drei moralphilosophischen Ansétze fiihrten auf die gleiche Formel als oberstem mo-
ralischen Prinzip; sie schlossen sich daher nicht wechselseitig aus, sondern bestiegen ein und
denselben Berg lediglich von unterschiedlichen Seiten und trdfen sich schliefSlich am Gipfelin
der ,, Top-of-the-Mountain-Formula“ bzw. der ,, Triple Theory“.

Vergegenwadrtigt man sich die Debatte um Kantianismus und Konsequentialismus der letzten
Jahre, lassen sich wenigstens vier Hinsichten ausmachen, in denen die beiden Theoriefamilien
sich fundamental zu unterscheiden scheinen: Das Problem unbedingter Unterlassungsgebote;
die Frage nach der Beriicksichtigung personlicher Beziehungen der Akteure; die Funktion von
Maximen; sowie die Frage, aus welchen Griinden eine Handlung als richtig oder falsch beur-
teilt werden kann. Ohne dass Parfit sich mit diesen Hinsichten ausdriicklich auseinandersetzt,
zielt die Argumentation von ,,On What Matters“ darauf ab, Kantianismus und Konsequentialis-
mus so zu verstehen, dass die vier scheinbaren Gegensédtze verschwinden. Auch wenn Parfit
damit den elaboriertesten Beitrag zu einer Vereinigung von Kantianismus und Konsequentia-
lismus der Gegenwart prasentiert, iberzeugt dieser sicherlich nicht restlos.

Im Vortrag soll zundchst rekonstruiert werden, wie Parfit in den vier genannten Hinsichten Kan-
tianismus und Konsequentialismus zu vereinigen sucht. AnschlieBend wird anhand des Prob-
lems unbedingter Unterlassungsgebote dafiir argumentiert, dass Parfits Vereinigungsversuch
nicht gelingen kann, ohne wichtige Einsichten des Kantianers tibergehen zu miissen.

BT —



16:15—-16:45
Micha H. Werner (Greifswald)

Fichte, Darwall, and the Point
of Dialogical Transcendental
Arguments

17:30-18:00

Anna Katharina Kaufmann
(Miinchen)

Der moralische Status besonderer
Verpflichtungen

18:15-18:45
Jorg Loschke (Bern)

Beziehungen als deontische
Statusverdanderer

In The Second Person Standpoint (2006), Stephen Darwall defends the idea that as soon as we
address »second personal« reasons to another agent, we cannot but ascribe to her a certain
normative status; a status that amounts to human dignity. This is because ascribing human
dignity belongs to the »normative felicity conditions« of the act of addressing second-perso-
nal reasons to someone. If this sketch is roughly correct, two things appear obvious. Firstly,
Darwall‘s vindication of the dignity of agents is or involves some kind of transcendental argu-
ment. The argument is that ¢-ing (e.g. addressing second-personal reasons to agent a) has
x-ing (e.g. ascribing dignity to a) as its necessary condition. Secondly, it is obvious that the
argument succeeds in vindicating an »inescapable« obligation to x only insofar as it is also
»inescapable« to @.

However, as critics like Korsgaard and Betzler noted, Darwall did not make completely clear
whether addressing each other »second-personally« is actually inescapable or whether it is
optional. | will argue that there actually is a problem of »optionality« in Darwall‘s argument.
However, | will also argue that a solution to this problem can be found by adopting an even
more radically »intersubjectivist« notion of practical reasoning and by re-considering the me-
aning of normative »inescapability« in normative ethics.

Ein Mann befindet sich in der dilemmatischen Situation, nur eine von zwei Personen in Le-
bensgefahr retten zu kénnen: eine von ihnen ist seine Ehefrau, die andere ist ihm unbekannt.
Trotz der gdngigen Intuition in dieser Frage, ndmlich dass der Mann seine Frau nicht nur retten
darf, sondern sogar sollte, stellt diese Situation ein grundlegendes Problem fiir monistischen
Moraltheorien wie den Utilitarismus und kantianische Ansétze dar.

Da die Entscheidungsgrundlage des Retters eine personliche Praferenz zu sein scheint, weil
die Beziehung zu seiner Frau partikular und in einem gewissen Maf} voreingenommen ist,
moralische Gebote sich jedoch aus einem Prozess unparteilichen und verallgemeinerbaren
Nachdenkens ergeben, scheinen personliche Beziehungen und moralische Gebote zwingend
in Konflikt zu geraten. Zudem gelten moralische Imperative fiir alle moralischen Akteure glei-
chermaBen, wahrend personliche Beziehungen nur Verpflichtungen zwischen den an der je-
weiligen Beziehung beteiligten Personen herstellen.

Die Partikularitdt besonderer Verpflichtungen sollte jedoch nicht per se gegen deren tatsdch-
lich normativen Charakter sprechen: Erst aus der Tatsache, dass die Beziehungspartner in
personlichen Beziehungen bestimmten Handlungsanforderungen geniigen, konstituieren sich
solche Beziehungen liberhaupt. Dieser normative Kern personlicher Beziehungen kann mit der
Beziehung des Versprechens verglichen werden, die ebenfalls eine autonome Quelle legitimer
Verpflichtungen darstellt und deshalb nicht einfach als unverallgemeinerbar oder parteilich
disqualifiziert werden kann.

Aus diesem Grund wird die Anerkennung pluraler Rechtfertigungsmoglichkeiten des Morali-
schen der Praxis personlicher Beziehungen besser gerecht, ohne jedoch die Méglichkeit des
Konflikts zwischen moralischen und besonderen Pflichten zu eliminieren.

In der Debatte um den normativen Stellenwert akteur-relativer Griinde der Parteilichkeit —
Griinde, die sogenannte spezielle Pflichten generieren — haben sich zwei Positionen heraus-
kristallisiert, ndmlich reduktionistische und nicht-reduktionistische Ansdtze. Reduktionisti-
sche Theorien vertreten die These, dass spezielle Pflichten auf allgemeine Pflichten reduziert
werden konnen; nicht-reduktionistische Ansdtze behaupten dagegen, dass spezielle Pflichten
auf akteur-relative Griinde zuriickzufiihren sind, die durch den intrinsischen Wert der Bezie-
hungen generiert werden. Reduktionistische Ansdtze stehen vor dem Problem, dass sie ein zu
schwaches Verstdandnis der normativen Kraft von Beziehungen haben, wahrend nicht-reduk-
tionistische Ansédtze die normative Kraft von Beziehungen iiber Gebiihr betonen. Der Vortrag
entwickelt eine Sicht auf Beziehungen, die diese als deontische Statusverdnderer auffasst:
Beziehungen kdnnen praktische Griinde in ihrer Stdrke beeinflussen, sodass eine ansonsten
supererogatorische Handlung zu einer geschuldeten Handlung wird. Dabei stellt sich die Fra-
ge, warum Beziehungen diese Rolle zukommt. Es werden drei Moglichkeiten diskutiert: Erstens
derVerweis auf einen konstitutiven Wert von Beziehungen bei der Bestimmung einer gesollten
Handlung, zweitens die These der starkeren Autoritdt, die Personen in Beziehungen gegenei-
nander haben und drittens die These von Beziehungen als indirekten Griindeverstarkern, die
Gegengriinde zu einer Handlung abschwadchen oder ausser Kraft setzen. Die vertretene These
lautet, dass die letztgenannte Strategie am vielversprechendsten scheint, um den normativen
Stellenwert von Beziehungen den akteur-relativen Griinden, die sie generieren, zu fassen.



Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Eduardo Charpenel Elorduy (Bonn)

Prohairesis as the Criterion of
Character in Aristotle’s Practical
Philosophy

15:30—-16:00
Andree Hahmann (Goéttingen)
Uber Wahrsagekunst und die

Natur des Zufalls in der stoischen
Philosophie

16:15-16:45

Jan Maximilian Robitzsch
(Philadelphia)

Sind Menschen im
vorgesellschaftlichen Zustand
nach Epikureischer Auffassung
antisoziale Wesen?

» Geschichte der Philosophie: Antike

Sektionsleitung: Walter Mesch

ULB 202

In this talk | would like to discuss Aristotle’s concept of decision (prohairesis) in relation to his
conception of character (Othos). In the third book of the Nicomachean Ethics, Aristotle makes
the statement that “decision seems to be something highly germane to excellence, and to in-
dicate the difference between people’s characters more than actions do” (NE Ill, 2, 1111b5). In
my opinion, this Aristotelian motive has not received sufficient attention, despite the fact that
Aristotle also establishes an important link between decision and character in other treatises
(cfr. Rhet. 1417a15-26, Poet. 1450b8-11). My aim will be to show that, according to Aristotle, we
have to take these two elements into account in order to understand how moral agents are to
be judged and how are they constituted. The central assumption behind this, which | will try
to reconstruct, is that the decisions we are able to take are expressive of the type of character
that we have. Aristotle suggests that, when evaluating the conduct of someone, we ought to
reconstruct the person’s prohairesis in order to assess the real value of her actions. Accor-
dingly, | suggest that knowing someone’s character implies a complex reflective exercise, by
means of which we attribute intention and purpose to the doings of other rational agents.

Die Konzeption der Vorsehung nimmt innerhalb der stoischen Philosophie eine zentrale Rolle
ein. Diese umfasst zwei Seiten, die sich zum einen auf den géttlichen Willen und zum anderen
auf die gottliche Einsicht erstrecken. Die sorgende Aktivitdt Gottes fiir seine Geschopfe ist Aus-
druck des giitigen Willens. Voraussetzung hierfiir ist das planende Vorauswissen Gottes. Als
Beweis fiir die Vorsehung verweisen die Stoiker unter anderem auf die Kunst der Wahrsagung.
Die antiken Gegner, allen voran Alexander von Aphrodisias, richten ihre Kritik auf beide Seiten
der Vorsehung. Gegen die fiirsorgende Aktivitdat Gottes bringen sie die Theodizeeproblematik
in Anschlag. Alexander hat aber auch grundsatzliche Bedenken gegen das Vorauswissen Got-
tes und daher auch gegen die Moglichkeit einer Wissenschaft der Wahrsagung.

Dieser Vortrag wird die Kritik Alexanders am planenden Vorauswissen Gottes thematisieren.
Zundchst sollen daher die von Alexander angefiihrten Argumente gegen die Moglichkeit des
Vorauswissens dargelegt werden. Besondere Bedeutung kommt in diesem Kontext der aristo-
telischen Bestimmung des Zufalls zu, die kurz umrissen werden soll. Im zweiten Schritt wird
diese von der stoischen Konzeption abgegrenzt. Ausgehend von der Bestimmung des stoi-
schen Zufalls wird aufgezeigt, in welchem Sinn die stoische Konzeption des Zufalls nicht nur
mit der Wahrsagekunst vereinbar ist, sondern dariiber hinaus sogar ihren eigentlichen Gegen-
stand darstellt.

Die Epikureer erkldren die Entstehung der Gesellschaft durch eine Art Gesellschaftsvertrag,
durch Abkommen, die Menschen miteinander in Hinblick auf ihren jeweiligen Nutzen treffen.
Ebenso wie frithneuzeitliche Vertragstheorien unterscheidet die Epikureische Theorie auch
zwischen einem urspriinglichen Zustand der Menschheit und einem Gesellschaftszustand.
Dieser Beitrag widmet sich dem vorgesellschaftlichen Zustand. Er behandelt die Frage, ob
Menschen im vorgesellschaftlichen Zustand nach Epikureischer Auffassung antisoziale Wesen
sind, das heif3t, Wesen, die in ihrem Streben nach Eigennutz vor nichts halt machen und aktiv
ihre Mitmenschen schadigen, oder ob sie lediglich asoziale Wesen sind, das heit, Wesen, die
zwar noch nicht wissen, wie sie sich in der Gesellschaft verhalten sollen, aber nicht aktiv an-
deren Schaden zufiigen. Anhand von Lukrez’ De rerum natura V.925ff. sowie Texten von Horaz,
Kolotos (bei Plutarch) und Hermarch wird zunéchst gezeigt, dass die Darstellung des Problems
bei verschiedenen Autoren stark voneinander abweicht, so dass eine einheitliche Epikurei-
sche Position nur schwer auszumachen ist. Gleichzeitig argumentiert der Beitrag aber, dass
Lukrez’ Darstellung in dieser Frage nicht nur unsere ausfiihrlichste, sondern auch unsere ver-
ldsslichste Quelle ist, was weitere Uberlegungen zum Epikureischen Begriff der menschlichen
Natur untermauern. Der Beitrag kommt daher zu dem Ergebnis, dass Menschen im vorgesell-
schaftlichen Zustand nach Epikureischer Auffassung eher asoziale als antisoziale Wesen sind.

B ———



17:30-18:00
Viktoria Bachmann (Kiel)

Die sokratische Priifung — ein
Paradigma philosophischen
Denkens?

Sokrates und Platon gehdren nach allgemeiner Ansicht zu den bedeutendsten Denkern der
Philosophiegeschichte. Doch dariiber, worin ihre eigentliche Bedeutung besteht, was das Be-
sondere und Paradigmatische dieser Philosophie ist, herrscht seit der Antike keine Klarheit.
Aristoteles hebt bspw. an Sokrates hervor, dass er die richtige Frage nach dem Was gestellt
hatte (Met. XIll 1078b). Kant betrachtet seine Ethik als ein sokratisches Projekt, weil auch Kant
maieutisch vorgehe (GMS BA 21). Aus der kritischen Sicht Nietzsches hatte Sokrates als Dia-
lektiker die Griechen zu Vernunft und Tugend irregefiihrt (GD) und zugleich als heiterer Ironiker
die vorbildhafte Haltung zum Leben vorgefiihrt (MA I, WS §85; FW §340). Schon an diesen
drei Bezugnahmen deutet sich an, dass das Besondere des Sokrates in seiner dialektischen
Gesprdchsfihrung zu suchen ist.

Platon hat in seinem Werk nicht nur Sokrates’ dialektische Gesprache kunstvoll festgehal-
ten, sondern auch zahlreiche Reflexionen {iber die Bedeutung dieser Gesprdche. So wird in
der Apologie die Bedeutung der Was-Frage aus sokratischer Sicht reflektiert (Apol. 38a). Im
Theaitetos erklart Sokrates selbst das Ziel der Maieutik (Th. 148e-1515d). Im Phaidon schlief3-
lich fiihrt er den Zusammenhang von heiterer Lebenshaltung und Tugendsuche aus (Phd.
63e-69e). Im Vortrag werde ich deshalb den skizzierten geschichtlichen Bezugnahmen exem-
plarisch Darstellungen aus den Dialogen Platons gegeniiberstellen, um das Besondere des
sokratisch-platonischen Denkens herauszuarbeiten.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45—15:15
Anna Schriefl (Bonn)

Zum Verhaltnis von areté
und eudaimonia in Platons
Friihdialogen

15:30-16:00
Sven Weigand (Stanford)

Die Bestimmung der Gerechtigkeit
in Platons »Politeia«

16:15-16:45
Simon Weber (Bonn)

Gerechtfertigte Ungleichheit? —
Zur politischen Stellung der Biirger
in Platons Politeia

ULB 202

Der gdngigen Interpretation zufolge verteidigt der Platonische Sokrates die Position, dass Tu-
gend die wichtigste Bedingung des gliicklichen Lebens ist. Umstritten ist allerdings, ob er die
Tugend als Garantin fir ein gliickliches Leben versteht (indem sie entweder identisch ist mit
dem gliicklichen Leben oder seine hinreichende Bedingung) oder ob sie lediglich eine notwen-
dige Bedingung darstellt.

In meinem Vortrag méchte ich darauf hinweisen, dass der Platonische Sokrates nichts Neues
oder Revisiondres behauptet, wenn er sagt, die Tugend sei die wichtigste Bedingung fiir das
gliickliche Leben. Erstens wird in der Antike einhellig betont, dass der areté zentrale Bedeu-
tung zukommt; Platon schreibt diese Sichtweise der literarischen Tradition genauso zu wie So-
krates’ Zeitgenossen und Gegnern. Und zweitens ldsst sich in den Dialogen beobachten, dass
der Fokus der Diskussion zwischen Sokrates und seinen Gegnern nicht auf dem Verhaltnis zwi-
schen Tugend und gliicklichem Leben liegt, sondern in dem korrekten Verstandnis der beiden
Relata. Der Platonische Sokrates unterscheidet sich von seinen Zeitgenossen und Gegnern
somit nicht darin, dass er die Wichtigkeit der Tugend und ihr enges Verhdltnis zum gliicklichen
Leben betont, sondern darin, dass er ein revisiondre Konzeption von Tugend und gliicklichem
Leben verteidigt.

Erniichtert gelangt Sokrates im Ersten Buch der »Politeia« zu dem Schluss, dass er sich selbst
um die Gelegenheit gebracht hat, sich Wissen dariiber anzueignen, was Gerechtigkeit ist —
denn er hat sich dazu hinreifRen lassen, nach einer kurzen Kritik der Gerechtigkeitsvorstellung
des Thrasymakos vorzugsweise dessen Behauptung zu widerlegen, Gerechtigkeit sei keine Tu-
gend und der Gerechte stehe gegeniiber dem Ungerechten in jeder Hinsicht zuriick. Unzufrie-
den mit dem Ergebnis des Gesprdchs, erinnert Sokrates daran, dass jemand, der nicht weif,
was Gerechtigkeit ist, auch nicht wissen kann, welchen Wert und Nutzen sie hat. Es liegt also
nahe anzunehmen, dass Sokrates sich im weiteren Verlauf des Dialogs um eine Definition der
Gerechtigkeit bemiiht.

In meinem Vortrag mochte ich darlegen, weshalb wir dieser Annahme mit Vorsicht begegnen
sollten. Im Besonderen mochte ich nachweisen, dass es sich bei der Bestimmung der Gerech-
tigkeit als dem »Tun des Seinigen« nicht (oder nur in einem eingeschrénkten Sinn) um eine
Definition handelt. Zu diesem Zweck werde ich, anhand einzelner Passagen aus dem Vierten
Buch, einige Besonderheiten der Bestimmung der Gerechtigkeit herausstellen. Zum einen un-
terscheidet sie sich inhaltlich - wie auch die zuvor durchgefiihrten Bestimmungen der Weis-
heit, Tapferkeit und Besonnenheit - von den Definitionsversuchen in fritheren Dialogen. Zum
anderen erfiillt sie nur teilweise die formalen Bedingungen fiir eine Definition, die Sokrates in
friitheren Dialogen formuliert.

Platons politische Philosophie der Politeia sieht sich zwei gro3en Einwdanden ausgesetzt: Zum
einen wird ihr vorgeworfen, dass sie die individuelle Freiheit der Biirger verletze, zum anderen
dass sie gegen das Prinzip der politischen Gleichstellung der Biirger verstoe. In meinem Vor-
trag werde ich mich auf den zweiten Einwand konzentrieren, indem ich Platons Argumenten
nachgehe, die ihn dazu fiihren, den Zugang zu den politischen Amtern im Idealstaat ungleich
zu verteilen. Da Platon sowohl mit egalitdren Positionen als auch mit demokratischen Syste-
men bekannt war, muss die von ihm favorisierte ungleiche Verteilung der politischen Amtern
unter den Biirgern als bewusste Entscheidung und nicht als unreflektierte Ubernahme traditi-
oneller hierarchischer Herrschaftsordnungen verstanden werden. Wie sich zeigt, ist es — unter
der platonischen Annahme, dass es natiirliche Unterschiede zwischen den Individuen gibt
und sich zumindest einige von ihnen fiir die kognitiven und moralischen Fahigkeiten des Ein-
zelnen als relevant erweisen — gar nicht so einfach zu bestimmen, ob und inwieweit diese von
der politischen Ordnung einer Gemeinschaft reflektiert werden sollten. Ist die Herrschaft mo-
ralisch korrumpierter Personen der Preis, den wir fiir die politische Gleichstellung der Biirger
zu zahlen haben? Wie kdnnen wir die 6ffentliche Gewalt vor ihrer Korruption durch moralisch
verkommene Individuen schiitzen, ohne in einen elitdren platonischen Idealstaat zu geraten?
Es sind diese Fragen, die das wahre Erbe von Platons Idealstaatstheorie bilden.

P ———



17:30-18:00
Christoph Diehl (Aachen)

Platons semantischer Naturalismus

18:15-18:45
Nora Kreft (Berlin)

Justifying the use of intuitions with
Plato’s help

In seinem Dialog KRATYLOS geht Platon der Frage nach, wie Namen zu ihren Bedeutungen gelan-
gen. Tragen sie diese aufgrund von Konventionen (aufgrund von Verabredung und Gebrauch)
oder aufgrund einer ,natiirlichen“ Relation, in der Worter zu ihren Bezugsgegenstdanden ste-
hen? Gerade die letztgenannte Moglichkeit, als physei-Auffassung bekannt geworden, hat in
der Rezeptionsgeschichte des KRATYLOS immer wieder Anlass zu Unklarheiten und Spekulatio-
nen gegeben. Es handelt sich bei dieser Position offenbar um eine Form des semantischen Na-
turalismus. Platon dufSert die Ansicht, dass ein jeder Name auf richtige oder falsche Weise auf
seinen Trdger beziehbar ist. Worin aber eine Richtigkeit von Namenszuweisungen genau be-
steht, bleibt in seinen Uberlegungen zunichst unklar. Der platonische Sokrates scheint dies-
beziiglich die erstaunliche These zu vertreten, dass ein Name nur dann der richtige fiir seinen
Referenzgegenstand ist, wenn seine lautliche Gestalt bestimmte intrinsische Merkmale dieses
Gegenstandes enthdlt. Platon diskutiert diesen Grundgedanken sehr detailliert und prasen-
tiert so Resultate, die im Lichte der modernen linguistischen wie philosophischen Semantik
prima facie unplausibel wirken — und nicht zuletzt deshalb oftmals als Ironisierung durch Pla-
ton interpretiert worden sind. Ein differenzierterer Blick auf den naturalistischen Ansatz des
KRATYLOS zeigt jedoch, dass dort zwei verschiedene Formen der naturalistisch-semantischen
Position zu unterscheiden sind: eine starke und eine moderate. Diese Letztere weist systema-
tisch deutliche Parallelen zum zeitgendssischen Ansatz des semantischen Externalismus auf,
welcher die extensionale Komponente sprachlicher Bedeutung als durch die Beschaffenheit
der Welt festgelegt ansieht. Der Vortrag geht diesem Deutungsansatz als Antwort auf die bis-
herigen Interpretationsschwierigkeiten nach und gibt eine Rekonstruktion zentraler Teile des
KRATYLOS.

What exactly are we doing when we use intuitions as arguments for or against particular phi-
losophical positions? And what — if anything — might justify this praxis? In this paper | put
forward what | take to be Plato’s answer to these questions. | try to reconstruct a Platonic
theory of intuitions on the basis of the Meno, and argue that it is more attractive than it might
initially appear because it avoids some important problems faced by prominent contemporary
accounts of intuitions.



» Geschichte der Philosophie: Mittelalter

Sektionsleitung: Andreas Speer

Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Asadeh Ansari (Trier)

Der ganze Mensch als Sinn der
Freundschaft bei Thomas von Aquin

15:30—-16:00
Tobias Davids (K6ln)

Der Rationalitdtstest.

Zur methodischen Funktion
tierphilosophischer Uberlegungen
bei Thomas von Aquin

VSH 226

Der Vortrag diskutiert das Freundschaftsverstandnis des Thomas von Aquin als Interpretati-
on der Aristotelischen Ethik im Rahmen der theologischen Synthese. Den Ausgangspunkt der
Uberlegungen bildet das Problem der fehlenden Letztbegriindung der Freundschaft in der Ni-
komachischen Ethik: Aristoteles stellt die Tugend der Freunde als Voraussetzung sowie Grund
und Ziel der gegenseitigen Freundesliebe heraus, er gibt aber keine befriedigende Antwort
auf die Frage, warum unter mehreren Tugendhaften ausgerechnet X und nicht Y zum Freund
wird. Bei der Auseinandersetzung des Thomas mit der Aristotelischen Freundschaftslehre wird
einerseits die theologische Perspektive deutlich, insofern Thomas die zwischenmenschliche
Freundschaft in den Kontext eines spezifisch christlichen Erflillungsstrebens sowie einer un-
eingeschrdnkten Ndchstenliebe nach dem Modell der Liebe Gottes zum Menschen in der cari-
tas einbettet. Andererseits wird bei ihm Freundschaft zur Anerkennung des Freundes in seiner
Individualitat, zur Liebe zum ganzen Menschen ohne die Aristotelische Voraussetzung mora-
lischer Vorziiglichkeit. Es zeigt sich, dass die fiir das Mittelalter beispielhafte Riickbindung an
eine theologische Sinnbestimmung in der Liebe zum Individuum bei Thomas um eine philo-
sophische Perspektive erganzt wird und Thomas damit einen eigenen Lésungsansatz fiir das
skizzierte Problem der fehlenden Letztbegriindung liefert, der gleichzeitig der Aristotelischen
Strebensethik und einem ihr entsprechenden Willensbegriff verpflichtet bleibt.

Thomas von Aquin (gest. 1274) hat eine perspektivenreiche Tierphilosophie entwickelt; an
zahlreichen Stellen seines umfangreichen Schrifttums untersucht er ausfiihrlich die kogni-
tiven Fahigkeiten von Tieren. Oft verkniipft Thomas mit diesen Untersuchungen auch eine
methodische Absicht: Durch den Tiervergleich kann er das spezifisch Menschliche klarer he-
rausarbeiten; die Tiere sind fiir ihn eine Art ,,Kontrastfolie zur Hervorhebung des Menschen“
(H.-). Werner). Komparative Uberlegungen zur Tierkognition werden damit zu einer vitalen phi-
losophischen Methode. Es lassen sich v.a. drei methodische Funktionen/Zielsetzungen des
Tiervergleichs bei Thomas unterscheiden:

(1.) Die Exemplifikationsfunktion: Anhand besonders markanter Beispiele (exempla) aus dem
Tierreich werden Gemeinsamkeiten zwischen Mensch und Tier (Stichwort: ,animalische Konve-
nienz‘) herausgestellt oder Unterschiede (Stichwort: ,anthropologische Differenz¢) angegeben.
(2.) Die Prizisierungsfunktion: Im Rahmen tierphilosophischer Uberlegungen werden anthro-
pologische Thesen prazisiert und weiterentwickelt.

(3.) Die Testfunktion/Der Rationalitdtstest: Indem Thomas die Menschen, d.h. die rationalen
Sinnenwesen, mit den Tieren, d.h. den nicht-rationalen Sinnenwesen, vergleicht und zeigt,
worin sich die menschliche (rationale) Sensitivitdt von der tierlichen (nicht-rationalen) Sensi-
tivitat unterscheidet, kann er in besonderer Weise die Kraft der Ratio und die Auswirkung der
Ratio auf die sensitive Natur testen.

In meinem Vortrag mochte ich mich auf den Rationalitdtstest konzentrieren. Insgesamt soll
der Vortrag, der Aspekte aus einem grofieren, monographischen Projekt vorstellt, sowohl das
in den letzten Jahren intensivierte Interesse der (philosophischen) Medidvistik am ,Geist der
Tiere‘ adressieren als auch der prominent von John Murdoch formulierten Forschungsaufgabe
gerecht werden, ein besseres Verstandnis der Arbeitstechniken und Methodologien mittelal-
terlicher Autoren zu erlangen.




16:15-16:45
Denis Walter (Bonn)

Tugend, Kosmopolitismus und
Philanthropie in Byzanz.

Eine Betrachtung von Michael
Psellos‘ (1018-1078 n. Chr.)
neuartigem Verstandnis der
antiken Tugenden zwischen
Neuplatonismus und Christentum

Der Byzantiner Michael Psellos gilt fiir gewohnlich als Neuplatoniker mit christlichem Couleur.
Diejenigen Philosophen, die sich historisch mit ihm beschaftigt haben, beschreiben ihn als
treuen Anhdnger der neuplatonischen Tugendethik. Sie richten ihren Blick auf seine zentra-
len Texte zur Tugend, zum Aufstieg, zur Gliickseligkeit, die ihn zwar als eifrigen Schiiler, aber
kaum als innovativen Lehrer erscheinen lassen. Die neuere Forschung aber macht uns auf den
Umstand aufmerksam, dass Psellos in vielen seiner sekundaren Texte, also denjenigen, deren
Uberschrift nicht gleich auf einen ethischen Inhalt schlieRen lassen, eine ganz andere Position
einnimmt. Es finden sich zahlreiche Belege dafiir, dass er die theoretische Aktivitat kritisiert.
Diese Entdeckung ist erstaunlich, wenn wir uns sein Vokabular, seine Thesen und Argumente
der klassischen Philosophie anschauen. Wie kann es sein, dass die eigentlich hochste Stufe
unserer ethischen Anstrengung eine negative Bewertung bekommt? Wie kann es sein, dass
Psellos einigen seiner eigenen Aussagen wiederspricht?

Die Losung des Problems liegt in der byzantinischen Bewertung der Hypostase. Ganz anders
alsin der heidnischen Spatantike erlaubt das Christentum, bei Psellos besonders durch Zitate
des Maximus Confessor und Gregor von Nyssa prdsent, eine positive Bewertung des Korpers.
Korperliche Bediirfnisse riicken in das Zentrum des Interesses, weil nun nicht mehr die zwei
den Menschen ausmachenden Wesen Seele und Materie getrennt betrachtet werden, sondern
die diese beiden umfassende und gottgewollte Hypostase Mensch.



» Geschichte der Philosophie: Renaissance

Sektionsleitung: Thomas Leinkauf

Donnerstag, 2. Oktober
14:45-15:15

Andreas Hermann Fischer
(Miinchen)

Zuriick in die Gesellschaft:
Wie man die Spielsucht mithilfe
der Philosophie therapiert

15:30—-16:00

Sonja Schierbaum (Hamburg)

Locke on the relation between
(self-)consciousness and
(self-)knowledge

VSH 18

Der rinascimentalen Wiederentdeckung antiker Therapien zur Behandlung schddlicher Affek-
te hat die philosophiegeschichtliche Forschung bislang nur begrenzt Aufmerksamkeit zuteil
werden lassen. Neben dem noch weitaus bekanntesten Beispiel stoischer constantia im Werk
des Justus Lipsius ist zwar seit einiger Zeit die Vielfalt friihneuzeitlicher Emotionstheorien ge-
nauer in den Blick ggnommen worden, wenig thematisiert hat man dabei jedoch die Rolle der
Philosophie als tatsdachliche medicina mentis. Ein bedauerlicherweise nur noch als Kuriosum
in psychologischen Handbiichern vorkommendes Beispiel dieser philosophischen Affekt-
therapie ist Pascasius lustus‘ 1561 veroffentlichtes Buch Alea sive de curanda in pecuniam
ludendi cupiditate. Dabei bietet das zur Selbsttherapie der Spielsucht anleitende Werk eine
elaborierte Theorie psychosomatischer Zusammenhange in Verbindung mit komplexen philo-
sophischen Strategien der Bewaltigung affektiver Storungen. Als Philosoph und Mediziner zu-
gleich versteht es Pascasius, bei der Beseitigung tibermafiiger Wiirfelbegierde herkommliche
aristotelische Theorie mit innovativen medizinischen Strémungen seiner Zeit zu verkniipfen.
Auch verschlief3t sich der flamische Gelehrte nicht der Aufnahme stoischer Affekttheorie, um
die gemeinschaftsfeindliche iberméafiige Habgier pathologischer Spieler in gesellschaftlich
akzeptierte Bahnen zuriickzufiihren. In meinem Vortrag werde ich vor allem die von Pascasius
auf diesen Grundlagen vorgeschlagenen therapeutischen Ansdtze eingehend vorstellen. Ein
besonderes Augenmerk wird entsprechend auf grundlegenden Dynamiken der rinascimen-
talen Aneignung philosophischer Therapiemethoden antiker Schultraditionen liegen, womit
zum Verstdndnis des friihneuzeitlichen Prozesses ihrer argumentativen Neubewertung und
Re-Etablierung in der europdischen Philosophiegeschichte beitragen werden soll.

In this paper, | want to discuss the relation between Locke’s conceptions of (self-) conscious-
ness and of (self-) knowledge. As it is well known, Locke attempts to explain the notion of
being a person in terms of (self-)consciousness. In his view, someone is a person only if he can
conceive of himself as himself. Locke accounts for this ability in terms of (self-)consciousness:
According to him, whenever we are aware of something, then we are aware that we are aware
of it, and hence, know that we aware of it. (Cf. Essay concerning Human Understanding Book
I, 27, 89, p.335; ed. by Peter H. Nidditch). It seems that self-consciousness is nothing but a
form of self-knowledge. The point is that being conscious or knowing that oneself perceives
x does not only imply being conscious of one’s perceptual state but also of oneself. But how
is this idea of oneself acquired? Given Locke’s rejection of the idea of innate ideas, it must
be acquired in some way. The problem is is that this idea is presupposed by the very notion
of self-consciousness. As | see it, there are two possibilities. One could either deny that this
kind of consciousness (consciousness that one perceives whenever one perceives) is a kind
of self-knowledge according to Locke’s definition. But then, what is it? Or else, one could hold
that the idea of self or oneselfis innate. Both alternatives do not seem satisfying.




16:15—-16:45
Thomas Sukopp (Siegen)

Zur Ontologie der Chemie im 17.
Jahrhundert. Oder: wie man das
Okkulte erklart und wegerklart

17:30-18:00
Michael Wladika (Trumau)

Wie kann die idea Dei gebildet
worden sein? Descartes &
Augustinus iber einen
nichtkontingenten Gedanken

In den wissenschaftstheoretischen, ontologischen und wissenschaftshistorischen Rekonst-
ruktionen der ,,Aufklarung des 17. Jahrhunderts®, die mit dem Stichwort ,,Wissenschaftliche
Revolution® markiert wird (siehe dazu etwa Wuf3ing 2002), wird immer noch im Stile nachtrag-
licher Siegergeschichten das Okkulte mit dem Irrationalen, dem Vorrationalen, d.h. mit dem
Vorwissenschaftlichen gleichgesetzt. Dabei gibt es zahlreiche Argumente, metaphysische
bzw. im engeren Sinn ontologische Grenzen zwischen Sichtbarem und Okkultem in den Blick
zu nehmen (Meinel 1992), um etwa zu verstehen, wie Naturwissenschaften ,,Natur“ metaphy-
sisch aufladen (fiir die Chemie siehe etwa Debus 1992). Mein Beitrag konzentriert sich auf
friihneuzeitliche Chemie. Die zentralen Thesen des Beitrags sind, dass

a) mit dem 17. Jahrhundert sich die Grenzen zwischen Verborgenem und Sichtbaren verschie-
ben und innerhalb des Empirismus eine strikte Trennung zwischen experimenteller Erfahrung
und Alltagserfahrung einhergeht.

(b) Gleichzeitig wird damit Natur nicht entratselt, sondern neue Schichten des Okkulten wer-
den entdeckt, die in einem mechanistischen und spéater im 18. Jahrhunderts in einem materi-
alistischen Programm integriert, zugleich aber auch wegerklart wurden (s. Magnetismus, aber
auch ,,chemische“ Krafte).

(c) Der Erfolg der scheinbar nach streng empirisch-experimentellen Gesichtspunkten verfah-
renden Wissenschaften (von Descartes oder Bacon vielfach gefordert) korrespondiert mit einer
Starkung des Supranaturalismus. Stellvertretend seien Boyle oder auch Newton genannt (sie-
he dazu Debus 1992; Bacon 1999, 195-201 (Aphorismus 89)). Exemplarisch sollen Charakte-
ristika dieser supranaturalistischen Ontologie im Zusammenhang mit Boyles metaphysischen
Auffassungen untersucht werden. In Auseinandersetzung mit jiingsten Forschungsergebnis-
sen, etwa Banchetti-Robino (2011), wird argumentiert, dass Boyles angeblich mechanistische
Chemie sehrwohl Elemente seiner Gegner, u.a. von Paracelsus enthélt, so dass erauch den Vi-
talismus nicht durchweg ablehnte und etwa an die Méglichkeit von Transmutationen glaubte.

“Idea Dei” ist eine Wortzusammenstellung, die unendlich weit zuriickgeht. Aber man kann sie
und ihre mentale Wirklichkeit unterschiedlich verstehen. Ist “idea Dei eine willkiirliche Idee
bzw. Wortzusammenstellung? Descartes und Augustinus gehoren zu jenen, die denken, dass
das nicht so ist. Warum? Sind nicht alle Gedanken kontingent? Descartes spricht iiber viele
ideae und tiber zu unterscheidende Arten von ideae. Hier ist wichtig, dass es Ideen gibt, ohne
die Denken nicht méglich ist, die ideae innatae. Wo Denken, da Gedanken.

“Idea Dei" scheint so ein nichtkontingenter Gedanke zu sein. Und zwar doppelt, hinsichtlich re-
alitas obiectiva wie realitas formalis. Also sowohl ein Gedanke, ohne den kein Denken ist, wie
auch ein Gedanke, der nicht ohne Sein sein kann. Das etwas zu analysieren und zu begriinden,
darum geht es hinsichtlich Descartes in diesem Papier.

Ich mochte ein Zweites zeigen, dieses in Bezug auf Augustinus. Mit Aristoteles bend&tigen wir,
um etwas denken zu kénnen, die Tatigkeit des intellectus agens, und zwar, mit Thomas, ,ut
faceret intelligibilia nobis proportionata.“ (Summa contra Gentiles Il, 77) Dies ist weder Plato-
nisch noch Augustinisch erforderlich. Was geschieht, wenn wir im inneren Menschen die idea
Dei, aber auch andere ideae finden, ist: Es wird ein Licht angemacht.

Augustinisch kann die idea Dei nicht gebildet worden sein. Wir sehen sie oder wir sehen sie
nicht. Das ist auch Cartesisch so. In dem nichtkontingenten Gedanken “idea Dei" werden es-
sentia & existentia von allem, was moglich ist, begriindet. Dieser Gedanke ist willkirfrei.



> Geschichte der Philosophie: Aufklarung

Sektionsleitung: Heiner F. Klemme

Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Dagmar Comtesse (Frankfurt/Main)

Die politische Philosophie der
Encyclopédie

15:30—-16:00
Alexander Gunkel (Braunschweig)

Social Epistemology in der deutschen
Aufklarungsphilosophie

16:15—-16:45
Hans Marius Hansteen (Bergen)

Das Sublime und die Revolution. Zur
Rhetorik der Darstellung sittlicher
Ideale in Kants politische Schriften

ULB 201

In der ,,Sozialen Erkenntnistheorie“, die epistemische Interaktionen zwischen Subjekten
thematisiert, werden als philosophiegeschichtliche Bezugspunkte gewdhnlich Hume und
Reid und unter deutschsprachigen Autoren Kant angefiihrt. Beispielsweise vertritt Frederick
F. Schmitt die Interpretation Kants als eines epistemischen Individualisten, der die Moglich-
keit testimonialen Wissens qua Aufkldrer bestreiten miisse. Nun findet auch bei Autoren der
deutschen Aufklarung vor Kant eine breite Diskussion zu Fragen von Glauben und testimo-
nialen Erkenntissen statt. Wolff, Meier, Reimarus und Crusius haben Fragen testimonialen
Wissens umfassend thematisiert. Schon wegen ihrer praktischen Relevanz ist verstandlich,
warum in der aufkldrerischen Tradition ,,praktischer Logiken“ solche Fragen wichtig wurden:
Geht es um die Entscheidung, ob der testimoniale Reduktionismus wahr ist, erscheint die
Social Epistemology weitgehend abstrakt und ohne praktische Folgen fiir unseren Alltag.
Stattdessen waren die Aufkladrer mit konkreten und drangenden Fragestellungen des Alltags
konfrontiert: Denn der kompetente Umgang mit (Informations-) Medien verschiedenster Art
— die heute sogenannte ,Medienkompetenz‘ — gehdrt zu den wichtigsten Zielen einer Erzie-
hung zur Miindigkeit. Die Besonderheit der deutschen Aufklarungsphilosophie liegt dabei
in der Entwicklung eines theoretischen Rahmens, innerhalb dessen Erkenntnisse zundchst
ihrer Art nach differenziert werden, um daraufhin Fragen beziiglich der Bonitdt von Autorita-
ten unter Beriicksichtigung von solchen Unterschieden diskutieren zu kdnnen. Zentral ist die
schon bei Descartes zu findende Unterscheidung von rationaler und historischer Erkenntnis,
die von verschiedenen Autoren unterschiedlich gefasst wird, sowie Kants zusdatzliche Unter-
scheidung von rationaler und empirischer Erkenntnis.

Der Vortrag ist ein Beitrag zur Verstdndnis der Beziehung zwischen Asthetik, Rhetorik und
Politik bei Kant. Ausgangspunkt ist die auffalligen Parallele zwischen die Darstellung des
(dynamisch) Sublimen in die Kritik der Urteilskraft und die Bemerkungen tiber die Publi-
kumsreaktionen auf die franzosische Revolution in Die Streit der Fakultdten: Es gehtin beide
Falle darum, dass man sich auf gefahrliches von sicheren Abstand bezieht, und durch diese
Erfahrung auf ibersinnliche Ideen oder Ideale — die erhabene Bestimmung des Menschen
bzw. die Moglichkeit des historischen Vorschritts — aufmerksam wird.

Untersucht werden die rhetorischen Aspekte dessen, was Clewis (2009) das ,,moralisch
Sublimen“ nennt: (1) Was sind die rhetorischen Formen, die die Erfahrung des Sublimen
mitteilbar, und somit vom Abstand zuganglich machen? (2) Wie kann ,mediatisierte® Erfah-
rung (d.h. tiber das Medium Schrift vermittelte Erfahrung) als Darstellung ,,sittlicher Ideale
verstanden werden? (3) Wie kann man auf dieser Hintergrund das Begriff des ,,Geschichts-
zeichen“ verstehen?

Der rhetorische Terminus Hypotyposis — lebendig-anschauliche Darstellung — ist hier von
zentraler Bedeutung. Zu den traditionellen Beispielen dafiirgeh6ren sowohl dramatische Na-
turszenen und —Ereignisse wie auch Schilderungen von Krieg und Aufstande. Es beschreibt
somit relevante Aspekte von sowohl Reiseberichte und (politische) Nachrichten; Textformen
also, die fiir Kants Auslegung des Sublimen bzw. fiir seine Reflektionen iber die Revolution
unabdingbar sind. Von besonderen Interesse ist allerdings, dass gerade Hypotyposis zu den
(vielen) Begriffen aus der rhetorischen Tradition gehdren, die Kant sich fiir seine Kritik der
Urteilskraft aneignen, und zwar am zentralen Ort (vgl Gasché 2003): Hypotyposis informiert
das flir unserer Zusammenhang zentralen kantischen Begriff ,,Darstellung®.

By ——



17:30-18:00
Falk Wunderlich (Mainz)

Thomas Reid tiber Erfahrung und das
Zeugnis anderer

18:15-18:45
Kay Zenker (Miinster)

Pneumatik und Aufklarung.
Transformationen der Geisterlehre

In der gegenwartigen Epistemologie des Zeugnisses anderer wird Thomas Reid iiblicherwei-
se fiir die als ,,Nicht-Reduktionismus“ bezeichnete Position in Anspruch genommen. In die-
sem Beitrag soll gezeigt werden, dass diese Zuschreibung insofern unplausibel ist, als Reid
eine wesentlich komplexere Theorie des Zeugnisses anderer entwickelt hat.

Reid zufolge ist ndmlich ein nicht in Frage gestelltes Vertrauen in das Zeugnis anderer cha-
rakteristisch vor allem fiir die ersten Lebensphasen eines Subjekts. Selbsterhaltung und Ent-
wicklung, insbesondere aber Spracherwerb sind Reid zufolge ohne dieses basale Vertrauen
unmoglich. Wenn jedoch unsere Vermdégen ,reifen®, so finden wir Griinde, diese Tendenz zum
Vertrauen in Zeugnis und Autoritdt zu Gberpriifen, und so wird das urspriingliche Vertrauen
in die Autoritdt des Zeugnisses in der spateren Entwicklung relativiert und eingeschrankt.
In fortgeschrittenem Alter wird das urspriingliche, apriorische Vertrauen daher durch erfah-
rungshasierte Korrekturmechanismen ergdnzt. Diese Festlegungen stellen eine einfache
Zuordnung Reids zum Nicht-Reduktionismus infrage. Hatten wir eine A-priori-Berechtigung,
dem Zeugnis anderer zu trauen, dann wére es epistemisch rational, einem gegebenen Zeug-
nis ohne weitere Priifung zu glauben, sofern sich nicht ,,Defeater” aufdrangen. Das wiirde
bedeuten, dass das Kleinkind in Reids Uberlegungen sich epistemisch rational verhilt, der
Erwachsene oder Altere, der dem Zeugnis misstraut, dagegen nicht. Das erscheint jedoch
unplausibel, besonders, wenn man bedenkt, wie der Altere zu seiner skeptischen Haltung
gelangt ist: durch die Erfahrung. In diesem Modell verhielte man sich also genau dann epis-
temisch rational, liee man seine generelle Haltung gegeniiber Zeugnissen gerade nicht von
der Erfahrung beeinflussen und korrigieren. Die kognitive Weiterentwicklung eines mensch-
lichen Subjekts miisste sich dann gerade als erfahrungsbasierte Abnahme epistemischer
Rationalitat darstellen. Das aber erscheint absurd und legt nahe, die tiblichen Zuordnungen
Reids zu tiberdenken.

Dass das Verhdltnis von Aufkldrung und Geisterlehre spannungsreich ist, erscheint bereits
prima facie naheliegend — zumindest, wenn man unter Pneumatologie nicht nur die Vor-
form der Psychologie im Sinne einer rationalen Seelenlehre oder im Sinne der (,natiirlichen®)
Theologie versteht. Schon vor der Begriindung der psychologia rationalis durch Christian
Wolff (1679-1754) hatte Christian Thomasius (1655-1728) mit seinem Versuch vom Wesen des
Geistes (1699) eine heftige Debatte ausgeldst. Diese Geisterlehre erscheint sowohl in syste-
matischer als auch in methodischer Hinsicht in einem vollkommen anderen Schema als die
»Seelenlehre” Wolffs, denn Thomasius geht es primdr darum, ein tragfdhiges Fundament
fiir die neuen Experimentalwissenschaften zu finden. Ahnliche Ansétze sind im friihen 18.
Jahrhundert auch andernorts zu finden, z.B. in George Berkeley’s Treatise Concerning the
Principles of Human Knowledge (1710). Hinter diesen Ansatzen verbirgt sich eine fundamen-
tale Kritik an der Auffassung, dass naturalistische Erklarungen metaphysische Erklarungs-
versuche tberfliissig machen kénnten. (Diese Form der Pneumatik blieb allerdings nicht nur
unter Philosophen duBerst kontrovers, sondern geriet auch in Konflikt mit der dogmatischen
Theologie. Die entsprechenden Auseinandersetzungen deuten nicht zuletzt auf wesentliche
Unterschiede in der Verwendung des Geistbegriffs hin.) Es stellen sich die Fragen, (a) inwie-
weit die Pneumatik durch das Einsetzen der Aufklarungsbewegung modifiziert wurde, (b)
wie sie in das ,aufkldrerische Programm® integriert oder aus ihm ausgeschlossen wurde und
(c) wie die Pneumatik im Rahmen der Aufkldrung transformiert wurde.



Montag, 29. September
14:45-15:15

Philipp-Alexander Hirsch
(Gottingen)

Die Kategorizitat des Rechtsgebots.

Warum der Kategorische Imperativ
kein Handeln um der Pflicht willen
befiehlt

15:30—-16:00
Caroline Kolisang (Mainz)

Zum Lugenverbot bei Kant und
Bolzano

16:15-16:45
Florian Marwede (Frankfurt/Main)

»Was ein jeder unvermeidlich
schon von selbst will“ — Pflicht und
Gliickseligkeit bei Kant

» Geschichte der Philosophie: Kant

Sektionsleitung: Marcus Willaschek

S8

Rechtist nach Kant dadurch ausgezeichnet, dass es zwangsbewehrt und gegeniiber der Hand-
lungsmotivation indifferent ist. Dies mache — so eine verbreitete Uberzeugung — die Ableitung
vom kategorischen Imperativ unmdglich. Grund sei, dass der kategorische Imperativ notwen-
dig ein Handeln um der Pflicht willen bzw. aus Pflicht verlange. Ich werde jedoch darlegen, dass
der kategorische Imperativ gerade nicht analytisch dquivalent zu einer Moralitatsforderung ist.
Vielmehr verlangt er Pflichtbefolgung unangesehen des Handlungsmotivs. Dies kann ein Han-
deln um der Pflicht willen implizieren, muss es aber nicht. Hierflir mochte ich in vier Schritten
argumentieren: Zunachst werde ich (1.) darlegen, dass Autonomie bei Kant kein Handlungs-
pradikat ist. Es gibt keine autonomen Handlungen, sondern ,,autonom* ist — insofern es sich
auf den Willen bezieht — ein Pradikat von Gesetzgebungen. Folglich erschopft sich (II.) der
kategorische Imperativ (als Prinzip der Autonomie) ebenso allein in der Pflichtkonstitution. Im
Wesentlichen besteht der kategorische Imperativ also im Gebot: Tue X und zwar unabhéngig
davon, was Deine Handlungsmotivation ist! Damit ist Pflichtbefolgung kategorisch geboten,
nicht jedoch eine sittliche Gesinnung. Zur Pflichtbefolgung gibt es nun (lll.) verschiedene mo-
ralisch mogliche Formen der Nétigung bzw. Zwangsarten, da Kant den Pflichtbegriff als Noti-
gung (Zwang) zur Uberwindung widerstrebender Neigungen bestimmt. Hiernach ist (IV.) nur
bei Tugendpflichten ein Handeln aus Pflicht erforderlich, da die Pflichterfiillung (Setzung des
vernunftbestimmten Zwecks) notwendig moralischen Selbstzwang beinhaltet. Umgekehrt ist
bei Rechtspflichten als Handlungspflichten zusdtzlich dufierer Zwang durch pathologische
Bestimmungsgriinde der Willkiir moralisch moglich. Angesichts des spezifischen Charakters
von Rechtspflichten ist der kategorische Imperativ folglich gegeniiber dem Handlungsmotiv
indifferent und folgerichtig lassen sich auch zwangsbewehrte Rechtsgebote aus dem katego-
rischen Imperativ ableiten.

Der Wahrheitsbegriff und die moralischen Konsequenzen der Unwahrheit oder der Liige sind
seit jeher grundlegender Inhalt (staats-)philosophischer und moralischer wissenschaftlicher
Diskurse. In Platons Dialogen gegen die Sophistik, in der Aristotelischen Korrespondenztheo-
rie der Metaphysik gilt es, das Wahre und Falsche, das Sein vom Schein zu unterscheiden und
zur Wahrheit einer Sache durchzudringen. Im Mittelalter wird die Erorterung des Wahrheitshe-
griffs in der Thomistischen Rezeption des Aristoteles fortgefiihrt. In der Neuzeit, insbesondere
in der Aufkldrung in Kants Schrift Uber das vermeintliche Recht aus Menschenliebe zu liigen
(1797) hat der Diskurs iiber den Wahrheitsbegriff als Gegenstand philosophischer Erérterun-
gen weiterhin Konjunktur. Kant vertritt ein absolutes Liigenverbot, das erals ,,durch keine Con-
venienzen einzuschrankendes Vernunftgebot“ (AA VII: 427) bezeichnet. Weniger bekannt fir
sein absolutes Liigenverbot ist Bernard Bolzano (1781-1848), zumal der Kantkritiker, Utilitarist
und analytischer Philosoph andere Argumente anfiihrt als Kant. Bolzano setzt sich mit der
Wahrheit/Wahrhaftigkeit und diesem Liigenverbot in seinen Erbauungsreden auseinander.
Kants Einfluss auf Bolzano wird fiir gering gehalten, dennoch hinterldsst er bezeichnende Spu-
ren in Bolzanos Denken. Spuren, die sich bis in die Wortwahl und in Bolzanos politisch-wis-
senschaftlichen Haltung bemerkbar machen, so dass zwischen Kant und Bolzano bedeutsame
Traditionslinien aufgezeichnet werden kdnnen. Ziel dieser Darlegungen ist es, eine kontrastive
Analyse zwischen dem Wahrheitsanspruch Kants und Bolzanos zu diskutieren und zu erértern
und eine Konfrontation mit einer modernen Theorie der Wahrheit, etwa Habermas kommuni-
kative Konsenstheorie zu unternehmen.

Laut Kant sind die Prinzipien von Moral und Gliickseligkeit entgegengesetzt. Aus dem Streben
nach Gliickseligkeit konnen keine moralischen Prinzipien abgeleitet werden. Dariiber hinaus
kann es keine moralische Pflicht geben, die eigene Gliickseligkeit zu befordern. Dies soll dar-
aus folgen, dass wir notwendigerweise ein Interesse an unserer eigenen Gliickseligkeit haben
und nicht moralisch verpflichtet werden, einen Zweck zu verfolgen, an dem wir notwendig inte-
ressiert sind. Diese prima facie unproblematische Argumentation ist bei ndherer Betrachtung
sehr voraussetzungsreich und wirft zahlreiche Fragen auf. Beide Pramissen werden von Kant

By ——



17:30—18:00
Alexander Samans (Bonn)

Habgier und Anerkennung.
Rekonstruktion des ,Depositum®-
Beispiels in der Kritik der
praktischen Vernunft als logischer
Widerspruch aus begrifflichen
Implikationen.

18:15-18:45
Rudolf Schiissler (Bayreuth)

Rettet den Rigorismus! Fiir eine
strikte Auslegung Kantischer
Pflichten

nicht begriindet. Es gibt sogar Stellen, die der These, die Verfolgung der eigenen Gliickse-
ligkeit konne keine Pflicht sein, zu widersprechen scheinen. Ich werde Kants Gedankengang
rekonstruieren und dabei zeigen, dass Gliickseligkeit nicht nur eine negative Funktion — als
gegensadtzliches Prinzip zum moralischen Gesetz —, sondern eine wichtige, positive Funktion
in Kants Ethik erfiillt. Wenn wir voraussetzen, dass wir notwendig unsere eigene Gliickselig-
keit anstreben und zugleich unter dem kategorischen Imperativ stehen, so sind wir jeder Zeit
genotigt, das Streben nach Gliickseligkeit zu verallgemeinern und allgemeine Gliickseligkeit
anzustreben. Dieses Vorgehen ist ein wichtiger Bestandteil tugendhaften Handelns. Denn in
einzelnen Situationen mag es jeweils erforderlich sein, seine eigenen Anspriiche zuriickzu-
stellen, um das moralisch Richtige zu tun. Doch in Bezug auf das gesamte Leben haben wir
diese Option nicht, da wir den Wunsch nach Gliickseligkeit nicht vollstandig zuriickweisen
kénnen. Wir miissen ihn also in unser moralisches Handeln integrieren.

Die Lektiire der Anmerkung zu 84 der Kritik der Praktischen Vernunft und des darin behan-
delten ,Depositum‘-Beispiel stellen den Leser vor eine entscheidende Frage. Warum gibt es
gar kein Depositum, wenn die Maxime der Habgier als allgemeines Gesetz gelten wiirde? Die
Interpretationen dieser Passage gehen insbesondere in der Auffassung dariiber auseinander,
ob Kants Schlussfolgerung auf einen logischen oder auf einen praktischen Widerspruch zu-
rickzufiihren ist.

Als Alternative zum logischen Widerspruch wird in einigen Interpretationen der Beispiele in
Kants praktischer Philosophie ein Argument aus den Folgen angefiihrt. Ein solches Argument
soll zeigen, dass eine bestimmte Maxime sich deshalb nicht als allgemeines Gesetz wollen
lasst, weil die kausalen Folgen des jeweiligen Gesetzes die Einhaltung des Gesetzes unmaog-
lich machen. Unter Beriicksichtigung des argumentativen Kontextes, in dem das ,Deposi-
tum‘-Beispiel in der Kritik der praktischen Vernunft steht, kann durch ein Argument aus den
Folgen keine addquate Rekonstruktion des Beispiels erfolgen.

Die Analyse des Begriffs ,Depositum® zeigt, dass durch ihn die Anerkennung von Eigentum im-
pliziert wird. Durch die Analyse der Maxime der Habgier wird deutlich, dass diese die Nicht-An-
erkennung von Eigentum impliziert. Damit steht die Maxime der Habgier in Form eines allge-
meinen Gesetzes im Widerspruch zur Existenz eines Gegenstandes, welcher mit ,,Depositum*
bezeichnet werden kann. Unter Voraussetzung des von Kant zugrunde gelegten tertium non
datur (Form oder Materie) kann so auf die Form eines praktischen Gesetzes als alleiniger még-
licher Bestimmungsgrund desselben geschlossen werden, womit die Voraussetzung der Mog-
lichkeit eines freien Willens erfiillt ist.

Die moderne Kant-Forschung hat nach Wegen gesucht, das Bild von Kant als einem kalten
Rigoristen abzumildern, der ausnahmslos geltende Pflichten postuliert und die Welt um deren
Erfiillung willen untergehen lassen wiirde. Die Rolle von Emotionen und Urteilskraft in Kants
Ethik, die angebliche Kasuistik in der Tugendlehre der Metaphysik der Sitten, und anderes
mehr sind zu diesem Zweck angefiihrt worden. Gerade die Analyse von Kants kasuistischen
Fragen zeigt aber, dass auch noch der spadte Kant vollkommene Pflichten als verbindlich ,,kom-
me was wolle“ ansieht. Kant konzipiert vollkommene Pflichten offenbar als harte moralische
Leitplanken, die sich nicht flexibel biegen lassen. Kann Kant dennoch gegen den Vorwurf deon-
tologischer Starrsinnigkeit verteidigt werden?

Kant will mit seinen Verbotspflichten den Kern der menschlichen Wiirde schiitzen, aber wir
sehen diesen Kern heute durch andere Handlungen bedroht als Kant oder die christliche Tra-
dition. Es fallt auf, dass die Verbotspflichten der Tugendlehre sich weitgehend mit den christli-
chen Todsiinden decken, die in sdkularisierten Ethiken nicht mehr gangigen Vorstellungen von
menschlicher Wiirde korrespondieren. Stattdessen steht heute der Schutz der menschlichen
Wiirde vor Folter, Vergewaltigung oder inhumanen Arbeitsverhaltnissen im Vordergrund. Zum
Schutz dieser Giter lassen sich ausnahmslose moralische Verbote auch aus heutiger Sicht
verniinftig vertreten.

Waére das in Kants Sinne, und enthdlt Kants Ethik bereits die erforderlichen Grundlagen hier-
fur? DerVortrag wird vor allem zeigen, welche Rolle subsumierende und reflektierende Urteils-
kraft, sowie das Gewissen fiir die Beantwortung dieser Frage spielen.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Martin Bunte (Miinster)

Bestimmungstheoretischer Beweis
der Vollstandigkeit der Kantischen
Urteilstafel

15:30-16:00
Kiyoshi Chiba (Yamagata)

Kants Ablehnung des apagogischen
Beweises in der, Transzendentalen
Methodenlehre*

16:15-16:45
Katharina Kraus (Jerusalem)

Kant on objective and subjective
validity

S8

Die Frage nach der Vollstandigkeit der Urteilstafel bildet eine der zentralen Schwierigkeiten,
welche seit friihester Zeit Gegenstand sowohl der Kantexegese als auch der Kantkritk ist. In der
Sache sind zwei Fragen zu unterscheiden: Ist die Urteilstafel de facto vollstandig? Falls dies
der Fall sein sollte, ist die Vollstéandigkeit der Tafel beweisbar?Der bestimmungstheoretische
Beweis folgt der Grundintuition des beriihmten Beweisversuchs von Klaus Reich. Er wendet
sich daher einerseits gegen eine Interpretationsrichtung, welche die Ableitungsmaglichkeit
der Urteilstafel entweder generell abweist oder zumindest nicht als deduktiven Beweis ver-
standen wissen will, andererseits gegen blo formallogische Plausibilisierungsversuche der
Urteilstafel, welche vor dem Hintergrund der modernen Logik hoffnungslos erscheinen mis-
sen. Der Beweis griindet in der Annahme, dass sich die Titel und Momente der Urteilstafel
aus der reflexiven (Selbst-) Bestimmung der Apperzeption ergeben. Aus deren formaler Struk-
tur lassen sich dabei die Urteilsformen in Gestalt der Reflexionsbegriffe als Strukturelemente
nachweisen, welche sich wechselseitig bestimmungslogisch necessieren. Damit ldsst sich
nicht nur die Vollstandigkeit der Tafel der logischen Funktionen demonstrieren, sondern es
offenbart sich dariiber hinaus eine verborgene Symmetrie, welche als Grundstruktur dem ge-
samten System Kants innewohnt. Als textliche Grundlage des Beweises dient das Paralogis-
muskapitel der transzendentalen Dialektik, die ,,Amphibolie der Reflexionsbegriffe“ sowie die
transzendentalen Deduktion.

In der ,Transzendentalen Methodenlehre“ der ,Kritik der reinen Vernunft“ behauptet Kant,
dass der apagogische Beweis in seiner Transzendentalphilosophie nicht verwendet werden
darf. Diese Behauptung ist aber problematisch, weil sie damit zu kollidieren scheint, dass
Kant selbst im Antinomiekapitel einen indirekten — d.h. apagogischen — Beweis fiir seinen
transzendentalen Idealismus vorbringt. In diesem Vortrag versuche ich diese scheinbare In-
konsistenz zu beheben, indem ich eines von Kants Argumenten gegen die philosophische An-
wendung des apagogischen Beweises untersuche. Dieses Argument lautet, dass uns der apa-
gogische Beweis, anders als der ostensive Beweis, nur die ,,Uberzeugung von der Wahrheit*
und keine ,,Begreiflichkeit der Wahrheit“ bietet (,Kritik der reinen Vernunft“, A789/B817). In
Riicksicht auf eine d@hnliche Distinktion in der Mathematik zwischen dem ,,konstruktiven* und
dem ,nicht-konstruktiven“ Beweis wird dieses Argument folgendermafien ausgelegt: Im Un-
terschied zum ostensiven Beweis zeigt der apagogische Beweis allenfalls, dass die zu bewei-
sende These wahr ist, aber gibt keine substantielle Einsicht in den gefragten Gegenstand, die
aber Kants Ansicht nach fiir die Philosophie notwendig ist. Kants negative Einschdtzung des
apagogischen Beweises griindet ndmlich nicht darauf, dass dieser qua Beweis ,,defekt® ist,
sondern vielmehr darauf, dass er,,unzuldnglich fiir die Forderung der Philosophie“ ist, sodass
man sich nicht ,,blof3“ mit einem solchen Beweis zufrieden geben darf. Dies weist darauf hin,
dass der apagogische Beweis doch gestattet wird, wenn er mit einem ostensiven Beweis, der
substantielle Einsichten bietet, ergdnzt wird. Demgemaf wird jener indirekte Beweis im An-
tinomiekapitel legitimiert, indem er durch den direkten — d.h. ostensiven — Beweis fiir den
transzendentalen Idealismus in der , Transzendentalen Asthetik® ergdnzt wird.

Forvarious reasons, there have been doubts whether Kant’s transcendental theory of knowled-
ge is able to accommodate the possibility of empirical self-knowledge, i.e., empirical cogni-
tion of one’s own inner states. According to a common line of argument, the Critique of Pure
Reason develops a notion of “objective validity” to account for knowledge of spatiotemporal
objects. This notion, however, is not compatible with what is commonly viewed as the content
of a person’s inner state. Such inner states are by definition only subjectively valid: they are
private and cannot as easily be shared with other cognizers as external, non-private objects.
Therefore, it is often concluded that the categories, the intellectual conditions that guarantee
the objective validity of object-cognition, cannot be applied to what is given in inner sense.
In consequence, inner intuitions can never lead to fully-fledged self-cognition that fulfills the
requirements of “objective validity”.

Inthis paper, | rebut this line of argument by showing that Kant’s theoryis able to account forthe
possibility of empirical self-knowledge. | argue that self-cognition should be understood as the
cognition of oneselfas object by analogy with the cognition of spatiotemporal, material objects.

B ——



17:30-18:00
Wolfgang Schaffarzyk (Konstanz)

Wie ist die Kritik der reinen
Vernunft iberhaupt moglich?
Uber die kritische Methode
und den Geltungswert der
Transzendentalphilosophie

18:15-18:45
Ulrich Seeberg (Berlin)

Schonheit und Sittlichkeit. Kant
tiber den Gesang der Nachtigall

Itis therefore subject to analogous intellectual conditions, though with qualifications. In parti-
cularthe category of substance does not determine the object of self-cognition, i.e., the ,I“, in
an objective way, but has to be assumed as a transcendental idea. Hence, self-cognition can-
not obtain full “objective validity”, but allows for a relevant notion of “intersubjective validity”.

In diesem Vortrag mochte ich der merkwiirdigen Aufgabe nachgehen, die kantische Leitfra-
ge ,Wie ist X iberhaupt moglich?“ auf die Transzendentalphilosophie im Allgemeinen bzw.
die Kritik der reinen Vernunft im Speziellen anwenden. Auf diese Weise wird es versucht, der
kantischen Transzendentalphilosophie eine Antwort auf die Frage nach den Bedingungen der
Moglichkeit ihrer selbst abzuringen. Getragen wird dieser Versuch der Explikation der Proble-
matik mit einer einfachen Fragenstellung, die da lautet: ,,Wie ist die Kritik der reinen Vernunft
tiberhaupt moéglich?“ oder ,Was sind die Bedingungen der Méglichkeit der Kritik der reinen
Vernunft?“. Beabsichtig wird nichts anderes, als auf den Umstand aufmerksam zu machen,
dass Kant sich tiber weite Strecken seiner kritischen Schaffensperiode dariiber ausschweigt,
welcher erkenntnistheoretischen Status den Sadtzen seiner Transzendentalphilosophie, d.h.
den Satzen seiner kritischen Untersuchung zukommt. Oder anders formuliert: In welchem Ver-
héltnis sind die Resultate der Transzendentalphilosophie zu der kritischen Reflexion, die diese
Resultate hervorbringt, zu denken?

In der Vergangenheit ist diese Problematik unter dem Titel der ,,Irreflexivitat der kantischen
Transzendentalphilosophie gefasst worden. Demnach ist es klar, dass es sich bei der Kritik
der reinen Vernunft um eine Untersuchung und Auslotung des dem Menschen moglichen Wis-
sens handelt. Unklar ist, wie sich die grenzziehende Untersuchung — das Begrenzende — zum
begrenzten Wissen — dem Begrenzten — selbst verhalt. Im Hinblick auf einige Eckpfeiler — wie
den des Erkenntnisbegriffs — der ,,transzendentalen Propadeutik® ist es nicht offensichtlich,
wie selbige innerhalb des begrenzten Inventariums der Wissenserlangung moglich ist. Es wird
sowohl die Forderung nach theoretischer Reflexivitat, wie auch eine kritisch immanente L6-
sungsstrategie, Thema.

Kant notiert in der Kritik der Urteilskraft die Beobachtung, daB alles unmittelbare Interesse
am ,bezaubernd schénen Schlag der Nachtigall“ verschwinde, wenn sich herausstelle, daf}
dieser kiinstlich vom Menschen imitiert worden sei. Man muf3, so Kant, zumindest annehmen,
daB der Gesang der Vogel, ebenso aber auch die Farben und Formen der Blumen, natiirlichen
Ursprungs sei, um daran als Schonheit ein unmittelbares Interesse nehmen zu kénnen. Die
Erklarung dieses Phdanomens ist schwieriger, als es zundchst den Anschein haben mag; fiihrt
sie doch auf die grundsétzliche Frage nach dem Verhaltnis von Naturschonem und Kunst sowie
von Schonheit und Sittlichkeit. Obwohl das dsthetische Wohlgefallen interesselos beziiglich
der physischen Existenz eines Gegenstandes ist, nimmt der Mensch ein sittliches Interesse am
Schénen, weil dieses in der dsthetischen Reflexion auf die blof’e Form eines Gegenstandes in
der Anschauung mit dem Gedanken eines intelligiblen Weltgrundes verbunden ist, so wie er
auch fiir die sittliche Bestimmung aus Freiheit vorausgesetzt werden muf. Der imitierte Vogel-
gesang beruht hingegen auf dem Effekt eines blo physisch ausgeldsten Reizes, so dal damit
die sittliche Dimension der dsthetischen Reflexion tiberhaupt in Frage gestellt zu sein scheint.
Das dsthetische Interesse am Vogelgesang ist ferner vom Kunstschdnen zu unterscheiden, das
wie der imitierte Vogelgesang vom Menschen hervorgebracht wird, weil die schone Kunst den
Menschen als sinnlich-sittliches Wesen thematisiert, wahrend das Naturschone die Spannung
zwischen Sinnlichkeit und Sittlichkeit nicht selbst enthélt und insofern fiir den Menschen in
gewisser Weise stets rdtselhaft bleibt.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Claudia Bléser (Frankfurt/Main)

Verantwortung fiir Handlungsfolgen
bei Kant

15:30-16:00
Martin Brecher (Mannheim/Bonn)

»unmittelbares Vergniigen an der
bloB tierischen Gemeinschaft®:
Kant iber sexuelles Begehren und
sexuelle Verdinglichung

S8

Die Verantwortung fiir Handlungsfolgen, zumal wenn diese unbeabsichtigt waren, wirft fiir
Kants Theorie Schwierigkeiten auf: Wenn moralische Zurechenbarkeit nach Kant transzen-
dentale Freiheit notwendig voraussetzt, nicht-intendierte Handlungsfolgen jedoch per defi-
nitionem nicht von der Person gewollt sind, sollten sie konsequenterweise nicht moralisch
zurechenbar sein. Kant formuliert indes in der Einleitung zur METAPHYSIK DER SITTEN sehr
wohl Zurechnungsregeln fiir nicht-intendierte Folgen (vgl. 6:228). Solche Folgen kénnen auch
als zuféllige Folgen charakterisiert werden, insofern sie nicht von der handelnden Person be-
absichtigt sind. Obgleich Kant in der Debatte um »moral luck« der paradigmatische Vertreter
einer Philosophie ist, die moralische Bewertungen ganz unabhéngig von Zufall (z.B. Zufall der
Handlungsumstdnde und des Charakters) machen méchte, wird an seinen Regeln zur Folgen-
zurechnung deutlich, dass er eine Art von Zufall als moralisch relevant anerkennt, die Thomas
Nagel »consequential luck«, d.h. Zufall in Bezug auf die Wirkungen von Handlungen, nennt.
In meinem Vortrag diskutiere ich Kants vier Regeln zur Zurechenbarkeit von Handlungsfolgen.
Zunéchst zeige ich, dass Kants Regeln auf folgendes Prinzip zuriickgefiihrt werden kdnnen:
Alle Folgen mit demselben moralischen Vorzeichen einer zurechenbaren Handlung (d.h. gute
Folgen einer guten und schlechte Folgen einer schlechten Handlung) sind zurechenbar, es sei
denn, die Handlung war obligatorisch. Im Anschluss diskutiere ich die Frage, warum die Zu-
rechnung von Folgen fiir Kant der Normalfall ist. Schlieflich erldutere ich die Einschrankung
dieses Prinzips, dass die Folgen obligatorischer Handlungen nicht zurechenbar sind, und be-
antworte den Einwand, dass diese Regel eine zu leichte Entschuldigung bietet.

Kant zufolge ist der menschlichen Sexualitdt eine Verdinglichungsgefahr inhdrent: Personen
lassen sich als blofses Mittel, als Sache gebrauchen, wenn sie sich einander zum sexuellen
Genuss hingeben, und verletzen damit das Recht der Menschheit in ihrer Person. Allein im
Rahmen der vernunftrechtlichen Ehe, in der sich die Ehegatten exklusiv und lebenslang anei-
nander binden, ist Sex ohne Verletzung der Menschheit mdglich. Nach wie vor ist jedoch um-
stritten, anhand welchen Kriteriums Kant den nichtehelichen Geschlechtsgebrauch als einen
die Menschheit in unserer Person verletzenden Sachgebrauch ausweist.

Im ersten Teil des Vortrags sollen drei oftmals angefiihrte Kandidaten - die geschlechtsrelative
Ungleichheit der Partner, die korperliche Unmittelbarkeit sowie die Risiken und méglichen ne-
gativen Folgen der Handlung - diskutiert und als unzureichend kritisiert werden.

Im zweiten Teil soll dafiir argumentiert werden, dass die Verdinglichungsthese aus Kants Kon-
zeption des sexuellen Begehrens resultiert. Die ,Geschlechtsneigung* konstituiert in Kants Au-
gen das sexuelle Handeln, den ,Geschlechtsgebrauch’, und ldsst uns andere Menschen erst
als Sexualpartner betrachten. Dabei zielt sie als solche allein auf Genuss, auf ein unmittelbar
durch sinnliche Reizung generiertes Vergniigen. In dieser Hinsicht stellt die Geschlechtsnei-
gung ein ,tierisches‘ Begehren dar, das fiir den Personenstatus des Anderen blind ist und ihn
allein als Mittel der Lusterfiillung betrachtet.

Zwar kann sexuelles Begehren mit Liebe einhergehen, doch der Geschlechtsgebrauch wird
durch die Geschlechtsneigung als solche bestimmt; ihre verdinglichenden Implikationen las-
sen sich nicht durch andere emotive Einstellungen kompensieren. Dies versucht Kant durch
den Hinweis auf sexualitdtsbezogene Verhaltensweisen sowie mithilfe des Gefiihls der Scham
nachzuweisen, das in seinen Augen eine kulturiibergreifende Indikatorfunktion fiir Mensch-
heitsldasionen erfiillt.




16:15—-16:45
Nora Kassan (Bochum)

Das Gefiihl der Achtung: Woriiber
(nicht) gestritten wird

17:30-18:00
Heiko Puls (Hamburg)

Der Korper der Vernunft - Was sagt
Kants Rechtslehre zur medizinisch
nicht indizierten Zirkumzision?

18:15-18:45
Karoline Reinhardt (Tiibingen)

Das Thema der Ein- und
Auswanderung in Kants politischer
Philosophie

Die Frage, ob das Gefiihl der Achtung nach Kant die moralische Handlungsmotivation bereit-
stellt, spaltet die Kant-Forschung in zwei Lager, fiir die R. McCarty 1993 die Klassifikation ,Af-
fektionismus vs. Intellektualismus‘ geprdgt hat. In dem Beitrag soll gezeigt werden, dass es
sich bei diesem Streit erstens um eine revisionsbediirftige und zweitens um eine revisionsfa-
hige Debatte handelt.

Intellektualisten kritisieren die weit verbreitete affektionistische Annahme, dass rein verniinf-
tiges Handeln nach Kant nur mit Bezug auf eine moralische Lust, das Gefiihl der Achtung, er-
klart werden kann, als paradox. Im Streit um die Achtung verfehlt dieser Einwand aber letztlich
seine Wirkung. Weil Intellektualisten im Zuge ihrer Kritik die Relevanz der Achtung fiir Kants
Konzept von Moralitat insgesamt leugnen, und dies exegetisch nicht iberzeugt, etabliert sich
die affektionistische Lesart, trotz ihrer zweifelhaften Pramisse, weiterhin als die vorherherr-
schende, weil vermeintlich alternativlose Deutung.

Was die Debatte zum Stillstand bringt, so die These des Vortrags, ist ein Vorurteil: Alle Parteien
setzen voraus, dass mit der Rede von Motiven immer eine kausale Erklarung von Handlungen
angesprochen wird. Die Relevanz des Achtungsgefiihls wird also ausschlieBlich im Sinne einer
Voraussetzung fiir die Entstehung moralisch-guten Handelns (intellektualistisch) geleugnet
oder (affektionistisch) verteidigt. Nicht erwogen wird hingegen von Seiten der Intellektualis-
ten, dass Achtung als spezifisch moralisches Handlungsmotiv eine rein evaluative Funktion
haben kdonnte, ohne kausal-motivierend zu sein. Dieser Moglichkeit einer gehaltvollen Alter-
native zur affektionistischen Deutung widmet sich der Vortrag.

Das Landgericht Kéln hat die medizinisch nicht indizierte Zirkumzision bei nicht einwilligungs-
fahigen Jungen im Mai letzten Jahres als eine Korperverletzung eingestuft. Die daraufhin ein-
setzende juristische und gesellschaftliche Debatte hat sich erst nach dem einige Monate spé-
ter verabschiedeten Gesetzesentwurf wieder entspannt, der eine medizinisch nicht indizierte
Zirkumzision im Sinne elterlicher Personensorge fiir rechtmafig erklart. Der Vortrag untersucht
die Frage nach der Legitimitat der Beschneidung aus der Perspektive der Rechtslehre Immanu-
el Kants. Es wird argumentiert, dass eine Begriindung der Rechtmafigkeit einer medizinisch
nicht indizierten Zirkumzision durch eine elterliche Personensorge, wie sie § 1631d BGB neu-
erdings vorsieht, mit der Reichweite von Kants Elternrecht im Widerspruch steht und auch mit
seinem Begriff der Wiirde menschlicher Personen grundsatzlich unvereinbar ist.

Das Thema Migration wird in den gegenwdrtigen Debatten in der politischen Philosophie, der
politischen Theorie und der angewandten Ethik intensiv diskutiert (vgl. dazu u.a. Cassee/Gop-
pel 2012). Immanuel Kant wird in dieser Debatte durchaus rezipiert. Die gangige Diagnose
lautet allerdings, Kant bliebe, da er nicht fiir weitgehend offene Grenzen argumentiert, mit
Hinblick auf Fragen von Migration und Staatsbiirgerschaft hinter den Anforderungen seines
moralischen Kosmopolitismus zuriick. Denn obwohl Kant innerhalb der Debatten um Migra-
tion und Staatsbiirgerschaft als eine Schliisselfigur eines moralischen Kosmopolitismus
verstanden wird, hat er selbst nicht fiir offene Grenzen argumentiert, sondern vielmehr das
Weltbiirgerrecht auf die Bedingungen der allgemeinen Hospitalitdt beschrdnkt. Eine Frage,
die diesbeziiglich jedoch gestellt werden konnte, lautet: Miisste sich nicht die moralische
Gleichheit aller Menschen auch mit Hinblick auf Migrationsbewegungen in politische Gleich-
heit ibersetzen; sollte fiir Personen nicht eigentlich unabhédngig von ihrer Staatsbiirgerschaft
universale Freiziigigkeit gelten?

In meinem Vortrag mdchte ich untersuchen, welche Position Kant zu Fragen der Ein- und Aus-
wanderung vertritt und welche Griinde er fiir die Verneinung einer universalen Freiziigigkeit
hat. AuBerdem mdochte ich der Frage nachgehen, inwiefern Kants Argumente fiir die heutige
Debatte um Migration und Staatsbiirgerschaft fruchtbar gemacht werden kénnen.

Ich werde hierfiir eine eingehende Analyse der Argumente zu diesem Themenkomplex in Kants
Werk vornehmen, unter Einbeziehung von bislang in diesem Kontext weniger rezipierter Pas-
sagen vor allem aus der Rechtslehre. Im letzten Teil meines Vortrages werde ich dann auf die
Implikationen verweisen, die diese Untersuchungsergebnisse fiir einige Fragen der gegenwar-
tigen Debatte um Migration und Staatsbiirgerschaft haben konnten.



» Geschichte der Philosophie: Deutscher Idealismus

Sektionsleitung: Birgit Sandkaulen

Montag, 29. September S1

14:45-15:15 Jakob Sigismund Beck gehort nicht zu den prominenten Figuren in der nachkantischen Philo-
. . sophie. Sein Werk hat in der Forschung nur wenig Beachtung gefunden und in neueren Dar-

Silvan Imhof (Fribourg) stellungen dieses philosophiegeschichtlichen Abschnitts wird Beck tibergangen. Dabei hat er

Grundsatz, Ding an sich, mit seinen Kommentaren zu den Schriften Kants und seiner ,Standpunktslehre® zu einigen
Skeptizismus — J.S. Beck in der systematischen Fragen Stellung genommen, deren Beantwortung im Zentrum der Entwicklung
. T . in den 1790er Jahren steht. Becks Antworten auf drei dieser Fragen sind Thema des Beitrags:
nachkantischen Philosophie Erstens ist Becks Standpunktslehre in die Reihe der Versuche einzuordnen, eine fundierte und
systematische Neudarstellung der Kantischen Philosophie zu prasentieren. Beck schlagt je-
doch einen Weg ein, der sich wesentlich von der grundsatzphilosophischen Strategie unter-
scheidet, die etwa Reinhold, Fichte und Schelling verfolgen. Zweitens gibt Beck eine Lésung
fiir das Problem des Dinges an sich und der Abhdngigkeit objektbezogener Vorstellungen von
einer Affektion durch dasselbe. Beck glaubt, auf die Annahme einer metaphysischen Affektion
verzichten zu kdnnen, ohne fundamentale Thesen der Transzendentalphilosophie aufgeben
zu miissen. Drittens blieb bisher so gut wie unbeachtet, dass Beck gegen die skeptizistische
Kritik der Transzendentalphilosophie argumentiert, die etwa von Jacobi, Maimon und Schulze
vorgebracht wurde. Bekanntlich gehort diese Kritik zu den treibenden Kraften der Entwicklung
der nachkantischen Philosophie, so dass auch Becks Gegenargumenten einige Bedeutung zu-
kommt. Insgesamt soll gezeigt werden, dass Beck theoretische Losungen vorschldgt, die nicht
unbeachtet bleiben sollten, wenn es um die systematische Rekonstruktion der ,25 Jahre der
Philosophie’ geht.

15:30—16:00 Karl Leonhard Reinhold vertritt die Auffassung, dass Meinungsverschiedenheiten zwischen
Philosophen auf Missverstandnissen beruhen, denen entweder eine unausgewogene bzw.
unvollstandige Phanomenbeschreibung oder eine fehlerhafte Interpretation der gegnerischen
Position zugrunde liegt. Wadren wir vollig rational und fehlerunanfallig, gabe es keine philo-
sophischen Meinungsverschiedenheiten. In dem Mafle, in dem sich die philosophierende
Vernunft vervollkommnet, nimmt die Zahl der philosophischen Meinungsverschiedenheiten
ab. Reinholds Position des epistemischen Objektivismus wird erldutert und gegen Einwdnde
verteidigt.

Sven Bernecker (Irvine)

Reinholds epistemischer
Objektivismus

16:15-16:45 Johann Gottlieb Fichte hat sein philosophisches System, die Wissenschaftslehre, seit seines
ersten Entwurfs in der ,,Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre® von 1794 bis zum Jahr
1810 bestandig umgearbeitet. Wenn man beriicksichtigt, dass nach Fichtes Selbstverstandnis
die Wissenschaftslehre letztlich ein universales System der Begriindung des gesamten philo-
sophischen Wissens sein soll, muss man nicht blof die ihrem Titel nach einschldgigen, son-
dern alle philosophischen Schriften Fichtes als Bausteine der Wissenschaftslehre betrachten.
Im Vortrag soll dargelegt werden, dass es trotz dieses immensen thematischen Umfangs der
Wissenschaftslehre einige Grundiiberzeugungen in Fichtes Denken gibt, die als fundamental
fiir das gesamte System begriffen werden miissen und die trotz der oben angesprochenen per-
manenten Umarbeitungen bis zur ,,Wissenschaftslehre nova methodo“ von 1798/99 erhalten
geblieben sind.

Diese Uberzeugungen betreffen vornehmlich - aber nicht ausschlieBlich - logische, methodo-
logische und wissenschaftstheoretische Themen. Die wichtigsten unter ihnen sind:

1. Die Notwendigkeit der Wissenschaftlichkeit der Philosophie/Wissenschaftslehre

2. Die Notwendigkeit der systemische Einheit der Philosophie/Wissenschaftslehre

3. Die Aufgabe der Philosophie/Wissenschaftslehre, sowohlihre Thesen, als auch ihre Metho-
de allein aus sich selbst heraus zu begriinden

Fichte hat diese Uberlegungen bereits 1974 in seinem programmatischen Entwurf ,,Uber den
Begriff der Wissenschaftslehre“ entfaltet. Diese Schrift wird dementsprechend den primédren
Bezugspunkt des Vortrags bilden.

By ——

Christian Prenzing (Essen)

Das Programm von Fichtes
Wissenschaftslehre



17:30-18:00
Johannes-Georg Schiilein (Bochum)

Metaphysikkritik als Sprachkritik
bei Hegel

In diesem Vortrag mochte ich eine Interpretation der Metaphysikkritik zur Diskussion stellen,
die Hegel im Vorbegriff zur Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften formuliert. His-
torisch betrachtet setzt er sich dort mit der vorkantischen Schulmetaphysik auseinander. Sys-
tematisch betrachtet weif3t Hegels Kritik aber tiber diesen konkreten historischen Gegenstand
hinaus und birgt eine Implikation, der bis heute Relevanz zukommt: Was immer Metaphysik
inhaltlich behaupten mag, fiir Hegel geht sie schon deshalb fehl, weil sie unkritisch in die
pradikative Form der Rede vertraut. Insofern Hegel Metaphysikkritik als eine Pradikationskritik
vortrdgt, lauft sie systematisch auf eine Sprachkritik hinaus. — Indem Hegel das Grundproblem
mit Metaphysik letztlich auf ein unkritisches Vertrauen in einen sprachlichen Sachverhalt zu-
rlickfiihrt, ist sein Ansatz mit Uberlegungen vergleichbar, die im 19. und 20. Jahrhundert etwa
bei Nietzsche und Derrida relevant werden. Die Pointe daran ist, dass diese Denker zundchst
einmal nicht sehrviel mit Hegel gemeinsam zu haben scheinen.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Sebastian Stein (Heidelberg)

Dogma or historical relativism?
The methodological implications
of Hegel’s idea of right

15:30-16:00
Veronica Ceruti (Miinster/Trieste)

Die hegelsche Metapher der
»Seele als Zweck der Handlung“

in der Wissenschaft der Logik und
in den Grundlinien der Philosophie
des Rechts

16:15-16:45
Thomas Khurana (Frankfurt/Main)

»Die Gewohnheit des Rechten«:
Normativitat und zweite Natur nach
Hegel

S1

Hegel’s account of rational social institutions requires a balancing act on behalf of the thinker.
On the one hand, Hegel claims that historically manifest institutions are required to provide
content for philosophical thought. On the other hand, this content cannot be uncritically ac-
cepted but has to live up to the standards of what he calls the idea of right. Hegel’s seemingly
final explication of this idea in the Philosophy of Right and his remarks about the end of history
and philosophy seem to suggest that its account is beyond rational revision. This has led se-
veral commentators to accuse Hegel of being either a historical relativist that conceptualises
content at the expense of true universality or of being a dogmatic defender of an irreplaceable,
incorrigible account of social normativity.

In the following, | would like to argue against both of these interpretations and raise another
worry. While it is true that Hegel integrates historically manifest content into his account of the
idea of right, the idea is not dependent on history but vice versa: History is a product of the
idea. Although the idea is defined by the logical feature of unity, this is not the static unity of
pre-critical, dogmatic rationalism but what Hegel calls a ‘negative unity’. As such, it integrates
its own negation, is determined and indeterminate at the same logical time and remains open
for (self-)revision and (self-)re-interpretation without being contingent or relativistic. However,
Hegel’s claim that the idea’s structure requires an act of speculative thinking and can neither
be understood nor reflected upon opens his account to the charge of rational unintelligibility.

Ich m&chte die hegelsche Metapher der Zweck als »Seele der Handlung« erldutern. Im Rahmen
der ,,Moralitdt“in den Grundlinien des Philosophie des Rechts charakterisiert Hegel einerseits
die Handlungsfolgen als »die Gestalt, die den Zweck der Handlung zur Seele hat« (§ 118), an-
dererseits den subjektiven Zweck als die »bestimmende Seele der Handlung« (§ 121). Diese
Betrachtung ist fiir ein besseres Verstdandnis der hegelschen Handlungstheorie entscheidend.
Auch in der Wissenschaft der Logik, im Kapitel zur Teleologie, Abschnitt ,,Das Mittel”, schreibt
Hegel, dass der Zweck die Subjektivitat oder die Seele des Objekts sei, und dass das Objekt
die duferliche Seite des Zwecks sei.

Von diesen Stellen aus méchte ich einige Ahnlichkeiten zwischen dem Zweck und der Seele
darstellen, um den Sinn und die Funktion dieser Metapher zu beleuchten, mit Hilfe einiger
Stelle der Enzyklopddie. Wie der Zweck ist auch die Seele zweiseitig, und zwar etwas Inneres
und gleichzeitig auch immer Aueres. AuBerdem ist die Seele als ,,Subjektivitdt” zu verstehen,
und der Zweck ist seinerseits etwas Subjektives.

Der Begriff der zweiten Natur hat in den vergangenen zwei Dekaden zentrale Bedeutung in der
Debatte um Grundverstdndnisse von Normativitdt erlangt. Um eine unversdhnliche Spaltung
zwischen dem Reich der Natur und dem Raum der Griinde ebenso zu vermeiden wie einen
reduktiven Naturalismus, hat John McDowell vorgeschlagen, das Reich des Normativen als ein
Reich der zweiten Natur zu verstehen. Vor dem Hintergrund der sich daran anschlieBenden
Diskussion will der vorliegende Beitrag einem alternativen Begriff der zweiten Natur nachge-
hen, der dem neo-aristotelischen Vorschlag McDowells hdufig assimiliert wird, aber tatsach-
lich eine andere Absicht verfolgt. Mit Hegels Begriff der zweiten Natur soll eine Konzeption
untersucht werden, die den Begriff der Natur nicht so zu erweitern versucht, dass dieser das
Reich der Natur und das Reich der Freiheit bruchlos tibergreift, sondern vielmehr auf ein di-
alektisches Verstdndnis des Verhdltnisses von Natur und Geist zielt. Gemaf} dieser Dialektik
kann der Geist nicht umhin, sich in der Form der (zweiten) Natur zu verwirklichen, findet in ihr
aber zugleich eine unvollkommene Realisationsform, {iber die er immer wieder hinausgehen
muss. Wenn die Sittlichkeit nur als »zweite Natur« wirklich werden kann, so kann das aus He-
gels Perspektive daher — anders als fiir viele zeitgendssische Positionen — keine beruhigende
Feststellung sein, die uns der Natiirlichkeit und UnumstoBlichkeit der sittlichen Ordnung ver-
sichert. Es ist vielmehr die Beschreibung einer Notwendigkeit, die das Sittliche als ein »Reich
der verwirklichten Freiheit« zugleich in seinem Kern gefdahrdet. Um die beschriebene Dialektik
zu entfalten, wird der Beitrag Hegels Begriff der »Gewohnheit« genauer untersuchen.

By ——



17:30-18:00
Dirk Quadflieg (Frankfurt/Main)

Gleichheit im Ding. Anerkennung
und Verdinglichung in Hegels
Theorie des Tausches

18:15-18:45
Michael Stadtler (Miinster)

Die Geschichte der reinen Vernunft.

Zur systematischen Funktion des
Geschichtlichen

Trotz der Bedeutung, die Hegels friihe Jenaer Systementwiirfen in gegenwartigen Theorien so-
zialer Anerkennung zukommt, wurde die zentrale Stellung des Tausches in diesen Schriften
bislang eher weniger beachtet. Auffallend aber ist, dass Hegel lediglich in den Textteilen, in
denen er sich einer Analyse der politischen Okonomie und der daraus hervorgehenden pri-
vatrechtlichen Beziehungen zuwenden, solche intersubjektiven Anerkennungsverhaltnisse
skizziert, wie sie in der gegenwartigen Sozialphilosophie als Grundlage der gesellschaftlichen
Integration angenommen werden. Eine intersubjektive und wechselseitige Anerkennung des
je besonderen Willens, so mochte ich argumentieren, sieht Hegel einzig im Zusammenspiel
von abstrakter Arbeitsteilung und Warentausch realisiert.

Das sozialintegrative Potenzial von Arbeit und Tausch ldsst sich jedoch nur dann richtig verste-
hen, wenn man Hegels Theorie der Entdau3erung beriicksichtigt. So spricht er bereits mit Blick
auf das wahrnehmende Bewusstsein von einer »EntdauBerung« des Ich in der Allgemeinheit
der Sprache und bezeichnet die Entstehung eines sprachlich strukturierten Geddchtnisses als
einen Vorgang des »Sich-zum-Ding-Machens«. Obwohl die auffallige Formulierung vom »Sich-
zum-Ding-Machen, die Hegel in seiner Betrachtung der rationalisierten modernen Arbeitswelt
wieder aufgreift, Georg Lukacs’ Begriff der Verdinglichung vorwegzunehmen scheint, sieht er
in der abstrakten Arbeitsteilung und der daraus folgenden Notwendigkeit des Austauschs
tiberhaupt erst die Vorraussetzung fiir eine reziproke Anerkennung geschaffen. Weil sich diese
Anerkennung nirgendwo anders als in den getauschten Dingen verkdrpert, lassen sich die 6ko-
nomischen Austauschverhiltnisse als soziale Vermittlung durch Dinge lesen. Auf diese Weise
wird die »Gleichheit im Ding«, die sich im Tausch realisierte, als Fundament des gesellschaft-
lichen Zusammenhalts sichtbar.

Neuerlich wird wieder vermehrt iiber das Verhaltnis des Systematischen zum Historischen in
der Philosophie diskutiert. Bereits Kant deutet aber am Ende der Kritik der reinen Vernunft an,
dass systematisches Denken selbst eine Geschichte habe. Eine, wiederum kritische, Konse-
quenz daraus ist Hegels Konzeption des absoluten Geistes als Resultat einer Geschichte, in
der ,nichts verloren‘ gehe, vielmehr ,alles aufgehoben‘ werde. Damit ist ein Konzept von Phi-
losophiegeschichte ausgesprochen, das den systematischen Gedanken als Resultat auf seine
Geschichte anweist. Diese Auffassung unterstellt, dass eben systematisches und geschichtli-
ches Denken nicht nach Gegenstandsbereichen zu trennen seien. Zu zeigen ist in dem Vortrag,
dass bei Kant und Hegel etwas zu Bewusstsein gebracht wird, wodurch das wissenschaftliche
Denken in der Philosophie und in anderen Disziplinen seit den Anfangen bestimmt war: die
Entwicklung des Gedankens, die Bereicherung der Erkenntnis durch die bestimmte Kritik an
den Mangeln historisch fritherer Positionen. Ein Problem ergibt sich gleichwohl aus Hegels
Konzept der Vermittlung von Systematik und Geschichte: Wenn der systematische Gedanke
als Resultat auf seine Geschichte angewiesen ist und die Geschichte als notwendiges Bil-
dungselement des systematischen Gedankens gilt, dann droht Geschichte selbst nicht mehr
geschichtlich, also individuell, kontingent, voriibergehend, ereignishaft zu sein, sondern all-
gemein, notwendig, statisch und dinghaft. LaBt sich das Verhaltnis von geschichtlicher Gene-
sis und systematischer Geltung so fassen, dass beide weder getrennten Bereichen zugeordnet
werden miissen, noch auch wechselseitig ihre Bestimmtheit negieren? Und was bedeutet dies
fur die neuere Diskussion?



> Geschichte der Philosophie: 19. Jahrhundert

Sektionsleitung: Gerald Hartung

Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Adi Efal (Koln)

Die aristotelischen Wurzeln des
Begriffes der ,,Habitude* im 19.
Jahrhundert: eine konzeptuelle
Philologie vom hdangenden
Problem.

15:30—-16:00
Helmut Heit (Berlin)

Philologie, Naturalismus und
Wissenschaftskritik bei Nietzsche

VSH 226

Zwei Anfangspunkte stehen als doppeltes Fundament dieses Beitrags an: (1) die Franzosische
Philosophie des 19. Jahrhundert, und (2) die lange Geschichte der aristotelischen Philosophie.
Wir haben einen sehr dichten Text vor uns, betitelt ,,De [’habitude,“ dervon dem franzdsischen
Philosoph namens Félix Ravaisson-Mollien verdffentlicht wurde. Ravaisson hat diesen Aufsatz
geschrieben nur zwei Jahre nachdem er eine umfassende Arbeit {iber Aristoteles Metaphysik
publiziert hat (1836). Unsere philosophiegeschichtliche Hauptfrage sei: in welchem Sinn kann
Ravaissons De [’habitude als Teilnehmer in der langen Geschichte der aristotelischen Philo-
sophie betrachtet konnen werden. Selbstverstandlich sind die terminologischen und gram-
matischen Wurzeln des franzdsischen modernen ,,Habitude“ im scholastischen ,Habitus“ zu
finden und der scholastische Habitus selbst hat sich von dem griechischen Terminus ,,Hexis*
systematisch entwickelt. Dennoch ist die genaue Beziehung zwischen ,,Habitude“ und ,Hexis“
noch zu definieren. Man kann von den Hauptschriften Aristoteles, z. B. von den Kategorien,
Physik, Metaphysik, und Ethik die Struktur und die Rolle des ,,Hexis* lernen und diese Struktur
gilt auch fiir den scholastischer Habitus. Kurz formuliert, man soll den aristotelischen Termi-
nus Hexis innerhalb drei Kategorien lokalisieren: Beziehung, Qualitdat und das Haben. Die-
se dreifache Struktur ist auch in der ethischen Behandlung des Hexis in der Nikomachischen
Ethik zu identifizieren. Unser Versuch wird zu demonstrieren, daf} Ravaisson seines Model
von ,,Gewohnheit“ nicht nur textuell auf der aristotelischer Basis aufgebaut hat, sondern auch
strukturell auf die drei Elemente des Hexis: Relation, Qualitdt und das Haben, entfaltet hat.
Uberdies wird angezeigt, dass das aristotelische Problem der Naturalisierung sich in dem ra-
vaissonischen Modell zu finden l&sst.

Dieser Beitrag erortert den sachlichen Gehalt der Wissenschaftsphilosophie Nietzsches im
Kontext zeitgendssischer Debatten und fragt nach ihrer aktuellen Relevanz. Anhand der Lek-
tiiren Nietzsches kann man zeigen, das sein Naturalismus ebenso wie sein Bewusstsein um
die Grenzen der Wissenschaften und die philosophischen Vorraussetzungen einer naturalisti-
schen Orientierung auch von Autoren wie Lange, Helmholtz, Mach und Du Bois-Reymond ins-
piriert sind. Insbesondere die Einsichten zeitgendssischer Physiologie radikalisiert Nietzsche
jedoch zu einer grundsatzlicheren Wissenschaftskritik. Aus seinen historischen und philologi-
schen Studien ergeben sich weitergehende Uberzeugungen, wonach auch die wissenschaftli-
che Erforschung und Darstellung der Welt letztlich ein Interpretationsgeschehen ist. Wie viele
Zeitgenossen sieht er die kulturellen Anfange der wissenschaftlichen Zivilisation in der grie-
chischen Antike, deutet diesen Prozess aber von einer Fortschritts- zu einer Dekadenzbewe-
gung um. Zudem weitet er das historische Bewusstsein auf die Geschichte der wissenschaftli-
chen Theorien aus und historisiert gegentiiber seinen Zeitgenossen auch die Wissenschaften.
So geht Nietzsche mit seiner Zeit tiber seine Zeit hinaus. Ausgehend von dieser kontextuellen
Situierung lassen sich vier grofiere Themenkomplexe seiner Wissenschaftsphilosophie entwi-
ckeln. Zum einen beleuchtet Nietzsche Wissenschaft auf der Basis einer naturwissenschaftlich
informierten Metaphysikkritik. Zweitens findet sich eine (sprach-)philosophisch fundierte Kri-
tik von Metaphysik und Positivismus gleichermaBen. Drittens historisiert er wissenschaftli-
ches Wissen und wissenschaftliche Ideale im Rahmen einer genealogischen Dekonstruktion,
die erviertens in eine kulturphilosophisch orientierte Frage nach dem Zweck und dem Wert der
Wissenschaften einmiinden lasst. Der aktuellen Stichhaltigkeit dieser Einschdtzungen werden
meine abschlieBenden Bemerkungen gewidmet sein.

P ——



16:15—-16:45
Magnus Schlette (Heidelberg)

Augustin und Schleiermacher iiber
die hermeneutische Lebensform

17:30-18:00
Johannes Steizinger (Wien)

Der ,,Wertzusammenhang des
Lebens®. Die Aktualitdat von Wilhelm
Diltheys Epistemologie des Lebens

Die Bedeutung philosophischer Tradition ist nicht allein unter Verweis auf die aktuelle sys-
tematische Relevanz einzelner Autoren dieser Tradition zu beantworten. Ob philosophische
Traditionen als solche, das heit: nicht nur einzelne historische Werke oder Autoren einer be-
reits abgebrochenen Tradition, sondern unterstellte Wirkungszusammenhéange einer als au-
toritativ bejahten Uberlieferung fiir die Gegenwart und speziell fiir die gegenwirtige philoso-
phische Forschung (noch) Bedeutung besitzen, und wenn ja, welche Bedeutung sie fiir sich in
Anspruch nehmen diirfen, hangt auch davon ab, ob ihnen eine ,,hermeneutische Lebensform*
(Wolfgang Reinhard) entgegenkommt. Unter einer hermeneutischen Lebensform miissen wir
uns eine kollektiv geteilte Lebenspraxis vorstellen, die durch Alteritatserfahrungen im Umgang
mit dem eminenten Sinn autoritativer Schrifttexte bestimmtist sowie dadurch, diese Erfahrun-
gen durch die Mitteilung, Kommentierung und Auslegung des Sinngehalts der fraglichen Texte
zu bewdltigen und dieser Bewaltigung wiederum eine zentrale Bedeutung fiir die Identitdt der
sozialen Gemeinschaft und das Leben ihrer Mitglieder beizumessen. Die These des Vortrags
lautet, dass Augustins De doctrina christiana, die das Erbe einer bereits reichen antiken her-
meneutischen Tradition antritt, und Schleiermachers Vorlesungen Hermeneutik und Kritik ex-
emplarische, aber zugleich strukturell verwandte Konzeptualisierungen der hermeneutischen
Lebensform sind. Wie lie3e sich eine solche Lebensform heute begriinden? Aufgabe des Vor-
trages ist nicht die Beantwortung dieser Frage, sondern am Beispiel der Diskussion Augustins
und Schleiermachers ihre Relevanz fiir das tibergreifende Thema des Kongresses plausibel zu
machen. Aber weder die Antwort Augustins noch diejenige Schleiermachers auf die Begriin-
dungsfrage diirfte heute noch ohne weiteres aktuell sein. Dies wiederum zu begriinden wird
den Vortrag beschliefien.

Der Vortrag thematisiert ausgehend von philosophischen Problemstellungen in der gegenwar-
tigen lebenswissenschaftlichen Konstellation einen vernachlassigten Teil der Philosophiege-
schichte: Am Beispiel von Wilhelm Diltheys Epistemologie des Lebens soll die systematische
Bedeutung einer ernsthaften Auseinandersetzung mit lebensphilosophischen Diskursen um
1900 dargelegt werden. Der Vortrag gliedert sich in drei Teile: Im ersten Teil werden anhand
einer kurzen Analyse der gegenwaértigen ,,Kultur des Lebens* (Karin Knorr Cetina) philosophi-
sche Problemstellungen in aktuellen lebenswissenschaftlichen Diskursen erschlossen. Dabei
liegt das Augenmerk auf deren praktischer Wirksamkeit, die sich nicht zuletzt in der Bestim-
mung des Lebens als Wert artikuliert. Insbesondere die technologische Verfiigharmachung der
biologischen Matrix des Menschen macht deutlich, dass das Leben an sich zu einem variablen
Wert geworden ist, der gesteigert werden, aber auch verfallen kann. ,Kultur werden’, genauer
die Kultur umfassen, kann das Leben also nur, wenn es mehr als blof3es Leben bedeutet. Im
zweiten Teil wird Diltheys Epistemologie des Lebens ausgehend von dieser Gegenwartsdiag-
nose thematisiert. Im Zentrum wird dabei eine Tendenz seines hermeneutischen Ansatzes ste-
hen: Dilthey will seiner spdten Theorie des Wissens nicht zuletzt dadurch einen umfassenden
Charakter verleihen, dass er in seine Logik eine praktische Wertlehre integriert. Denn seiner
Ansicht nach stellt es die ,,Hauptarbeit des Lebens“ dar, ,,zu der Erkenntnis dessen zu kom-
men, was uns wahrhaft wertvoll ist“ (Dilthey, GS XXIV, 88). Die Vorstellung des Lebens als Wert-
zusammenhang pragt diese praktische Seite von Diltheys Lehre vom Wissen. Im dritten Teil
soll gezeigt werden, wie die Auseinandersetzung mit Diltheys lebensphilosophischem Diskurs
fur ein kritisches Verstandnis der gegenwartigen Situation fruchtbar gemacht werden kann.



» Geschichte der Philosophie: 20. Jahrhundert

Sektionsleitung: Geert Keil

Montag, 29. September
14:45-15:15
Jaroslaw Bledowski (Bonn)

Subjektivitadt in Heideggers Sein
und Zeit

15:30—-16:00
Jorn Bohr (Leipzig)

Was war los in Davos? 1929: Die
Arbeitsgemeinschaft Cassirer-
Heidegger aus den Quellen

16:15-16:45
Andrew Inkpin (Melbourne)

Wie kann ein Hammer “an-sich”
sein?

S2

Im Vortrag soll Heideggers Erneuerung des Subjektivitatsbegriffs im Ausgang vom Begriff der
Eigentlichkeit dargestellt werden. Unsere Subjektivitdt hat dem Daseinsbegriff zufolge die ein-
heitliche Struktur einer heterogenen Vielheit konkreter Akteure. Es ist ein ,,Dasein®, das sich
durch mehrere Akteure vollzieht. Dabei handelt es sich aber nicht um eine uniforme Struktur,
die bloB von mehreren Akteuren instanziiert wird, sondern um eine, die nicht anders existie-
ren kann als in Form einer gemeinschaftlich zu realisierenden Einheit der Praktiken konkreter
Akteure. Subjektivitdt existiert also nur in Praktiken. Jedes Verhalten und Verstehen, das un-
ser ,,Dasein“ ausmacht, kann nach Heidegger als eine Form von gemeinschaftlich etablierter
Praxis verstanden werden. Als solche sind Praktiken nur verstandlich zu machen durch einen
Begriff des unbestimmten allgemeinen Akteurs, den Heidegger im Begriff des ,,Man“ als ano-
nyme Autoritdt der Allgemeinheit denkt. Nur ein solcher Begriff ermdglicht Praktiken als objek-
tiv und allgemeingiiltig erschlieRende.

Doch um die Verdnderung der Praktiken einer Gemeinschaft erklaren zu konnen, muss jeder
ihrer Akteure als zumindest potenziell selbststandiger gedacht werden. Selbststandigkeit
kann aber nach Heidegger nicht allein durch Reflexion erklart werden, sondern muss als die
praktische Ausbildung eines gegebenen eigenen Zugangs zu dem, was es gibt, gelten. Damit
istaber iberhaupt die Entstehung und Etablierung der gemeinschaftlichen Praktiken nur unter
Einschluss der Faktizitdt und derintersubjektiven Ausbildung des je eigenen Zugangs maglich.
Heidegger erneuert den traditionellen Subjektivitatshegriff also durch die Momente der Praxis
(das Subjekt ist nicht etwas, sondern tut etwas) und der eigenen Praxis (das Subjekt tut etwas
nicht nur ,,bewusst, ,,selbst“, oder , reflektiert®, sondern etwas Eigenes).

Die Frage ,,Was war los in Davos?“ ist keine miiflige Frage, wie es auf den ersten Blick — und
im Hinblick auf die reiche Forschungsliteratur — zu sein scheint. Denn wir wissen nach wie vor
erstaunlich wenig dariiber, was denn eigentlich in den letzten Mdrztagen des Jahres 1929 im
Rahmen der 2. Davoser Hochschulkurse tatsdchlich verhandelt worden ist und in welcher Rei-
henfolge. Selbst von dem beriihmt-beriichtigten Zusammentreffen Ernst Cassirers und Martin
Heideggers wissen wir nur soviel, wie als ,,Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und
Martin Heidegger“ im Anhang der neueren Auflagen von Heideggers Kant und das Problem
der Metaphysik abgedruckt worden ist. Es gibt aber einen Quellenbestand, der in Band 17
der Nachlassausgabe Cassirers ausgewertet und ediert wird, der Licht in die ,Blackbox Davos*
zu bringen geeignet ist: namlich die Vortragsentwiirfe Cassirers. Der Beitrag zur Sektion will
anhand dieser und einiger anderer Quellen den Diskussionszusammenhang in Davos rekons-
truieren helfen. Es diirfte von groBem Interesse sein, aus dem unmittelbaren Quellenbestand
etwas tiber das Geschehen in Davos und sein Nachspiel zu erfahren. Das seit den 1970er
Jahren neu geweckte Interesse an ,Davos‘ bedarf der Riickbindung an die Quellen, wenn die
Argumente der Debatte daran gepriift werden sollen, was sie tiber Rolle und Begriff der Philo-
sophie aussagen und welche fiir uns wichtigen Fragen sie offen lassen. Daraus allein konnte
eine echte Begriindung fiir eine weitergehende Beschaftigung mit dem Zusammentreffen - der
,Arbeitsgemeinschaft’ - Cassirer / Heidegger abgeleitet werden.

In Sein und Zeit beschreibt Heidegger Zuhandenheit mehrfach als das “An-sich-sein” des um-
weltlich begegnenden Seienden. Somit bestimmt er Werkzeuge (z.B. den Hammer) sowie ihre
Verwendungszusammenhdnge provokant auf eine Weise, die tiblicherweise als die Auszeich-
nung des natiirlich Seienden gilt — obwohl er zugleich die Pragung der Bedeutsamkeit in ihrer
zweckmaBigen Struktur (Verweisungen des Umzu bzw. Wozu) durch menschliche Entwiirfe an-
erkennt. Weiterhin scheinen Heideggers These einer Fundierung von Vorhandenheit in Zuhan-
denheit und seine Uberzeugung, der Zugang zur Natur werde durch die zuhandene Umwelt
vermittelt, den Gedanken nahezulegen, daB Natur — sowie das An-sich-sein (5Z 212) selbst
— von der Existenz Daseins ontologisch abhangt. Das Ziel dieses Vortrags ist, zu zeigen, wie

PR ——



17:30-18:00
Sidonie Kellerer (K6ln)

Heideggers Apologie des
Ubermenschen (1936-1943)

18:15-18:45
Peter Andras Vargas (Budapest)

Ein ,philosophischer Selbstdenker*
und die ,,Philosophen der
Vergangenheit®“. Edmund Husserls
Weg zu der Geschichte der
Philosophie

Heidegger diese ungewdhnlichen Ansichten vertreten kann, ohne sich auf eine unhaltbare
Sichtweise des Verhdltnisses zwischen Gebrauchsgegenstanden und Natur festzulegen. Durch
Beriicksichtigung seiner Ausfiihrungen iiber das Zuhandene, die phdanomenologische Metho-
de und das “Realitdatsproblem” (§43) wird zundchst dargelegt, wie sich der Gedanke verstehen
laft, daf? dem Zuhandenen der Charakter des Ansichseins zukommt. AnschlieRend wird ge-
zeigt, wie ein angemessenes Verstandnis der Tragweite und Zielsetzung von Heideggers Fun-
dierungsthese — ndmlich als Teil einer blof} “vorbereitenden” Daseinsanalytik — dies zulaft,
ohne ein ontologisches Verstdndnis von Natur durch unglaubwiirdige anthropozentrische Ein-
schrankungen zu verhindern. Auf diese Weise soll verdeutlicht werden, wie ein Hammer “an
sich” sein kann, ohne uns zu einer unrealistischen Sichtweise von Baumen zu zwingen.

Untersucht werden soll Martin Heideggers philosophischer Umgang mit Nietzsche nach der
sogenannten ,,Kehre®, d.h. nach seiner Abkehr von der Daseinsanalytik in ,,Sein und Zeit“.
Nietzsche wurde von da an als Vollender einer durch mathematisches und technisches Denken
bestimmten Neuzeit dargestellt. Nach 1945 erkldrte Heidegger, er habe in den Jahren nach
1936 verstanden, dass Nietzsche Endpunkt einer Entwicklung der neuzeitlichen Subjektivi-
tat sei, die Ausdruck menschlichen Bediirfnisses nach Sicherheit und Gewissheit und damit
in letzter Konsequenz auch nach Beherrschung der Welt ist. Er behauptet auch, seine Nietz-
sche-Auslegung in der zweiten Halfte der 1930er Jahren sei als politische Distanzierung zu
verstehen. Diese Darstellung fand nicht nur Gehor, sondern wurde geradezu zu einem Ge-
meinplatz in der Heidegger-Forschung. Wenn Philippe Lacoue-Labarthe Ende der 1980er Jahre
schreibt, Heidegger habe ,,uns zu denken gelehrt, worum es — aus philosophischer Sicht — im
Faschismus tiberhaupt geht“, dann bezieht er sich besonders auf die Nietzsche-Texte. Die Lek-
tiire der Nietzsche-Vorlesungen, wie sie nach dem Krieg erstmals vertffentlicht wurden, weist
jedoch auf Aspekte hin, die dem widersprechen. Nur eine systematische Analyse der auf Nietz-
sche bezogenen Manuskripte aus der Zeit nach Heideggers Rektorat und der Vergleich mit
den spater verdffentlichten Texten kann die Zusammenhange kldren. Der Heidegger-Nachlass
ermoglicht die Untersuchungen, die es erlauben, die anhaltende Kontroverse um Heidegger
und seine politischen Positionen verldsslicher als bisher auf dokumentierte Fakten zu stiitzen.

Wie kein anderer unter seinen Zeitgenossen erscheint Edmund Husserl als Reprdsentant des
ahistorischen Philosophen geeignet, der der Beschéftigung mit der Geschichte der Philoso-
phie ablehnend entgegensteht. Husserl hat nicht nur kein philosophiegeschichtliches Werk
verfasst, sondern seine Vorlesungen waren, wenn er sich in denen der Geschichte der Philo-
sophie widmete, von Prdsentialismus und einer vereinfachten Teleologie gekennzeichnet, wie
die ibereinstimmende Meinung seiner Schiilern und die inzwischen fast vollendete kritische
Ausgabe dieser Vorlesungen es eindrucksvoll bezeugt. In meinem Vortrag méchte ich zu der
Revision dieses Bildes beitragen. Zuerst mdchte ich einige konkrete Spuren von Husserls Kon-
frontation mit der Bedeutung der Philosophiegeschichte nachzugehen, die schon in relativ
friihen Phasen seiner Philosophie bemerkbar sind. Meine Aufmerksamkeit gilt hier vor allem
Husserls wissenschaftspolitischem Briefwechsel mit Paul Natorp, der sich mehrmals dem
Zusammenhang zwischen den ,,systematisch-originalen*“ und ,philologisch-historische[n]*
Philosophen widmete, und Husserls Korrespondenz mit Diltheys Schwiegersohn und Nach-
lassverwalter Georg Misch, in der Husserl der Moglichkeit einerKommunikation zwischen phi-
losophischen ,,Selbstdenkern“ bzw. der philosophischen Interpretation eines fragmentarisch
erhaltenen Oeuvres nachgegangen war.

Der zweite Teil meines Vortrags beschaftigt sich mit den ausfiihrlichen theoretischen Analy-
sen, die Husserl in seinen spaten Manuskripten {iber das Verhéltnis des Selbstdenkers zu der
Philosophiegeschichte entwickelte, die ich sowohl in ihrem Kontext als auch nach ihrer Trag-
fahigkeit untersuchen mochte. Interessanterweise deckt sich Husserls Position weitgehend
mit den Reflexionen, die Ricoeur in den 1950-er Jahren {iber die Wahrheit in der Geschichte
der Philosophie prasentiert hat (ohne tiber Husserls Spéattexten zu wissen). Das gemeinsa-
me Anliegen, auf das diese Ubereinstimmung hinweisen mag, ist die Ausarbeitung einer An-
naherungsweise zu der Geschichte der Philosophie, die weder substantiv-teleologisch, noch
problemgeschichtlich ist, sondern der Singularitdt der einzelnen historischen Philosophien
Rechnung zu tragen versucht.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Rico Gutschmidt (Dresden)

Ludwig Wittgensteins praktische
Gewissheit zwischen Skeptizismus
und Antiskeptizismus

15:30-16:00
Hannes Kerber (Miinchen)

Der Begriff der Problemgeschichte
und das Problem der
Begriffsgeschichte —

Gadamers vergessene Kritik
philosophiegeschichtlicher
Methodologien

16:15-16:45
Martin Miiller (Miinchen)

Private Romantik, offentlicher
Pragmatismus. Richard Rortys
transformativer Neopragmatismus
als Alternative zum (deutschen)
Begriindungsprojekt

S2

Das Verhdltnis von Wittgensteins Philosophie zum Problem des Skeptizismus scheint nicht
eindeutig zu sein. Einerseits wird ein radikaler Skeptizismus abgewiesen: ,,Ein Zweifel, der an
allem zweifelte, wire kein Zweifel“ (UG §450). Andererseits scheint sich Wittgensteins ganzes
Anliegen auf die Grundlosigkeit unserer fundamentalen Uberzeugungen zu richten, konden-
siertin Aussagen wie: ,,Am Grunde des begriindeten Glaubens liegt der unbegriindete Glaube*
(UG §253). Damit bezieht Wittgenstein eine eigentiimliche Zwischenposition zwischen den tra-
ditionellen Versuchen, die Skepsis zu widerlegen, und dem zerknirschten Eingestdandnis der
Unmoglichkeit einer solchen Widerlegung, eine Zwischenposition, die sowohl die Widerlegung
als auch die Bestatigung des Skeptizismus zu beinhalten scheint, was in der Erkenntnisthe-
orie allerdings nur jeweils einzeln hervorgehoben wird. Eine Moglichkeit, beiden Aspekten
gleichermafien gerecht zu werden, bieten die Arbeiten von Stanley Cavell, der anhand von
Wittgensteins Philosophie eine Wahrheit des Skeptizismus geltend macht, die tatsachlich zwi-
schen Skeptizismus und Antiskeptizismus steht und der Zweischneidigkeit des Wittgenstein-
schen Verhdltnisses zum Skeptizismus daher am ehesten gerecht zu werden verspricht. Wah-
rend sich Cavell hauptsdchlich mit den Philosophischen Untersuchungen auseinandersetzt,
soll Wittgensteins Verhaltnis zum Skeptizismus in diesem Vortrag anhand des Spatwerks Uber
GewiBheit untersucht werden. Die besagte Zwischenstellung findet sich hier in dem Konzept
der beriihmt-beriichtigten Angelsédtze bzw. hinge propositions gebiindelt, die zwar nicht be-
zweifelt werden kénnen und allem Denken und Fragen zugrunde liegen, aber gleichzeitig als
grundlos, nicht weiter iberpriifbar und sogar wandelbar charakterisiert werden.

In der ,,Krisis des Historismus“ (Troeltsch) hat die Philosophie die Unschuld im Umgang mit
ihrer Geschichte verloren. Die bis heute wirkméchtige Antwort des Neukantianismus auf den
historistischen Relativismus bestand in der sogenannten Problemgeschichte: Die Geschichte
der Philosophie muss demnach nicht als eine ,Anarchie der Systeme* (Dilthey), sondern kann
als Arbeit an den immer gleichen philosophischen Problemen geschrieben werden. Hans-Ge-
org Gadamer hat den problemgeschichtlichen Ansatz (insbesondere in der Variante, die Ni-
colai Hartmann ausgearbeitet hat) seit den 1920er Jahren immer wieder als Folie fiir die Aus-
arbeitung seiner eigenen Uberlegungen genutzt. Vor dem Hintergrund seiner radikalen Kritik
der neukantianischen Problemgeschichte ldsst sich deshalb nicht nur die Stofrichtung seines
,begriffsgeschichtlichen® Gegenvorschlags, sondern auch die philosophische Hermeneutik,
die erin ,,Wahrheit und Methode* entworfen hat, verstehen.

Richard Rortys transformativer Neopragmatismus wird im deutschsprachigen Raum immer
noch unterschatzt. Trotz korrekturbediirftiger Schwachstellen kann er nicht einfach als selbst-
widerspriichlich zuriickgewiesen werden. Dariiber hinaus skizziert Rorty eine produktive Alter-
native zum bisher erfolglosen Begriindungsprojekt. Um das kritische Gesprach dariiber mehr
in Gang zu bringen, werden folgende Thesen vorgestellt:

1. Rortys Denken stellt eine spannungsreiche, aber tragfahige Koexistenzkonzeption von Ro-
mantik und Pragmatismus dar. Mithilfe der Unterscheidung zwischen privat und o6ffentlich
gelingt die Balance von romantischer Feier der sprachlichen Kreativitdt und prosaischem Li-
beralismus. 2. Begriindungslogisch kombiniert Rortys ironisch-pragmatische Neubeschrei-
bung des Liberalismus Antifundamentalismus und Kommunitarismus — eine Konsequenz
seines kontextualistischen Sprachspielpragmatismus. 3. Die utopische Figur der liberalen
Ironikerin verkdrpert eine pragmatisch-kommunitaristische Transformation der radikalisierten
Begriindungsfrage ,,Warum {iberhaupt moralisch sein?“: die Vision einer lebenspraktischen
Balance von privater Ironie und 6ffentlicher Solidaritat. 4. Rortys antifundamentalistische Be-
griindungsutopie ist Teil seines umfassenderen Projekts einer antireprasentationalistischen
Transformation unserer Sprachpraxis. Damit stellt sich die Frage nach dessen Realisierungs-
chancen. 5. Es gilt mehr als bisher zu wiirdigen, dass sich Rortys transformatives Projekt aus
einem ethisch-politischen Motiv speist: ein demokratischer Antiautoritarismus, der leiden-
schaftlich die moralische Vision eines antiautoritdren Wandels des Selbstbildes der Biirger
liberaler Gesellschaften verfolgt.

Fazit: Rortys ironisch-pragmatischer Liberalismus ist konsistent und anschlussfahig. Die Ror-
ty-Kritik sollte einen Schritt weiter gehen und die pragmatische Methode aufihn selbst anwen-
den.

B ———



17:30-18:00
Maja Soboleva (Klagenfurt)

Hermeneutik als Wissenschaft vom
Bewusstwerden. Uberlegungen
anhand der Bedeutungstheorien
von Georg Misch und Josef Kénig

18:15-18:45
Harald Wohlrapp (Hamburg)

Paul Lorenzens Prinzip der
Transsubjektivitat

Die Hinwendung zur Hermeneutik als einer philosophischen Methodologie im zwanzigsten
Jahrhundert wurde von Karl-Otto Apel als ,, Transformation der Philosophie“ bezeich-net. Die
Frage nach der Bestimmung und der Spezifik der Hermeneutik als einer Theorie der Welter-
kenntnis bleibt den-noch immer noch aktuell.

Anhand von Texten der heute beinah vergessenen deutschen Philosophen Georg Misch (1878-
1965) und Josef Konig (1893-1974) versuche ich, einen neuen Begriff der Hermeneutik als einer
Wissenschaft vom Bewusstwerden darzustellen. Der Ansatz Mischs kann als eine Lebensher-
meneutik, die den Lebensbegriff zum systematischen Zentrum der erkenntnistheoretischen
Untersuchungen macht, interpretiert werden. Drei Vektoren — Lebensbhegriff als eine logische
Kategorie, Lebensbegriff als eine hermeneutische Kategorie und Lebensbegriff als eine dis-
kursive Kategorie — lassen diese Theorie als ein neues hermeneutisches Paradigma darstel-
len. Die theoretischen Bemiihungen Konigs werden als eine Seinshermeneutik dargestellt, in
der das Sein zunédchst in der Logik der ,,determinierenden® und ,,modifizierenden“ Pradikate
begriindet wird, und die spéater durch die kardinal verschiedenen Epistemologien und Onto-
logien fiir die Bereiche der ,theoretischen® und ,praktischen* Satze erganzt wird. Der Sein-
sanalyse wird nun die Analyse der ,logischen Morphologie“ der Sprecharten zugrunde gelegt.
Was beide Versionen dieser produktiven Hermeneutik gleichermafien auszeichnet, ist, dass
sie sich nicht an der Analyse des Bewusstseins und folglich der bereits vorhandenen Sinns-
trukturen orientieren, vielmehr ist ihre Sphéare die Analyse des Bewusstwerdens oder der Pro-
duktion der Sinnphdnomene. Dieser Ansatz enthalt eine implizite Kritik an der traditionellen
westeuropdischen Erkenntnistheorie und bildet eine Alternative zu ihr. Beide Konzeptionen
werden als eine gemeinsame hermeneutische Tradition in der Nachfolge Dilthey diskutiert, der
mit seiner Lebensphilosophie die Grundlagen fiir eine bedeutungstheoretische Transformati-
on der Hermeneutik geschaffen hat.

Der Mathematiker, Logiker und Wissenschaftstheoretiker Paul Lorenzen hat sich in der letz-
ten Phase seines Wirkens (1978-94) um eine ,,Politische Anthropologie“ bemiiht, in der der
Mensch geméf; den beiden Aristotelischen Definientes als denkendes und als soziales Lebe-
wesen bestimmt werden soll-te. Damals hatte in Deutschland die systematische Philosophie
die menschliche Vernunft in der Praxis des Argumentierens verortet. Es gab die Universal- und
Transzendentalpragmatik (Habermas, Apel), deren Resultate sich gegeniiber dem Skeptizis-
mus als allgemeingiiltig ausweisen sollten. Lorenzen fand den Rahmen des Argumentierens
einschlagig, die Bestimmung der Vernunft aus den Prasup-positionen des sprachlichen Han-
delns aber zu eng. Ausgehend von Formen des Argumentierens, die sich bei der pragmati-
schen Fundierung exakter Wissenschaften (operative Mathematik, dialogische Logik, Proto-
physik) herausgebildet hatten, bemiihte er sich um Begriffe und Prinzipien, welche eben-so
fiir Argumentationen in Ethik und Politik maBgeblich sein konnten. Nach mehrjahrigen Versu-
chen charakterisierte er die verniinftige Form der Argumentation durch das ,,Prinzip der Trans-
subjektivi-tat“. Dieses Prinzip sollte Elemente der Klassischen Deutschen Philosophie (von
Kant und Hegel) zusammen denken und zugleich eine korrigierende Weiterfithrung der Hus-
serlschen Intersubjekti-vitdt enthalten, insofern der Prozess der Anerkennung des Anderen
nicht bei der faktischen Subjek-tivitdt stehen bleiben, sondern diese auch noch zur Dispo-
sition stellen sollte. Lorenzens Intentionen waren deutlich artikuliert, es hat sich aber in den
diversen Arbeitsphasen keine einheitliche Bedeu-tung der Transsubjektivitat herausgebildet.
Weil der grundsatzliche Rahmen der Vernunftbestimmung als Form der Argumentation nach
wie vor aktuell ist, unternimmt dieser Vortrag eine Analyse und Ausgestaltung des Lorenzen-
schen Prinzips im Hinblick auf die Frage, wieweit in ihm der Grundriss eines zeitgemédfen Ver-
nunftbegriffs gegeben ist.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Martin Gessmann (Offenbach)

Das Ende der Nachkriegszeit.
Philosophie am Neuanfang

15:30-16:00
Jochen Gimmel (Freiburg)

Zu einer Re-Etablierung des Begriffs
der Muf3e im Spannungsfeld von
Theorie und Praxis bei Th. W.
Adorno

16:15-16:45
Peter Mahr (Wien)

Immanuel Kants Schematismus
in der poststrukturalistischen
Philosophie (Foucault, Derrida,
Deleuze)

S2

Der Titel des Vortrags wird als These verstanden. Demnach haben wir in den vergangenen 70
Jahren eine Phase der Nachkriegszeit durchlebt. Diese war geprdgt durch den Umstand, daf
sich Philosophie nicht mehr mit der Welt, sondern vor allem mit sich selbst beschéftigt. Phi-
losophie wurde zur Metaphilosophie. Als Phanomen diirfen die Riickzugsgesten der 1950er
sowie der Strukturalismus der 1960er Jahre gelten. In ihm wird die Riickwendung auf die
Voraussetzungen der Philosophie hinsichtlich ihrer sprachlichen Mittel zum Programm. Der
Poststrukturalismus und der Siegeszug der analytischen Philosophie schlieffen gleicherma-
Ben an jene sprachliche Selbstzentrierung an. Der Poststrukturalismus, indem er anarchische
und spielerische Mittel findet, eine als unheilvoll empfundene Herrschaft der Diskurse zu un-
terwandern; die analytische Philosophie, indem sie ebensolche Herrschaftsdiskurse pragma-
tisch unterlduft oder sich formal-logisch davon fern halt.

Als ein passendes Motiv wird im Essay die Reaktion auf die Vermutung einer Mitschuld an den
Krisen und Katastrophen des 20. Jh.s unterstellt. Die ausschlielliche Beschéftigung mit sich
wird als der Versuch einer fortgesetzten Selbstreinigung verstanden. Das Augenmerk liegt auf
der Konzeption von Priifprogrammen wie jenes einer inhaltlichen ,Dialektik der Aufklarung’
und einer formal anschlieBenden Diskurskritik, quer durch alle Schulen. Modifikationen erge-
ben sich durch neuerliche Kritik, die als Metakritik eine noch entschiedenere Infragestellung
bisheriger Selbstverstandlichkeiten versucht.

Den Abschluf bildet die Vermutung, daf3 das Selbstmif3trauen der Philosophie an sich un-
abschliefibar bleibt und nur durch neuerliche Krisen und Katastrophen unterbrochen werden
kann. Seit 2001 wdren wird zurlick auf dem Weg zu den Welttatsachen und stiinden heute an
einem Neuanfang der Philosophie.

Im Rahmen dieses Vortrags soll die spezifische Spannungslage von Theorie und Praxis im Den-
ken Th. W. Adornos vor dem Hintergrund des Begriffs der Muf3e ausgearbeitet und interpretiert
werden. Adornos Negative Dialektik ist durch das Postulat von Marx gepragt, die Welt nicht nur
zu interpretieren, sondern sie zu verdndern.

Zugleich erweist sich aber unter den Augen der radikalen Kritik auch der Begriff und die Wirk-
lichkeit gesellschaftlicher Praxis als Vollzugsmoment des sich totalisierenden Zwangszusam-
menhangs, gegen den die marxsche Forderung nach Verdnderung gerichtet war. Die Kritische
Theorie Adornos macht nun gerade in einer zweckfreien Besinnung des Denkens auf seine
Grenzen bzw. im Vermdgen des theoretischen Denkens, die wesentliche Differenz zu seinen
Gegenstdnden radikal zu thematisieren, das wesentliche Moment eines Widerstands gegen-
iber dem Identitdtszwang aus.

Damit stellt Adorno sein Denken in das Spannungsfeld von Theorie und Praxis und unterlduft
deren Entgegensetzung zugleich im Konzept eines kritischen Denkens, das gerade aus der
Radikalitdt zweckfreier Besinnung heraus das Potential gewinnt, falscher Praxis praktisch Wi-
derstand zu leisten. Hier lohnt ein systematischer Vergleich mit dem aristotelischen Konzept
der Muf3e, das durch seine Entgegensetzung zur Arbeit bzw. zu jeder auf praktische Zwecke
gerichteten Tatigkeit gekennzeichnet und tber den Begriff des Gliicks mit dem der Theorie
verschwistert ist. Zu zeigen ist, inwiefern Adorno implizit dieses Konzept der Muf3e aufgreift
und kritisch wendet. MuBe kann dann zum einen als Charakteristikum der Méglichkeit radikal
kritischen Denkens und zum zweiten als das einer utopischen Dimension bei Adorno verstan-
den werden.

Das Schematismuskapitel in Immanuel Kants ,,Kritik der reinen Vernunft“ findet einen jeweils
spezifischen Niederschlag in den Auseinandersetzungen mit der philosophischen Tradition im
Werk von Michel Foucault, Jacques Derrida und Gilles Deleuze.

Foucault in ,,Die Ordnung der Dinge“ geht es um die Rolle, die die Einbildungskraft als klas-
sisch reprdsentierender Schematismus trotz ihrer Klassizitdt im modernen Dasein spielt, des-
sen Aufspaltungen im Diskurs der Humanwissenschaften betrieben wird. Derridas expliziter
Hinweis auf Kants Schematismus in der Diskussion von Platons Abwertung der Schrift erweist
bei genauerem Hinsehen den Schematismus als im Inneren der ,,Grammatologie* angesiedelt
und bietet damit Anlaf}, die Schriftlichkeit jeglichen Schematisierens mit den von ihm ange-
nommenen Effekten der Dekonstruktion zu erwdgen. Deleuze gewinnt in seiner Auseinander-
setzung mit dem Schematismuskapitel in seinen Kant-Texten von 1963 unter Einbezug von



17:30-18:00
Lea Watzinger (Miinchen)

Religiose Argumente bei

Jirgen Habermas zwischen
nachmetaphysischem Denken
und postsdkularer Gesellschaft:
Widerspruch? Oder postmodern?

18:15-18:45

Roman Yos (Potsdam)

Im Inkubationsraum des Denkens:

Probleme personenbezogener
Philosophiegeschichtsschreibung
am Beispiel des jungen Habermas

Kants dritter Kritik den Blick auf eine Einbildungskraft, die ohne Begriff mit einem eigenen Ver-
mogen der Sinnlichkeit derart agiert, dass der Schematismus erst in der dsthetischen Wieder-
holung sein Wesen entfaltet. Es geht nicht nur darum, wie Kants Schematismuskapitel die drei
respektiven Positionen antreibt. In der Untersuchung der Art des jeweiligen Zugriffs der drei
Autoren auf dieses beriihmt-beriichtigte Kapitel der Transzendentalphilosophie kénnen die
drei Ansdtze der Indienstnahme des Schematismus auch beziiglich ihres jeweiligen Denkens
der Strukturalitdt und postphdanomenologischen Transzendierung ausgewertet und im Resul-
tat fiir die Entwicklung eines tragfdahigeren Begriff des Poststrukturalismus geniitzt werden.

Es gilt, das Verhaltnis von Politik und Religion zu priifen. Dabei wird Habermas‘ nachmetaphy-
sisches Denken in einer postsakularen Gesellschaft zum Ausgangspunkt genommen und die
Frage gestellt, ob er nicht von der Vernunft als Erkenntnisform abriickt und sich damit postmo-
dernen Positionen anndhert. Dies hatte weitreichende Konsequenzen fiir sein Werk und seine
Rolle in der Moderne.

Habermas beschreibt die Gesellschaft als postsakular, um die bestehende Relevanz des
Religiosen zu beschreiben, ohne hinter schon erreichtes Vernunftdenken zuriickzufallen. Er
sucht nach Wegen, metaphysische ,Reste‘ zu integrieren: Semantische Potentiale religiser
Argumente sollen fiir einen sdkularen Kontext nutzbar gemacht werden, wozu sie in eine ver-
niinftige Sprache iibersetzt werden miissen. Die Spannung zwischen postmetaphysischem
Denken und dem Sprechen von einer postsakularen Gesellschaft prasentiert sich zundchst als
Widerspruch: Einerseits eine Abkehr von der Metaphysik, andererseits ein Anerkennen, dass
es doch Inhalte gibt, die nicht allein verniinftig zu erfassen sind, bei gleichzeitiger Betonung
der Unumganglichkeit der postmetaphysischen Philosophie.

Habermas‘ Konstruktion einer nachmetaphysischen Philosophie, die nichtsdestotrotz Raum
lasst fiir metaphysische Einfliisse, raumt der Vernunft das letzte Wort ein: im politischen Pro-
zess diirfen keine religiosen, sondern nur sakular iibersetzte Argumente eingebracht werden.
Der Versuch, eine formalistische, prozedurale Moral mit der Versicherung zu verbinden, dass
es nicht zu radikalen Resultaten kommt, muss anerkannt werden. Als nachmetaphysischer
Diskurstheoretiker kann Habermas nur die Bedingungen klaren, unter denen die Biirgerlnnen
einer demokratischen Gesellschaft gerechte Losungen finden konnen, nicht jedoch Fragen
nach dem guten Leben beantworten. Die Annahme der Vernunftfahigkeit aller Menschen als
Grundlage fiir Kommunikation und Miteinander ist unumganglich.

Was sind die Probleme personenbezogener Philosophie- oder Ideengeschichtsschreibung?
Was heiflt es, einer Verbindung von lebensgeschichtlicher Selbstdeutung und philosophischer
Problemlage auf den Grund zu gehen? Und inwiefern konnen auf3erphilosophische Ereignisse
— etwa kulturelle Entwicklungen oder politische Zdsuren — als konstitutiv fiir den Gang eines
bestimmten philosophischen Denkens angesehen werden?

Der Konferenzbeitrag verfolgt diese Fragen am Beispiel des jungen Habermas. Im Kontext
seiner frithesten Schriften, die zum groflen Teil aus journalistischen Arbeiten bestehen und
bis in die Bonner Studienzeit zuriickreichen, wird gezeigt, dass der konkreten Ausarbeitung
eines philosophisch-systematischen Werkes gewissermafen eine ,,Inkubation des Denkens*
vorausgeht, die ihre wesentlichen Impulse einem zeitkritischen Bewusstsein verdankt. Wie
ein Blick auf diese formative Phase seines Denkens zu erkennen gibt, nutzt Habermas zu-
ndchst (kultur)politische Fragen der Zeit als Mittel philosophischer Selbstverstandigung. Zu-
gleich erfolgt diese Selbstverstandigung in Form eines politisch-kulturellen Lernprozesses, in
dessen Verlauf sich bestimmte Denkmotive herausbhilden, die wiederum in der Bearbeitung
philosophischer bzw. soziologischer Problemstellungen zum Tragen kommen. Im Rahmen des
Konferenzbeitrages wird deshalb argumentiert, dass der Ausgangspunkt des Habermas’schen
Denkens in diesem Wechselspiel von zeitkritischer Motivbildung und systematischer Problem-
bearbeitung zu suchen ist.



Donnerstag, 2. Oktober S10

14:45—-15:15 Im Mittelpunkt dieses Vortrags steht das politische Denken Ernst Cassirers, ein lange iiber-
. ) sehener Aspekt seiner Philosophie und noch immer ein umstrittener Punkt in der Forschung.
Pellegrino Favuzzi (Hamburg) Ausgehend von der Rezeptionsgeschichte ndahren wir uns unter einer spezifischen metho-
Kulturphilosophie und Politik im dischen .Perspek'tive dgr Frage, inwieweit legitim von einem politischen De(lken im I.:all‘e fjer
Kulturphilosophie Cassirers gesprochen werden kann. Unter der Annahme einer Kontinuitats-
hypothese fokussieren wir uns dann auf diejenigen Hauptmomente, in denen der Philosoph
die Grundsdtze seiner politisch-philosophischen Auffassung entwickelte, und zwar auf seine
zwei Werke Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen 1902 und Freiheit und
Form: Studien zur deutschen Geistesgeschichte 1916. Denn in diesen beiden Untersuchungen
tber die ethisch-rechtliche Grundlegung der Geisteswissenschaften und {iber das Problem
der Freiheits- und Staatsidee lassen sich wichtige Grundmotive aufzeigen, die alle folgenden
Entwicklungen seiner politischen Reflexionen zwischen dem Ersten Weltkrieg, der Weimarer
Republik und der Zeit des Nationalsozialismus bedingen. Das Leitmotiv dieser politisch-phi-
losophischen Uberlegungen Cassirers ist das Problem der idealistischen Verwandlung des
Staatsbegriffs in einen normativen Kulturbegriff unter systematischer Beriicksichtigung der
Geschichte der politischen Philosophie und der Wissenschaft in der europdischen Moderne.
Das Ziel unserer Uberlegungen ist es, einen historisch-systematischen Beitrag zur Diskussion
tiber das Werk Cassirers und zur Revision seines intellektuellen Portrats zu leisten, indem die
Rolle der politischen Fragestellung als eine der Richtungen seines kulturphilosophischen Sys-
tems hervorgehoben wird.

Denken Ernst Cassirers

15:30-16:00 Mit Nicolai Hartmann (1882-1950) haben wir einen Autor vor uns, der sich am Ende einer ge-

R . . danklichen Entwicklung befindet, die bekanntlich als Historismus bezeichnet wurde. Ende

Martin Hahnel (Eichstatt) des 19. Jahrhunderts, das philosophisch durch Hegels idealistisches Geschichtsverstdnd-

Distanz und Verdichtung — Die Idee nis geprdgt war, wurde der Ruf nach einer neuen Betrachtung zeitlich zuriickliegender Sys-

. . - . tementwiirfe laut. Nicht die chronologische, aufeinander aufbauende Hoherentwicklung ei-
einer Problemgeschichte bei Nicolai L ) . R .

8 . ner eklektizistisch vorgehenden Philosophie stand mehr im Mittelpunkt, sondern ein neuer

Hartmann und in der analytischen g ctematischer Anspruch sollte sich fortan Bahn brechen. Mit dieser Neubewertung der Phi-

Philosophie des 20. Jahrhunderts losophiegeschichte als Problemgeschichte wurde vor allem die Historizitdt philosophischer

Gedanken grundlegend in Frage gestellt bzw. deren Bedeutung fiir systematische Fragen auf

bestimmte Weise herausgestellt. Diese Infragestellung kulminierte schlief3lich in dem Versuch

Hartmanns, die grofRen philosophischen Probleme in derzuriickliegenden Gedankenarbeit der

Denker wiederzuerkennen und sich selektierend zu vergegenwartigen, mit dem Ziel, die ,,ewi-

gen Problemgehalte”, die sich dem ,,objektivem Geist“ zu erkennen geben, zu ermitteln. In

dieser Ablehnung einer reinen Historiographie, aus der Erkenntnisse, die ihrerseits nicht mehr

mit den Erkenntnissen ihrer Entdecker in Beriihrung kommen, gezogen werden, ist Hartmann

mit den meisten Philosophen vergleichbar, die sich im Laufe des 20. Jahrhunderts der so ge-

nannten ,,analytischen Philosophie“ zurechnen lieRen. Der Vortrag mdchte nun vor diesem

Hintergrund die Idee einer Problemgeschichte und ihre eventuelle Aktualitdt ndher beleuchten

und die bislang nahezu durchgdngig behauptete Geschichtsvergessenheit bzw. den vorwie-

gend instrumentellen bzw. eskamotierenden Umgang mit Philosophiegeschichte im Kontext

der ,,analytischen Philosophie®, iiber die bereits selbst historische Studien verfasst wurden,

diskutieren.
16:15-16:45 Hannah Arendts The Origins of Totalitarianism (OT) gilt seit seiner Versffentlichung im Jahr
. . . 1951 als eine unerldssliche Quelle zur Reflektion verschiedener politischer Phdnomene in
Stefania Maffeis (Berlin) unterschiedlichen geographischen und historischen Kontexten. Die Variationsbreite der Re-

Wege des ,,Politischen. zeption von TO kann zundchst auf Differenzen in den jeweiligen Interpretationssituationen
Transnationale Dimension der zuriickgefiihrt werden. Jedoch zeigt die Geschichte der Edition und frithen Rezeption von TO
o X in den USA und von Elemente und Urspriinge totalitdrer Herrschaft (EU, 1955) in Deutschland,
politischen Theorie Hannah Arendts 45 die Heterogenitit der Themen, die je unterschiedliche Adressierung und die Verortung in
verschiedenen Diskursfeldern schon in der Genese des Werks selbst angelegt ist. Die Theorie-

bildung im Werk Hannah Arendts ist das Ergebnis unz&hliger Akte der Ubertragung von Essays

und Texten zwischen unterschiedlichen Sprachen, in verschiedenen Raumen, fiir oder gegen

bestimmte Positionen. Die Wandlungen von Theorie- und Sprachelementen in Arendts Texten

BT ——



17:30-18:00
Xing Nan (Miinchen)

Der Begriff der Freiheit bei Hannah
Arendt

18:15-18:45
Holger Sederstrom (Berlin)

»,Geblieben ist die Sprache” —
Hannah Arendts Reflexionen iiber
Sprache und Denken

verweisen nicht nur auf die Vielschichtigkeit ihres Denkens und auf eine besondere Schreib-
weise. Sie offenbaren vielmehr eine intrinsisch soziale und transnationale Dimension der
Theorie selbst. Besonderes Ziel meines Beitrags ist es, durch die Analyse der Editions- und
friihe Rezeptionsgeschichte von TO und UE die Rolle des Transponierens einer Ideen des ,,Po-
litischen“ zwischen verschiedenen Landern und Sprachen in Arendts Theoriebildung néher
zu betrachten. Grundsatzlich fiihrt eine solche Herangehensweise zum Problem der geopoliti-
schen Situiertheit der Philosophie und ihrer Bedeutung fiir das Verstandnis von Theorien und
philosophischen Begriffen.

Trotz ihrer zentralen Bedeutung fiir ihre politischen Philosophie scheint der Begriff der Freiheit
bei Hannah Arendt an einer Ambivalenz zu leiden. Einerseits soll Freiheit nach ihr eine ,,wor-
ldly tangible reality“ sein, die immer nur im politischen Handeln offenbart. Andererseits ver-
tritt sie seit ihrer Diagnose des Totalitarismus stets eine vorpolitische Auffassung von Freiheit,
ndmlich Freiheit als Spontaneitdt oder Anfangenkdnnen. Diese vorpolitische Freiheit jeder
Einzelperson zu bewahren ist eine wesentliche Aufgabe der Politik, ohne die der Schatten des
Totalitarismus jederzeit wiederkommen kdnnte. Gegen eine weitverbreitete Interpretation, der
zufolge zwischen beiden Begriffen der Freiheit eine Spannung besteht, wird in diesem Bei-
trag die Ansicht vertreten, dass sie eigentlich zwei Facetten eines integralen Freiheitsbegriffs
sind. Das Verhdltnis zwischen der vorpolitischen und der politischen Freiheit bei Arendt ldsst
sich in Analogie zu dem zwischen der transzendentalen und der praktischen Freiheit bei Kant
verstehen, so dass sie keine konkurrierenden Auffassungen von Freiheit sind, sondern sich
als zwei wesentliche Bestandteile in einen einheitlichen Freiheitsbegriff integrieren lassen.
Trotz der groBen inhaltlichen Unterschiede zwischen den Freiheitslehren Arendts und Kants
ermoglicht die strukturelle Parallele Arendt, den historischen Determinismus der totalitdaren
Ideologie zuriickzuweisen und die Moglichkeit der politischen Freiheit zu gewédhrleisten, wie
Kant mit derselben Struktur den kausalen Determinismus fiir die Willensfreiheit fiir irrelevant
erklart und die Moglichkeit der Autonomie gewdhrleistet. Ferner kann man mit dieser Analogie
die bertihmte Behauptung Arendts, Freiheit sei der Sinn des politischen Handelns, verstehen,
sowie ihre politische Philosophie gegen den Vorwurf des Immoralismus verteidigen.

Hannah Arendts AuBerungen zur Sprache sind nur ansatzweise durch die Forschung aufgenom-
men worden: in Bezug auf die politische Theorie auf der einen und die versuchte Rekonstruk-
tion der politischen Urteilskraft auf der anderen Seite. Ich werde die Rolle der Sprachbetrach-
tung fiir diese Theoriebildung selbst untersuchen. Sprache ist bei Arendt meist nur mittelbar
thematisiert, aber fest an Begriffe wie Verstehen, Denken, Urteilen, Offentlichkeit gebunden.
Ihre Ausfiihrungen zur Sprache verweigern sich einer analytischen Betrachtung, reprdasentie-
ren vielmehr einen phdanomenologischen Zugang im Vollzug von Sprechen und Handeln. In
Arendts Bemiihen um die Beriicksichtigung sprachspezifischer Bedeutungsunterschiede kom-
men zwei Aspekte zusammen: (1) Einzelsprachen als Garant fiir die Pluralitat der Welt und (2)
Sprache als konstitutiv fiir das Denken selbst. Durch ihre Emigration wurden Mehrsprachigkeit
bzw. sprachliche Pluralitdt und deren Bedeutung fiir die ,,Denkweise”, die ,,gemeinsam-iden-
tische Welt* und die eigene Identitdt mit dem Wissen um Sprachgrenzen Themen Arendts. lhr
Pladoyer gegen eine ,,Weltsprache* korrespondiert mit dem fiir die Pluralitdt der Welt selbst.
Sprache fungiert bei Arendt als Bindeglied zwischen dervita contemplativa und dervita activa.
Die von ihr kritisierte (analytische) Reduktion von Sprache hat dabei auch eine ethische Di-
mension, wie sie an der sprachlichen Disposition Eichmanns verdeutlicht. Sprache zu reduzie-
ren bedeutet, dem Denken sein Potenzial fiir plurales Handeln zu nehmen. Im Vortrag sollen
die jeweiligen Thesen Hannah Arendts zur Sprache in ihrem Kontext referiert und verstdndlich
gemacht, ihre Genese und methodischen Aspekte beleuchtet und ihre Tragweite bewertet wer-
den, um einen Zugang zu den vernachldssigten Sprachbetrachtungen Arendts zu geben und
diese letztlich an ihre politische Theorie zuriickzubinden.



> Geschichte der Philosophie: Analytische Philosophie

Sektionsleitung: Mark Siebel

Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Peter Bernhard (Jena)

Positionen im ,,Komitee fiir
Vereinheitlichung der logischen
Symbolik*

15:30—-16:00
Stefan Brandt (Erlangen)

Sellars and Quine on Empiricism
and Conceptual Truth

16:15-16:45
Anke Breunig (Halle)

Sellars liest Carnap — Zwei Theorien
sprachlicher Bedeutung

ULB 101

Schon die Programmschrift des Wiener Kreises betonte die Wichtigkeit ,,einer von den Schla-
cken der historischen Sprachen befreiten Symbolik* fiir die angestrebte Einheitswissenschaft.
Auf dem ersten Internationalen Kongress fiir Einheit der Wissenschaft 1936 konstituierte sich
dann ein ,Komitee fiir Vereinheitlichung der logischen Symbolik“, bestehend aus Carnap,
Neurath, Bernays, Godel, Tarski, tukasiewicz, Scholz, Hempel, Behmann, Helmer und Linden-
baum, zu dem spater noch Russell, Ackermann und Jgrgensen hinzustieffen. Dieser Arbeits-
ausschuss erstellte und diskutierte einen Katalog aller Zwecke, die die Symbolik der modernen
Logik zu erfiillen habe, untergliedert in die Rubriken (1) Sinndarstellung, (2) Rechensymbolik,
(3) axiomatische Methodik und (4) logische Syntax. Mit dem Beginn des Zweiten Weltkriegs
kam die Diskussion allerdings rasch zum Erliegen, so dass ein einvernehmliches Ergebnis auf-
grund der dufleren Umstdnde letztendlich nicht erzielt werden konnte. Der Vortrag rekonstru-
iert die damaligen Positionen und geht der Frage nach, was davon in die mittlerweile erfolgte
DIN-Norm 5473 eingeflossen ist.

| compare W. Sellars’s and W. V. Quine’s criticisms of logical empiricism; specifically, Quine’s
attack on the analytic-synthetic distinction and Sellars’s attack on the so-called ‘myth of the
given’. | criticise the view, advocated by Richard Rorty and Michael Williams, that Sellars’s
and Quine’s arguments are complementary. | show that, to the contrary, Sellars’s criticism of
the given assumes the analytic-synthetic distinction and is, hence, incompatible with Quine
rejection of that distinction. | then present Sellars’s account of analytic or conceptual truths
and show that it is immune to Quine’s criticisms. | conclude by comparing Sellars’s positive
picture of empirical knowledge with that of Quine.

Carnaps frithe Theorie sprachlicher Bedeutung, die dieser in dem Werk Logische Syntax der
Sprache (1934) entwickelt, hatte groBen Einfluss auf den jungen Sellars. In Auseinanderset-
zung mit dieser Konzeption entwickelt Sellars seine eigene, inferentialistische Bedeutungs-
theorie. In meinem Vortrag zeige ich einerseits auf, welche Ideen Sellars von Carnap iber-
nimmt. Andererseits stelle ich dar, inwiefern diese Ideen im Kontext von Sellars’ Theorie eine
tiefgreifende Transformation erfahren. Der wichtigste Unterschied zwischen Sellars und Car-
nap liegt in ihrem jeweiligen Sprachverstandnis: Wahrend Carnap vom Gebrauchsaspekt von
Sprache abstrahiert, riickt Sellars diesen Aspekt ins Zentrum seiner Theorie. Ich behaupte in
meinem Vortrag, dass Sellars nicht mit dem Geist von Carnaps Theorie bricht, wenn er Car-
naps Sprachverstandnis zuriickweist. Vielmehr glaubt Sellars, nur so die These vom Primat der
Sprache retten zu kénnen. Sellars’ radikalster Kritikpunkt entpuppt dieser Lesart zu folge als
der Versuch zu retten, was Sellars als den Kern von Carnaps Projekt ansieht. Meine Interpreta-
tion hat ein wichtiges historisches Ergebnis: Eine Rekonstruktion der Philosophiegeschichte
des letzten Jahrhunderts, die Sellars und Carnap als Antagonisten darstellt, ist danach nicht
haltbar.




17:30-18:00
Tabea Rohr (Jena)

Eine Verwandtschaft, die nicht
tberschéatzt werden sollte — Frege
tber Arithmetik und Geometrie

18:15-18:45
Dorothee Schmitt (Bonn)

Logikpluralismus und Quines
predicament of the deviant logician

Wéhrend Frege sein Lebenswerk dem Versuch gewidmet hat, Arithmetik aus Logik herzuleiten
und somit das Kantische dictum, Arithmetik sei synthetisch, zu widerlegen, stimmt er Kant in
Hinblick auf die Geometrie zu. In den Grundlagen der Arithmetik heift es: ,,In dem er [Kant,
TR] die geometrischen Wahrheiten synthetisch und apriori nannte, hat er ihr wahres Wesen
enthillt.“ Arithmetik und Geometrie besitzen demnach einen unterschiedlichen erkenntnis-
theoretischen Status. Im Vortrag soll die systematische Relevanz dieser Eigenheit von Freges
Philosophie der Mathematik herausgearbeitet werden. Als Textgrundlage dient insbesondere
§13 der Grundlagen der Arithmetik . Dort argumentiert Frege fiir seine These, dass Arithmetik
analytisch ist, indem er auf einen fundamentalen Unterschied zwischen arithmetischen und
geometrischen Gegenstanden hinweist. Geometrische Punkte seinen homogen in Relation zu
ihrer Position im Raum. Voneinander unterschieden werden kénnen Punkte nurin Relation zu-
einander. Zahlen hingegen besitzen sie auszeichnende spezifische Eigenschaften, etwa eine
Primzahl zu sein. Sie sind aus diesem Grund nicht homogen in Relation zu ihrer Position in der
Zahlenreihe. Frege wendet sich damit, so die These des Vortrags, gegen die Kantische Idee,
dass die Zahlenreihe auf der reinen Anschauung der Zeit beruhe. Diese Idee geht bei Kant mit
derVorstellung einher, man konne die Reihe der Zahlen mit einer Linie ,,figlirlich machen* (KrvV
B292). Hatte Kant recht, so miissten sich die Zahlen ebenso homogen in Relation zu lhrer Po-
sition in der Zahlenreihe sein, wie die Punkte in Bezug zu ihrer Position im Raum. Dies ist nach
Frege nicht der Fall, weswegen es fiir ihn zumindest wahrscheinlich ist, dass die Arithmetik
nicht auf Anschauung beruht und folglich nicht analytisch ist.

In W.V.0. Quines Philosophie der Logik herrscht eine Spannung zwischen einerseits Elemen-
ten, die sie fiir Vertreter revisionistischer Logiken und Logikkonzeptionen anschlussfahig er-
scheinen lassen und andererseits seiner rigorosen Ablehnung nicht-klassischer Aussagenlo-
giken. Diese Spannung betrachte ich aus dem Blickwinkel aktueller Ansédtze aus dem Bereich
des Logikpluralismus, insbesondere dem von Otavio Bueno. Das Ziel ist dabei zu zeigen, dass
gerade die Verdnderungen in der Auffassung von Logik, die Quines Schriften geholfen haben
auf den Weg zu bringen, seine Argumentation gegen nicht-klassische Logiken letztendlich un-
tergraben. Anzusetzen ist dazu bei Quines wohl einflussreichstem Argument gegen nicht-klas-
sische Logiken: seinem Vorwurf des Themenwechsels — gerichtet an die Vertreter nicht-klassi-
scher Logiken. Das predicament of the deviant logician besteht laut Quine darin, dass dieser,
sobald er alternative Regeln fiir z.B. die Verwendung der Negation vorschladgt, eben nichtmehr
tiber Negation spricht, sondern {iber einen Junktor, den er frei erfunden hat. Quine hélt hier an
einem Logikbild fest — an einem Bild der einen, korrekten Logik, die im Hintergrund all unserer
Schlusshandlungen steht — das durch die (einzig mégliche) Rolle der Logik in der radikalen
Ubersetzung und viele andere Elemente seiner Theorie als ein Uberbleibsel logisch-empiris-
tischen und noch frilheren Gedankenguts erscheint, das mit seinen Revisionen und Kritiken
des logischen Empirismus in Konflikt steht. Hier kann ein Blick aus der Perspektive aktueller
Logikauffassungen Abhilfe schaffen. Zwar raumen sie den Konflikt nicht aus, aber sie kdnnen
Quines Festhalten an dieser Logikauffassung, als eben das sichtbar werden lassen, was es
ist: ein Festhalten an einem mit seinem eigenen Ansatz eigentlich schon obsolet gewordenen
Logikbild.



» Geschichtsphilosophie

Sektionsleitung: Oliver Scholz

Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Christian Hofmann (Hagen/Bonn)

Spekulative Geschichtsphilosophie
und gesellschaftliche Konkretion.
Eine Ankniipfung an Hegel

15:30—-16:00
Tim Rojek (Essen)

Das Problem der Rolle historischer
Erfahrungen im Rahmen der
praktischen Philosophie

16:15-16:45
Klaus Erich Kaehler (Kln)

Theodor W. Adornos Kritik der
Hegelschen Geschichtsphilosophie

VSH 06

Thema des Vortrags ist der Versuch einer Ankniipfung an Hegels spekulative Geschichtsphi-
losophie. Hierbei ist zundchst zu zeigen, wie diese gegen kritische Einwande verteidigt und
im Ausgang von Kants Vernunftbegriff (und dessen Weiterentwicklung) auch heute begriindet
werden kann. Der gewichtige empirische Einwand, dass Geschichte — nicht zuletzt in der Mo-
derne — dem Fortschrittsgedanken entgegen gerade auch durch vielfaches Leid, durch Katast-
rophen und Riickschldge gepragt ist, ist dabei nicht von der Hand zu weisen. Jedoch ist Hegels
Perspektive auf einen ,,verniinftigen“ Geschichtsverlauf keineswegs in einem blof8 deskripti-
ven Sinne etwa als Legitimierung allen faktischen Geschehens zu verstehen, sondern sie ist
von vornherein durch eine normative Komponente bestimmt, die der Geschichtsbetrachtung
zugleich eine teleologische Ausrichtung verleiht: ,,Geschichte®, als Geschichte des Geistes, ist
so als Entfaltung des Freiheitsbewusstseins zu verstehen. Nun kann Freiheit immer auch ver-
fehlt werden, sie kann — wie die Dialektik der Aufklarung zeigt — in grausamste Barbarei und
Unfreiheit umschlagen. Umso mehr aberist an der normativen Perspektive einer gelingenden,
sich realisierenden Freiheit festzuhalten.

In diesen Sinne kniipfe ich an Hegels Geschichtsphilosophie an: Freiheit muss sich dabei im
geschichtlichen Prozess erst noch in den jeweiligen gesellschaftlich-sittlichen Kontexten kon-
kretisieren. Aus globaler Perspektive betrachtet zeigt sich hierbei die Aufgabe der Vermittlung
zwischen dem universellen Freiheitsbegriff der Moderne und den jeweiligen sittlichen Grund-
lagen. Die an einer solchen Zielvorstellung orientierte Perspektive kann dann als ,,konkreter
Universalismus“ bezeichnet werden.

In jlingster Zeit wird vermehrt die These vertreten, dass historische Erfahrungen ihren Nie-
derschlag im Rahmen der praktischen Philosophie finden sollten (so z.B. von Hans Joas oder
Axel Honneth). Dabei wird jedoch die Verhaltnisbestimmung zwischen historischen Erfahrun-
gen bzw. historischen Wissensbhestdanden und philosophischer Begriindung selten naher ex-
pliziert. Das systematische Ziel des Vortrags besteht darin zur Klarung dieses Verhdltnisses
beizutragen.

Verfolgt wird dieses Klarungsanliegen durch eine systematisch orientierte Analyse des Verhalt-
nisses von Geschichte und System in Hegels Philosophie. Die Verhaltnisbestimmung zwischen
historischer Genese und philosophischer Geltung ist in Hegels System schwer zu durchschau-
en. Die jeweiligen Entscheidungen und Festlegungen, die man hinsichtlich dieses Verhiltnis-
ses trifft zielen gewissermafien auf den Kern des hegelschen System und haben daher Auswir-
kungen auf die gesamte Systemanlage. Methodisch folge ich dabei aufgrund der Komplexitat
des hegelschen Systems der Leitlinie eines induktiven Vorgehens. Statt eines Ausgangs von
der Wissenschaft der Logik, wird im Rahmen des Vortrag insbesondere die Anmerkung zu §3
A. der Grundlinien der Philosophie des Rechts eingehend analysiert. Dabei soll deutlich wer-
den, dass Hegels Theorie des objektiven Geistes fiir die systematische Ausgangsfrage einen
attraktiven Anschluss bietet. Hegel organisiert den Phanomenbereich des objektiven Geistes
weder nach dem Vorbild der historischen Rechtsschule noch nach dem Vorbild einer strikt apri-
orischen Begriindungsform im Sinne Kants und Fichtes. Hegels Konzeption beansprucht damit
sowohl dem spezifisch historischen und damit wandelbaren Gehalt sozialer Phdnomene als
auch deren Geltung Rechnung tragen zu konnen, ohne den unattraktiven Konsequenzen eines
Historismus auf der einen Seite oder aber eines strikten Apriorismus auf der anderen, ausge-
liefert zu sein.

An dem konkreten Thema der Geschichtsphilosophie soll der Vortrag das zwiespdltige Verhalt-
nis Adornos zu Hegel — das zugleich ein zwiespdltiges Verhdltnis zur Geschichtsphilosophie
ist - analysieren und einsichtig machen als Ausdruck seines Kampfes um das Subjekt in der
Moderne und als Folge des hierin von Grund auf verdnderten Begriffs — des Subjekts, das in
seiner kritisch reflektierten ,,Unangemessenheit zum Allgemeinen“ nicht nur die tendenziel-
le Auflosung seiner authentischen Existenz erfdhrt, sondern zugleich auch den letzten Rest

P ——



an Kraft zum Widerstand gegen jenes Allgemeine und damit zu dessen Verdanderung sich be-
wusst machen kann. Dieses Subjekt der Moderne ist zwar von Grund auf dezentriert — als
naturales, individuelles und soziales zumal; es kann keineswegs an die Stelle des hegelschen
Geistes als des Gesamtsubjekts der Geschichte treten. Aber etwas vom ,Erfahrungsgehalt”
dieses spekulativen Gedankens gilt es nach Adorno zu bewahren und auszuiiben: die Kraft
zur Selbstreflexion und damit zur Unterscheidung von einem {ibermdchtigen Realzusammen-
hang, in dem es sich doch immer schon befindet. Die Differenz zu Hegel bleibt damit zwar
grundlegend — uniibersehbarin Adornos Umdeutung von Geist in Gesellschaft -, doch sie kann
verstandlich gemacht werden, indem im Durchgang durch die wichtigsten Kritikpunkte wie
,Hegels Parteinahme fiirs Allgemeine“ (in der Dialektik von Allgemeinem und Besonderem),
»Entzeitlichung der Zeit“, ,,Uberweltlichkeit des Weltgeistes* etc. die Bestimmungen konfigu-
riert werden, die das kritische Subjekt (und zugleich das Subjekt der ,philosophischen Erfah-
rung“ Adornos) ausmachen.

17:30-18:00 Geschichtsphilosophische Elemente sind konstitutiv fiir die Gesellschaftstheorie. Als offen-

. . . sichtliches Beispiel fiir Webers Geschichtsphilosophie ldsst sich seine These von Rationalisie-
Felix Steilen (Berlin) rung als dem universalgeschichtlichen Charakteristikum der westlichen Moderne anfiihren.
In seiner Wissenschaftslehre geht es hingegen um erkenntnistheoretische Probleme, welche
eine Theorie der Geschichte betreffen. Fiir Weber ist keine Darstellung ohne die symbolische
Zuschreibung von Bedeutung maglich, Interpretation und Wertung lassen sich a priori niemals
ausschliefen, Theorien und theoretische Annahmen beeinflussen unsere Erklarungen von vor-
neherein. Wesentliche Begriffe der Methodologie Webers sind somit als Auseinandersetzung
mit historiographischen Fragestellungen zu verstehen: Vom Idealtypus als einer Heuristik ge-
schichtlichen Erkennens bis zur Unterscheidung wert- und zweckrationalen Handelns, die eine
in seiner Universalhistorie angelegte Teleologie wiederspiegelt. Neben den methodologischen
Arbeiten stehen Webers historisch-vergleichende Studien. Eine zentrale Stellung kommt der
»Protestantischen Ethik® zu, hier liegen Charakteristika seines Werkes in verdichteter Form
vor. ,Geist ist dabei auch der Name fiir einen historischen Beweger in idealistischer Manier.
Weber historisch zu verstehen, bedeutet Vorgehen und Methode im Rahmen wissenschaft-
licher Tradition zu verorten. Uberraschend erscheint daher die Tatsache, dass heute in den
Sozialwissenschaften eine stark enthistorisierte Interpretation Webers dominiert. Stattdessen
soll hier vorgeschlagen werden, Webers umfassende Erklarungen in einem geistesgeschichtli-
chen Rahmen zu verorten, um letztlich einen Formenwandel in der Reprédsentation historischer
Wirklichkeit - d.h. von der Geschichtsphilosophie zur Gesellschaftstheorie - nachvollziehen zu
konnen.

Max Webers Geschichtsphilosophie

18:15-18:45 Karl Léwith hat in Weltgeschichte und Heilsgeschehen eine systematische Untersuchung ge-
.. . schichtsphilosophischen Denkens entfaltet. Darin werden die Kategorien geschichtlichen
Christian Bauer (Wurzburg) Sinns und letzten Sinns (eschaton) kritisch befragt. Dariiber hinaus findet man bei Lowith
Karl Lowiths Begriff der Ethizitat zahlreiche Reflexionen {iber die Unmoglichkeit einer Philosophie der Geschichte wie auch Be-
trachtungen zur Verhdltnisbestimmung von Geschichte, Sinn und Ethik.
Im Zentrum meines Vortrags steht Lowiths Essay Nietzsches Philosophie der ewigen Wieder-
kehr des Gleichen. Diese Studie gilt u.a. der Frage nach der Bedingung der Méglichkeit eines
erfiillten Daseins in Zeiten des europdischen Nihilismus. Die mit dem Nihilismus bezeichnete
Enttduschungsgeschichte |6st die Essenz von Geschichte und die ,metaphysischen Anteile
des Projekts der Moderne* (Ludwig Siep) auf. Als letzter Rest von metaphysischem Gehalt ver-
bleibt die aller Essenz vorausgehende Existenz: der Einzelne, der den heilsgeschichtlichen
Telosschwund zu kompensieren hat.
In diesem Kontext kommt Léwiths Begriff der Ethizitdt zur Geltung. Er markiert die Position
des Einzelnen, der mit der Tatsache rechnen muss, dass Geschichte — trotz Telosschwund —
nicht beliebig umschreibbar und deutbar ist, da sie durch Irreversibilitdt gekennzeichnet ist.
Irreversibilitdt begrenzt die Willkiir historischer Interpretation und bildet das schwankende
Fundament einer intelligiblen Welt der Erinnerung. Dass Erinnerung als Verschrankung des
Vergangenen mit dem Zukiinftigen eine Sinnstiftung im Sinnlosen leiste, die den Einzelnen im
symbolischen Kosmos mit dem Allgemeinen verkniipft, bildet den Horizont des sittlich existie-
renden Menschen. Die Geburt individueller Geschichte aus dem Geiste eines ethischen Impe-
rativs stellt sich als letztverbliebener Horizont von Welt nach dem Abschied von geschichtsphi-
losophisch begriindeten Endzustanden dar.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Mark Schweda (Go6ttingen)

Joachim Ritters Theorie der
Moderne als ,Hermeneutik der
geschichtlichen Wirklichkeit*

15:30-16:00
Christian Thies (Passau)

Die Achsenzeit-ldee als
Keimzelle einer neuen
Geschichtsphilosophie?

VSH 06

Joachim Ritter (1903-1974) z&dhlt zu den wichtigsten Einflussgréfien im akademischen Leben
der Bundesrepublik nach dem Zweiten Weltkrieg. Seine Philosophie ist ihrem systematischen
Gehalt nach als eine Theorie der Moderne zu verstehen. Sie entwickelt eine umfassende Deu-
tung des gegenwadrtigen Zeitalters in seiner grundlegenden epochalen Verfasstheit, die so-
wohl der weltgeschichtlichen Bedeutung der Moderne als auch ihrer inneren Problematik und
Gefahrdung gerecht zu werden sucht. In der modernen biirgerlichen Gesellschaft und dem
freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat setzt sich nach Ritter — auch und gerade in ihrem
emanzipatorischen Bruch mit der Vergangenheit — die von der antiken Polis ausgehende welt-
geschichtliche Entfaltung menschlichen Selbstseins in den Praktiken und Institutionen poli-
tisch verfasster, auf Vernunft und Freiheit gegriindeter Gemeinwesen fort. Der dabei zugrunde
gelegte Philosophiebegriff hdlt zwar am Gegenstand und Anspruch der antiken Meta-physik
als Erster Philosophie fest, fasst diese aber geschichtsphilosophisch als ,,Hermeneutik der
geschichtli-chen Wirklichkeit“. Der Vortrag verfolgt das Ziel, diese Konzeption von Philosophie
im Einzelnen zu rekonstruieren, ihre theoretischen und methodologischen Implikationen zu
erldutern und ihre systematischen Potenziale abzuschatzen. Wie sich zeigt, entwickelt Ritter
in Auseinandersetzung mit der Grundlegung der Metaphysik bei Aristoteles einen Begriff von
Philosophie, nach dem dieser als theoretischer Wissenschaft vom Sein des Seienden zugleich
die Bedeutung zukommt, das Verstdandnis der Wirklichkeit, das im geschichtlichen Entwick-
lungsstand der gesellschaftlich-politischen Lebenszusammenhange ihrer Zeit verkérpert ist,
reflexiv ausdriicklich zu machen und in einer verniinftig begriindenden Form darzulegen. Die
Aktualitat dieser Konzeption wird abschlieBend im Horizont neuerer Debatten um hermeneu-
tische bzw. interpretative Ansdtze praktischer Philosophie bei Autoren wie Charles Taylor, Mi-
chael Walzer, Martha C. Nussbaum und Axel Honneth diskutiert.

Das Konzept der Achsenzeit (Jaspers 1949) entgeht zwei starken Einwdnden, die sich gegen
fast alle grolen geschichtsphilosophischen Entwiirfe richten lassen: Erstens ist dieses Modell
nicht eurozentristisch, sondern komparativ-global; zweitens ist es nicht blof} eine apriorische
Konstruktion, sondern inzwischen Gegenstand vielfdltiger empirischer Studien (Eisenstadt,
Bellah u.a.). Bevor die Achsenzeit-ldee als Keimzelle einer neuen Geschichtsphilosophie die-
nen kdnnte, sind jedoch folgende kritische Uberlegungen notwendig.

Erstens ist die Achsenzeit ein Idealtypus, der in dieser Form nicht real auffindbar ist. Deshalb
sollte man besser von Axialitdt oder, noch besser, von axialen Elementen sprechen. Zweitens
handelt es sich um Kategorien, die sich auf die kollektive Ebene beziehen, nicht auf einzelne
Individuen. Drittens: Axiale Elemente lassen sich in der kulturellen Dimension einer Epoche
oder Zivilisation finden. Um 6konomische und politische, demographische und dkologische
Verdnderungen zu analysieren, braucht man andere Theorien. Viertens deutet Geschichtsphi-
losophie die Vergangenheit immer vom Standpunkt der Gegenwart mit Blick auf die Zukunft.
Bei einer solchen Betrachtungsweise ist festzustellen, dass uns die Achsenzeit heute keine
Orientierung mehr bieten kann. Gegen Jaspers, der im Grunde kein Verstdndnis fiir die nor-
mativen Errungenschaften der Moderne hat, ware zu zeigen, dass durch die ,,Sattelzeit* (Ko-
selleck) in kognitiver, moralischer und religiéser Hinsicht wichtige Fortschritte gegeniiber den
axialen Gesellschaften erreicht wurden.




16:15—-16:45
Stefan W. Schmidt (Wuppertal)

Spuren der Vergangenheit

— Phdnomenologie des
Geddchtnisses als Grundlage fiir
Geschichtsphilosophie

17:30-18:00

Wilhelm Schmidt-Biggemann
(Berlin)

Geschichtsphilosophie und
Philosophiegeschichte:
Paradoxien und Dilemmata

Paul Ricceur stellt in seinem Buch Geddchtnis, Geschichte, Vergessen seinen Abhandlungen
tiber die Geschichte eine Phdanomenologie des Geddchtnisses voran und dies nicht ohne
Grund. In meinem Vortrag mdchte ich aufzeigen, in welcher Weise das Geddchtnis Grundlage
und notwendige Voraussetzung fiir Geschichte ist.

Einem Diktum Aristoteles’ folgend ist das Gedachtnis mit Vergangenem verbunden. Dies impli-
ziert die Frage nach der Beschaffenheit dieser Verbindung. Die Antwort auf diese Frage liegt im
Begriff der Kontinuitdt, und zwar der Kontinuitat der Erfahrung und der Wirklichkeit tiberhaupt.
Dies schliet auch uns selbst als diejenigen, die sich erinnern, mit ein. Deutlich wird dies bei-
spielsweise im deutschen Ausdruck ,,Ich erinnere mich“ oder im franzdsischen ,,Je me souvi-
ens“. Ebenso beruht unser Begriff eines objektiven Zeitverlaufes letztlich auf dem Gedachtnis.
Das Geddchtnis im phanomenologischen Sinne beschreibt die Bewusstseinsstrukturen, die
dafiir verantwortlich sind, dass wir zeitliche und somit geschichtliche Wesen sind.

Im Zeugnis sieht Ricceur die Struktur des Ubergangs zwischen dem Gedichtnis und der His-
torie. Die personliche Erfahrung, das Erlebnis ist verwoben mit dem Gedéchtnis. Und ebenso
sind die Erfahrungen von Zeitzeugen und andere ,,Zeugnisse“ die Verankerung der Geschichte
in der Wirklichkeit. Obgleich Zeugnisse zwar immer die Gefahr der Tduschung bergen, haben
wirdoch nichts Besseres als diese, um die historiographische Operation darauf zu stiitzen und
eine Rekonstruktion des Vergangenen zu versuchen.

Geschichten und Geschichte konnen sich nur als Erzdhlungen prasentieren. Auch Geschichts-
philosophie ist ein Narrativ, freilich ein abstraktes. Aber sie muss selbst den Charakter eines
Narrativs haben, damit sie damit sie die Zeitlichkeit der Geschichte inszenieren kann. Sie
inszeniert den Absolutismus der Zeit, indem sie die Zeit als unaufhebbare Folge von Verschie-
denem zur Darstellung bringt. Diese Erzahlung bezieht sich immer auch auf die Vergangenheit,
ihr Tempus ist das Prateritum. Der Wahrheitsanspruch solcher Narrativitat ist referentiell: So
war es.

In Geschichten ist die historische Erfahrung aufgehoben, die die die Philosophie analysiert.
Geschichten sind sprachlich verfasst; sie stellen zeitliche Folgen dar. Diese Zeit inszenieren-
den Erzahlungen werden von der Philosophie semantisch und grammatisch, das ist logisch,
analysiert. In diesem Sinne ist Philosophie die Metasprache der als Erzdhlung gefassten Er-
fahrung. So entsteht der Anspruch auf Zeitlosigkeit systematischer Wahrheitsaussagen, die
in sich stimmig sein wollen und sozusagen sekundér den narrativen Referentialitdtsanspruch
beerben.

Philosophiegeschichte ist nun selbst ein narratives Geschéaft. Sie kann als historische Wis-
senschaft auf die Narrativitat nicht verzichten, weil sie sonst ihren Anspruch auf Inszenierung
der Zeitlichkeit aufgdbe. Aber genau hier liegt das Problem in Bezug auf die ,,systematische*
Philosophie, die als Metasprache der Erfahrung die Zeitlichkeit gerade iberwinden will. Erzah-
lungen, sofern sie Erfahrungen inszenieren, miissen im Prdteritum berichten, aber philosophi-
sche Wahrheiten haben keinen Zeitindex. Und hier zeigen sich Dilemmata: Ist die Erfahrung
des Geschichtswandels evidenter als die der zeitlosen Wahrheiten? Ist nicht die Erfahrung des
Geschichtswandels selbst eine zeitlose Erfahrung und mithin ein Selbstwiderspruch?



» Handlungstheorie

Sektionsleitung: Christoph Demmerling

Montag, 29. September
14:45-15:15
Steffi Schadow (Bremen)

,Kausalitat aus Freiheit“ und die
»Standardstory of Human Action®

15:30—-16:00
Bjorn Sydow (Tiibingen)

Menschliches Handeln als
natirlicher Vorgang: Eine
vermogenstheoretische Alternative
zur kausalen Handlungstheorie

16:15-16:45
Christoph Lumer (Siena)

Person, Selbst, Ich — ein
handlungstheoretischer Ansatz

VSH o011

In der Debatte dariiber, was Handlungen sind, welcher ontologische Status ihnen zukommt
und wie sie sich erkldren lassen, haben sich in der analytischen Handlungstheorie zwei grund-
legende Positionen herausgebildet: die kausalistische und die intentionalistische. Der Vortrag
kontrastiert Kants Handlungsbegriff mit dieser Entwicklung und zielt darauf ab, die systema-
tische Relevanz seiner Theorie der Akteurskausalitédt fiir heutige Debatten herauszuarbeiten.
Dazu wird zunichst ein Uberblick {iber die ,Standardstory* der Handlung gegeben, zweitens
werden prominente Einwdnde gegen die Standardkonzeption angefiihrt. Es folgt drittens ein
kurzer Uberblick iiber Handeln und Verursachen als Grundbegriffe der Kantischen Philosophie,
die sowohl Denkhandlungen als auch praktisches Tun umfassen. AnschlieBend beziehe ich
mich auf Kants Darstellung des Freiheitsproblems in der ,Kritik der reinen Vernunft“, um auf
seinen Begriff der freien Handlung hinzuleiten. Schlief3lich wird gezeigt, dass Kant eine be-
sondere Variante der Theorie der Akteurskausalitat vertritt, mit Hilfe derer sich ein Verstandnis
davon erschliefit, was es heit, aus Griinden zu handeln. Kants Handlungstheorie wird als
eine der Standardtheorie des ,belief-desire-Modells“ des Handelns iiberlegene Alternative
prdsentiert.

Menschliches Handeln ist eine besondere Art von kérperlichem Verhalten. Es unterscheidet
sich vom Rollen einer Kugel oder dem Bellen eines Hundes dadurch, dass es die Aktivitadt eines
Handlungssubjekts ist, das sich an Griinden ausrichtet. Das Rollen der Kugel und das Bellen
des Hundes verstehen wir als natiirliche Vorgadnge, die sich im Rahmen derselben natiirlichen
Ordnung abspielen. In Bezug auf das menschliche Handeln stellt sich die Frage, ob es eben-
falls unter dieser natiirlichen Ordnung steht oder unter einer anderen, auernatiirlichen. Im
Anschluss an Kant wird diese zweite Antwort als das Einnehmen einer zweiten und urspriingli-
chen Perspektive auf Menschen und ihr Verhalten verteidigt. Doch weil das menschliche Han-
deln auch aus dieser Perspektive der Freiheit noch ein kérperliches Verhalten und damit etwas
bleibt, das eigentlich der natiirlichen Ordnung unterliegt, gerdt diese Losung unweigerlich in
die Spannung, zugleich ein Zusammenspiel beider Ordnungen behaupten und ein genaueres
Verstandnis dieses Vorgangs offen lassen zu miissen. In meinem Beitrag mochte ich zeigen,
wie sich dieser Spannung entgehen lasst, ohne dass menschliches Handeln dabei als die Ak-
tivitat eines verniinftigen Subjekts aufgelost wird. Dazu gehe ich dem Gedanken nach, dass
nicht die Ereigniskausalitdt, sondern die Ausiibung von Vermogen als jene Eigentiimlichkeit
der natiirlichen Wirklichkeit zu verstehen ist, aus deren Entfaltung sich auch menschliches
Handeln als natirlicher Vorgang ergibt. Allerdings sind es nicht, wie Erasmus Mayr in Under-
standing Human Agency vorschlagt, aktive Vermogen, die uns als Handlungssubjekten eben-
so zukommen wie Gegenstdanden der unbelebten Natur, sondern Vermégen, auf duBBere Gege-
benheiten mit bestimmten Bewegungen zu reagieren.

Der Vortrag versucht, drei Begriffe zu klaren: ,Person’, ,Selbst‘ und ,Ich‘. Diese drei Begriffe
werden (provisorisch) wie folgt von einander abgegrenzt: ,Person ist der umfassendste der
drei Begriffe; der Begriff des ,Selbst‘ erfaBt die Person aus der Perspektive des jeweiligen Sub-
jekts; das Ich ist der Kern der Person, der in Handlungen die bestimmende Rolle hat.

Statt, wie heutzutage vorherrschend, intuitionistisch vorzugehen, stiitzt sich der Ansatz pri-
mar auf eine der Handlungstheorie verpflichtete Perspektive. Denn die meisten theoretischen
Verwendungen des Personenbegriffs erfolgen unter handlungstheoretischen Gesichtspunk-
ten: verantwortliches, moralisches Subjekt etc. Innerhalb der Handlungstheorie kommt der
Personenbegriff an zwei Stellen zentral vor: 1. Personen sind die Subjekte von Handlungen. 2.
Personen sind Objekte von Handlungen mindestens in dem Sinne, daf} Handelnde meist u.a.
darauf zielen, sich selbst Vorteile zu verschaffen. Aus den Bedingungen dieser beiden Funkti-
onen des Personenbegriffs ergibt sich schon der grofite Teil seiner Definition. Zu 1: Insbeson-
dere gehoren die fiir die Handlungsentscheidung und ausfiihrung wesentlichen Elemente zur

By —



17:30-18:00
Jonas Pfister (Luzern)

Grundlegende Verantwortung:
Zurechenbarkeit von Handlungen
und Handlungsfolgen

18:15-18:45
Martin Weichold (Gottingen)
Unabsichtliche Handlungen

(synchronen) Person. Zu 2: Die Bedingungen fiir die temporale (diachrone) Personenkontinu-
itdat werden durch eine Rekonstruktion der Ontogenese des Selbstbegriffs und tiber die sich
dabei zeigende Verwobenheit von Kérper und Geist geklart.

Der zentrale Ansatz fiir die Bestimmung des Ich-Begriffs ist hingegen: Zum Ich gehoren dieje-
nigen mentalen Ereignisse, Zustande und Dispositionen sowie die ihnen zugrundeliegenden
(mentalen) Strukturen, mit denen sich die Person identifiziert, die es im emphatischen Sinn
als seine eigenen ansieht bzw., die es nicht ablehnt oder als fremde, dufiere Machte ansieht.

Moralische Haftungsverantwortung fiir eine Handlung (oder einen Zustand) setzt eine grundle-
gende Verantwortung in dem Sinne voraus, dass die Handlung (oder der Zustand) der handeln-
den Person zugeschrieben werden kann. Im Anschluss an Aristoteles wird vielfach vorgeschla-
gen, dass wir nur fiir diejenigen Handlungen verantwortlich sein kénnten, die wir, erstens,
kontrollieren, und bei denen wir, zweitens, wissen, was wir tun. Dabei stellt sich die Frage,
was mit ,,Kontrolle“ genau gemeint ist. Damit kann gemeint sein, dass die Person sich fiir die
Handlung entschieden hat. Diese Position, die man als ,,Voluntarismus“ bezeichnen kann,
wird, so soll argumentiert werden, durch Gegenbeispiele wie Unterlassungen und fahrldssige
Handlungen widerlegt. Ein erfolgsversprechender Alternativvorschlag von Joseph Raz greift
auf den Begriff der Kompetenz zuriick. Demnach sind wir nebst den Handlungsfolgen, die wir
absichtlich herbeifiihren, auch fiir diejenigen Folgen verantwortlich, die dadurch entstehen,
dass wir aufgrund einer Fehlfunktion unserer Handlungsfahigkeiten die Handlung, die in un-
serem Kompetenzbereich liegt, nicht erfolgreich ausfiihren kdnnen. Dieser Begriff ist, so soll
argumentiert werden, zu eng, da er auch Unterlassungen mit einschliesst, die nicht als eine
Fehlfunktion interpretiert werden konnen. Verantwortlich sind wir vielmehr, so lautet der zu
entwickelnde Vorschlag, fiir die Handlungen, die wir zu unserem eigenen Kompetenzbereich
zéhlen.

In diesem Vortrag wird argumentiert, dass es eine grofie Klasse menschlichen Verhaltens gibt,
fiir die gilt, dass (a) dieses Verhalten nicht absichtlich geschieht, und dass (b) dieses Verhal-
ten Personen im Alltag tiblicherweise als ihre verantwortbare Handlung zugerechnet wird. Ob-
wohl der Begriff einer unabsichtlichen Handlung leicht als Oxymoron erscheinen kann, eignet
er sich gut, um eben diesen Phanomen-Bereich auf den Begriff bringen zu konnen. Hier ist ein
Beispiel fiir eine unabsichtliche Handlung in dem genannten Sinne: Eine Person kann iiberlegt
die Absicht fassen, in den ndachsten Stunden ihr Mobiltelefon nicht zu beantworten, um einem
ungewiinschten Gesprdch zu entgehen. Dann jedoch kann es passieren, dass das Telefon nach
einigen Stunden unerwartet klingelt und die Person das Telefon schon an ihrem Ohr vorfindet,
bevor sie sich ihrer urspriinglichen Absicht entsinnt. Interessant ist dabei Folgendes: Trotz
dessen, dass die Person (im relevanten Sinne) nicht absichtlich gehandelt hat, kann sie sich
das Geschehene als ihre Handlung zurechnen und sich dafiir tadeln. Vor dem Hintergrund der-
artiger Félle wird im Zentrum des Vortrags die folgende Frage stehen: Wie ist es moglich, einer
Person ein unabsichtlich geschehenes Ereignis gerechtfertigterweise als ihre verantwortbare
Handlung zuzurechnen? Theorien, die auf psychologische Voraussetzungen fiir Zurechenbar-
keit rekurrieren, werden kritisch diskutiert, und stattdessen eine durch Wittgenstein und Kant
inspirierte Alternative vorgeschlagen.



Dienstag, 30. September

14:45—-15:15
Gunnar Schumann (Hagen)

Practical reasoning as normative
reasoning

15:30-16:00
David Horst (Jerusalem)

Responding to Reasons

16:15-16:45
Nadine Mooren (Miinster)

Anlésse, Griinde und Motive

17:30-18:00
Nora Heinzelmann (Cambridge)

Akrasia in dilemmas

VSH o011

In my talk I want to stress the point that we explain human actions by giving reasons — not by
identifying causes. | will explicate some differences between both. In particular, the essential
difference between reasons and causes can be seen in their normative role they play in our
language. Reasons are something from which the resultant action becomes understandable as
something that should have been done or that was a good thing to do from the perspective of
the agent (in the given circumstances of the action). It is for this peculiar normative character
that reasons for actions can justify actions, in contrast to causal explanation which explain
how the occurrence of the action in question came about.

One benefit of understanding the explanation of actions by reasons as normative in character
is, that it dissolves some notorious obscurities in prominent accounts of practical syllogism,
namely: a) that the conclusion of a practical syllogism is allegedly itself an action, and b) the
claim that practical reasoning is no form of “logical demonstration”, because the premises
allegedly don’t necessitate the conclusion. However, | want to show that a) the conclusions of
practical syllogisms are not actions — although the conclusions are intimately connected with
actions and b) that the premises of a practical syllogism do necessitate the conclusion. There
is indeed a difference between practical and theoretical reasoning — but it is rooted finally in
the difference between normative and descriptive language use.

Responding to a reason — by acting or forming an intention — is often claimed to involve taking
something as a reason. Thus, when someone is doing A for the reason R — be this a fact, a be-
lief or a desire — she takes, recognizes, or endorses R as a reason for doing A. In the literature,
we can distinguish between two general attempts to account for this notion: either in terms of
a distinct mental attitude or in terms of a reliable disposition. | argue that both attempts face
serious problems. | end by sketching an alternative account that avoids the problems of both
the mental attitude and the dispositional account.

Es gibt unterschiedliche Typen von Antworten auf Fragen wie »Warum begann der Erste Welt-
krieg?«, »Wieso schrieb Soren Kierkegaard sein Werk Entweder — Oder?« oderauch die schlich-
te Frage »Weshalb hast Du das getan?«. Mogliche Antworten auf solche Fragen konnen Ent-
schuldigungen, Rechtfertigungen, Motivlagen, Ursachen, Interessen oder auch Anldsse sein.
Im Vortrag wird der Fokus auf die Verfasstheit der Kategorie des Anlasses gelegt. Zu diesem
Zweck soll mittels einer Art Phdnomenologie des Anlasses eine Skizze erarbeitet werden, die
die implizite Bedeutung des Anlasses als Bestandteil von Handlungs- und Begriindungszu-
sammenhdngen explizit macht. Wer auf die Frage nach den Griinden fiir seine Handlungen
nur Anldsse, einen zufélligen Umstand oder einen Anflug von Begeisterung vorbringt, setzt
sich dem Vorwurf aus, lediglich duBerliche und zufallsbedingte Anldsse, aber keine genui-
nen Griinde vorzubringen, die sein Verhalten als gerechtfertigt ausweisen konnten. Verglichen
mit der Bedeutsamkeit von Griinden im engeren Sinne des Rechtfertigens von Handlungen
erscheinen Anldsse als das Unwichtigere, wenn nicht gar als vernachldssigbare Gréf3en.

Im Vortrag wird nach den konstitutiven Aspekten von Anldssen gefragt. Dabei soll u.A. von
der Interpretationsleistung gesprochen werden, die erforderlich ist, um etwas als Anlass zu
bestimmen. Hierzu wird es erforderlich sein, die Unterscheidung von subjektiven Anldssen
und objektiv anerkannten Anldassen zu thematisieren, wie auch die Bedeutsamkeit zu disku-
tieren, die Erwartungshorizonten und Konventionalisierungsvorgangen in Bezug auf Anldsse
in Sprach- und Handlungszusammenhdngen zukommt.

Akrasia is commonly described as a failure to intend in accordance with one‘s better judge-
ment. More precisely, an agent is akratic if and only if he does not intend to do what he judges
he ought to do. Such an account of akrasia is challenged by the existence of certain dilemmas.
In such dilemmas, the agent judges that he oughtto do something and he judges that he ought
to not do it. Then, regardless of what he intends or does not intend to do, he will fail to intend
to do what he judges he ought to do. Thus, by definition, an agent in this dilemma is necessa-
rily akratic. But it seems implausible that an agent should be akratic in this way.

There are at least three options to deal with this problem. First, one might wish to embrace the
counterintuitive conclusion. An agent is then necessarily akratic in a certain dilemma. Second,
one might try to avoid the problem. Doing so requires a modification of either the account of

T —



Donnerstag, 2. Oktober
14:45-15:15

Carl David Mildenberger
(St. Andrews/Stirling)

A social reason to be rational

15:30-16:00
David Schweikardt (Miinster)

Zur Normativitat kooperativen
Handelns

16:15—-16:45
Herman Witzel (Bielefeld)

Goals

17:30-18:00

Benedikt Kahmen
(Bielefeld/Oxford)

Instrumental Reasoning under
Uncertainty

akrasia or of the account of dilemmas. Third, one might wish to explain the problem away. This,
in turn, has implications for moral psychology and action theory regarding the nature of nor-
mative judgements, intentions, incommensurability, and absolute prohibitions or demands.

VSH o011

The purpose of the talk is to contribute to the debate whether rationality is normative. | shall
argue that in spite of the powerful arguments proposed by Kolodny and Broome there is a
reason to be rational. It is a social reason to be rational. It only reveals itself once we consider
individuals who interact with each other, i.e. who are in some way in a social condition. The so-
cial reason to be rational is that an agent’s being rational enables other people to explain and
predict the agent’s beliefs and intentions. Put differently: rationality leads to traceability as
regards the attitudes of an agent. This is valuable in the social condition, as traceability seems
to be a necessary prerequisite for coordination and cooperation. Thus, | argue that there is an
instrumental reason to be rational. | will not be able to establish that the social reason to be
rational is perfectly general, i.e. that it exists for every person in every circumstance. What | can
show, however, is that wide-scope rationality is normative in the social condition.

In Debatten tber die Struktur gemeinsamen Handelns zeichnet sich, bei zum Teil deutlichen
Unterschieden in den Details der Analyse, ein Konsens dariiber ab, dass fiir den Vollzug ge-
meinsamer Handlungen ein Komplex aus konativen und kognitiven Einstellungen leitend ist.
Jenseits dieses wenigstens oberflachlich bestehenden Konsenses stellt sich die Diskussions-
lage mit Blick auf die normativen Beziehungen zwischen gemeinsam Handelnden besonders
heterogen dar. Umstritten ist vor allem, ob Akteure im Rahmen ihres gemeinsamen Handelns
spezifische Verpflichtungen gegeniiber einander haben und, wenn dies bejaht wird, welcher
Art und wie sie begriindet sind. Diesem Problem widme ich mich in diesem Beitrag. Mit Blick
auf die Klasse der notwendig gemeinsamen Handlungen (1) und im Ausgang von einer relatio-
nalen Analyse gemeinsamer Absichten (2) rekapituliere ich zunéchst einige vielversprechende
Vorschldge zur Analyse der normativen Struktur kooperativen Handelns (3), um dann dafir
zu argumentieren, dass spezifisch soziale Handlungsverpflichtungen, die in wechselseitigen
Festlegungen und Erwartungen griinden, das Grundelement dieser Struktur ausmachen (4).

Goals are a central feature of agency, yet, the literature on action theory does not provide a
clear conception of goals and its relation to other key concepts like intentions-with-which,
intentions-to or acting intentionally. In my talk, | will present a fleshed-out notion of a goal out
and discover it to be richer than often assumed. Goals are not simply “states-of-the-world’ or
“outcomes’, but show many characteristics usually attributed to intentions: goals cannot be
thought without an entity to which they belong, they guide deliberation about how to achieve
them and they are subject to rationality constraints for rational agents. Given those features,
a realistic conception of goals help unravel the philosophical vocabulary of intentions and
allows new approaches to tackle long standing discussions about intentions and actions like
the unification of the different notions associated with intention, the teleological character of
actions or the action theory of collectives.

You can do correct instrumental reasoning under uncertainty. Instrumental reasoning is reaso-
ning from an intention to achieve an end to an intention to do what you believe are means to
this end. You can be uncertain that you shall achieve the end. You can also be uncertain that
you shall do the means. Even if you are uncertain about this, you can still do correct instru-
mental reasoning. What does correct instrumental reasoning under this uncertainty look like?
In his recent Rationality through Reasoning (2013), John Broome answers the question what
correct instrumental reasoning under uncertainty looks like. | raise a problem for his answer.
The problem is that on his account, instrumental reasoning under uncertainty entails unde-
cidedness about whether to do the means. | think this is implausible. | discuss two replies |
imagine Broome might give. | argue that these replies do not work.

| describe what I think correct instrumental reasoning looks like in the last part of my paper. It
looks like reasoning with the propositional attitudes of intention and belief. I also argue that
the reasoning | describe is instrumental reasoning and that it is correct reasoning.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45—15:15
Daniel Eggers (Koln)

Der Egoist und der Amoralist, oder:

Sind wir nicht alle motivationale
Internalisten?

15:30-16:00
Fabian Borchers (Berlin)

Das Gute als Formbestimmung des
Handelns

16:15-16:45
Christian Kietzmann (Leipzig)

Wille und praktische Vernunft

VSH o10

Das Ziel des Vortrags ist die Verteidigung des sogenannten ,uneingeschrankten’ motivatio-
nalen Internalismus. Dem uneingeschrankten motivationalen Internalismus zufolge ist eine
Person, die ein moralisches Urteil fillt, motiviert, in Ubereinstimmung mit diesem Urteil zu
handeln — unabhéngig davon, ob weitere Bedingungen erfiillt sind, wie etwa, dass die Person
vollstandig rational, tugendhaft oder psychologisch normal verfasst ist. Meine Verteidigung
dieser weithin fiir unplausibel gehaltenen Position stiitzt sich auf die Variante eines Gedanke-
nexperiments aus David Humes Enquiry into the principles of morals, mit dem Hume die wah-
ren, und aus seiner Sicht durchaus bescheidenen, theoretischen Verpflichtungen des psycho-
logischen Altruismus zu illustrieren versucht. Die Variante von Humes Gedankenexperiment
erlaubt uns nicht nur, die theoretischen Verpflichtungen zu prézisieren, die mit der These des
uneingeschrankten motivationalen Internalismus einhergehen, sondern suggeriert auch ein
experimentelles Setup fiir deren Priifung. Ergebnisse von Befragungen, die ich mit Studenten
der Universitaten Kéln, Miinster und Aachen durchgefiihrt habe und deren Ergebnisse ich in
meiner Prasentation vorstellen mdchte, legen nahe, dass es sich bei der weit tiberwiegenden
Zahl kompetenter Sprecher um uneingeschrankte motivationale Internalisten handelt.

Mit zunehmendem Einfluss von Neo-Aristotelischen Positionen in der Handlungstheorie und
Ethik (z.B. McDowell, Foot, Raz und, wiederentdeckt, G.E.M. Anscombe) ist in den letzten Jah-
ren einer der Leitgedanken der antiken Philosophie wieder populdr geworden: dass jedes Han-
deln als solches auf das Gute gerichtet ist. Darin, so wird hdufig betont, ist das Handeln dem
Denken analog, das als solches auf das Wahre bezogen ist. Diese These einer dem Denken
analogen wesentlichen Gerichtetheit des Handelns ist jedoch nicht nur zugleich heftig umstrit-
ten, sie kann auch sehrverschieden verstanden werden.

In diesem Vortrag soll nun eine gdngige Unklarheit iber das Verstandnis dieser These beseitigt
werden, indem (in Auseinandersetzung u.a. mit David Velleman) dafiir argumentiert wird, dass
durch den Bezug auf das Gute eine Formbestimmung des Handelns gegeben wird. Dass das
Handelns als solches auf das Gute gerichtet ist, so soll gezeigt werden, darf nicht so verstan-
den werden, dass wir Menschen (gliicklicherweise!) alle Ziele desselben allgemeinen Inhalts
haben, ndamlich das Gute zu verwirklichen. Vielmehr kann was es iiberhaupt heit, in einem
vernunftgeleiteten Sinn im Handeln auf etwas abzuzielen, dariiber verstanden werden, dass
sich unser Handlungsziel als etwas Gutes charakterisieren ldasst. Auf das Gute bezogen zu sein
charakterisiert dann eine Art des Gerichtetseins und identifiziert nicht eine spezielle Sorte von
Zielen unseres Strebens. Das ist in der Tat analog dazu, wie auf das Wahre bezogen zu sein die
wesentliche Weise des Umgangs mit einem Gedanken, ndamlich die des Urteilens, bezeichnet
und nicht eine spezielle Unterklasse von moglichen Inhalten unseres Denkens herausgreift
(solche Inhalte, die wahr sind).

Fiir Kant sind Wille und praktische Vernunft miteinander identisch. Die praktische Vernunft ist
als solche ein Vermdégen zur Wahl, zur Willkdir. In der zeitgendssischen Handlungstheorie wird
diese Identitdt vielfach bestritten. Philosophen wie Joseph Raz, Michael Bratman, Gary Wat-
son oder R. Jay Wallace sind der Meinung, dass die praktische Vernunft ein Vermégen zu urtei-
len sei. Sie manifestiere sich in Meinungen oder Wissen dariiber, was zu tun gut ist. Diese Ur-
teile seien aber noch keine Willensbestimmungen, und zwar aus zwei Griinden. Erstens gehe
unser Wollen in mehreren Hinsichten tiber unser praktisches Urteilen hinaus. Buridan-Falle
und die Inkommensurabilitdt von Werten sollen zeigen, dass unser Wollen oder Beabsichtigen
spezifischer bestimmt ist als unser praktisches Urteilen. Zweitens scheint es offensichtlich,
dass man Entscheidungen treffen und Absichten bilden kann, die dem eigenen Urteil darii-
ber, was zu tun gut ist, widersprechen. Man kann, so scheint es, etwas wollen, obwohl man
es fiir schlecht halt, man kann etwas fiir gut halten, ohne es zu wollen, und man kann etwas
tun, von dem es einem egal ist, ob es gut oder schlecht ist. In meinem Vortrag werde ich eine
kantianische Konzeption der praktischen Vernunft gegen diese Einwdnde verteidigen. Meinem
Vorschlag zufolge ist die praktische Vernunft das Vermdégen, praktisch zu schlieen. Prakti-
sches Schliefen und rationale Handlungsmotivation begreife ich wiederum als miteinander
identisch. Praktische Vernunft und Wille sind damit ein und dasselbe. Ich werde zeigen, dass
sich die Beispiele, die eine solche Position als unhaltbar erweisen sollen, jeweils auch so
interpretieren lassen, dass sie mit meinem Vorschlag kompatibel sind.

B ——



17:30-18:00
Thomas Meyer (K6ln)

Das Problem der de dicto/
de re-Unterscheidung in der
Handlungstheorie

Innerhalb der handlungstheoretischen Kontroverse zwischen Kausalisten und Intentionalis-
ten hat Davidson 1963 das sogenannte Logische Verkniipfungsargument der Intentionalisten
dahingehend kritisiert, dass es eine Kausalrelation zwischen den Relata von Handlungser-
klarungen ,Handlung‘ und ,Grund‘ nicht ausschlieen kdnne, weil die benannte logische Ver-
kniipfung nicht zwischen den Entitaten (de re) selbst, sondern lediglich zwischen deren Be-
schreibungen (de dicto) bestehe. Damit unterstellt Davidson, dass im Bereich menschlichen
Handelns die de dicto/de re-Unterscheidung klar getroffen werden kann. Ausgehend von der
Annahme, dass dies im Bereich menschlichen Handelns problematisch ist, werde ich versu-
chen zu zeigen, dass die Rede von unseren Handlungen zugrundeliegenden beschreibungsun-
abhéngigen Entitaten (Ereignissen) problematisch ist und diese These mit Rekurs auf Hegels
Rechtsphilosophie kritisieren. Dort bindet Hegel die Addquatheit von Beschreibungen eines
Geschehens als Handlung an die Rechtmafigkeit der Handlungszuschreibung, er interpretiert
Handlungsbeschreibungen also askriptivistisch. Eine Handlungszuschreibung unterliegt je-
doch selbst normativen MaBstédben, die sozial konstituiert sind. Welches Ereignis tiberhaupt
als Handlung zdhlt und damit eine Handlung ist (de re) kann dann nicht unabhédngig von seiner
Beschreibung (de dicto) bestimmt werden. Damit ist jedoch auch die Trennung von de dicto
und de re in Bezug auf menschliches Handeln problematisch. Ziel wird es dann sein, tiber
eine Kldrung der de dicto/de re-Unterscheidung in der Handlungstheorie Aufschluss tiber den
Streitpunkt zwischen Kausalisten und Intentionalisten zu erhalten.



> Interkulturelle Philosophie

Sektionsleitung: Rolf Elberfeld

Dienstag, 30. September H2

14:45-15:15 Der Rigveda (RV), eine sammlung von Hymnen, enthélt die vieleicht dltesten iiberlieferten phi-
. . losophischen Uberlegungen iiberhaupt (RV 1.164, 10.129), und einige dieser RV-Passagen sind

Frank Kohler (Tiibingen) innerhalb derindischen Tradition als philosophisch wahrgenommen worden. Gegenstand die-

ser Hymnen konnen Fragen der Erkenntnistheorie, der Kosmologie und der Sprachphilosophie
sein. Als Hindernis bei ihrer Interpretation erweist sich allerdings der Umstand, dass die hier
auftretenden Philosopheme nicht nur auf der Ebene der Satzsemantik formuliert, sondern zu-
gleich syntaktisch realisiert werden und damit von der hier besonders ausgepragten Unsicher-
heit bei der semantischen und syntaktischen Charakterisierung dieser Dichtungen betroffen
sind. Soist der Inhalt einiger RV-Hymnen vielfach z. B. aufgrund der unterbestimmten Referenz
der dort auftretenden Ausdriicke unsicher.

Philosophische Fragestellungen treten insbesondere in einer Hymne (RV 1.164) gebiindelt
auf, die dadurch programmatischen Charakter bekommt und daher als geeignete Grundlage
fur philosophische Interpretation anderer Hymnen betrachtet werden wird. So wird hier u. a.
das Selbstverstdndnis des RV-Dichters thematisiert: Er verfiigt tiber Sprache und Dichtung
und setzt mit ihnen Strukturen in der Welt. Die referentielle Unterbestimmtheit rigvedischer
Dichtung erfordert eine situative Semantik; dariiber hinaus muss die prominent auftretende
Selbstreferentialitat beriicksichtigt werden. Selbstreferentialitat in der RV-Dichtung ist zu ver-
stehen als Ausdruck von Subjektivitdt; diese hat metaphysische Funktion, da sie bei der Ge-
staltung der Welt konstitutiv ist. In RV 1.164 wird dadurch die Vorstellung eines Bewusstsein,
das monistisch die Einheit und die Struktur der Welt erzeugt, suggeriert. Da die Semantik je-
doch situativ und dahervom jeweiligen Dichtungsakt abhdngig ist, hat diese Suggestion nicht
den Wert eines Theorems.

Uberlegungen zur philosophischen
Interpretation von Rigveda-Hymnen

15:30—16:00 Die vierfache Verneinung des buddhistischen Tetralemmas will bewusst tiber das Thetische
der Sprache hinaus, und auch bei Nagarjuna muss das dualistische Denken letztendlich
tiberwunden werden. Als Anndherung an buddhistisches Denken bieten sich also nichtklas-
Nichtklassische Logik als Briicke sische mehrwertige Logiken ohne TND an. Zwei Formen sollen auf ihre Eignung als Modell
sum buddhistischen Denken — fuir interkulturelle Diskurse untersucht werden. Die dialogische Logik Lorenzens ist eine spdte
. . Umformulierung seiner operativen Logik, die neben wahrheitsdefiniten Aussagen auch un-
Dialogische und polykontexturale  qptscheidbare Aussagen zulésst und die klassische Logik mit TND in einen groBeren Bereich
Logik in interkultureller Perspektive  effektiver® Logik ohne TND einbettet. Die Unformulierung in Dialogspiele zwischen Opponent
und Proponent ersetzt den Wahrheitsanspruch von Aussagen in mégliche Gewinnstrategien
im Dialogspiel. Doch da die Dialogregeln nicht symmetrisch sind, stehen sie Wimmers Forde-
rung nach symmetrischer Kommunikationssituation im Polylog entgegen.
Hingegen scheint Gotthard Giinthers polykontexturale Logik eher geeignet und schafft eine
aufdllige Nahe zum Denken Nishidas: Vor allem Giinthers Kritik an der dualistischen Ontologie
von Aussagen, in denen ein Subjekt einem Objekt opponiert ist, erlaubt es, Kontexturen als
psychische Orte zu definieren, an denen jeweils (intrakontextuell) zweiwertig gedacht wird.
Doch sie sind eingebettet in eine polykontexturale Lebenswelt, in der sogar mehr als dreiwerti-
ge Logiken denkbar sind. Wahrend Nishida hingegen in seiner ,,Logik des Ortes* kreisformige
Umgebungen denkt, sind die Kontexturen bei Giinther linear gedacht.
Da sich somit Méglichkeiten der Anndherung eines die klassische Logik transzendierenden
westlichen Denkens an das buddhistische Denken zeigen, scheint sich hier ein Weg aufzutun,
vertraute epistemische Normierungen des westlichen Denkens zu transzendieren und sich mit
mehr Verstandnis buddhistischem Denken anzundhern.

Gabriele Miinnix (Diisseldorf)

16:15-16:45 Die doppelte Funktion sogenannter ,dichter Begriffe“ in Beschreibung und Bewertung bringt
es mit sich, dass die Ethik sich nicht allein auf empirische Untersuchungen stiitzen kann. Ge-
wissen, Liebe, Wahrhaftigkeit, Vernunft oder Scham sind einerseits unerldssliche Aspekte
einer deskriptiven Anthropologie, andererseits stellen sie Werte dar, die dem Einzelnen Ori-
entierung in der Bildung seines Charakters geben. Die Tugendethik sucht auf der Grundlage
unseres Wissens vom Menschen Begriffe zu entwickeln, die sich in der Selbstkultivierung

P —

Rainer Schulzer (Tokyo)

Gewissen in Ostasien.
Anndherungen



17:30-18:00
Heydar Shadi (Berlin)

Heideggerin Iran: On an Islamic
Reception of Heidegger

18:15-18:45
Mario Wenning (Macao)

The Daoist Challenge to Confucian
Ethics

des Individuums bewdhren. Die hierbei vorausgesetzte Plastizitdt der menschlichen Seele
bedeutet mithin, dass verschiedene Wege der Selbsthildung des Menschen denkbar sind.
Moralische Psychologie in praktischer Absicht spricht vom Guten deshalb nicht rein deskrip-
tiv, sondern sie macht Vorschlage auf dem Weg zur Humanitat. Der Geltungsanspruch solcher
Empfehlungen verlangt nichtsdestoweniger sorgfdltige Bestandsaufnahme. Zu untersuchen,
wie der gute Mensch in auBBereuropdischen Kulturen gedacht wurde, sollte ein selbstverstand-
licher Teilbereich der Ethik sein.

Mein historischer Zugang zum Diskurs {iber das Gewissen in Ostasien sind zwei Denker am
Ausgang der japanischen Moderne. Die Pioniere der komparativen Ethik in Japan Inoue EnryQ
(1858-1919) und Onishi Hajime (1864—1900) haben sich kritisch mit klassischen chinesischen
und neuzeitlichen europdischen Konzeptionen des Gewissens auseinandergesetzt. Ihre Dis-
kussionen stellen insofern einen Neuanfang dar, als sie mit einem Wechsel in der Terminolo-
gie einhergingen. Der Menzius entnommene Begriff des ,,guten Herzens* hat sich seither auch
im Chinesischen als Ubersetzungswort fiir den westlichen Gewissensbegriff durchgesetzt. Die
Verschmelzung des europdischen und des ostasiatischen Diskurses wahrend der japanischen
Moderne riickt die Universalitdat des Gewissensphdanomens ins Licht.

This work investigates the reception of Heidegger‘s ontology specifically his question of Being
in Islamic-Iranian context. The focus will be on Ahmad Fardid (1910-1995), Iranian philosopher.
The aim is to study how Ahmad Fardid brought Heidegger and Sufism (Islamic mysticism) in di-
alogue and used Heidegger‘s concept of forgetfulness of Being and his critique on western me-
taphysic in order to construct an ontological Other. Heidegger was concerned with The Ques-
tion of Being (Seinsfrage) and criticized the western metaphysic for “forgetfulness of Being”
(Seinsvergessenheit). He maintained that the Western philosophy forgot the Being and got
engaged with the beings (Seiende), a condition that, according to Heidegger, led to nihilism.
Modernity is, from Heidegger‘s perspective, the highest phase of this nihilism. Heidegger re-
gards this ontological nihilism as the source of the nihilism which Nietzsche warned about it.
Fardid used Heidegger‘s critique on western metaphysic and modernity for forgetfulness of
Being and defined the west and occident as an intellectual realm “where the sun of [or the
sacred] truth has set down”. Fardid used this constructed occident to construct the orient as
an intellectual geography “where the sun of truth has not yet forgotten” or at least a realm
that has the potentiality to remember the Being. | call this intellectual approach towards oc-
cident, philosophical occidentalism. | mean by occidentalism, opposite of Saidian concept
of orientalism, so, a discourse that constructs occident as a tool for its own non-occidental
self-construction and definition. By “philosophical” or “ontological” | intend to distinguish
this type of occidentalism from other types of occidentalism such as theological (for example
Islamism; occident as unbeliever) and socio-political (for example Islamic left; occident as
material oriented society and imperialism). The ontological occidentalism defines both occi-
dent and orient according to their relation to the Being not according to their relation to God
(Islamism) or other human (left).

This work aims to rethink this reception as an intercultural reading of Heidegger.

This paper develops an alternative to Confucian conceptions of social and political achie-
vement that is inspired by the early critique of Confucianism brought forward by the Daoists
Laozi and Zhuangzi. For Confucians, achievement is constituted through practices of ritual
mastery and the ensuing cultivation of an agent’s role-based identity. After reconstructing the
normative pillars of a role-based ethics and its emphasis on the virtue of sincere cultivation,
the Daoist challenge is discussed in some detail. In particular, the paper focuses on two mo-
des of spontaneity understood as involving an attunement to changing environments: culti-
vated prereflective spontaneity and intuitive spontaneity. The turn to these complementary
forms of spontaneity, the paper argues, presents a playful critique of and alternative to alie-
nation through ritual and sincerity. The Daoist insight into the complexity of overlapping and
dynamic forms of life with their respective sets of situation-specific rituals challenges some of
the main assumptions underlying the Confucian model of rational agency and identity forma-
tion. The concluding section raises the question to what extent, if at all, a playful approach to
changing forms of life presents us with an answer to the question of how to act well in contexts
of increasingly accelerated and hybrid societies. If the model of spontaneous achievement is
to present more than a mere strategic response of coping with complex situations, it needs to
be shown that it contributes to what Zhuangzi refers to as ,,nourishing life“.



> Kulturphilosophie

Sektionsleitung: Eva Schiirmann

Montag, 29. September
14:45-15:15
Stefan Niklas (K6ln)

Ernst Cassirers Phdanomenologie der
Erkenntnis und die Methodologie
des intuitiven Verstandes

15:30—-16:00

Tim-Florian Goslar (Wuppertal)
Nur die Geschichte erzahlt
uns, was der Mensch sei. Zur

historisch bedingten Geltung
anthropologischer Merkmale

S 062

In seinem Buch Die 25 Jahre der Philosophie hat Eckart Férster nicht nur die formale, sondern
anhand von Goethes naturwissenschaftlichen Studien auch die materiale Moglichkeit einer
»Methodologie des intuitiven Verstandes“ aufgewiesen. Gemeint ist ein Verfahren, das von
der Auffassung einer (relativen) Ganzheit ausgeht, um deren innere Ubergénge zu untersu-
chen (wie etwa in der Morphologie der Pflanzen oder im Farbspektrum des Lichts).

Mein Vorschlag lautet, Ernst Cassirers Phdnomenologie der Erkenntnis (stellvertretend fiir die
Philosophie der symbolischen Formen insgesamt) unter dem Gesichtspunkt der Methodologie
des intuitiven Verstandes zu ,,rekonstruieren®. Dabei verweist bereits der Begriff ,,Rekonstruk-
tion“ auf Cassirers eigene Methode: Es geht um den systematischen Nachvollzug der ebenso
konstitutiven wie kontinuierlichen Phasen der Erkenntnis (und der anderen Modi der mensch-
lich-kulturellen Formung). Diese Phasen oder Momente sind durch spezifische Ubergénge mit-
einander verbunden, doch jede Phase bleibt als eigenstandiger Modus der Erkenntnis (oder
einer anderen symbolischen Form) bestehen. Dementsprechend kann man von einer fortlau-
fenden Modifizierung oder in diesem Sinn auch von modularen Ubergingen innerhalb des
Ganzen der Erkenntnis sprechen. Und dies entspricht eben der Rekonstruktion von Ubergén-
gen innerhalb eines Ganzen und somit genau dem, was durch die Methodologie des intuitiven
Verstandes bezeichnet wird.

Die von Eckart Forster aufgezeigte Perspektive bietet also — ohne dies beabsichtigt zu haben
— auch einen Zugang zur Interpretation des ,Theoriedesigns” der Phdnomenologie der Er-
kenntnis. Vor allem aber ldsst sich umgekehrt die Methodologie des intuitiven Verstandes, die
Forster in Goethes Naturstudien identifiziert, mit Cassirers Hilfe in die Kulturwissenschaften
»ubertragen“, genauer gesagt: auch und gerade in diesen rekonstruktiv identifizieren.

Arnold Gehlens anthropologischer Nullpunkt pragt in seiner Radikalitdt die Kultur und Ge-
schichtsauffassung nachhaltig. Das Mangelwesen Mensch entzieht sich der zeitlichen Grund-
struktur des Menschen und bestimmt gerade deshalb den geschichtlichen Verlauf: Der Zu-
stand des Posthistoire ist unausweichlich, bedeutet dieser doch grofitmdogliche Stabilitat des
stets in seiner Existenz bedrohten Mangelwesens Mensch. Innerhalb der Philosophischen
Anthropologie ist jedoch bereits das Bemiihen zu verzeichnen, Anthropologie und Geschichte
zusammenzudenken, ohne den Geschichtsverlauf anthropologisch zu beschneiden. Schlief}t
die Annahme des Mangelwesens den Raum der Geschichte, eroffnet die exzentrische Positi-
onalitdat Helmuth Plessners im Gegenzug einen Spielraum, der — geschichtlicher Variabilitat
eingedenk — auch die Anthropologie einem Variantenreichtum zufiihrt. Hinzu treten nunmehr
Konstanten menschlichen Verhaltens, anthropologischen Merkmalen artverwandt. Aufgrund
ihrer Offenheit und Anerkennung von Pluralitat lasst sich eine Briicke von der Philosophischen
Anthropologie Plessners zur Kulturphilosophie Hans Blumenbergs schlagen, in der anthropo-
logische Begriindungsfiguren eine entscheidende Modifikation erfahren. Mit Blumenberg ist
die Annahme eines, der Geschichte entzogenen, anthropologischen Radikals nicht aufrecht zu
erhalten, Hypothesen tiber den biologischen Ursprung des Menschen geraten gar zur Krypto-
genese. Nur lber die Geschichte erfahren wir, wann und aus welchen Griinden welche (anth-
ropologischen) Wesensziige des Menschen in das jeweilige Welt und Selbstbild aufgestiegen
sind; zugrunde liegt die Annahme einer Pluralitdt anthropologischer Merkmale, deren Geltung
je nach historischer Konstellation variiert.




16:15—-16:45

Sebastian Spanknebel (Magdeburg)

Narrativitat und Wahrheit

17:30-18:00
Sandra Markewitz (Bielefeld)

Vico und Wittgenstein
tiber Naturgeschichte und
Kulturtatsachen

18:15-18:45

Oliver Honer (Darmstadt)
Das Subjekt der Tragddie.
Selbstentfremdung und

Subjektkonzeptionen bei Georg
Simmel und Ernst Cassirer

Narrativitat hat nach wie vor Konjunktur. Erzéhlungen werden Kapazitaten der Identitéts -,
Kohdrenz - und Sinnbildung zugetraut, und zwar sowohl im historischen wie auch im zwi-
schenmenschlichen oder lebensgeschichtlichen Kontext. Dabei besteht jedoch ein konstitu-
tives Spannungsverhéltnis zwischen dokumentarischem oder bezeugenden Authentizitdtsan-
spruch einerseits und der notwendigen Perspektivitat und Ausdrucksfreiheit jeder Erzahlung
andererseits. Was hier auf dem Spiel steht und zumeist unterbestimmt bleibt, ist die Wahr-
heitsbehauptung der meisten Erzahlungen. Im Rahmen des Vortags soll ein narrativer Wahr-
heitsbegriff entwickelt werden, welcher in der Lage ist, dieser Polaritat gerecht zu werden. Ein
solcher Wahrheitsbegriff darf nicht, dies ist die leitende These des Vortrags, auf der Ebene der
einzelnen Elemente der Erzdhlung (oder deren Summe) verortet werden, sondern muss das
Ganze der Konfiguration in ihrer perspektivierenden Pluralitdt fassen konnen. Dies kann nur
verstandlich gemacht werden, wenn Wahrheit nicht mehram Modell logischer Aussagenwahr-
heit orientiert ist, sondern in Anlehnung an den Wahrheitsbegriff Heideggers als dynamisches
Geschehen begriffen werden kann, in welchem die erzéhlten Ereignisse gleichsam in ihrem
Anspruch auf Unverstelltheit wie auch in ihrer genuinen Unbestimmtheit zueinander und der
sich daraus notwendig ergebenen Pluralitat ihrer Konfigurationen in Erscheinung treten kon-
nen.

Der Vortrag untersucht Wittgensteins Ausdruck ,,Naturgeschichte, wie er im 25. Abschnitt der
»Philosophischen Untersuchungen® genannt wird und fragt vor diesem Hintergrund nach der
Unterscheidung von Natur und Kultur: Nicht nur das kulturelle Tun und die kulturellen Aus-
drucksformen weisen, im Einklang mit dem Vico-Axiom, auf etwas Poietisches, Gemachtes.
Auch die von Wittgenstein hervorgehobene Naturgeschichte verbindet sich mit den Sedimen-
ten des ,fait culturel®, dessen begriffliche Grundspannung darin besteht, etwas Gegebenes
und etwas Hergestelltes zu verbinden. Gezeigt werden soll, wie die Referenz auf die Naturge-
schichte, jenseits der Trennung von Natur und Kultur, auf einen 1778 zum ersten Mal glossier-
ten Begriff von ,, Tatsachen“ verweist, der auch im 20. Jahrhundert als praxeologische Fundie-
rung des Sprachhandelns &tiologisches (Vico) und begriffskritisches (Wittgenstein) Interesse
verbindet und die weitverzweigte Geschichte des ,,animal rationale“ in tatsachensensitiven
Praxisformen bewahrt, ohne sich im ,Logifizierungsprojekt“ (Konersmann) zu verlieren, das
Ordnungsstrukturen vorschnell mit der Entsprechungskapazitdt von Addquatiopotentialen
gleichsetzte.

Die sogenannte ,virtuelle Kontroverse“ zwischen Georg Simmel und Ernst Cassirer um die
»Tragodie der Kultur” hat bislang keine Aktualisierung gefunden und erfordert eine genauere
Analyse.

Der Kern der simmelschen Tragddiendiagnose ist die Beobachtung, dass kulturelle Welten
eine ,eigene Logik“ entfalten konnen, die wiederum die Moglichkeit der Selbstentfremdung
bedingt. In diesem Sinne meint die Tragddie der Kultur eine Tragddie des Subjekts. Die Frage,
die sich dabei stellt, lautet: Wer oder was ist dieses Subjekt iberhaupt? Denn Begriff und
Moglichkeit der Selbstentfremdung sind ebenso vom jeweiligen Subjektbegriff abhdngig. In
diesem Punkt zeigt sich eine wesentliche Konfliktlinie zwischen beiden Autoren:

Simmel hat in seinen Schriften stets das durch ein ,,individuelles Gesetz* bestimmte konkre-
te Subjekt im Blick. Cassirer erkennt hierin einen problematischen Essentialismus, denn die
ideelle Welt der symbolischen Formen, in der sich das Subjekt-Objekt-Verhdltnis erst konstitu-
iert, ldsst sich nicht im endlichen Individuum fundieren, sodass der Gedanke notwendig zum
»transzendentalen Ich* aufsteigt. Kann die Objektivierungsleistung systematisch auf die freie
schopferische Subjektivitdt zuriickgefiihrt werden, ldsst sich Entfremdung durch die Reflexion
auf das Prinzip und die GesetzméRigkeiten der symbolischen Formen vermeiden.

Im Anschluss an Simmels Kant-Kritik |dsst sich aber bemé&ngeln, dass theoretische und prakti-
sche Freiheit hier unbegriindet gleichgesetzt werden und das Entfremdungsproblem dabei nur
verdeckt wird. Ich werde aufzeigen, dass Simmels Uberlegungen zum ,,individuellen Gesetz*
an dieser Stelle eine systematische Liicke schlieBen und sich beide Konzeptionen tiber den
Begriff des Leibes vermitteln lassen, um so eine angemessene Fassung des Entfremdungspro-
blems zu erreichen.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15

Michael Schramm
(Leipzig/Hamburg)

Symbolische Formung und die
Gesellschaftliche Konstruktion
von Wirklichkeit

15:30-16:00
Philipp von Wussow (Leipzig)

Leo Strauss* Kritik der
Kulturphilosophie

S 062

Eine Kulturphilosophie braucht eine Sozialtheorie — und umgekehrt. In meinem Referat werde
ich dies am Beispiel des wechselseitigen Bezugs der Philosophie der symbolischen Formen
Ernst Cassirers und der Wissenssoziologie Peter Bergers und Thomas Luckmanns nachweisen.
Ausgehend von einer Analyse der begrifflichen Grundlagen beider Theorien wird deutlich, dass
sich sowohl bei Cassirer als auch bei Berger/Luckmann die gleichen Gedankenbewegungen
und Ideen finden, diese sich jedoch in verschiedener Auspragung theoretisch manifestieren.
Dabei ist fiir Cassirer ebenso wie fiir Berger/Luckmann der gemeinsame Bezugspunkt bei der
kulturellen und sozialen Lebenswelt sowie den Lebensweisen des Menschen zu finden.

Auf Grundlage der These, dass die Grundbegriffe Cassirers und Berger/Luckmanns funktional
dquivalent zueinander sind, zeige ich, dass die soziologische Terminologie Berger/Luckmanns
in den Begriffen Cassirers wiedergeben werden kann; und umgekehrt. Aufbauend auf dem
Symbolbegriff kann ein nahezu identisches Verstdandnis der Konzepte ,symbolische Form*
(Cassirer )und ,symbolische Subsinnwelt‘ bzw. ,Wirklichkeitsbereich® (Berger/Luckmann)
nachgewiesen werden. In beiden Fillen handelt es sich um spezifische Zugriffsweisen auf Welt
und Wirklichkeit. Ebenso zielen essentielle Theoriebestandteile sowohl bei Cassirer als auch
bei Berger/Luckmann strukturell auf Gleiches: Welt und Wirklichkeit sowie Erkenntnisse von
Welt und Wirklichkeit sind menschengemacht und sowohl Cassirer als auch Berger/Luckmann
entwickeln ihre Theorien im Hinblick auf die kulturelle bzw. soziale Bedingtheit aller Ph&no-
mene der objektiven Wirklichkeit.

Menschen konnen nur wegen ihrer kulturellen und sozialen Gepragtheit mit dieser Welt um-
gehen und in ihr leben. Besonders von Interesse sind dabei die spannungsreichen Prozesse
zwischen Herstellung, Vermittlung und Aneignung von kulturellen und sozialen Phdnomenen.
Ich méchte in meinem Referat deutlich machen, dass die beiderseitige Kenntnisnahme bzw.
Integration der Kultur- und Sozialphilosophie einen Beitrag zu einer umfassenden Theorie der
menschlichen Kultur leistet.

Leo Strauss (1899—-1973) ist nicht nur eine der wichtigsten Referenzen fiir die Neubegriindung
der politischen Philosophie im 20. Jahrhundert, er gab auch bis heute wirksame Anstofe fiir
die Geschichte der judischen Philosophie und lieferte einen noch weitgehend unerschlosse-
nen Beitrag zur Logik der Sozialwissenschaften. Dabei vertrat er eine fiir das 20. Jahrhundert
vollig untypische Philosophieauffassung, nach der das Verhéltnis von Glaube und Vernunft
das zentrale Thema des philosophischen Denkens sei.

Alle diese Aspekte werden in ihrem Zusammenhang verstdndlich, wenn man sie auf ein un-
tergriindiges Zentralmotiv bezieht: Strauss’ Kritik der Kulturphilosophie und im weiteren Sinn
der kulturellen Begriffe, mit denen die Geistes- und Sozialwissenschaften ihren Gegenstand
beschreiben. Diese Kritik ist innerhalb der Geschichte der Kulturphilosophie und Kulturkritik
einzigartig, denn sie zielt auf die systematischen Grundlagen der neukantianischen Kulturphi-
losophie und fiihrt die ,reaktiondre“ Kulturkritik von Spengler, Heidegger oder Ernst Jiinger
nicht fort.

Strauss macht die Anerkennung des Universalitdtsanspruchs des Politischen gegeniiber der
Kultur geltend — ein Anspruch, der eine jede in sich abgeschlossene ,Logik der Kulturwis-
senschaften“ (Ernst Cassirer) durchkreuzt. Die dazugehdrige Auseinandersetzung ist wissen-
schaftsgeschichtlich in einer vorherigen Diskussion verortet, die von Hermann Cohens Der
Begriff der Religion im System der Philosophie (1915) ausgeht. Es ist die unscheinbare Frage
nach dem Ort der Religion innerhalb der neukantianischen Systematik der Kultur, die die se-
mantische Struktur flir die Artikulation des Politischen vorgibt. Auch in der Debatte zwischen
Leo Strauss und dem Staatsrechtler und spateren NS-Juristen Carl Schmitt iiber den ,,Begriff
des Politischen“ (1932) ist diese systematische Frage tiberall prasent und kann als ihr eigentli-
cher Leitfaden gelten. In Strauss’ Philosophie und Gesetz (1936) wurde sie dann wie in einem
dialektischen Bild zum Stillstand gebracht.

T —



16:15—-16:45
Sebastian Luft (Milwaukee)

Die transzendentale Dimension
von Kulturphilosophie

17:30-18:00
Karsten Berr (Dresden)

Landschaft, Kultur und Ethik.
Zur operativen Basis einer
Philosophie der bewohnten Welt

In diesem Vortrag widme ich mich der Frage nach der transzendentalen Dimension einer Kul-
turphilosophie. Eine Philosophie der Kultur birgt die Gefahr, dass ,,Kultur apriorisch deduziert
wird und daher zu konkreten Kulturformen nur wenig sagen kann. Die Gefahr besteht weiterhin
in einem Chauvinismus, insofern eine ,,allgemeine“ Kulturtheorie nolens volens einen nor-
mativen Anspruch macht, der sich als ein verborgener Enthnozentrismus entpuppt. Aber man
handelt sich Probleme ein, wenn man den transzendentalen Anspruch aufgibt und die Kultur-
theorie zu einem rein empirischen Projekt erkldrt. Eine empirische Kulturforschung ist nicht
in der Lage, mehr als kontingente Kulturformen zu beschreiben und kann daher keine Philo-
sophie der Kultur sein. Kulturphilosophie hat entweder wenig mit konkreten Kulturformen zu
tun oder gibt, wenn sie sich ihnen widmen will, den Anspruch, Philosophie zu sein, auf. Ein
Losungsvorschlag liegtin der Kulturphilosophie Cassirers, die sich explizit als transzendentale
Philosophie von Kultur versteht, die die allgemeinen Bedingungen der Moglichkeit derselben
explizieren will. Sie ist auf der Suche nach apriorischen Strukturen von Kultur. Dies tut sie aber
mit einer neuartigen Auffassung von Apriori. Das Apriori wird historisiert. Die von Cassirer auf-
gewiesenen symbolischen Formen sind phanomenologisch-deskriptiv gewonnene Strukturfor-
men unseres Daseins als Kulturwesen. Damit ist Cassirers Kulturphilosophie transzendental.
Der Vortrag wird sich der Frage widmen, wie eine solche Kulturphilosophie konkret vorgehen
kann und damit einen Weg zwischen einem Empirismus und einem Rationalismus bahnt.

Es kann als Aufgabe der Kultur- und Geisteswissenschaften angesehen werden, sich der je
spezifischen ,kulturellen Form der Welt“ zu ,,vergewissern“ (Gethmann, Mittelstraf3 et al.), die-
se herauszuarbeiten und im kulturellen Haushalt moderner Gesellschaften zu verorten. Nach
einem Vorschlag von Mittelstraf’ ist Kultur ,,in Wahrheit die bewohnte Welt selbst, die Welt
bewohnbar gemacht, verwandelt in die Welt des Menschen*. Kulturelle ,,Gegenstande“ weisen
damit auf den Menschen, sein Handeln und die Handlungsresultate zuriick, obwohl sie dem
Menschen im Gewand des vermeintlich urwiichsig Gegebenen entgegen treten kénnen. Diese
operative Basis aller Praxis wie Theorie gerét allerdings in konkreten Praxen wie in theoreti-
schen Deutungsversuchen kultureller Wirklichkeiten hdufig aus dem Blick, so etwa auch in der
Landschaftsarchitektur, Landschafts- und Raumplanung und Umweltethik.

Mein Beitrag wird daher in Anlehnung an Uberlegungen von Paul Lorenzen und des Erlanger,
Konstanzer und Marburger Methodischen Konstruktivismus/Kulturalismus die operative Basis
der genannten Disziplinen rekonstruieren — d.h. die grundlegenden Handlungen, ihre grund-
legenden Zwecke und (blichen Mittelwahlen, die zur Konstitution von ,,Landschaft®, ,Raum*
oder ,,Umwelt“ fithren. Die These ist, dass das ,,Bauen“ in diesem Sinne als eine grundlegen-
de Handlungsweise dem grundlegenden und allgemeinen Zweck des Wohnens dient. Diese
allgemeine Handlungsweise und Zweckausrichtung variiert kulturhistorisch und entfaltet sich
in verschiedenen Formen, je nachdem, ob es um das Erbauen und Bewohnen von Gebduden,
den Anbau und die Ernte von Nahrungsmitteln, den Abbau organischer Ressourcen und anor-
ganischer Bodenschétze, die Gestaltung, Pflege, Hege und dsthetische Betrachtung von Land-
schaft oder das Bebauen und Besiedeln von ,,Radumen* geht. Einige Hinweise zu einer ,,Ethik
der bewohnten Welt“ werden den Vortrag abschlieflen.



» Medizinethik

Sektionsleitung: Dieter Birnbacher

Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Roland Kipke (Tiibingen)

Warum nicht kommerzielle
Suizidassistenz? Zur Frage nach
der Kohdrenz der Befiirwortung
assistierten Suizids

15:30—-16:00
Tobias Eichinger (Freiburg)

Gabe oder Pflicht? Zum moralischen
Status der Bereitschaft zur
postmortalen Organspende und
seinen praktischen Konsequenzen

16:15-16:45
Annette Dufner (Miinster)

Gerechte Aggregation

Sé6

Der drztlich assistierte Suizid wird seit langem kontrovers diskutiert. In einem Punkt aber be-
steht Einigkeit, ndmlich in der Ablehnung einer kommerziellen Suizidassistenz. Nicht nur die
Gegnerdrztlicher Suizidassistenz, sondern auch ihre Befiirworter sprechen sich deutlich gegen
kommerzielle Suizidassistenz aus, d.h. gegen eine Suizidassistenz von Nicht-Arzten, die fiir
diese Leistung eine Vergiitung erhalten. Diese entschiedene Ablehnung wird kaum begriindet.
Damit stellt sich die Frage: Ist die Ablehnung der kommerziellen Suizidassistenz bei gleich-
zeitiger liberaler Beflirwortung der drztlichen Suizidassistenz eine kohdrente Position? Das
heifdt, gibt es iberzeugende Argumente, die spezifisch gegen kommerzielle Suizidassistenz
sprechen, nicht aber zugleich gegen drztliche Suizidassistenz? Der Vortrag unterzieht die mog-
lichen Argumente einer kritischen Analyse. Sie beziehen sich auf die Bedingungen legitimer
Suizidassistenz, auf mogliche Auswirkungen und auf Annahmen {ber bestimmte 6ffentliche
Gliter. Die Analyse fiihrt zu dem Ergebnis, dass keine iiberzeugende spezifische Argumenta-
tion zu finden ist. Es konnen nur bestimmte Auflagen fiir Anbieter kommerzieller Suizidas-
sistenz begriindet werden. Die Position der liberalen Befiirworter assistierter Suizidassistenz
weist daher Revisionsbedarf auf: Sie miissten entweder ihre Bejahung konsequenterweise auf
die kommerzielle Suizidassistenz ausweiten oder ihre Ablehnung mancher Argumente iber-
denken, die gegen Suizidassistenz generell sprechen.

Ist es moralisch geboten, sich als potenzieller Organspender zur Verfiigung zu stellen und
verwerflich, diese Form der Hilfsbereitschaft zu verweigern? Oder kommt die Bereitschaft zur
postmortalen Organspende einem heroischen Akt selbstloser Nachstenliebe gleich, zu dem
niemand gezwungen werden darf? Oder aber handelt es sich dabei um eine héchstpersonliche
Entscheidung, die in ethischer Hinsicht sogar als indifferent angesehen werden muss?

Hier stehen sich Positionen gegeniiber, die nicht nur auf unterschiedliche Vorstellungen vom
Wert und der Verfigbarkeit des menschlichen Kérpers verweisen, sondern auch praktische
Konsequenzen fiir die Transplantationsmedizin haben. Schon die verschiedenen Regelungen
zur Erfassung der Spendeentscheidung (Zustimmungs- bzw. Widerspruchslosung) enthal-
ten implizit entsprechende Positionierungen. Wahrend die einen dafiir argumentieren, dass
sich angesichts des hohen potenziellen Nutzens (fiir den todkranken Empfanger) sowie des
geringen bzw. nicht vorhandenen Schadens (fiir den toten Spender) eine moralische Pflicht
zur Organspende(bereitschaft) ableiten lasse, verweisen die anderen auf den Gabe-Charak-
ter der Organspende, der eine Verpflichtung ausschliefe. Damit wird auch die Selbstlosigkeit
des Spendens betont, was wiederum von der Gegenseite zur Begriindung einer Normativitat
der Organspendebereitschaft ins Feld gefiihrt wird und oft in Form moralischer Appelle die
Diskussion um die Behebung des Organmangels bestimmt. Daneben beziehen sich Vertreter
des sog. Reziprozitdtsmodells (,,Club-L6sung®) auf das Tauschprinzip und interpretieren die
Bereitschaft zur Organspende als eigenniitzige Leistung, die jedem abverlangt werden kdnne,
der auch selbst im Notfall von einem Spendeorgan profitieren wolle.

In dem Beitrag sollen unterschiedliche Ansdtze zur Bestimmung des moralischen Status der
Bereitschaft zur postmortalen Organspende vorgestellt, in ihren praktischen Konsequenzen
nachgezeichnet und gegeneinander abgewogen werden.

Nehmen wir einmal an, die Welt wiirde von einem neuen Krankheitserreger heimgesucht,
gegen den nicht schnell genug eine ausreichende Medikamentenmenge hergestellt werden
konnte. Nachdem nun im Rahmen des nationalen Notfallplans all diejenigen Bediirftigen mit
dem Medikament versorgt wurden, die fiir die Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Ordnung und
Sicherheit sowie der weiteren medizinischen Versorgung wichtig sind, steht die Frage an, wel-
che weiteren Bediirftigen in welchen Ausgangssituationen den Rest davon erhalten sollten.
Nehmen wir nun desweiteren an, dass einige Bediirftige dem Tod geweiht wdren, wenn sie
nichts erhalten wiirden, eine etwas grofere Anzahl weiterer Bediirftiger aber ebenfalls von
gesundheitlichen Einschrankungen bedroht ware und beispielsweise den Gebrauch einzelner
GliedmaBen verlieren wiirde, wenn ihnen nicht geholfen wiirde. Was sollte man tun?

PO ———



17:30-18:00
Martina Schmidhuber (Erlangen)

Ist ein gutes Leben fiir Menschen
mit Alzheimer-Demenz moéglich?
Fiir eine subjektive Theorie des
guten Lebens

18:15-18:45
Daniela Ringkamp (Paderborn)

Demenz und (Post-) Personalitét

Die Auffassung, die hier vertreten werden soll, besagt, dass in bestimmten Féllen die perso-
neniibergreifende Nutzeneffizienz von Hilfsleistungen eine wichtige moralische Rolle spielt,
dass man also in gewissem Rahmen durchaus der grétmoglichen Anzahl von Personen im
groBtmoglichen Umfang helfen sollte. Allerdings, so kann man argumentieren, gilt dies nur
fur Falle, in denen keine der konfligierenden Interessen vergleichsweise geringfiigig sind
(,headaches for lives®). Solche Interessen sollten gerade in Konfliktfillen, in denen auch sehr
viel gewichtigere Interessen auf dem Spiel stehen, nur eine untergeordnete Rolle einnehmen.
Desweiteren sollten Hilfsleistungen fiir die Bediirftigsten vergleichsweise starker gewichtet
werden als Hilfsleistungen fiir Personen, denen es bereits vergleichsweise gut ergangen ist
(,,priority for the worst off“). Zusammenfassend kann diese Position als ARP bezeichnet wer-
den: Aggregiere in interpersonellen Konfliktfdllen beziiglich relevanter Interessen auf priorita-
ristische Art und Weise.

In der Philosophie herrscht ein reger Diskurs {iber das gute Leben, in welchem zwischen objek-
tiven und subjektiven Theorien unterschieden wird. Die dahinter stehende Frage lautet: Kann
es objektive Kriterien fiir ein gutes Leben geben oder ist dies so individuell, dass ein Leben
nur subjektiv bewertet werden kann? Im Vortrag werden Einwdnde gegen objektive Theorien
des guten Lebens genannt, so z.B. die Gefahr des Paternalismus. Es wird argumentiert, dass
rein objektive Theorien des guten Lebens zurlickzuweisen sind, weil gerade die Subjektivitat
eine bedeutende Rolle im Leben von Menschen spielt. In besonders brisanter Form stellt sich
die Frage, welche Theorie des guten Lebens angemessen ist, bei Menschen mit kognitiven Ein-
schrankungen. Am Beispiel der Alzheimer-Demenz soll gepriift werden, inwiefern Menschen
mit dieser Erkrankung noch fahig zur Beurteilung ihres Lebens sind. Da die kognitiven Fahig-
keiten im Laufe der Erkrankung sukzessive abnehmen, fiihlen sich hdufig pflegende Angeho-
rige und professionell Pflegende in der Pflicht, fiir Menschen mit Demenz zu entscheiden, was
ihnen gut tut. Im Vortrag hingegen soll anhand von Fallbeispielen aus Literatur und Praxis ge-
zeigt werden, dass Menschen mit Demenz durchaus féahig sind, zu beurteilen, was sie fiir sich
fur gut halten. Mittels Mimik, Gestik und Emotionen kénnen Menschen mit Alzheimer-Demenz
noch bis in fortgeschrittene Stadien der Erkrankung kommunizieren. Das in der Praxis haufig
eingesetzte Konzept der Validation tragt dieser ,,subjektiven Wirklichkeit“ von Menschen mit
Alzheimer Rechnung.

Der personale Status von Demenzpatienten unterscheidet sich von anderen, in der angewand-
ten Ethik diskutierten Verwendungsweisen des Personalitdtsbegriffs und kann in Anlehnung
an denvon Jeff McMahan gepragten Terminus der Post-Personalitat (,,post-persons®) beschrie-
ben werden. Der Vortrag greift diesen Begriff auf und analysiert ihn insbesondere hinsichtlich
der Moglichkeit autonomer Entscheidungsfindungen des Patienten angesichts zunehmenden
und unwiederbringlichen Verlustes seiner kognitiven Fahigkeiten. Dabei soll auf ein weites
Repertoire philosophischer Personalitdtstheorien zuriickgegriffen werden. Denn wédhrend
Vertreter einer starken Nichtdquivalenztheorie der Personalitdt wie z.B. Ronald Dworkin und
auch McMahan selbst zugunsten eines vorgangigen Selbstbestimmungsrechtes von Demenz-
patienten argumentieren, weisen Vertreter einer integrativen Sozialethik auf eine ihrer Ansicht
nach erforderliche einheitliche Zuschreibung von Personalitdt auf der Gattungsebene hin, die
selbst schwache Artikulationen von Bediirfnissen und Wiinschen als Formen personaler Au-
tonomie begreift. Der Vortrag mochte zeigen, dass beide Positionen einseitig sind und sucht
nach einer vermittelnden Strategie, der den Begriff der Post-Personalitdt neu definiert. Eine
solche Strategie wird z.B. von Agniezska Jaworska vorgelegt, die zwischen der blofien Artiku-
lation von Bediirfnissen (,mere desiring“) und der Fahigkeit, Bewertungen vorzunehmen (,,ca-
pacity to value“) unterscheidet. Diese Position, die Demenzpatienten eine ,,capacity to value“
zuspricht, ist voraussetzungsreicher als die der integrativen Sozialethik, vermeidet jedoch ein
ausschlieBlich stark kognitivistisches Personalitdtsverstandnis. Dennoch ist, so soll gezeigt
werden, auch eine solche vermittelnde Position letztendlich an ein kognitivistisches Perso-
nalitatsverstandnis gebunden, das sich im Rahmen einer philosophischen Demenz-Ethik als
zentral erweist.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15

Sebastian Schleidgen /
Orsolya Friedrich (Miinchen)

Zur Epistemologie der
Prinzipienethik

15:30-16:00
Elsa Romfeld (Heidelberg)

,Zu theoretisch fiir die Praxis“?
Die Relevanz der Metaethik fur die
Klinische Ethik

16:15-16:45

Katja Stoppenbrink
(Luxemburg/Miinster)

Autonomie und Fiirsorge. Zur
Integration des Prinzips der
Patientenautonomie in einer
bediirftigkeitsorientierten Ethik
(ethics of need)

ULB 101

Die moderne Medizinethik ist durch das Bemiihen gekennzeichnet, den Akteuren technisier-
ter Medizin ein angemessenes theoretisches Riistzeug zur Verfiigung zu stellen, das zugleich
praktische Relevanz fiir die konkrete klinische Praxis aufweist. Den bekanntesten Ansatz stellt
in diesem Kontext die ,,Prinzipienethik® von Tom L. Beauchamp und James F. Childress dar.
Allerdings bringt die Prinzipienethik eine Vielzahl von Problemen fiir ethische Entscheidungs-
prozesse mit sich: So fiihrt ihre Anwendung oftmals zu divergenten Handlungsempfehlungen.
Dariiberhinaus ist eine oft unbegriindete Fokussierung aufden Common Sense zu beobachten.
Diese Probleme werden zumeist auf die der Prinzipienethik immanenten Forderung einer kon-
textabhdngigen Spezifizierung und Abwdgung der vier abstrakt formulierten und prima facie
giiltigen Prinzipien des Wohltuns und Nichtschadens sowie des Respekts der Patientenauto-
nomie und der Gerechtigkeit zuriickgefiihrt. Eine solche Diagnose greift allerdings zu kurz:
Nicht der Abwdgungsprozess selbst fiihrt notwendig zu den skizzierten Problemen, sondern
die ihm zugrunde liegenden metaethischen Pramissen.

Auf der epistemologischen Ebene etwa bleibt offen, welchen Kriterien die Spezifikation der
Prinzipien im konkreten Anwendungsfall zu folgen hat. Eine Prinzipienethik, die medizi-
nethisch relevante Handlungssituationen eindeutig und nachvollziehbar [6sen will, setzt aller-
dings die Moglichkeit einer eindeutigen und nachvollziehbaren Spezifikation derin ihr enthal-
tenen Prinzipien notwendig voraus. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit ebenso eindeutiger
und nachvollziehbarer Kriterien zur Spezifikation der Prinzipien.

In unserem Vortrag werden wir solche Kriterien vorstellen und damit eine den zentralen An-
spriichen ethischer Theorien geniigende Fundierung der Prinzipienethik prasentieren.

Ethische Kommissionen und Komitees haben Konjunktur. Speziell die Einrichtungen der Kli-
nischen Ethikberatung in den Krankenh&dusern und Universitatskliniken Deutschlands haben
sich in der letzten Dekade etwa verzehnfacht. Konjunktur hat auch die Literatur tiber die Ur-
sachen, Ziele und Ausgestaltungen dieser Entwicklung. Meistens betont sie, wie wichtig und
wiinschenswert der verstdrkte Eingang ethischer Reflexion in die Entscheidungsprozesse im
Gesundheitswesen ist. Dabei scheint die Frage nach der Rolle der Metaethik in solchen Gre-
mien keineswegs befriedigend beantwortet: Abgesehen (allerdings gewiss nicht unabhéngig)
davon, dass in diesen medizinethischen Beratungsinstitutionen oft keine hinreichend pro-
fessionell ausgebildeten Ethiker sitzen, wird das Fundament, auf dem man dort ,Ethik“ be-
treibt, nur selten expliziert. Bei intensiver Auseinandersetzung mit Ethikberatung muss man
gar Zweifel haben, ob ein derartiges Fundament in vielen Féllen {iberhaupt existiert. Das aber
wdre mehr als bloB bedauerlich, denn Klinischer Ethik als Angewandter Ethik ist ohne eine
angemessene theoretische Fundierung in der Metaethik der Boden ethischer Argumentation
entzogen. Betreibt also jeder, der Ethikberatung ohne soliden (meta)ethischen Unterbau an-
bietet, ,Etikettenschwindel“? Oder ist das zu radikal gedacht und ein in metaethischer Hin-
sicht ,,naives“ Vorgehen kaum problematisch?

Dieser Vortrag mdchte, ausgehend von einem kritischen Blick auf die Beratungspraxis, darle-
gen, wo und inwiefern Klinische Ethik inhaltlich und methodisch tatsachlich massiv von der
metaethischen Rechtfertigungsfrage abhangig ist, warum also konkrete Abwédgungen, Ent-
scheidungen und Handlungsempfehlungen untrennbar mit sprachphilosophischen, ontologi-
schen sowie epistemologischen Uberlegungen und Positionierungen verbunden sind. Folglich
gélte es entweder metaethisch ,,nachzubessern“ oder, schon aus Griinden der — wissenschaft-
lichen und moralischen — Redlichkeit, die betroffenen Institutionen anders zu belabeln. Dies-
beziigliche Vorschldge sollen abschlieBend diskutiert werden.

Das moderne medizinethische Prinzip des Respekts vor der Autonomie des Patienten hat — so
der empirisch-deskriptive Befund — dem historisch vorgdngigen Benevolenzprinzip den Rang
streitig gemacht. Gemeinhin wird heute das Verhéltnis zwischen Selbstbestimmungsrecht
oder Autonomie des Patienten und Fiirsorgepflicht von Arzten und Pflegepersonen als proble-
matisch und konfliktreich verstanden. Vor diesem Hintergrund gilt mein Erkenntnisinteresse
den Potentialen einer bediirfnis- bzw. bediirftigkeitsorientierten Ethik (ethics of need) hin-
sichtlich der Moglichkeit, das Spannungsverhdltnis zwischen Autonomie und Fiirsorge zu ent-
scharfen. Ich beziehe mich auf den Entwurf einer ,,Ethics of Need“ von Sarah Clark Miller (2011)
und arbeite die Grundannahmen und Merkmale einer solchen Ethikkonzeption im Unterschied
zu anderen normativethischen Theorierahmen heraus. Nach meiner Rekonstruktion vertritt

PO ——



17:30-18:00

Sabine Salloch (Bochum)

Die Bedeutung des aristotelischen
phronesis-Konzeptes fiir die

empirische Forschung in der
Medizinethik

18:15-18:45
Christiane Mahr (Diisseldorf)

Wie plausibel ist der normative
Krankheitsbegriff von Clouser,
Culver und Gert?

Miller zwei Hauptthesen. Die erste These lautet: Bediirfnisse bzw. — genauer — Bediirftigkeiten
(needs) begriinden eine moralische Fiirsorgepflicht (duty to care). Millers zweite Hauptthese
betrifft das Verhaltnis von Autonomie und Fiirsorge: Anders als oftmals angenommen kon-
fligieren diese normativen Prinzipien nicht, sondern lassen sich im Rahmen einer ethics of
need gleichermafien verfolgen und verwirklichen. Wird eine Fiirsorgeethik als Tugendethik ver-
standen oder tugendtheoretisch interpretiert, ist eine bedirftigkeitsorientierte Ethik in einem
primdr deontologisch geprdgten Theorierahmen zu verorten — und zwar einem, der nicht vom
handelnden Akteur und dessen Pflichten ausgeht, sondern vom schutzbeddirftigen Menschen
und dessen Bediirfnissen. In einer Coda weite ich den Blick: Die anthropologische Dimension
der reziproken Anerkennung des Menschen als Menschen (Gattungswesen) in seiner Bediirf-
tigkeit steht im Zentrum z. B. der Gkonomisch-philosophischen Manuskripte von Marx (1844).
Moglicherweise birgt Marx fiir eine normativethische Theorie — gerade eine ethics of need —
mehr argumentatives Potential, als traditionell angenommen.

Die Vorstellung, dass es zum angemessenen und gelingenden moralischen Urteilen einer
besonderen Fahigkeit bedarf, welche einen kontextbezogenen Charakter hat und durch Le-
benserfahrung erworben wird, erscheint modernen Forscherinnen und Forschern ebenso na-
heliegend wie Aristoteles, dessen Begriff der phronesis derzeit eine Renaissance im Bereich
der Angewandten Ethik erlebt. Besonders in der empirisch forschenden Medizin- und Bioethik
wird die moralische Klugheit erfahrener Personen als ein wichtiger Beitrag zur Losung kom-
plexer ethischer Herausforderungen betrachtet und zum Gegenstand sozialempirischer For-
schung gemacht.

Im Sektionsvortrag werden Konzepte empirisch forschender Medizinethik vorgestellt, welche
die aristotelische Idee der phronesis aufgreifen. Den Hauptteil des Beitrags wird eine kritische
Auseinandersetzung mit der Frage bilden, welche Probleme sich stellen, wenn die aristoteli-
sche Idee der phronesis zur Grundlage empirischer Forschung in der Medizinethik gemacht
wird. Dabei werden sowohl konzeptuelle als auch methodische Aspekte beleuchtet. Zu den
konzeptuellen Herausforderungen zahlt die Frage, inwiefern das moralische Wissen eines
phronimos tberhaupt einen explizierbaren und der intersubjektiven Darstellung zugdngli-
chen Charakter hat. In methodischer Hinsicht muss gefragt werden, welche Personen legitimer
Weise als phronimos adressiert und nach ihrem Urteil befragt werden kénnen und auf welche
Weisen das genuine moralische Praxiswissen unterschieden werden kann von weniger qualifi-
zierten Formen der MeinungsduBerung.

Zusammenfassend wird im Sektionsvortrag eine skeptische Perspektive hinsichtlich Moglich-
keiten der Verwendung des aristotelischen phronesis-Konzeptes im Rahmen empirisch-ethi-
scher Forschung entwickelt. Zugleich zeigt der Beitrag auf, an welchen Stellen eine nicht nur
philosophische, sondern interdisziplindre Weiterentwicklung notwendig wére, um die aristo-
telische Idee der praktischen Klugheit fiir die moderne Angewandte Ethik nutzbar machen zu
kénnen.

In meinem Vortrag werde ich die zentralen Elemente der normativen Krankheitsdefinition des
Autorentrios Clouser, Culver und Gert vorstellen und anhand eines Beispiels erldutern, worin
das Spezifikum dieser Konzeption besteht. Im Mittelpunkt dieser Definition stehen die Be-
griffe des Ubels und der Abwesenheit einer dieses aufrechterhaltenden Ursache. In meinem
Vortrag werden drei Probleme analysiert, die sich aus der normativen Bestimmung des Krank-
heitsbegriffs ergeben. (i) Die erste Schwierigkeit entsteht daraus, dass die Autoren unter den
Begriff des Ubels auch das Fehlen bestimmter menschlicher Fahigkeiten subsumieren. Dabei
setzen sie voraus, dass der Besitz bestimmter Fahigkeiten notwendige Bedingung dafiir ist,
dass ein Mensch nicht krank ist. Problematisch ist diese Annahme, weil sich die Autoren dabei
zumindest implizit auf ein Kriterium stiitzen miissen, das es ihnen erlaubt, die fiir Gesundheit
und Krankheit relevanten Fahigkeiten zu unterscheiden. (ii) Das zweite Problem besteht darin,
dass gemdf der Definition nicht jeder beliebige partielle Verlust einer Fahigkeit hinreichend
fuir das Vorliegen einer Krankheit ist. Vielmehr sei ein Mensch nur dann krank, wenn er eine
bestimmte Fahigkeit in einem bestimmten Mafe nicht mehr aufweist. Die Begriffshestimmung
setzt also die Existenz eines objektiven Schwellenwertes voraus. Das Setzen eines solchen
Schwellenwertes bei sich kontinuierlich vollziehenden Prozessen kann allerdings nicht ohne
eine gewisse Willkir erfolgen und ist daher problematisch. (iii) Auch die bereits erwdhnte Ein-
beziehung von Menschen, bei denen noch keines der Grundiibel vorliegt, sondern die nur ein
erhdhtes Risiko aufweisen, eines der Grundiibel zu erleiden, ist theoretisch fragwiirdig.



> Metaphilosophie

Sektionsleitung: Alex Burri

Donnerstag, 2. Oktober VSH 19

14:45-15:15

Joachim Bromand (Aachen/Bonn)

Horwich, Williamson und
Wittgensteins Metaphilosophie

15:30—-16:00
Tobias Hainz (Hannover)

Was ist und wozu brauchen wir
eine Philosophie der Zukunft?

Im Mittelpunkt der aktuellen Debatte um metaphysikkritische Positionen, die von zentralen
Autoren der Philosophiegeschichte formuliert wurden, diirfte die spatere Metaphysikkritik
Ludwig Wittgensteins stehen, die erinsbesondere in seinen Philosophischen Untersuchungen
entwickelt. Hier hat sich auf der Grundlage des Aufsehen erregenden Buches Wittgenstein’s
Metaphilosophy von Paul Horwich (OUP 2012) eine Diskussion zwischen dem Autor und Timo-
thy Williamson dariiber entziindet, ob und gegebenenfalls welche Konsequenzen die Position
Wittgensteins fiiraktuelle systematische Diskussionen in der Gegenwartsphilosophie besitzen.
Diese Diskussion soll den Ausgangspunkt des Vortrags bilden. Ziel des Vortrages wird sein,
Williamsons Kritik am Ansatz von Horwich aufzugreifen, zu vertiefen und eine alternative Re-
konstruktion von Wittgensteins Metaphysikkritik zu skizzieren, die den (rudimentdren) Uber-
legungen Williamsons zu Wittgensteins Metaphilosophie nahekommt. Dabei wird es um die
Fragen gehen, welche Konsequenzen sich aus der Position Wittgensteins fiir aktuell in der
Philosophie diskutierte Fragen ergeben, auf welchen sprachtheoretischen Grundannahmen
diese Konsequenzen beruhen und ob diese Grundannahmen auch noch heutigen sprachphi-
losophischen Mafstdaben standhalten.

Wittgensteins metaphysikkritische Uberlegungen unterscheiden sich dabei dahingehend
von den entsprechenden Ansédtzen in der friihen analytischen Philosophie, dass sie weder
die (semantische) Sinnlosigkeit noch die syntaktische Nichtwohlgeformtheit metaphysischer
Behauptungen erweisen sollen — und sie sind auch nicht von der Kritik an solchen Anséatzen
betroffen. Vielmehr scheint es Wittgenstein darum zu gehen, zu zeigen, dass viele metaphysi-
sche Fragen unbestimmt in dem Sinne sind, dass es sich bei ihnen nicht um Tatsachenfragen
handelt. Dariiber hinaus ldsst sich zeigen, dass einige zeitgendssische Metaphysikkritiken
(wie etwa Thomasson 2007 und 2009) als spezifische Ausformulierungen der eher program-
matischen Bemerkungen Wittgensteins verstanden werden kdnnen.

Eine Philosophie der Zukunft als eigenstdandige philosophische Subdisziplin - etwa von einem
dhnlichen Rang wie die Philosophie der Subjektivitdt oder die Populationsethik - existiert be-
kanntermafien nicht, obwohl sich die Philosophie mit zahlreichen Themen auseinandersetzt,
die man als ,,Zukunftsthemen“ bezeichnen konnte. Eine bei weitem nicht erschépfende Aus-
wahl umfasst etwa das Problem der diachronen personalen Identitdt, den moralischen Status
zukiinftiger Generationen und unsere Verpflichtungen ihnen gegeniiber sowie die Frage nach
dem ethisch angemessenen Umgang mit zukiinftigen Technologien. Angesichts der Hetero-
genitat dieser und weiterer Zukuntfsthemen erscheint es aussichtslos, eine Philosophie der
Zukunft zu betreiben. Dennoch soll in diesem Vortrag der Versuch unternommen werden, auf-
zuzeigen, inwieweit sich bestimmte Zukunftsthemen miteinander verkniipfen lassen und un-
ter welchen Bedingungen eine solche Subdisziplin sinnvoll betrieben werden konnte. Dariiber
hinaus soll dargelegt werden, welchen Nutzen eine Philosophie der Zukunft bringen kénnte,
und zwar nicht nur fiir die Philosophie selbst, sondern auch fiir andere Bereiche von Wissen-
schaft und Gesellschaft. Hierbei soll auf diverse Funktionen Bezug genommen werden, welche
die Philosophie bereits erfiillt oder erfiillen konnte, namlich die Funktionen, zukunftsrelevan-
te Begriffe zu klaren, praktische Handlungen mit Zukunftshezug zu begleiten sowie prospektiv
Ratschldge tiber den Umgang mit Zukunftsthemen zu erteilen. Die erarbeiteten Ausfiihrungen
tiber die Moglichkeit der Integration von Zukunftsthemen zu einer praktisch relevanten Philo-
sophie der Zukunft sollen so zur Diskussion gestellt werden.

P —



16:15—-16:45
Catherine Herfeld (Miinchen)

Why Local Critique is a Fruitful
Approach to Appraisal in
Philosophy of Economics:

The Case of Economic Modelling

17:30-18:00
Joachim Horvath (K6ln)

Philosophical Definitions:
The Concept Grounding View

18:15-18:45
Friedrich Reinmuth (Greifswald)

Exegetische Interpretation, logische
Rekonstruktion und der Zugang zu
den Texten der philosophischen
Tradition

The question addressed in this paperis how philosophers of the social sciences can fruitfully
appraise theoretical frameworks while taking scientific practices seriously. The point of depar-
ture is the persistent criticism that appraisal in philosophy of the social sciences is fruitless for
the improvement of science, if a theoretical framework is assessed in isolation, i.e. indepen-
dent of the concrete context of its application. The request to take scientific practices seriously
into account confronts, however, several challenges when implemented. To cope with these
challenges, | make a case for applying ‘the method of local critique’ in philosophy of the social
sciences. This method is inspired by Philip Kitcher’s approach to biology. As Kitcher does not
articulate his method, one contribution of this paper is to ‘extract’ its specific characteristics
from his work and to provide an explicit formulation of local critique as a five-step procedure.
| then apply it to exemplary cases of modelling in economics. I illustrate how conventional
approaches to appraisal can mislead us in our assessment in those cases, and how local cri-
tique prevents such categorical judgement. By drawing some conclusions from those cases
about the nature of explanation in economics, | furthermore show that the results of local
critique not only challenge traditional accounts of scientific explanation, but also help us to
reformulate them in a way that their use is conducive to social scientific progress.

What kind of claim do philosophers aim for when they put forward a definition of knowled-
ge, free will, action, justice or truth? The dominant view is that they aim for a necessary bi-
conditional that would state the individually necessary and jointly sufficient conditions for
e.g. knowledge or free will. In this talk, | will present a number of pressing objections to the
standard biconditional view of philosophical definitions and its main contender, the identity
view. For example, both the biconditional and the identity view face the problem of trivial
biconditionals or identity claims, the problem of asymmetry, the problem of irrelevance, and
the problem of depth. To avoid these problems, | will suggest the concept grounding view as
a more promising alternative. Roughly, the idea is that philosophical definitions should be
understood as necessary biconditionals that are constrained by suitable grounding relations
among the concepts involved.

Der Vortrag soll aufzeigen, dass das Verfahren der logischen Rekonstruktion, sofern es auch
unter Rickgriff auf hermeneutische Lehren ausgestaltet wird, einen tieferen Zugang zu Texten
der philosophischen Tradition ermdéglicht. Genauer hat der Vortrag ein zweifaches Anliegen:
Zum einen soll versucht werden, die logische Rekonstruktion als ein hermeneutisches Unter-
nehmen auszuzeichnen, mit dem auch ein geeignetes Mittel zur exegetischen Interpretation
tiberkommener philosophischer Texte bereitgestellt wird. Zum anderen soll dargestellt wer-
den, wie die logische Rekonstruktion den Anwendungsbereich der Logik erweitern kann, inso-
fern sie die Herstellung explizitsprachlicher ,,Stellvertreter” nicht unmittelbar formalisierbarer
Texte, inshesondere Argumentationen, erlaubt. Dazu wird anhand der Rekonstruktion eines
Laborbeispiels vorgefiihrt, wie sich (i) mit Hilfe der logischen Rekonstruktion voraussetzungs-
explizite Deutungen gebrauchssprachlicher Texte, insbesondere Argumentationen, erstellen
lassen, die sich (ii) mit (angepassten) hermeneutischen Maximen und Prasumtionsregeln, die
die exegetische Interpretation im Allgemeinen anleiten, hinsichtlich ihrer hermeneutischen
Giite beurteilen lassen. Eben damit, so wird argumentiert, ermoglicht (iii) die logische Rekons-
truktion die Nutzung formaler Mittel zur Analyse und Bewertung gebrauchssprachlicher Texte,
die nicht unmittelbar formalisierbar sind, und erdffnet so auch (iv) einen tieferen Zugang zu
den Texten der philosophischen Tradition: Sie erlaubt es, feinkdrnige und voraussetzungsex-
plizite Interpretantia solcher Texte vorzulegen, die sich nach hermeneutischen Kriterien beur-
teilen lassen und im Gelingensfall einen Zugang zur Sprache der jeweiligen Autoren und ihren
Voraussetzungen 6ffnen, und sie schafft damit eine Basis fiir eine fundierte Analyse der Texte
und Positionen der philosophischen Tradition mit logischen Mitteln.



> Metaphysik / Ontologie

Sektionsleitung: Niko Strobach

Montag, 29. September VSH 06

14:45-15:15

Julia Friederike Gohner (Miinster)

Ist eine Naturalisierung der
Metaphysik erstrebenswert?

15:30—-16:00
Kéthe Trettin (Frankfurt/Main)

Reduktion und Konstitution:
Uberlegungen im Anschluss an
Carnaps Aufbau

Mit Nachdruck haben in den vergangenen Jahren verschiedene Autoren fiir eine Naturalisie-
rung der Metaphysik pladiert, darunter auch die Autoren des vieldiskutierten Every Thing Must
Go. Anhand von drei zentralen Argumenten, die sich auf vorgebliche Unterschiede zwischen
Metaphysik und (Natur)Wissenschaft stiitzen, werde ich untersuchen, inwiefern eine solche
Naturalisierung der Metaphysik tiberhaupt erstrebenswert ist und jeweils skizzieren, wie
man diesen Argumenten begegnen kénnte. Die Argumente beziehen sich auf (1) den Erfolg
wissenschaftlicher Theorien sowie den fachwissenschaftlichen Konsens, der als Indiz fir die
Uberlegenheit wissenschaftlicher Erkenntnisse angesehen wird, (2) die vermutete Unzuléng-
lichkeit metaphysischer Argumentationsstrategien, die sich auf Intuitionen, den sogenannten
gesunden Menschenverstand und vorwissenschaftliche Einstellungen berufen, und (3) die Tat-
sache, dass gewisse traditionelle metaphysische Fragen im Verlauf der Geistesgeschichte zum
Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchungen geworden sind. Unabhangig vom Ausgang
der Bewertung dieser Argumente sollten die Einsichten der Verfechter einer naturalisierten
Metaphysik ernsthaft erwogen werden: Erstens garantiert die Annahme der Kontinuitat von
metaphysischen und wissenschaftlichen Ergebnissen eine Einheitlichkeit der menschlichen
Erkenntnisse, die anders nicht gegeben ist. Zweitens scheint die Annahme der Fallibilitat me-
taphysischer Urteile vor dem Hintergrund des Verlaufs der Philosophiegeschichte keineswegs
absurd. Zuletzt weisen die Verfechter der Naturalisierung der Metaphysik zu Recht darauf hin,
dass eine Rechtfertigung genuin metaphysischer Methoden sich nicht zu einer Immunisie-
rungsstrategie auswachsen darf. Selbst wenn eine rigorose Naturalisierung der Metaphysik
sich zuletzt als nicht wiinschenswert erweisen sollte, wird vor ihrem Anspruch

deutlich, in welcher Hinsicht der versteifte, traditionelle Blick auf die Metaphysik einer Revi-
sion bedarf.

Skizziert und zur Diskussion gestellt wird das Fragment eines alternativen Aufbaus der Welt,
in dem Carnaps phdanomenalistische Basis durch ein ontologisches Fundament ersetzt wird.
Bestritten wird damit das von Carnap im Aufbau betonte ,,erkenntnisméafige® Primat des Kon-
stitutionssystems. Bestritten wird weiterhin, dass alle Aussagen des Konstitutionssystems auf
blof3e Strukturausssagen zuriickgefiihrt werden kdnnen. Die Struktur gibt nur das Geriist des
Aufbaus an, die logische Verbindung, sagt aber nichts tiber die Welt aus. Es besteht daher die
Gefahr, dass das wissenschaftliche Unternehmen der Philosophie bis aufs Skelett abmagert
und die Strukturaussagen trivial werden.

Positiv ausgedriickt, méchte ich an Carnap so anschlieffen, dass von einer qualitativen Basis
aus alle weiteren komplexeren Stufen aufgebaut werden kénnen. Und dass die Mannigfaltig-
keit der Erscheinungen einer dieser hoheren Stufen mit ihren konventionellen Begriffen auf
fundamentalere zuriickgefiihrt werden kdnnen. Die Relationen der Reduktion und Konstitution
miissen daher durch eine ontologisch gehaltvollere Art der Beziehung ersetzt werden, die den
Aufbau (und Abbau), die Konstitution (und Reduktion), erklart. Mein Vorschlag ist, den Zusam-
menhang der ,,Stufen* durch Dependenz-Relationen zu erklaren.

Im Fokus des Vortrags stehen somit zwei Aufbau-Probleme: (1) Worin besteht die Basis, von
der aus alles Weitere konstituiert und abgeleitet wird? (2) Wie ist Carnaps Strukturalismus so
zu modifizieren, dass das ganze Projekt nicht trivial wird?

Das Konstitutionssystem, das ich vorschlage und skizzieren werde, enthélt auf der Ebene o
eine qualitative Basis (Tropen) und darauf aufbauend vier Stufen. Konstituiert wird das Stufen-
system durch Dependenz-Beziehungen: Jede hohere Stufe ist qua ontologischer Abhdngigkeit
zurlickfiihrbar auf niedrigere Stufen und letztlich auf die Basis. Umgekehrt konstituiert die
Basis alle anderen Komplexitatsstufen.

PO —



16:15—-16:45
Falk Hamann (Leipzig)

Sprachphilosophie, Logik,
Metaphysik. Probleme der
aristotelischen Kategorientafel

17:30-18:00
David Hommen (Diisseldorf)

Absences as un-actualized
possibilities

18:15-18:45
Sebastian Ostritsch (Stuttgart)

Ontologie der Sukzessiva und Four-
Dimensionalism: Albertus Magnus
im Dialog mit Ted Sider

Die aristotelischen Kategorien werden als ontologisches Klassifikationssystem heute kaum
noch ernsthaft diskutiert. An ihre Stelle sind in der gegenwartigen Ontologie andere Versu-
che zur Einteilung des Seienden getreten, die sich hochstens in abstrakten Unterscheidungen
wie Individuum und Art, Einzelding und Eigenschaften an Aristoteles anlehnen. Dieser Bedeu-
tungsverlust der aristotelischen Kategorienlehre scheint vor allem systematische Griinde zu
haben. Bei Aristoteles selbst bleibt namlich offen, inwiefern seiner Kategorientafel tiberhaupt
ein Prinzip zugrunde liegt, das diese als ein geschlossenes System von Begriffen ausweist.
Um diese Frage aber beantworten zu konnen, ist es notwendig, dass man {iber ein klares Ver-
standnis des Sinns der Kategorienlehre verfiigt. Im Vortrag werden daher zunadchst zwei Stand-
artlesarten der Kategorienlehre diskutiert, auf deren Grundlage ihr eine strenge Systemati-
zitdt abgesprochen wird. Hierbei handelt es sich zum einen um eine sprachphilosophische
Lesart, in der Aristoteles‘ Kategorien im Sinne einer Klassifikation logisch einfacher Pradikate
aufgefasst werden (Gilbert Ryle), zum andern um das formal-logische Kategorienverstandnis
Kants. Beide Lesarten scheitern allerdings als Interpretationsversuche, insofern sie zentrale
ontologische Unterscheidungen nicht einholen konnen. Eine Deutung, in der diese Mangel
nicht auftreten, liefert dagegen Franz Brentano. Der Vortrag schliet mit einer Diskussion des
Brentano‘schen Vorschlags, die aristotelische Einteilung der Kategorien ontologisch aus den
unterschiedlichen Verhéltnissen von Form und Materie abzuleiten. Im Lichte dieser Deutung
erweist sich die aristotelische Kategorienlehre als erstzunehmende Alternative zu gegenwarti-
gen ontologischen Klassifkationen.

Absences, i.e. agential omissions and forbearances, but also ‘natural’ negative events and
states beyond the sphere of human action, seem to be part and parcel of the real world. Both
in folk and scientific explanatory practice, we frequently refer to the omissions of agents, for
instance, in order to account for certain incidents and outcomes. Yet how absences can be
real strikes many philosophers to be utterly mysterious, if not entirely unintelligible. Heading
towards a solution of the puzzle of ‘real absences’, | wish to explore the idea that absences are
un-actualized possibilities. Such possibilities, despite their not being actualized, may be re-
cognized as real aspects of the world — in very much the same way in which un-manifested di-
spositions are real properties of their bearers, even during the times they are not manifested.
I shall start the paper with some taxonomic remarks on presences and absences, only to high-
light the logical and ontological puzzles that obstruct a realist stance towards absences. | go
on to introduce and develop the idea that absences are un-actualized possibilities, in order to
overcome these puzzles. | elaborate how that idea may help to make progress on the problems
of proliferation and annihilation, i.e. the dilemma that there either seem to be too many ab-
sences (if we allow for absences at all), or too few (if we choose to exclude them categorically).

Der Vortrag mochte skizzieren, wie sich die gegenwdrtige Debatte um die Ontologie zeitlichen
Bestehens, insbesondere in ihrer Pragung durch Ted Siders Theorie des ,,Four-Dimensiona-
lism*“, durch einen historischen Blick auf die Zeitphilosophie des Albertus Magnus und den
zeitphilosophischen Diskussionskontext des Mittelalters in systematischer Hinsicht berei-
chern lassen kénnte.

Die Frage, wie zeitliches Bestehen ontologisch verstanden werden kann, findet gegenwar-
tig vor allem zwei Antworten. Drei-Dimensionalisten vertreten die These, dass Entitdten zu
jeder Zeit ihres Bestehens ,vollstandig vorhanden“(,wholly present®) seien. Anhanger des
Drei-Dimensionalismus lehnen damit die These ab, die den Vier-Dimensionalismus ausmacht,
namlich die Behauptung, dass Entitdten, analog zu rdumlichen Teilen, ,zeitliche Teile“ (,,tem-
poral parts) besdBen und somit nie vollstindig vorhanden, sondern gewissermafien tber
die Zeit verteilt seien (,spread out over time*). Der Sache nach findet sich diese Unterschei-
dung bereits im Mittelalter. So differenziert Albert zwischen Permanentem und Sukzessivem:
»Nos autem dicimus ex antehabitis, quod ea quae sunt, sunt dupliciter; aut enim habent esse
permanens aut successivum.“ Wie der Vortrag zeigen mochte, war im Mittelalter zudem die
durch Aristoteles geprdgte Einsicht prdsent, das zeitliche Geordnete bediirfe einer ordnenden
seelisch-geistigen Instanz, die selbst der zeitlichen Ordnung enthoben ist. Diese Uberlegung
kommt in der Theorie des ,,Four-Dimensionalism“ zu kurz und wiirde eine Bereicherung dieses
Theorieansatzes darstellen.



Donnerstag, 2. Oktober VSH 17

14:45—-15:15 Dieser Vortrag wird einige Leitlinien fiir rein systematische Philosophie, insbesondere Meta-
. . . physik vorstellen. Definieren wir einen rein systematischen philosophischen Text als einen,
Daniel von Wachter (Liechtenstein) dervorallem eine Antwort auf eine philosophische Frage mit Argumenten verteidigt und ande-
: : | re Texte nur untersucht, um die enthaltenen Thesen und Argumente zu priifen. In den letzten
LaBt uns Metaphysik betreiben! zwanzig Jahren hat in der deutschen Philosophie die Zahl der veroffentlichten Texte, die nicht
philosophiegeschichtlich oder doxographisch, sondern rein systematisch sind, merklich zuge-
nommen. Auch auf den groflen Philosophiekongressen spiegelt sich dies wider.
Die Beschrankung auf die Philosophiegeschichte war in Deutschland wohl in den Jahren zwi-
schen 1960 und 2000 am stdrksten verbreitet war. Wir konnen das die Historische Schule der
deutschen Philosophie nennen. Ich werde vier mogliche Griinde fiir sie nennen.
SchlieB3lich werde ich fiinf Leitlinien fiir rein systematische Philosophie, insbesondere Meta-
physik vorstellen, die auch einigen Einwdnden gegen die Metaphysik vorbeugen. Sie betref-
fen: 1. Philosophiegeschichte, 2. Scheinfragen, 3. Wissenschaftlichkeit und GewiBheitsforde-
rungen, 4. Erkenntnisquellen, 5. die Metaperspektive.

15:30-16:00 Die synchronen und diachronen Identitdtsbedingungen von Personen z&dhlen zu den komple-

. L xesten Fragestellungen der Philosophie im Allgemeinen. Dies hdngt sicher mit der Tatsache

Ludwig Jaskolla / Ludwig Gierstl zusammen, dass diese Fragestellungen unser Selbstverstindnis als Akteure in ethischen, kul-

(Miinchen) turellen und gesellschaftlichen Kontexten ganz unmittelbar betreffen. Die Frage, die in diesem

. . Vortrag verhandelt werden soll, lautet: /st es méglich eine andere Person zu sein?

Man kann nicht eine andere Person Wi ; . - 3 oo

. . R ir werden auf die oben genannte Frage eine negative Antwort geben und dies mit einem

sein: Zu Barry Daintons Theorie des yjer.stufigen Argument untermauern. Im ersten Abschnitt des Vortrags werden wir die Frage-

Selbst stellung im Anschluss an Barry Daintons ,, The Phenomenal Self“ systematisch entfalten. Im
zweiten Abschnitt des Vortrags wird Daintons Argumentation verallgemeinert. Wir werden
herausarbeiten, dass das wesentliche Charakteristikum von Personen in den besprochenen
Fallen,eine bestimmte Form phdanomenalen Erlebens ist, die als eine individuelle ,,What-it-is-
likeness“ bestimmt werden kann, die einer Person und nur dieser Person zukommt. Im dritten
Abschnitt prasentieren wir ein erstes Argument, dass Daintons radikalstes Gedankenexpe-
riment — die Maschine VR4 — im logischen Sinne nicht vorstellbar ist; wir nennen dies das
»phdnomenologisch-modale Argument®. Im vierten Abschnitt ergdnzen wir das phdnomeno-
logisch-modale Argument um eine sprachphilosophische Analyse des Testfalls VR4. Wir argu-
mentieren, dass die Referenz des Wortes ,,Ich“ in Sdtzen der Form ,,Ich bin die gleiche Person,
die vor dem Testfall VR4 vorlag” unterbestimmt bleibt. Konkret bedeutet dies, dass ,,Ich“ vor
und wahrend des Testfalls VR4 univok referiert, wohingegen dies nicht mehr der Fall ist, wenn
die betreffende Person sich der Maschine VR4 ausgesetzt hat.

16:15-16:45 Im Alltag setzen wir selbstverstdndlich voraus, dass wir qua Personen eine Personlichkeit be-
. sitzen, die sich im Wechselspiel von genetischen Dispositionen und personlicher Geschichte
Anne Sophie Spann (Innsbruck) herausgebildet hat und unsere Wiedererkennbarkeit im sozialen Miteinander garantiert. Wer

ich bin — jetzt und liber die Zeit hinweg —, zeigt sich darin, wie ich bin, in meinen Handlungen,
Entscheidungen, Gefiihlen, Moralvorstellungen, in meinem Charakter.

. Es ist eine der eigentiimlichen Tendenzen der neueren ,Personal-identity‘-Debatte, diesen
zu e'ner.TendenZ der aktuellen vorphilosophisch evidenten Zusammenhang von Persénlichkeit und personaler Identitét bei-
Diskussion seite zu schieben und das Phdnomen der Personlichkeit aus der metaphysischen Untersu-
chung personaler Identitdt systematisch auszuklammern. Die philosophische Frage nach den
Bedingungen dafiir, dass eine Person zu verschiedenen Zeitpunkten numerisch identisch ist,
diirfe, so die Mahnung, nicht vermengt werden mit der (alltags-)psychologischen Frage nach
,personaler Identitdt’ im Sinne dessen, was mich zu einer individuellen Person mit einem be-
stimmten Charakter und einer bestimmten Geschichte macht.

In meinem Vortrag mochte ich diese Tendenz kritisch hinterfragen. Wenn, wie wir vorphiloso-
phisch selbstverstdandlich annehmen, Personen eben solche Wesen sind, die Persdnlichkeit
haben, sollte dann nicht auch ein tieferer Zusammenhang zwischen Personlichkeit und ,perso-
naler Identitat’ im philosophischen Sinn bestehen? Ich werde zeigen, dass die Meinung, das
philosophische Problem der personalen Identitdt kénne nicht nur, sondern miisse sogar un-
ter Ausklammerung des Phanomens der Personlichkeit behandelt werden, letztlich auf einem
substanzmetaphysischen Vorurteil iber das Wesen von Personen beruht — einem Vorurteil,
das weder alternativlos noch unproblematisch ist.

Y ———

Personale Identitdt ohne
Personlichkeit? Anmerkungen



17:30-18:00
Thorben Petersen (Bremen)

Are Laws of Nature Kinds of Being?

18:15-18:45
Jan G. Michel (Miinster)

Zwillingserde auf den Kopf gestellt:

Uberlegungen zur Metaphysik von
Arten

| develop a novel realist perspective on the laws of nature. Many philosophers nowadays hold
that there really are such things as laws of nature. Rejecting all kinds of reductionism, Arms-
trong, Maudlin and Roberts, e.g., include the laws of nature in their overall ontology, thus
embracing the category LAWS-OF-NATURE.

A common feature of these realist views is that they file vastly different laws under a single
category. My aim is to introduce a slightly different view, according to which different laws of
nature comprise different ontological categories.

The motivation is that there are striking similarities between antireductionist conceptions of
the laws of nature and realistic conceptions of the categories. Just as certain laws of nature
—such as the Einstein field equations or the Schrodinger equation, say — are held to be funda-
mental and cover a wide range of phenomena, so are certain ontological distinctions such as
the abstract/concrete-distinction (given platonism), or the temporal distinction between past,
present and future (given presentism). Moreover, just as the laws of nature are often held to
determine, explain or “govern” certain phenomena, so are the ontological categories. | take
it that these similarities can be accounted for if we (i) conceive of the categories as different
ways of being, and hold that (ii) different laws of nature comprise different ways of being. In
this talk, I shall discuss the advantages and disadvantages of this view.

In meinem Beitrag befasse ich mich mit einem klassischen philosophischen Thema, das spa-
testens seit dem beriihmten Gedankenexperiment der Zwillingserde, das Hilary Putnam zuerst
1973 im Zuge seiner Argumentation fiir den semantischen Externalismus vorgebracht hat, wie-
der an Aktualitdt gewonnen hat und das seit einigen Jahren in der analytischen Philosophie
erneut und kontrovers diskutiert wird: Es geht es um die Metaphysik von Arten, genauer gesagt
um die Frage, was eine Art ihrem Wesen nach ausmacht, falls es tiberhaupt so etwas wie we-
sentliche Eigenschaften von Arten geben sollte. Ich werde zu zeigen versuchen, dass einige
neue und gut begriindete semantische Hintergrundannahmen angewandt auf Putnams Zwil-
lingserde-Gedankenexperiment den traditionell mit dem semantischen Externalismus einher-
gehenden so genannten metaphysischen Essentialismus der Arten auf den Kopf stellen und zu
neuen, interessanten und anwendbaren sowie intuitiv plausiblen Schlussfolgerungen fiihren.
Um dieses Ziel zu erreichen, gehe ich in drei Schritten vor: In einem ersten Schritt erldutere ich
zundchst die genannten semantischen Hintergrundannahmen, um mich daraufhin in einem
zweiten Schritt Putnams Gedankenexperiment zuzuwenden. In einem dritten Schritt schlief3-
lich zeige ich dann, zu welchen metaphysischen Schlussfolgerungen meine semantischen An-
nahmen fithren, wenn man sie auf Putnams Gedankenexperiment anwendet.



> Natur- / Umweltphilosophie

Sektionsleitung: Bernward Gesang

Dienstag, 30. September
14:45-15:15
Sarah-Jane Conrad (Bern)

Aggregierte Effekte: Neue Schaden
und der Kollaps der Ethik?

15:30—-16:00
Joachim Wiindisch (Diisseldorf)

Compensation for Loss and Damage
Due to Climate Change —
The Case of Partial Loss of Territory

16:15-16:45
Manfred Stockler (Bremen)

Schichten der Natur — ein
erklarungspragmatischer Ansatz

VSH o10

Viele gravierende Umweltprobleme hdngen zusammen mit ganz alltdglichen Handlungen:
Fischfilets stammen aus {berfischten Ozeanen, der Regenwald muss immer zahlreicheren
Palmolplantagen weichen und der westliche Lebensstil ist mit einem zu hohen Ausstoss an
Treibhausgasen verbunden, die den Klimawandel mitverursachen etc. Bei all den genannten
Phdnomenen handelt es sich um so genannt aggregierte Effekte: Diese werden durch sehr
viele kleine Einzelbeitrdge erzeugt, die insgesamt eine schddliche Wirkung haben. Wer tragt
hierfiir die moralische Verantwortung? Diese Frage wird unterschiedlich beantwortet: Einige
Autorinnen behaupten, die einzelne Handlung sei kausal unwirksam, weshalb eine individuel-
le moralische Verantwortung bei aggregierten Schaden nicht begriindbar sei. Andere Autoren
behaupten indes, die einzelne Handlung sei kausal wirksam und eine individuelle Verantwor-
tung damit durchaus rechtfertigbar. Den unterschiedlichen Einschdtzungen scheinen jeweils
andere Auffassungen zur Natur der aggregierten Effekte zu Grunde zu liegen und die Debatte
diirfte letztlich ein Disput tiber die Metaphysik aggregierter Effekt sein. Wahrend von der ei-
nen Seite behauptet wird, mit der Aggregation werde recht eigentlich etwas Neues erzeugt,
das schddlich sei, bestreitet die andere Seite eben diese These, weil sie in der Aggregation
nichts anderes als die Summe der einzelnen Beitrdge sieht. Welche Interpretation die richti-
ge ist, diirfte eine empirische Frage sein. Rein begrifflich ldsst sich aber zeigen, dass mit der
ersten Interpretation von aggregierten Effekten als Neue Schaden sowohl die individuelle als
auch institutionelle moralische Verantwortung nicht begriindbar ist und die Ethik angesichts
von diesen kollabiert.

One of the most important and complex challenges of compensating for loss and damage as-
sociated with climate change stems from the unique problem of lost territory. Anthropogenic
climate change will cause a significant increase in sea levels for centuries to come. This en-
dangers many low lying coastal areas but also entire states. For instance, island states such
as Kiribati, Tuvalu, the Marshall Islands and the Maldives will possibly be entirely submerged.
Other states such as Bangladesh and the Netherlands will potentially lose very significant
parts of their territory to the sea. This raises the question of whether the loss of statehood ora
large scale loss of territory would give rise to claims to territorial compensation and how such
claims could be satisfied.

This talk focuses on potential compensation for partial rather than total loss of territory. The
central question at issue is this: What reduction in size or quality of the territory of a country
triggers claims to compensation? Two main directions of thought are explored. First, a territory
may be considered homogenous, and second, a territory may be considered heterogeneous.
In the case of a homogenous territory the basic parameter under consideration is size. In the
case of a heterogeneous territory, some parts of the territory may be of particular importance
for its inhabitants. For example, a specific coastal area — although of relatively small size —
could be essential for supporting a particular, culturally highly significant activity, e.g. spear
fishing. Based on this differentiation | propose a theory of compensation for partial loss of
territory.

In der Geschichte der Naturphilosophie gibt es verschiedene Varianten der Vorstellung, dass
die Natur als ein Stufenbau von Schichten bzw. als eine Hierarchie von Bereichen betrachtet
werden kann, die in einer geordneten Beziehung zueinander stehen. In meinem Beitrag moch-
te ich programmatisch zeigen, wie ein solcher Stufenbau auf der Grundlage einer Ontologie
und Methodologie verstanden werden kann, die die fundamentale Ebene der Physik ontolo-
gisch auszeichnen, aber der Kritik entgehen, die zu Recht gegen friihere, weniger sensible
reduktionistische Ansédtze geiibt wurde. Eine Theorie der Schichten sollte u. a. folgende Fragen
beantworten: Was sind die Kriterien der Schichteneinteilung? Wie viele Schichten gibt es? Wie
sind die Schichten miteinander verkniipft? Werden sie entdeckt oder von uns konstruiert?

BT ——



17:30-18:00
Andreas Woyke (Darmstadt)

Grenzen des Naturalismus

und die Interpretation natur-
wissenschaftlicher Theorien im
Bezug auf die Begriindung einer
holistischen Naturphilosophie

18:15-18:45

Kari Vayrynen (Oulu)
Stadt-Land-Antagonismus als
eine Kategorie der marxistischen

Okologie und des geschichtlichen
Materialismus

Ichverteidige die These, dass eine neue Schicht/ eine neue Ebene der Beschreibung eingefiihrt
wird, wenn dadurch fruchtbare Erklarungen maoglich werden. Die dabei implizierte vorsichtige
Form eines Reduktionismus scheint mir ein Konsens in der gegenwartigen Wissenschaftsphi-
losophie zu sein, der allerdings durch die Vielzahl unterschiedlicher Theorievarianten und Ter-
minologien nicht offensichtlich ist. Ich diskutiere verschiedene mit diesem Ansatz verbundene
Probleme. Nicht jede neue Beschreibungsweise fiihrt zu einer neuen Schicht in der Natur im
tiblichen Sinn. Von einer neuen Schicht der Natur wird nur gesprochen, wenn sich dabei die
Erklarungshilfsmittel ,,sehr stark® @ndern (z. B. durch die Einfiihrung funktionaler Erklarungen
fiir Organismen oder durch die Einfiihrung intentionaler Erklarungen). In diesem Kontext wer-
de ich dann noch einen Vorschlag zur Explikation des Begriffs ,Emergenz‘ machen, der gut zu
seiner Verwendung in den Wissenschaften passt.

Auch wenn es wegen der Vielfalt der naturwissenschaftlichen Forschung zunehmend schwierig
ist, ein einheitliches Naturverstdndnis zu generieren, halten nach wie vor viele Philosophen
einen universellen Naturalismus fiir eine gute Grundlage eines vereinheitlichten Weltbildes.
Kritikern wird vorgeworfen, die kausale Geschlossenheit des Universums in Frage zu stellen
oder nicht-natiirliche Entitaten anzunehmen, die etwa in der Philosophie des Geistes zu ei-
ner Uberdetermination fiihren oder als kausal unwirksam charakterisiert werden miissen. Mit
einem konsequenten Naturalismus kann man dieses Dilemma zwar vermeiden, im Blick auf
eine holistische Naturphilosophie ergeben sich aber einige grundlegende Probleme: 1. Die
Kritik an nicht-naturalistischen Standpunkten wird mit fragwiirdigen historischen oder ethno-
logischen Beispielen illustriert, anhand derer eine differenzierte Bewertung eines universellen
Naturalismus schwierig ist. 2. ,,Natirlich“ wird auf ,,naturwissenschaftlich erforschbar“ redu-
ziert und jede Annahme von ,Nicht-Natiirlichem* wird als per se irrational stilisiert. 3. Wichtige
Aspekte unserer Erfahrungswelt wie Subjektivitat, Moralitdt, Geschichte und Kultur entziehen
sich nicht nur wegen ihrer Komplexitdt, sondern grundsatzlich einer Reduktion auf naturwis-
senschaftliche Erklarungen, ohne notwendig zur Annahme von obskuren Entitaten oder einem
Bruch mit kausalen Zusammenhdngen zu fiihren. 4. Besonders fragwiirdig ist die Ansicht, dass
uns naturwissenschaftliche Theorien auf eine naturalistische Interpretation festlegen. Entge-
gen einer Beschrankung der Naturphilosophie auf eine ,,Philosophie der Naturwissenschaf-
ten“ kann die philosophische Interpretation naturwissenschaftlicher Theorien sich auch auf
praktische Fragestellungen beziehen, ohne dabei per se in Fehldeutungen zu verfallen. Es ist
insofern maoglich, sich ernsthaft auf das Verstandnis naturwissenschaftlicher Theorien einzu-
lassen und zugleich ihre Erganzungsbediirftigkeit im Blick auf ein allgemeines Weltverstehen
zu betonen.

Die Umweltprobleme der ersten industriellen Stadte wurden im friithen 19. Jahrhundert mani-
fest. Das frithe Werk von Friedrich Engels ,Die Lage der arbeitenden Klasse in England* 1845
untersuchte zum Teil die Umweltprobleme in Manchester. Engels analysierte damals auch die
okonomischen Ursachen der Umweltprobleme insbesondere in seiner kleinen, aber sehr be-
deutenden ,Kritik der Nationalokonomie‘ 1844, die auch Marx‘ Interesse an dkonomischen
Fragen erweckte. Engels betrachtete hier vor allem die Bedeutung der Natur als eine wichtige
Voraussetzung der Okonomie und skizzierte schon eine 6kologische Kritik der kapitalistischen
Konkurrenz. Man kann daher den jungen Engels sogar fiir den eigentlichen Vater der marxisti-
schen Okologie halten (Vdyrynen 2013).

Stadt-Land -Antagonismus wurde als eine theoretische Kategorie des geschichtlichen
Materialismus zum ersten Malin der,Deutschenldeologie‘ 1846 gestaltet. Die Umweltprobleme
spielen aber in diesem Zusammenhang keine rolle. Als eine Kategorie der marxistischen
Okologie wird dieser Antagonismus spéter in dem ,Kapital‘ und seinen Vorarbeiten entwickelt.
Hier werden auch die umfangreichen naturwissenschaftlichen Studien von Marx bedeutend.
Insbesondere die Agrarchemie des grossen deutschen Chemikers, Justus Liebig, ist in dieser
Hinsicht bahnbrechend. Liebig analysiert den Stoffwechsel zwischen Stadt und Land und
kritisiert Stadte als 6kologisch unhaltbare Formationen, die die anhaltende Fruchtbarkeit der
Acker und Wilder ruinieren konnen. Die dkologische Kritik des Kapitalismus bei Marx stiitzt
sich weitgehend auf Liebigs Analyse: die grossen Stdadte haben den natiirlichen Kreislauf
der Stoffe in der Agrarwirtschaft gebrochen und es ist in der Zukunft eine wichtige Aufgabe,
diesen 6kologischen Antagonismus z. B. durch umfassende Wiederverwertung (Recycling)
aufzuheben.



» Phanomenologie

Sektionsleitung: Dieter Lohmar

Montag, 29. September
14:45-15:15
Saulius Geniusas (Hongkong)

A Husserlian Phenomenology
of Pain

15:30—-16:00
Adriana Pavic (Gottingen)

Husserl, Smith und Kaplan tber
demonstrative Bezugnahme

16:15-16:45
Martina Philippi (Leipzig)

Der Praxischarakter der
Phanomenologie vor ihrem
Anspruch der Revision tradierter
Geltungen. Das systematische
Potenzial von Hans Blumenbergs
Husserl-Lektiire

S10

The paperaims to develop a phenomenology of pain on the basis of the insights introduced in
Husserl’s phenomenology. First, | suggest that pain is given to intuition as an indubitable and
a bodily localizable experience. Since these two characteristics are incompatible with each
other, | argue that the experience of pain is paradoxical. Secondly, | contend that philosophy
of pain provides us with six fundamental ways to resolve this paradox: a semiological, cau-
sal, associationist, representational, perceptual and phenomenological. Thirdly, | argue that
the central reason why the first five ways are not satisfactory derives from the fact that these
accounts conflict with the evidence of experience. Fourthly, on the basis of the resources pro-
vided by classical phenomenology, | argue that the subject of pain is neither the physiological
body, northe disembodied consciousness, but rather the lived-body, conceived as the field of
sensings. Lastly, | offera phenomenological account of the structure of pain experience. | cont-
end that this structure could be characterized as the already appropriated body’s inner protest
against its constitutive appropriation. | conclude with a suggestion that the tension between
pain’s indubitability and its bodily localizability is the most direct and forceful experience of
the paradox of subjectivity that Husserl had addressed in a number of his works: / am not this
body, yet | must be it, if this world of mine is to be.

Edmund Husserl befat sich insbesondere in der I. und VI. Logischen Untersuchung mit der
Kontextsensitivitat sprachlicher Ausdriicke und entwickelt bemerkenswerterweise bereits eine
Art direktreferentielle Semantik von einfachen Demonstrativa, die erstaunliche Parallelen zu
derjenigen Kaplans aufweist. In diesem Zusammenhang geht es mir um die Frage, was genau
in Husserls Konzeption dem ,character‘ und ,content‘ von einfachen Demonstrativa bei Kaplan
entspricht, und wie diese Entsprechungen miteinander relationiert sind.

David Smith (1982) liefert drei Vorschlage beziiglich der Frage, was bei Husserl das Pendant zu
Kaplans ,character’ ist und entwickelt in Anlehnung an Husserl eine eigene Theorie demons-
trativer Bezugnahme. Ich werde sowohl Smiths Husserl- und Kaplaninterpretation als auch
seine eigene Auffassung einer kritischen Priifung unterziehen: Im Rahmen von Smiths interna-
listischer Konzeption kann die Starrheit demonstrativer sprachlicher Bezugnahmen nicht auf
befriedigende Weise erklart werden, zudem ist seine Charakterisierung der intersubjektiven
Vermittlung von singuldrem Gehalt mittels AuBerungen von Sétzen, die einfache Demonstra-
tiva enthalten, phanomenal inaddquat. Die Schwéachen von Smiths im Ausgang von Husserl
entwickelter Theorie lassen Verbindungen zu seiner problembehafteten Husserl-Interpretation
erkennen, die zusammen mit der allzu schematischen Kaplan-Interpretation Unvereinbarkei-
ten zwischen Husserl und Kaplan impliziert. Obwohl Smith das explanatorische Potential der
strukturellen Ahnlichkeiten zwischen Husserl und Kaplan hervorhebt, ist erim Rahmen seines
Interpretationsansatzes nicht in der Lage, es theoretisch voll auszuschépfen. In meinem Er-
gebnis tritt trotz der unterschiedlichen Erkenntnisinteressen, die Husserl und Kaplan beziig-
lich der Bedeutung von Demonstrativa verfolgen (phdnomenale Realisierung im BewuBtsein
intentionaler Subjekte vs. formalsemantische Modellierung) eine Vereinbarkeit ihrer Theorien
zutage.

Die Rezeption Hans Blumenbergs geschieht meist in der Konzentration auf die Metaphorolo-
gie, seine begriffsgeschichtlichen Arbeiten oder im theologischen oder kulturwissenschaftli-
chen Kontext. Dariiber hinaus leistet er insbesondere mit der Monographie ,,Lebenszeit und
Weltzeit* und den Aufsdtzen aus den Nachlasssammelbdnden ,,Zu den Sachen und zuriick®
und ,Theorie der Lebenswelt“ einen fruchtbaren Beitrag zu Husserls Phanomenologie. Er wid-
met sich der Aufgabe, ,,den Phdanomenologen bei der Arbeit zu beobachten®, indem er den
Vollzug der phdanomenologischen Methode verfolgt, wie Husserl selbst ihn vorfiihrt. Der Reiz
dieses Vorgehens liegt im besonderen Augenmerk auf den Praxischarakter der Phdnomeno-
logie. Dabei stellt Blumenberg in Frage, dass die Phanomenologie, die die Dogmatik des wis-
senschaftlichen Lehrwissens fiir die blinde Tradierung unzureichend gepriifter Vorannahmen
kritisiert, selbst in der Lage ist, im Vollzug der Methode der Epoché tradierbares Wissen

R ——



17:30-18:00
Alice Pugliese (Palermo)

Eine Motivationsanalyse der
Handlung

18:15-18:45
Jorge Uscatescu Barrdn (Freiburg)

Das Ringen um einen
phdanomenologischen Begriff

der Ontologie im Horizont der
Seinsanalogie: Von der formalen
Ontologie Husserls zur universalen
Ontologie Martin Heideggers

bereitzustellen, also — in Blumenbergs Worten — die phanomenologische Arbeit ,,ein fiir alle
Mal“ zu absolvieren. Wenn nicht, so scheitert Husserls Projekt laut Blumenberg an der anthro-
pologischen Bedingtheit des Bewusstseins, namlich an den begrenzten ,,Ressourcen* an Auf-
merksamkeit (in der Hinwendung zu den Relevanzen) und Erinnerung (im Prasenthalten der
gewonnen Ergebnisse). Dieser Gedanke bleibt in Husserls Selbst-Vergewisserungen {ber die
Angemessenheit seiner Methode unterbeleuchtet. Das Potenzial von Blumenbergs Zugang zur
Phanomenologie liegt daherin einer méglichen Klarung des Praxischarakters der Phdnomeno-
logie, und zwar hinsichtlich der Frage, ob ihr der von Husserl gewiinschte Sonderstatus einer
Praxis zukommt, die — anders als jede andere Praxis — in der Lage ist, samtliche Vorannahmen
auszuweisen und sich selbst dauerhaft transparent zu bleiben.

Das Verstdandnis der sozial-geschichtlichen Interaktion beruht auf der Moglichkeit, eine be-
stimmte Klasse von Phdnomenen als menschliche Handlungen hervorzuheben und eine
passende theoretische sowie praktische Interpretation derer besonderen Bedeutsamkeit zu
entwickeln. Die aktuelle Debatte zum Thema der Handlung polarisiert sich dennoch um die
Alternative zwischen einer kausalen Erkldrbarkeit und einer nicht-kausalen Zugangsweise zur
menschlichen praktischen Sphéare. Dabei scheint die nicht-kausale Option sich in einer idea-
listischen und introspektiven Reduktion auf Bewusstseinsakte zu erschopfen.

Meine Untersuchung versucht den motivationalen Zusammenhang der Handlung naher aus-
zulegen. Es zeigt sich dadurch, dass der Riickbezug auf das Bewusstsein sich nicht in einer
statischen Parallelitdat zwischen Akten in der Welt und Akten im Bewusstsein erschopfen lasst.
Das Bewusstseinsleben ist vielmehrvon dynamischen und nicht homogenen Prozessen durch-
drungen, die auf verschiedenen Wegen die Handlung beeinflussen und bestimmen und ihr
eine stark nicht-intellektuelle Pragung verleihen. In diesem Rahmen ordnet sich die Analyse
von zwei scheinbar getrennten und dennoch zusammenwirkenden Motivationsquellen: die
Triebe und die intersubjektive Interaktion. Ich mochte die Moglichkeit erforschen, Triebe und
Sozialisierungsprozesse in der motivationalen Deutung der Handlung zu integrieren und die
Herausforderung ernst zu nehmen, die dadurch fiir das bewusste, autonome, selbststandi-
ge Subjekt entsteht. Ldsst sich die Autonomie des Subjekts und damit die pragnante Bedeu-
tung der Handlung nur unter Ausschaltung von den faktischen Tendenzen der Subjektivitat
beibehalten? Impliziert die Anerkennung der verschiedenen Impulse und intersubjektiven
Wechselbestimmungen des praktischen aktiven Lebens eine grundsatzliche Widerlegung der
Autonomie und Rationalitdt der Subjektivitat? Die These, die ich im Ausgang von einer phdno-
menologischen Bewusstseinsanalyse darlegen mochte, behauptet vielmehr, dass nur die Be-
riicksichtigung der komplexen Interaktion zwischen triebhaften Tendenzen des Bewusstseins,
intersubjektiven Wechselwirkungen und deliberativen Momenten der konkreten und mannig-
faltige Struktur der Handlung gerecht werden kann.

In der phdnomenologischen Bewegung des 20. Jahrhunderts liegt eine neue Gestalt der Me-
taphysik vor. Husserl hat in Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phidnomenologischen
Philosophie den Unterschied zwischen der formalen Ontologie und der materialen, sachhalti-
gen Ontologie eingefiihrt. Den regionalen Ontologien ist eine formale Ontologie vorgeordnet,
die vielmehr vom Gegenstand tiberhaupt (formaler Seinsbegriff), vom Etwas tiberhaupt han-
delt, das jeder sachhaltigen bzw. washeitlichen Bestimmung entledigt ist.

Heideggers ontologisches Programm steht in einer kaum geahnten Male mit der Husserl-
schen Idee einer formaler und regionaler Ontologie im Zusammenhang. In der Ausarbeitung
der Frage nach dem Sinne von Sein tiberhaupt wird die Aufgabe einer «universalen, phano-
menologischen Ontologie» vorgezeichnet (Sein und Zeit 436), die ausgehend von der Analy-
tik des menschlichen Daseins zur Aufklarung der Idee des Seins iiberhaupt tibergehen soll.
Im vierten Grundproblem der Phdnomenologie (vgl. Die Grundprobleme der Phénomenologie
vom SS 1927, in: GA 24) steht die Einheit von den in den regionalen Ontologien zugénglichen
Seinsweisen (Vorhandenheit, Zuhandenheit, Sorge etc.) im Mittelpunkt.

In der Gegeniiberstellung von der Idee der Regionalontologien im ganzen und der «Metonto-
logie» als Programm zur Entfaltung aller Regionalontologien auf dem Boden der Fundamenta-
lontologie einerseits und von der Formal- und Universalontologie andererseits entfacht sich im
20. Jahrhundert erneut die alte Streitfrage um die Einheitsart der mannigfachen Seinsbedeu-
tungen. Wahrend Heidegger an den mannigfachen Bedeutungen des Seins jedoch nicht ohne
Einheit («Seinsanalogie») festhilt, befiirwortet Husserl eine «Seinsunivozitat»: (Gegenstand-
lichkeit tiberhaupt).



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Andris Breitling (Rostock)

Das Sichtbare im Horizont der
Sprache. Zur Sinngeschichte der
Erfahrung nach Maurice Merleau-
Ponty

15:30-16:00
Irene Breuer (Wuppertal)

Personale Ontologie und
Geschichte bei Husserl

16:15-16:45

Jagna Brudzinska
(K6ln/Wuppertal/Warschau)

Teilnehmende Erfahrung und
Zweite-Person-Perspektive in der
Forschung. Zur Leistungsfahigkeit
der intentionalgenetischen
Erkenntnismethode

S10

Als zentrales Thema der Phdnomenologie gilt die nichtsprachliche oder vorsprachliche Erfah-
rung, das heift insbesondere die leibliche Wahrnehmung. Wenn sich aber zeigen ldsst, dass
die Weise, wie wir unsere Erfahrungen in Worte fassen, einen Einfluss darauf hat, wie wir das,
was uns in der Erfahrung begegnet, von vornherein auffassen, dann riickt das Thema der Spra-
che ins Zentrum phdanomenologischen Denkens. Dabei stellt sich die Frage, ob bzw. in wel-
chem MaB schon die leibliche Wahrnehmung durch die Weise gepragt ist, wie Wahrnehmbares
zur Sprache gebracht wird. Diese Frage soll vor dem Hintergrund von Maurice Merleau-Pontys
Phdanomenologie der,,sprechenden Sprache“ erdrtert werden, und zwar am Beispiel der Wahr-
nehmung von Farben. Ausgangspunkt ist dabei Merleau-Pontys Einsicht, dass eine Farbe in
der Wahrnehmung kein bloBes ,,Quale“ ist, sondern eine Konkretisierung der Sichtbarkeit, die
jeweils in einer bestimmten ,,Konstellation“ auftritt. Zu dieser Konstellation gehoren nicht nur
Gestalt und Textur des farbigen Gegenstandes oder die Farbtone der Umgebung; auch kul-
turelle Bedeutungen koénnen darin eingehen, die entweder selbst sprachliche sind oder an
deren Genese die Sprache einen gewissen Anteil hat. Im Vortrag soll zundchst erértert werden,
inwieweit die Farbwahrnehmung der Sprecher einer bestimmten einzelnen Sprache davon ab-
hdngt, wie Farbnuancen anhand von Farbwortern klassifiziert werden. Dariiber hinaus gilt es
aber auch zu beschreiben, wie bestimmte Redeweisen, Metaphern, Texte und Diskurse einen
Horizont sprachlicher Bedeutungen aufspannen, in dem uns eine Farbe und allgemein das
Sichtbare erscheint. Dabei zeigt sich, dass die menschliche Erfahrung aufgrund der Dynamik
sprachlicher Sinnbildung den Charakter einer offenen, nie vollendeten ,,Sinngeschichte* hat.

In dem Beitrag geht es um die Frage der Relevanz der Geschichte fiir die Ontologie: Es wird die
These vertreten, dass die ,,personale Ontologie“ eine Schliisselrolle darstellt, da sie nicht nur
die begriindende Instanz der Ontologie der Natur ist, sondern die erméglichende Instanz fiir
die Einbeziehung der Geschichte und der Kultur in die Ontologie: Die Person ist absolut indi-
viduell, doch ihr Wesen ist geschichtlich und kulturell wandelbar; das Ich ist ein ,,personales
Ich“, das durch seine Kulturleistungen an die Naturdinge gebunden ist. Die Geschichte wird
somitin die Ontologie eingebunden. Der Ausgangspunkt der Uberlegungen ist die von Husserl
in den Ideen Il gestellte ontologische Frage. Darin wird folgendes Schichtenmodell entworfen:
1) leblose, materielle Natur; 2) der Mensch als beseelter Kérper; 3) der Mensch als Person bzw.
Geist. Wahrend die ersten beiden Stufen in der naturalistischen Einstellung erfasst werden,
ist die dritte das Produkt einer personalistischen Einstellung: Die Ontologie erfahrt hier einen
Bruch, weil die unterschiedlichen Realitatsstufen Korrelate unterschiedlicher Einstellungen
sind. Zwei Probleme werden herausgestellt und zueinander bezogen: Erstens, der Begriff der
Person gehdrt nicht zur ontologischen Reihe, da er nur durch einen Einstellungswechsel zu er-
fassen ist (Frage der Einheit der ontologischen Realitét) und zweitens, Dinge sind subjektiv-re-
lativ, sie sind nur fiir ein geistiges Subjekt gegeben, der somit die Bedingung der Moglichkeit
der Realitdt der Dinge ist (Frage des Riickgriffs auf einem transzendentalen Idealismus). Dem
Beitrag wird das Ziel gesetzt, diese Fragen zu exponieren und die Einheit der ontologischen
Reihe zu etablieren.

Die Phdanomenologie ist von Anfang an eine Erkenntnismethode aus der erlebten Innenper-
spektive. Eine bloB psychologische Introspektion eigener Erlebnisse wird hier jedoch nicht
angestrebt. Vielmehr geht es um die Neudeutung und Aufwertung der erlebten Innenperspek-
tive als Bewusstseinserfahrung und damit zusammenhédngend um die Neuauffassung des Be-
wusstseins- und des Erfahrungsbegriffs tiberhaupt. Der Weg fiihrt durch eine radikale Kritik
der Bewusstseinsleistung als einer intentionalen und sinnbildenden. Im Zuge dieser Kritik
wird das Bewusstsein als konkreter, temporal und historisch bestimmter, leiblich und immer
auch intersubjektiv gestifteter Erlebens-Zusammenhang neu erschlossen, der sich wesentlich
auch in Emotionen und Phantasie realisiert, und nicht als blof mentales oder reprdsentati-
onalistisches Epiphdnomen bzw. als besondere geistige Substanz gedeutet. Als genetische
Theorie der konkreten Subjektivitdat iberwindet die Phdnomenologie ferner das klassische
Verstdndnis von der Singularitédt des Ich. Aus dem genetischen Blickwinkel gesehen wirkt der
Andere von Anfang an in meiner Erfahrung mit. Wird der Gedanke der urspriinglichen Intersub-
jektivitat der subjektiven Sphdre — oder des Selbst — genetisch-systematisch weiterentwickelt,

P ——



17:30-18:00
Emanuele Caminada (Koln)

Phenomenology and the Re-
Discovery of the Common Mind

18:15-18:45
Dirk Fonfara (Heidelberg)

Integration oder Transformation?
Themen antiker Metaphysik-
Konzeptionen in Husserls
eidetischer Phanomenologie als
Erster Philosophie

wird es moglich, nicht nur die Erste-, sondern sogar die Zweite-Person-Perspektive fiir die Wis-
senschaft vom Menschen zu rechtfertigen. Wir stehen dann vor der Aufgabe der intentionalge-
netischen Analyse der Teilnehmenden Erfahrung. Diese Analyse kann mit Gewinn unter Einbe-
ziehung von Ergebnissen sowohl der Neuro- und Kognitionswissenschaften als auch vor allem
der Psychoanalyse und der modernen Bindungsforschung erfolgen. Dabei ldsst sich zeigen,
wie einerseits die phdanomenologischen Struktureinsichten in die subjektiven Werdungspro-
zesse zur Systematisierung und erkenntnistheoretischen Fundierung der empirischen Befunde
genutzt werden kdnnen und andererseits, wie diese Befunde phdnomenologische Strukturar-
gumente mit konkretem Inhalt stiitzen konnen.

Phenomenology has been misunderstood as an atomistic metaphysics concerning the nature
of mind and a collectivism concerning social-ethics (Schmid 2000, 2005, 2009). After having
given a brief historical introduction to the concept of Gemeingeist, | aim to discuss the follo-
wing features of Husserl’s re-“discovery of the Common Mind” (Dilthey 1970, 182 as cited in
Hua XXV, 47):

1. Husserl’s Gemeingeist is not an autonomous substance, but the intentional unity of a plura-
lity of minds. Comparing Husserl’s with Hartmann’s Gemeingeist (1933) and Pettit’s Common
Mind (1996) and Group Mind (2003), | will stress that the husserlian social-ontology is holistic
without falling into a form of collectivism.

2. Exposing the ontological bilateral foundation of common mind and personal minds, | will
stress the fact that Husserl sees the bonding element of the group mind especially in acts of
feeling and acts of will that require a personal commitment. Therefore, | will compare Husserl’s
social-ontological tools with Gilbert’s Plural Subject (1989).

3. Finally, I will face the peculiar conceptual contribution that Husserl’s theory of the Common
Mind can offer to the contemporary debate: the idea of correlation. According to the phenome-
nological method, the experience of objects and operations of the mind have to be studied in
their mutual correspondence and dependence. Through the “discovery of the Common Mind”,
we achieve new insights about a special class of mind-dependent objects: the class of cultural
objects and goods.

Der Vortrag beabsichtigt, anhand erst 2013/14 zugédnglicher und bislang weitestgehend un-
bekannter Analysen Husserls (aus Hua XLI, XLl und Hua Mat IX) aufzuzeigen, dass und auf
welche Weise dieser Platons und Aristoteles’ Metaphysik-Konzeptionen in Terminologie und
Theoremen in seine eigene Erste Philosophie integriert, aber ebenso kritisiert hat. So wirft er
ihnen etwa mangelnde Differenzierungen in der Eidoslehre bzw. eine unzureichende Radikali-
sierung in der Reichweite der Kategorien vor. Im Zuge dieser Auseinandersetzung mit den fri-
heren Theorien hat Husserl diese vor dem Hintergrund seiner eidetischen Phanomenologie als
der ,,echten” Ersten Philosophie bisweilen inhaltlich umgedeutet oder transformiert. Gestiitzt
auf die nun dokumentierten, thematisch einschldagigen Texte soll hier die These vertreten wer-
den, dass Husserls Phdnomenologie weder eigentlich Metaphysik ist noch sie sich ab Mitte
der zwanziger Jahre zu einer phdnomenologischen Metaphysik weiterentwickelt habe (Land-
grebe 1949/50, Tengelyi 2011), sondern Husserl stets beide Disziplinen voneinander abgrenzt,
gleichwohl aber Themen der traditionellen Metaphysik, wie Uberlegungen zum Wesen (Hua
XLI) und zum Géttlichen bzw. zum Eidos Gott (Hua XLII, Texte 12 und 19), zunehmend in seine
Erste Philosophie integriert. Da die Metaphysik ,,transzendentalphdnomenologisch fundiert”
ist (ebd., Text 11), gilt sie folglich nicht mehr als erste Wissenschaft, wie bereits fiir Thomas von
Aquin oder Albertus Magnus. Ebenfalls wie diese unterscheidet Husserl eine philosophische
Theologie, und zwar als Kulmination seiner phdanomenologischen Ersten Philosophie, von ei-
ner konfessionellen Theologie (ebd., Text 14) und arbeitet deren Verhaltnis zueinander heraus
(ebd., Text 20). Eine intensive Diskussion und Interpretation dieser vor kurzem publizierten
Nachlassmanuskripte wird zu einer signifikanten Neubewertung dieses husserlschen Themen-
feldes beitragen kdnnen.



> Philosophie der Lebenswissenschaften

Sektionsleitung: Ulrich Krohs

Donnerstag, 2. Oktober H2

14:45-15:15

Lena Késtner (Berlin)

Experimental Manipulations

15:30—-16:00
Patrice Soom (Diisseldorf)

What are mental disorders?

16:15-16:45
Jan Slaby (Berlin)

Selbst ohne Sinn -
tiber zerebrale Subjektivitat

When trying to understand and explain how an observed phenomenon comes about, scien-
tists systematically manipulate it. Contemporary philosophy of science has focused on one
particular kind of manipulation in this context: manipulations of some factor Y through inter-
vention | into another factor X. However, there are many different ways in which scientists ma-
nipulate. Which manipulations they employ depends on practical and methodological reasons
as well as on the very research question being investigated. Inspecting concrete examples
from scientific practice, | will set out to develop a taxonomy that classifies various types of
experiments with respect to which manipulative strategies they employ and which inferences
they permit, respectively.

What are mental disorders? They might first be conceptualized along the descriptive appro-
ach which characterizes DSM classification, according to which diagnostic categories are de-
fined as clinically significant sets of co-occurring behavioral and psychological symptoms and
exclusion conditions. Such a weak interpretation is free of any commitments with respect to
the ontological nature of the causes of the symptoms. It has been criticized for focusing on
observable variables only, whereas psychiatry should focus on the underlying neurobiological
causes of symptoms. Most importantly, it is argued that such an approach lumps together
heterogeneous neurological conditions.

According to a stronger interpretation of the medical model, mental disorders should be de-
fined in terms of underlying neurobiological pathological structures. This approach however
raises several difficulties, the first of which being that we currently lack the relevant knowledge
in order to define mental disorders in such a way. Second, it overlooks important and relevant
similarities between patients, which are in different neurobiological conditions.

This contribution aims at dissolving the dispute between the weak and the strong interpreta-
tions of the medical model by handling mental disorders as theoretical entities individuated
as dispositions to cause specific sets of symptoms. This position conserves the largest part of
the current diagnostic criteria present in the DSM-V and the ICD-10, avoiding thereby redefi-
ning mental disorders in lower-level terms. It shall be argued that the lumping charge addres-
sed to the DSM approach might be overcome by the construction of disorders sub-types.

Als Beitrag zu einer kritischen Philosophie der Neurowissenschaften behandelt der Vortrag die
folgenden Fragen: Welche womoglich grundlegenden Transformationen der Lebenswelt und
des Personseins werden von der gegenwdrtigen Tendenz zur Dominantsetzung des Gehirns
begiinstigt? Gibt es — jenseits populdrwissenschaftlicher Proklamationen — eine Philosophie
des Gehirns, und was verrat uns diese tiber Person und Welt in der technisch-wissenschaft-
lichen Kultur? Wie ldsst sich eine Neuro-Kulturphilosophie in kritischer Orientierung konzi-
pieren, so dass die dichte Beschreibung neuer Entwicklungen in der wissenschaftlich-tech-
nischen Welt nicht die Kritik an pathologischen Dimensionen des Neuro-Trends verhindert?
Im Zentrum des Vortrags steht Catherine Malabous Diagnose, dass heute die ,,Zerebralitat®
als kulturelles Organisationsprinzip sich anschicke, etablierte Muster der Selbstverstandigung
und Subjektkonstitution zu verdrdngen. Beispielhaft sei etwa der rapide Evidenzverfall, den
Begriffe und Deutungen der Freud’schen Psychoanalyse unterliegen. Offenbar setzt sich die
Vorstellung eines flachen Selbst ohne narrative Tiefendimension durch — ein Selbst, dessen
multiple Vollziige reflexartig und oft vorbewusst ablaufen, das sich stdndig situationsaddquat
umorganisiert, das als Knotenpunkt medialer Netzwerke nach den Regeln sozialer Feldkréfte
und eines entsprechend evolutiondr programmierten sozialen Gehirns funktioniert, wahrend
kritische Reflektions- und Denkvermdgen wenn tiberhaupt, dann arg defizitarausgepragt sind.
Vor dieser zeitdiagnostischen Folie wird es in dem Beitrag um eine kulturphdnomenologische
Charakterisierung des zerebralen Subjekttyps gehen. Vorgefiihrt und argumentativ ausgetra-
gen werden soll insbesondere die dialektische Spannung zwischen der wachsenden lebens-
weltlichen Addquatheit und der normativen Untragbarkeit der skizzierten Subjektformation.

BT —



17:30-18:00

Jan C. Schmidt (Darmstadt)
Synthetische Biologie als
nachmoderne Technik?

Kernelemente einer Philosophie
der Synthetischen Biologie

18:15-18:45
Johannes Schick (K6ln)

Lebendiges Erkennen? Zur
Epistemologie des Lebendigen
bei Gilbert Simondon

Der Beitrag miindet damit in eine Kritik der einseitig affirmativen Konzeption von ,,Zerebrali-
tat“ bei Catherine Malabou.

Synthetische Biologie ist in aller Munde. Eine kiinstliche Herstellung von Leben im Labor sei
gelungen, so heifdt es. Von der Synthetischen Biologie werden zentrale Beitrdge zur Technolo-
gie der Zukunft erwartet.

Was sie jedoch kennzeichnet, ist bis dato offen. Der Vortrag zielt auf eine wissenschafts- und
technikphilosophische Klarung der ,,Synthetischen Biologie®. Gangig sind zunachst drei Ver-
standnisweisen, namlich das Ingenieur-, Kiinstlichkeits- sowie Extrem-Gentechnologie-Ver-
standnis. Doch diese weisen allesamt Defizite auf. Stattdessen ist das system- und struk-
turwissenschaftliche Konzept der Selbstorganisation fiir ein gehaltvolles Verstandnis der
Synthetischen Biologie weiterfiihrend. Sie kann als Biotechnowissenschaft zur technischen
Nutzbarmachung von Selbstorganisation(sprinzipien) angesehen werden (Teil 1).
Selbstorganisation bildet somit den Kern einer solchen Technik der Zukunft. Gefragt wird so-
dann, ob sich ein verdndertes Technik- und Naturverstandnis andeutet. Die Technisierung der
Natur scheint heute komplementédr erganzt zu werden durch eine (Bio-) Naturalisierung der
Technik. Sollte sich Synthetische Biologie als Technik durchsetzen, kdnnte von einer ,,nach-
modernen Technik® gesprochen werden. Eine solche Technik erscheint phdno-menal kaum
als Technik, sondern als Natur. Sie verfiigt tiber ein inneres Moment von Ruhe und Bewegung,
ganz wie die Aristotelische Natur. lhre innere Dynamik scheint die Spuren, Signaturen und
Siegel des Technischen abgestreift zu haben; ihr wird gar ,,Autonomie“ zugeschrieben (Teil 2).
Eine selbstorganisationsbasierte Technik ist in gesellschaftlicher Hinsicht als ambivalent zu
beurteilen. Selbstorganisation gilt einerseits als Quelle fiir eine weitreichende Produktivitat.
Doch zeigen sich andererseits Grenzen der Kontrollierbarkeit und Konstruierbarkeit von Bio-
systemen als Technik — mit moglichen gesellschaftlichen Technikfolgen. Die Ambivalenz ei-
nes solchen Techniktyps antizipierte bereits Hans Jonas und plddierte fiir eine ,,Heuristik der
Furcht“ (Teil 3).

Die rasante Entwicklung der life sciences wirft zentrale erkenntnistheoretische und ontolo-
gische Fragen auf. Denn es ist keineswegs geklart, ob die life sciences mit ihren Methoden
ihren Gegenstand lberhaupt erfassen kdnnen und ob das Phdnomen des Lebendigen dort
angemessen bestimmt wird.

Die Frage nach der Moglichkeit der Erkenntnis des Lebendigen verdoppelt sich ndmlich, sobald
man sie stellt: Sie enthdlt nicht nur ein erkenntnistheoretisches Problem, sondern verweist un-
mittelbar auf die ontologisch-metaphysische Fragestellung, wie Lebendiges zu bestimmen sei.
Eine Definition liefert Gilbert Simondon, der das Lebewesen als problematische Existenz fasst,
d.h. als ein Wesen, das in sich Probleme tragt, die es immer wieder aufs Neue l6sen muss. Das
Individuum wird von Simondon als ein individuierendes und sich individuierendes System
verstanden. Die Individuationsleistung des Subjekts im Milieu vollzieht sich als dynamisches
Schema. Nicht nur Subjekt und Milieu miissen verdnderbar sein, sondern auch das Schema
selbst, das entworfen wird, um zu individuieren. Der Erkenntnisakt, in dem sich das Schema
vollzieht, ist folglich selbst ein Individuationsakt, der die Individuation der Erkenntnis notwen-
dig macht, will man Erkenntnis im Prozess erfassen.

Diese Struktur hat Auswirkungen auf das Verstandnis des Menschen. Sind namlich alle Hand-
lungen Individuationen und finden immer in einem Milieu statt, das auf den Menschen zu-
riickwirkt, so kann der Mensch im Informationszeitalter nicht mehr unilateral als homo faber,
der mittels kiinstlicher Organe (Werkzeuge) auf die Wirklichkeit zugreift, beschrieben werden.
Vielmehr muss er als homo coordinans aufgefasst werden, dessen Handlungen dadurch be-
stimmt werden, in einer sich standig verdandernden Umwelt die Welt inmitten der Technologie
zu erfinden und zu koordinieren.



> Philosophie der Mathematik / Logik

Sektionsleitung: Matthias Wille

Montag, 29. September
14:45-15:15
Gregor Damschen (Luzern)

Ist die Modallogik S5 die
Fundamentallogik?

15:30—-16:00
Konrad Riedel (Berlin)

Modalitdten und Subjunktionen

16:15-16:45

Christoph Schamberger (Berlin) /
Jorg Hardy (Miinster)

Der filterlogische Kalkiil FK —

ein nicht-klassischer Kalkiil

des natiirlichen SchlieBens fiir
umgangssprachliche Argumente

VSH 18

Die ontologischen Gottesbeweise von Anselm, Leibniz, Hartshorn und Godel setzen die Mo-
dallogik S5 voraus, dasselbe gilt fiir philosophische Beweise der Letztbegriindung. Bislang
gibt es jedoch kein apriorisches Argument, mit dessen Hilfe der absolute Vorrang der Modallo-
gik Sg vor allen anderen Logiken bewiesen werden konnte. Es existieren allenfalls Berufungen
auf Plausibilitat. Insofern hangt die Starke aller Beweise, die S5 voraussetzen, davon ab, dass
man zeigen konnte, dass die Verwendung von Sg keine logisch kontingente, sondern eine lo-
gisch notwendige, d.h. alternativlose Voraussetzung ist. In dem Vortrag wird der Beweisansatz
zu einem solchen Argument weiterentwickelt und {berpriift: Da es sich bei der Logik S5 im
Kern um eine klassische zweiwertige Pradikatenlogik mit einer semantischen Interpretation
der alethischen Modalbegriffe handelt, die als Zugangsrelation zwischen moglichen Welten
eine Aquivalenzrelation erfordert, und da klassische Prédikatenlogiken die Zweiwertigkeit,
den Nichtwiderspruchssatz und das Tertium non datur voraussetzen, muss jeder der genann-
ten Bestandteile von S5 einzeln durch das Verfahren des Beweises durch Selbstbezug auf
pragmatische Widerspruchsfreiheit gepriift werden. Erweist sich dabei S5 als die einzige Logik
innerhalb aller denkbaren Logiken, die keine pragmatischen Widerspriiche erzeugt, muss sie
metalogisch als Fundamentallogik angesehen werden.

Das Problemfeld, in welchem sich der Vortrag bewegt, umfasst zwei Bereiche. Auf der einen
Seite die Frage nach der Bedeutung der modalen Ausdriicke ‘méglich’ und ‘notwendig’ und
auf deranderen Seite die Suche nach einer addquaten Formalisierung von Subjunktionen. Die
These des Vortrags fiihrt die beiden obigen Fragen zusammen. Einerseits sollte man modale
Aussagen als relative (In-)Konsistenzbehauptungen verstehen — d.h. als Aussagen dariiber,
ob eine Menge von Aussagen widerspruchsfrei ist oder nicht — und andererseits, sollte man
Subjunktionen als eben solche modalen Aussagen formalisieren. Die Argumentation fiihrt auf
der einen Seite vom Verwerfen des modalen Realismus tiber das Modell der maximal-konsis-
tenten Sachverhalte mithilfe mengentheoretischer Uberlegungen zur Theorie der relativen (In-)
Konsistenz. Auf der anderen Seite soll anhand von beispielhaften Subjunktionen plausibili-
siert werden, dass man die bekannten Schwierigkeiten der Formalisierung bspw. als materiale
oder strikte Implikation vermeiden kann, ohne eine Relevanz- oder Filterlogik einzufiihren,
wenn man Subjunktionen prinzipiell als modale Aussagen im obigen Sinne versteht. Die Fol-
gen dieser Uberlegungen sind zum ersten, dass man auf die Rede von absoluten Modalititen
zu Gunsten von relativen Modalitaten verzichten sollte. Zum zweiten folgt, dass man in diesem
Kontext auf die Rede von ‘Moglichen Welten’ verzichten kann und letztlich stellt sich die Frage,
ob es moglich ist auf dieser Basis ein logisches System zu erarbeiten, welches besser geeignet
ist Argumente zu formalisieren als die bekannten Logiken dies vermdgen.

In diesem Vortrag stellen wir einen neuen filterlogischen Kalkiil FK vor. FK ist ein nicht-klas-
sischer Kalkil des natiirlichen SchlieBens, der den Eigenschaften umgangssprachlicher Argu-
mente Rechnung tragt. Unser Kalkiil bietet eine angemessene Definition der logischen Giil-
tigkeit (resp. logischen Folgerung) fiir umgangssprachlich dargestellte Argumente. Paradoxe
Schliisse, die in umgangssprachlichen Argumenten keinen Wahrheitstransfer garantieren,
sind in FK ungiiltig, so etwa die Schliisse von ,,A“ auf ,,wenn B, dann A“ und von ,,A oder B“ auf
»wenn nicht-A, dann B“. Die in FK giiltigen Schliisse gewahrleisten den Wahrheitstransfer auch
in umgangssprachlich dargestellten Argumenten: Wenn die Pramissen eines Arguments wahr
sind, Ubertragt sich deren Wahrheit mit logischer Notwendigkeit auf die Konklusion. Von den
klassischen Kalkiilen des natiirlichen Schlieflens unterscheidet sich FK nur minimal: In FK wird
nur eine einzige Grundregel eingeschrankt: die Konditional-Einfiihrung. Deshalb hat FK einen
Vorzug gegeniiber relevanzlogischen Kalkilen: Schliisse aus widerspriichlichen Pramissen (ex
falso quodlibet) und Schliisse auf logisch wahre Konklusionen (verum ex quolibet) sind in FK
ebenso giiltig wie der Disjunktive Syllogismus.

BT —



17:30-18:00
Heinrich Wansing (Bochum)

Remarks on the Curry Paradox

Curry‘s paradox is well known. The original version of the paradox is remarkable because it is
negation-free. It employs a conditional connective, and is not forthcoming if the conditional
does not satisfy contraction (the Law of Absorption). A more recent version of the paradox,
due to Jc Beall and Julien Murzi, uses a validity predicate, instead of a conditional, and is not
forthcoming if validity does not satisfy structural contraction. But there is also a variation of
the paradox which uses “external validity” (that is, the notion of external consequence with re-
spect to a given sequent calculus). And since external validity contracts, one might expect the
appropriate version of the Curry paradox to be inescapable. In this paperitis shown that this is
not the case. We consider two ways of formalizing the notion of external validity, and show that
in both of these the paradox is not forthcoming without the appropriate forms of contraction.
The first version of the external consequence Curry paradox uses nested sequents, the second
version uses a nesting of the validity predicate. (This is joint work with Graham Priest.)



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Moritz Cordes (Greifswald)

Freges Urteilslehre — ein in der
Logik vergessenes Lehrstiick der
Analytischen Philosophie

15:30-16:00
Mario Harz (Cottbus)

Logik, Musik und Gott lobt Frege in
C-Dur

VSH 18

Der iberkommene Urteilsbegriff unterscheidet zwei Aspekte an einem Urteil: einerseits den
Inhalt eines Urteils und andererseits den Urteilsmodus. Diese Unterscheidung findet sich in
der Analytischen Philosophie besonders prominent in Freges Urteilslehre und (eingebettet in
eine sprachphilosophische Gesamtkonzeption) in der Sprechakttheorie. In der formalen und
philosophischen Logik aber, die sich bekanntermafien ganz wesentlich auf Freges Arbeiten
stiitzt, werden diese Subtilitdten oft nicht genug oder gar nicht beriicksichtigt.

In dem Vortrag gehe ich zuerst auf die systematischen Gemeinsamkeiten und Unterschiede
zwischen Frege und der Sprechakttheorie ein. Es wird dafiir argumentiert, dass Freges Ur-
teilsstrich ein illokutiondrer Redeteil im Sinne der Austinschen Sprechakttheorie ist. Es wird
dariiber hinaus gezeigt, dass Frege neben dem Urteilsstrich noch andere Redeteile in seiner
Begriffsschrift verwendet hat, die eine illokutiondre Funktion erfiillen.

In einem zweiten Teil ist der Blick auf jene Reihe von Analytischen Philosophen zu richten,
die der nach-Fregeschen formalen Logik nahe standen aber fiir ihre Zwecke keine Notwen-
digkeit darin sahen, sich dezidiert illokutiondren Redeteilen zu widmen. Es soll dafiir argu-
mentiert werden, dass einige Zwecke, die Logiker und formal arbeitende Philosophen mit der
Verwendung explizitsprachlicher Mittel verfolgen, mit dem Verzicht auf illokutiondre Redeteile
unvertrdglich sind. Tatsdchlich ist der Fregesche Ansatz der Inkorporation von illokutiondren
Ausdriicken auf dem explizitsprachlichen Level geeignet, technische Schwierigkeiten wirksam
zu beseitigen, die in anderen Formalsprachen und Kalkiilen oft dem Aufmerksamkeitsbereich
zu entgleiten scheinen.

Neben der Negation von Akkorden (Erfinder: Prof. Dr. Ingolf Max, Leipzig) verfligen wir auch
tiber eine Variante der Konjunktion von Akkorden (Erfinder: Dr. phil. Mario Harz, Cottbus). Mit
Hilfe der Grundbegriffe Negation und Konjunktion lassen sich alle weiteren logischen Funk-
toren wie z.B. Implikation, Alternative usw. definieren und wir kdnnen diese Funktoren auf
Akkorde beziehen. Dadurch ergibt sich die kreative Moglichkeit, aussagenlogische Systeme
(Axiomensysteme) musikalisch zu deuten und erklingen zu lassen. Im WS 11/12 konnten wir in
Kooperation mit der HS Lausitz durch Dipl.-Mus.-P&d. Chris Poller das erste Axiomensystem fiir
die Aussagenlogik, das Gottlob Frege 1879 mit seiner Begriffsschrift vorlegte, vertonen. Gott-
lob Frege gilt nach Aristoteles als der grofite Logiker bisheriger Zeiten. lhm zu Ehren nannten
wir die Lehrveranstaltung zur Vertonung seines Axiomensystems fiir die Aussagenlogik ,,Gott
lobt Frege in C-Dur®. Wegen der Bedeutung unserer Seminaraufgabe fand das Seminar in der
Oberkirche St. Nikolai zu Cottbus im Bonhoeffersaal und an der HS Lausitz statt. Ziel und Ho-
hepunkt des Seminars war die Urauffiihrung unseres Stiicks am 27.01.2012 in der Oberkirche
St. Nikolai. Weiterer Hohepunkte waren ein Vortrag mit Auffiihrung des Stiicks ,,Gott lobt Frege
in C-Dur” zur Langen Nacht der Wissenschaften an der Universitdt Leipzig am 29.06.2012 und
zum 3 Internationalen Frege Kongress am 12.05.2013 in Wismar. In meinem Vortrag werde ich
die logikbasierte Methodik zur Herstellung der Partitur des Stiicks erldutern. Anhéren unter:
www-docs.tu-cottbus.de/technikphilosophie/public/Publikationslisten/harz/frege.mp3




16:15—-16:45
Eva-Maria Engelen (Konstanz)

Rationale Anschauung oder
mathematische Intuition?

17:30-18:00
Bastian Reichardt (Bonn)

Wittgensteins Kritik an Freges
Konzeption absoluter Grundlagen

John P. Burgess kritisiert Kurt Godels Begriff der mathematischen oder rationalen Anschau-
ung und erldutert, warum mathematische Intuition dasselbe leistet wie rationale Anschauung,
aber ganz ohne ontologisch {iberfliissige Vorannahmen auskommt. Laut Burgess miisste Go-
del einen Unterschied zwischen rationaler Anschauung und so etwas wie mathematischer Ah-
nung, aufzeigen kénnen, die auf unbewusster Induktion oder Analogie beruht und eine heu-
ristische Funktion bei der Rechtfertigung mathematischer Aussagen einnimmt. Ich werde in
meinem Beitrag dafiir argumentieren, dass rationale Anschauung mit der Annahme verbunden
wird, die so gefundenen mathematischen Satze seien wahr. Nur, wozu bendétigen wir eine sol-
che Annahme? Reicht es nicht, wenn die mathematische Intuition als Heuristik funktioniert?
Godel beharrt etwa auf dem ontologischen Objektstatus von Mengen, weil Denken fiir ihn ei-
nen Input bendtigt, den es selbst nicht zu liefern im Stande ist. Im Falle der mathematischen
Anschauung darf dieser Input allerdings nicht subjektiv kontingent sein, wenn es sich um
objektiv giiltige Theorien handeln soll. Zudem vertritt Gdel eine Korrespondenztheorie der
Wahrheit. Der Begriff der Intuition, den Burgess expliziert, stammt hingegen aus der kogniti-
ven Psychologie, der bei der Verarbeitung impliziter, also unbewusster Informationen ansetzt
und so das menschliche Vermogen erklart, Urteile zu féllen, ohne sich der Urteilsgrundlagen
bewusst zu sein. Uber den ontologischen oder erkenntnistheoretischen Status dieser Urteils-
grundlagen sagen diese Theorien nichts aus. Sie konnten auch subjektiv kontingent zustande
gekommen sein. lhr normativer Anspruch ergibt sich lediglich aus ,,dem Funktionieren®, nicht
daraus, dass es sich um Gesetze des Wahrseins handelt.

Die Objektivitdt des mathematischen Diskurses wird laut Wittgenstein nicht dadurch gesi-
chert, dass die mathematischen Ausdriicke auf abstrakte Gegenstande verweisen. Die Be-
antwortung der Frage, was eine Zahl sei, ist ihm zufolge davon abhéngig, was wir tun, wenn
wir mit einem bestimmten Zahlausdruck operieren. Nur durch diese Praxis verstehen wir den
abstrakten Ausdruck. Wir miissen also das Verhalten des Zahlausdrucks in Bezug auf Verkniip-
fungsregeln betrachten, die zwar konstitutivin den mathematischen Diskurs eingelassen sind,
deren Geltung jedoch von unserer Praxis abhdngt. Wahrend Frege den platonistischen Logizis-
mus eindeutig als absolute Grundlage der Mathematik verstanden wissen will, mit der einher-
gehend sowohl konstruktivistische als auch formalistische Gegenpositionen als unplausibel
entlarvt werden sollen, stellt Wittgenstein durch die Praxisabhdngigkeit der Bedeutung mathe-
matischer Ausdriicke klar, dass eine Konzeption absoluter Grundlagen des mathematischen
Diskurses aussichtslos ist. Da verschiedene Sprachspiele nicht in eine unantastbare hierarchi-
sche Struktur gebracht werden konnen, konnen Wittgenstein zufolge verschiedene inkompa-
tible Grundlagen der Mathematik zwar innerhalb ihrer je eigenen Grenzen universelle Geltung
etablieren, bestehen jedoch mit demselben Geltungsrecht unvermittelt nebeneinander. Keine
dieser Konzeptionen ist in der Lage, eine absolute Grundlage der Mathematik zu sein, da jede
Grundlage von kontingenten Eigenschaften unserer Praxis abhadngig ist.



> Philosophie des Geistes

Sektionsleitung: Achim Stephan

Montag, 29. September
14:45-15:15
Francesco Marchi (Bochum)

Cognitive penetrability: how
the interaction of perception
and concepts determines our
experience of the world

15:30—-16:00
Kevin Reuter (Bochum)

Experience is a theoretical concept

16:15-16:45
David Lauer (Berlin)

Was heif3t: Begrifflichkeit der
Wahrnehmung?

S9

In this paper, | argue that conscious perceptual experience is causally determined by the in-
teraction of perception and conceptual structure. For the sake of the argument, | presuppose
an adequate theory of concept possession and acquisition, which will ultimately characterize
concepts according to three general constraints: first, concepts are not necessarily identified
with linguistic representations or linguistic capacities. Second, concepts have a composite
structure of increasing complexity, which is constituted by different dimensions. Third, a fully
blown conceptual structure unfolds gradually with the development of an organism and is
connected with different cognitive capacities that show up at different phases of this develop-
ment. Starting from the idea of cognitive penetrability of perceptual experience, | propose to
characterize perceptual experience as constituted by three main components: the perceptual
content of the experience, the conceptual scale of evaluation of such content and the phen-
omenology. In genuine cases of cognitive penetration, a difference in certain propositional
high-level cognitive states like beliefs and expectations, which are conceptually structured,
causes a change in the phenomenology of perceptual experience, while the perceptual stimu-
lus and other external conditions are held fixed. Given the sameness of stimulus, perceptual
content is arguably unaffected by the difference in (conceptually structured) high-level states.
Therefore, | argue that such a difference can cause a change in phenomenology only by influ-
encing the conceptual scale through which we evaluate the perceptual content at a lower level.

Several philosophers, e.g. Sellars (1956), Meltzoff & Gopnik (1993), have construed the attri-
bution of experiences as being governed by a folk-psychological theory in which experiences
function as theoretical entities. However, so far this claim has not been convincingly suppor-
ted by an account of how people infer the existence of experiences. In the first part of this pa-
per | argue that the mechanisms that lead to the stipulation of experiences are fundamentally
inferential and that the term experience is a theoretically-acquired term which refers to entities
that play an explanatory role in a certain theory in virtue of fulfilling two conditions: a person
entertains the concept experience if that person makes an appearance-reality distinction (C1)
and considers the appearance to be subjective (C2). In the second part | evaluate two rather
specific objections against construing experiences as theoretical entities. First, Carruthers
(1996) argues that if we do conceive of young children as little scientists, then we should ex-
pect diverging theories about experiences to emerge from different children at different ages.
In response, | present what | consider to be a plausible story about how adults teach young
children a general theory of experiences. Second, Papineau argues that if we really derive the
concept of experience from some folk-psychological theory then we conceive of experiences as
states with causes and effects, but it seems we can without contradiction think of experiences
as epiphenomenal states. | demonstrate, pace Papineau, that epiphenomenalism is consis-
tent with the view that experience is a theoretically-acquired concept.

Spatestens seit Geist und Welt (1994) ist John McDowell fiir die These bekannt, der Gehalt der
menschlichen Sinneswahrnehmung sei durch und durch begrifflich. Nennen wir dies die These
von der Begrifflichkeit der Wahrnehmung. Ich unterscheide und diskutiere mehrere Varianten
dieser These: Erstens ldsst sie sich sowohl als These liber die Aktualisierungen bestimmter
menschlicher Vermogen verstehen als auch als These tiber die Gehalte solcher Aktualisierun-
gen. Zweitens ldsst sich die Begrifflichkeit der Gehalte der betreffenden Aktualisierungen ent-
weder als propositional oder als intuitional geformt begreifen. Drittens ldsst sich die These
entweder apperzeptiv lesen, d. h. als These tber die allgemeine Form des Verhéltnisses ver-
ninftiger Tiere zur Welt, oder aber phdnomenal, d. h. als These dariiber, wie solchen Tieren
die Welt sinnlich erscheint. Ich untersuche verschiedene Einwdnde gegen die Begrifflichkeits-
these, die in der Debatte um McDowells Werk eine Rolle spielen, und argumentiere, dass sie
aufVarianten bzw. Lesarten der Begrifflichkeitsthese beruhen, die an McDowells transzenden-
talphilosophischem Anliegen — die Bedingung der Moglichkeit der Einheit des menschlichen
Geistes in der Vielfalt seiner Vermdgen zu erldutern — vorbeigehen.

B ——



17:30-18:00
Tim Seuchter (Diisseldorf)

Handlungsbasierte
Reprdsentationen

18:15-18:45
Jasper Liptow (Frankfurt/Main)

Begriffswandel als eine Form
kognitiver Dynamik

Die Debatte um begrifflichen und nichtbegrifflichen mentalen Gehalt konzentriert sich vor al-
lem auf mentale Reprdsentation von Wahrnehmungsinhalten. Perzeptueller Gehalt ldsst sich
spezifizieren, ohne dass dem Subjekt des perzeptuellen mentalen Zustandes der Besitz fiir die
Spezifikation notwendiger Begriffe unterstellt werden muss. Die sogenannte Autonomiethese
geht noch weiter und besagt, dass es fiir ein Lebewesen maglich ist, in (mentalen) Zustdnden
mit nichtbegrifflichem, reprdasentationalem Gehalt zu sein, ohne tiberhaupt tiber Begriffe zu
verfiigen. Diese These kann eine entwicklungspsychologische Erkldarung darstellen, mithilfe
derer sich das Problem der Begriffsgenese angehen ldasst. Demnach entwickeln sich Begriffe
auf der Grundlage nichtbegrifflicher mentaler Reprasentation. Akzeptiert man nun die These
von nichtbegrifflichen Gehalten sowie die Autonomiethese, so muss man gleichermaen auch
eine These der Begriffsentwicklung aufgrund dieser nichtbegrifflichen Gehalte aufstellen. Dies
ist im Rahmen der ,klassischen Debatte“ nur unzureichend geschehen, es findet sich jeden-
falls kein detailliert ausgearbeitetes Entwicklungsmodell. Dieser Vortrag soll dazu beitragen,
dieser Vernachldssigung Abhilfe zu leisten. So ldsst sich der Ubergang von nichtbegrifflichen
Reprdsentationen hin zu begrifflichen anhand einer anderen Klasse von mentalen Reprdsen-
tationen addquat darstellen, im Focus sollen hier handlungsbasierte Reprdsentationen ste-
hen. Unter handlungsbasierten Reprdsentationen sollen Reprdsentationen zusammengefast
werden, welche sowohl subjektive Eigenschaften des Handelnden sowie Eigenschaft der Welt
aufeinander beziehen. Beispielhaft hierfiir stehen Causal Indexicals (Campbell 1995) und Af-
fordanzen (Gibson 1979). Die Analyse der verschieden Stufen der handlungsbasierten Repra-
sentationen ermoglichen ein besseres Verstandnis, wie sich aus nichtbegrifflichen Reprdsen-
tationen (vor dem Hintergrund einer Ontogenese) zunehmend begriffliche Reprdsentationen
herausbhilden. Zudem kann man handlungsbasierte Reprdasentationen aus gutem Grund als
sehr grundlegende, ontogenetisch frilhe Reprdsentationen klassifizieren. Interaktion mit der
Welt spielt von Anfang an eine zentrale Rolle und muss als zentrales Moment der kognitiven
Entwicklung gewertet werden. In diesem Sinne ist eine Analyse von handlungsbasierten Re-
prdsentationen moglicherweise besser geeignet, als dies perzeptuelle, phdnomenale Zustdn-
de sein kénnen.

Die bisherige Beschéftigung der Philosophie mit dem allgemeinen Phdnomen kognitiven Wan-
dels beschrédnkt sich beinahe ausschlieBlich auf Uberzeugungswandel. Nun scheint klar, dass
sich kognitive Dynamik hierin nicht erschopft. So wie er tiblicherweise verstanden wird, lasst
Uberzeugungswandel ndmlich die begrifflichen Ressourcen, aus denen Uberzeugungen ihren
Gehalt gewinnen, unangetastet. Kognitiver Wandel kann sich aber auch in Form eines Wandels
der Begriffe oder Begriffssysteme, tiber die eine Person verfiigt, vollziehen. Dann haben wir es
nicht (nur) mit Uberzeugungs-, sondern Begriffswandel zu tun, so wie ich ihn hier verstehen
mdochte. Philosophisch von besonderem Interesse sind Arten des Begriffswandels, die sich
nicht als bloBBer Erwerb (oder Verlust) von Begriffen verstehen lassen. Das ist immer dann der
Fall, wenn wir es mit Verdnderungen der begrifflichen Fahigkeiten einer Person zu tun haben,
deren Endzustand mit dem Ausgangszustand in einem bestimmten Sinn unvereinbar (,,inkom-
mensurabel®) ist. Der erste Teil des Vortrags dient dem Zweck, den hier einschldagigen Sinn von
Unvereinbarkeit zu bestimmen. Im zweiten Teil méchte ich dann versuchen, eine Erkldarung des
Begriffswandels zu entwickeln. Ich kniipfe dabei an eine Idee an, die die Susan Carey unter
dem Titel ,,Quinean bootstrappig* fiir den Fall der kognitiven Entwicklung von Kindern vorge-
schlagen hat. Diesem Modell zufolge ldsst sich Begriffswandel als eine besondere Form der
Interpretation von sprachlichen und anderen Symbolen verstehen. Sollte eine Erkldrung dieser
Art Uiberzeugen, wdre das ein interessanter Hinweis darauf, dass sprachliche oder allgemeiner
symbolische Fdhigkeiten in einem bisher vernachldssigten Sinn fiir den menschlichen Geist
von Bedeutung sind: Als das Medium einer grundlegenden Form kognitiver Dynamik.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Kristina Musholt (Magdeburg)

Towards a non-self-
representationalist theory
of first-person thought

15:30-16:00
Gottfried Vosgerau (Diisseldorf)

Autorenschaft von Gedanken

S9

Self-consciousness can be defined as the ability to think ,I*-thoughts. An essential feature of
those thoughts is what Shoemaker (1968) has called their ,,immunity to error through misiden-
tification relative to the first person pronoun®. In recent years, it has been proposed that the
roots of this ability are to be found in nonconceptual forms of self-representation, such as tho-
se involved in perception and bodily experience (Bermidez 1998). However, | will argue that
a critical flaw of such self-representationalist theories of nonconceptual self-consciousness
consists in their neglect of what | call the difference between implicitly self-related informa-
tion and explicit self-representation (cf. Musholt 2013). As a result, self-representationalist
theories misconstrue the nature of perception and bodily experience (as well as the nature of
self-consciousness).

Consequently, rather than trying to solve the problem of self-consciousness by giving an ac-
count of nonconceptual self-representation, we should aim for what | call a non-self-represen-
tationalist (or,no self) account. According to such an account, the self is not part of the repre-
sentational content of conscious experience; rather, it is part of the /mode/ of presentation
(cf. Recanati 2007). | will show that this view not only does justice to the arguments against
the belief that the self is represented in, say, perception and bodily experience, but that it is
also betterable to account forthe phenomenon of immunity to error through misidentification.

Wenn wir denken, dann denken wir unsere eigenen Gedanken und nicht die Gedanken ande-
rer. Diese Meinigkeit von Gedanken scheint so offensichtlich zu sein, dass in der Geschichte
der Philosophie hdufig davon ausgegangen wurde, dass es sich dabei um eine unbezweifel-
bare Wahrheit handelt. Allerdings gibt es das psychiatrische Symptom der ,Gedankeneinge-
bung*, das dem Diktum der Unbezweifelbarkeit zu widersprechen scheint. Bisherige Vorschla-
ge zur Erkldrung der Meinigkeit von Gedanken (und deren Stérungen) gehen davon aus, dass
die Meinigkeit eine inhdrente Eigenschaft von Gedanken ist, die der Introspektion zuganglich
ist. Im Vortrag werden solche Auffassungen mit Alltagsphdnomenen kontrastiert. Zundchst
wird die Unterscheidung zwischen der Meinigkeit im engeren Sinne und der Autorenschaft
von Gedanken getroffen. Von einem Gedanken zu sagen, dass er meiner ist, ist im Sinne der
Meinigkeit im engeren Sinne lediglich die Behauptung, dass dieser Gedanke in meinem Be-
wusstsein vorliegt. Diese Eigenschaft ist notwendigerweise der Introspektion zugédnglich und,
da jedes Bewusstsein, dass ich introspeziern kann, mein Bewusstsein ist, auch unbezweifel-
bar feststellbar. Von Autorenschaft von Gedanken mdéchte ich sprechen, wenn sich der Den-
ker nicht nur das Vorliegen, sondern auch die Produktion des Gedankens zuschreibt, was bei
Gedankeneingebung tatsdchlich gestort ist. Ich werde einen neuen Ansatz vorgestellt, der die
Autorenschaft von Gedanken als soziales Phdanomen ausweist. Demnach kann Autorenschaft
nicht introspektiv erfasst werden, sondern nur post hoc zugeschrieben werden aufgrund von
anderen Uberzeugungen und Gefiihlen.




16:15—16:45 In der Debatte um den Begriff der psychischen Stérung gibt es zwei Lager: Naturalisten behaup-
ten, dass durch die Natur determiniert ist, was eine Storung ist; Normativisten behaupten,
dass Menschen mit Bezug auf soziale Werte entscheiden, was eine Storung ist. Die folgende
begriffliche Uberlegung, die ich in meinem Vortrag ausfiihrlicher erldutern werde, erscheinen
mir hilfreich zu sein, um diese Debatte voranzubringen.

Ein sinnvoller Begriff der psychischen Storung erfordert eine Abgrenzung vom Begriff der Diffe-
renz: Ein Mensch mit einer psychischen Stérung ist nicht einfach anders als andere Menschen;
vielmehr ist bei ihm etwas im weitesten Sinne nicht so wie es sein sollte. Zuschreibungen
von psychischen Stérungen implizieren damit eine Aussage liber eine Abweichung von einer
Norm, die nicht bloB eine statistische sein kann. Um eine solche Aussage machen zu kénnen,
stehen mindestens drei verschiedene Arten von Normen zur Verfiigung: (1) Funktionsnormen
(2) Rationale Normen und (3) Evaluative Normen.

Ich werde dafiir argumentieren, dass fiir die Normabweichungen von psychischen Stérungen
die funktionalen Rollen von psychischen Mechanismen entscheidend sind: Psychische St6-
rungen sind im weitesten Sinne Dysfunktionen psychischer Mechanismen. In Bezug auf die
Bestimmung der entsprechenden Funktionen werde ich fiir eine Position zwischen einem Na-
turalismus und einem Normativismus argumentieren: Es ist unplausibel anzunehmen, dass
Menschen entscheiden, welche Funktionen die Psyche hat. Jedoch ist es plausibel anzuneh-
men, dass fiir die Beschreibung von psychischen Storungen nicht nur diejenigen psychischen
Mechanismen relevant sind, die dem Menschen zum Uberleben in einer natiirlichen Umge-
bung dienen, sondern auch diejenigen, die ihm zu einer erfolgreichen Interaktion mit einer
sozialen Umgebung dienen.

Sanja Dembic (Berlin)

Psychische Stérungen zwischen
Naturalismus und Normativismus

17:30-18:00 In diesem Vortrag widme ich mich der Frage, inwiefern die Angemessenheit von normativen
Emotionen von kulturellen Faktoren abhdngig ist. Unter ,normativen Emotionen‘ verstehe ich
solche, die eine Reaktion auf eine Verletzung oder eine besonders gute Erfiillung sozialer oder
moralischer Normen sind, beispielsweise Emporung, Eifersucht oder Schuldgefiihle.

Eine Emotion ist angemessen, wenn das Objekt die Werteigenschaft, die ihm durch die Emoti-
on zugeschrieben wird, tatsdchlich hat. Eine Emotion kann ein angemessen sein, obwohl sie
nicht sozial akzeptiert ist. Fiir die Kulturabhdngigkeit von Angemessenheit ergeben sich zwei
Addquatheitsbedingungen: (1) Soziale Normen, die Teil eines groReren kulturellen Gefiiges
sind, gehoren zu den Kriterien, die bestimmen, wann eine normative Emotion angemessen ist.
(2) Trotzdem ist die Angemessenheit normativer Emotion nicht stark kulturdeterminiert. Unter
starkem Kulturdeterminismus verstehe ich in diesem Kontext folgende These: Eine Emotion ist
genau dann angemessen, wenn die Werteigenschaften, die sie reprasentiert, kompatibel ist
mit sozialen Normen, die Teil der kulturellen Gefiiges sind, in den sich die Person bewegt. An-
hand des Beispiels Eifersucht und kulturell verankerte Monogamie stelle ich einen Vorschlag
vor, der beiden Bedingungen gerecht wird: Eifersucht ist eine Reaktion auf Untreue. Es gibt so-
ziale, kulturell verankerte Normen dazu, welches Verhalten Untreue konstituiert. Paare knnen
davon abweichende, giiltige Regeln vereinbaren (damit wird die zweite Bedingung erfiillt). Der
ersten Bedingung wird Rechnung getragen, da solche Vereinbarungen immerin einem kulturell
bestimmten Kontext getroffen werden.

Anna Welpinghus (Bochum)

Ist die Angemessenheit normativer
Emotionen kulturrelativ?

18:15-18:45 Who doesn‘t like a good joke? However, some people are more easily amused or engage in
. . more humor-related behavior than others. Given that a sense of humor is certainly something

Steffen Steinert (Miinchen) that we value in other people. The question | want to address in my presentation is this: Is our

sense of humor something that can be cultivated or trained? My conclusion will be that as far

as sense of humor refers to amusement and cultivation means training and practice, amuse-

ment cannot be cultivated. In other words, you cannot train your funny bone!

| will proceed as follows:

First, | will briefly present an argument that might be put forward for thinking that amusement

can be trained. This argument is based on the idea that amusement is due to the perception of

incongruity. | will show that this perceptual view is dubious.

Second, | will give a rough sketch of what amusement is.

Third, | will explicate in as much detail as time permits the cognitive mechanism behind amu-

sement.

Fourth, I will present my argument to the effect that amusement cannot be trained.

Fifth, | will explicate the argument in more detail and show that attention as a crucial feature

oftraining and practice is detrimental to the cognitive mechanism responsible foramusement.

Cultivate your funny bone!?



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Peter Schulte (Bielefeld)

Wie man die teleosemantische
Reduktionsthese (nicht) verstehen
sollte

15:30—-16:00
Tobias Schlicht (Bochum)

Extended Cognition, extended
consciousness?

S9

Teleosemantische Theorien erheben gewdhnlich den Anspruch, Bedeutung im Allgemeinen
oder mentalen Gehaltim Besonderen naturalistisch zu erkldren. Die Kernthese aller prominen-
ten Versionen der Teleosemantik lautet: Gehaltseigenschaften lassen sich zumindest teilweise
auf selektionsgeschichtliche Eigenschaften zuriickfiihren. Diese These wird von ihren Vertreter
nicht als Begriffsanalyse, sondern als empirische Hypothese verstanden — genauer: als empi-
rische Reduktion nach dem Modell von ,,Wasser = H20*.

Braddon-Mitchell und Jackson (1997, 2002) haben gegen diese Position gravierende Einwande
vorgebracht. Im Vortrag sollen diese Einwdnde jedoch nicht im Detail rekonstruiert werden;
stattdessen soll das fundamentale Problem herausgearbeitet werden, das durch die Bezug-
nahme auf das Wasser/H20-Modell entsteht, und das auch den Einwédnden von Braddon-Mit-
chell und Jackson zugrunde liegt. Das Problem ldsst sich in knapper Form so beschreiben: Wer
die teleosemantische These als empirische Reduktion nach dem Modell von ,,Wasser = H20*
interpretiert, legt sich darauf fest, dass teleosemantische Eigenschaften mentaler Zustdande
deren kausal-dispositionale Rolleneigenschaften zumindest teilweise reduktiv erkldren. Dies
ist jedoch, wie sich zeigen ldsst, dufert unplausibel. Das Wasser/H20-Modell scheitert an
diesem Punkt, und aus analogen Griinden scheitert auch Papineaus (2001) Versuch, die Tele-
osemantik im Rahmen des Wasser/H20-Modells gegen die Einwdnde von Braddon-Mitchell
und Jackson zu verteidigen.

Im letzten Teil des Vortrags werde ich einen alternativen Vorschlag zur Verteidigung der Tele-
osemantik entwickeln. Danach sind intentionale Ausdriicke nicht mit (rein) kausal-dispositi-
onalen Rollen, sondern mit teleologischen Rollen assoziiert (oder zumindest mit Rollen, die
eine signifikante teleologische Komponente haben). Unter dieser Voraussetzung, so die The-
se, ldasst sich das teleosemantische Reduktionsprojekt sehr viel besser verteidigen.

If itis the case that the mind is extended, then mental processes include parts of the physical
and social environment as constitutive elements (Clark & Chalmers 1998, Menary 2010). A
blind man’s cane may count as a cognitive extension of seeing, a smartphone as a cognitive
extension of memory. In this debate, cognition and consciousness are typically distinguished.
Whereas ‘cognition’ comprises a bundle of capacities like perceiving, thinking, remembering,
learning etc., consciousness is understood in the sense that there is something that it is like
to experience something (tasting red wine, say).

The strongest claim in this debate is that both cognition and consciousness are extended (No&
2009); the weakest claim is that neither cognition nor consciousness is literally extended,
while both are supported causally by these external factors (Adams & Aizawa 2008); finally,
Clark (2009) defends a position in-between these extremes, arguing that while cognition is
extended, consciousness is not. | argue that Clark’s middle position is implausible.

First, the argument in Clark & Chalmers (1998) presupposes (a) a wrong-headed notion of ‘cog-
nition’ as ‘information-processing, where information is to be understood in Shannon’s sense,
and (b) it presupposes Chalmers’ distinction between the ‘easy problems’ of explaining cog-
nition and the ‘hard’ problem of explaining consciousness. Using examples, it is argued that
this notion of information does not capture what is essential about human cognition, and that
the easy problems cannot be solved in the way it is presupposed in the argument. Since these
presuppositions are not supported, the argument for extended cognition and its separation
from consciousness is not persuasive.

Finally, a problem related to this false distinction is highlighted in the case of Otto, the patient
suffering from Alzheimer’s disease (Clark & Chalmers 1998), which demonstrates that cogni-
tion and consciousness cannot be easily separated as it is presupposed by the argument for
extended cognition.

BT ——



16:15—-16:45

Arne Weber / Gottfried Vosgerau
(Dusseldorf)

The Middle Ground between
Classical Cognitive Science and
Embodied Cognitive Science

17:30-18:00
Matthias Wunsch (Kassel)

Grundziige einer erweiterten
Philosophie des Geistes

18:15-18:45
Viktoria Knoll (Hamburg)

A brain is born — Gehirnentnahmen
in Theorien personaler Identitdt

New approaches under the label of “embodied cognition” are challenging the classical views
in cognitive science in that they motivate an understanding of cognition as embodied by stres-
sing the relevance of the body of a cognitive system and its interactions with the environment
for its conceptual abilities. The critique mainly consists of two objections: (a) referring only to
internal processing in the central nervous system is not sufficient for explaining cognition. And
(b) during the bodily interactions are no representations involved in cognition.

The talk pursues following objectives: (i) to conceptually specify what it means “to be em-
bodied”, and (ii) to elucidated the resulting ontological consequences for our picture of a
mental architecture. These consequences lead to a middle ground between classical cognitive
science and embodied cognitive science by recombining ideas of both approaches, i.e. the
relevance of the body in cognitive processing and the necessity to postulate certain kinds of
internal representations.

The distinction between classical cognitive science and our formulation of a moderate groun-
ded action cognition-thesis (mGAC) is characterized by weakening of the modular picture the
mind, because the different domains overlap. The difference between embodied cognition and
mGAC is characterized by additionally postulating that cognition itself is not only bound to the
body but presupposes some kind of internal processing dealing with body representations. By
paying attention to the relevance of the body and by resorting to internal representations we
can head to a middle ground between classical conceptions and their current critics.

Gegenwartig sind zwei Tendenzen zu beobachten, die zu einer Ausweitung des Feldes der
Philosophie des Geistes fithren. Zum einen wird intensiv an Konzeptionen der kollektiven
Intentionalitdt gearbeitet und zum anderen entwickelt sich die philosophy of animal minds
zunehmend als eigener Forschungsbereich. Zwischen beiden Themenbereichen besteht eine
interessante sachliche Verbindung. Forschungsergebnisse der evolutiondren Anthropologie
legen nahe, dass die zentrale kognitive Differenz zwischen uns Menschen und anderen Le-
bewesen darin besteht, dass wir unsere kognitiven Mittel biindeln kdnnen, also liber geteilte
und dann auch kollektive Intentionalitat verfligen. Meines Erachtens sollte die Philosophie
des Geistes diesen anthropologischen Impuls aufnehmen und Fragen nach Individuen tber-
greifenden Aspekten und Verhdltnissen des Geistigen sowie nach entsprechenden Unter-
schieden zwischen Menschen und anderen Lebewesen als zentrale Anliegen begreifen. Mein
Vortrag wird einige Grundziige der in dem skizzierten Sinn erweiterten Philosophie des Geis-
tes systematisch entwickeln. Ein geeigneter Ausgangspunkt dafiir ist der Personbegriff. Denn
abgesehen davon, dass er als logisch primitiver Begriff die vorgangige Einheit von Geist (mind)
und Korper bezeichnet, ist er einerseits ein Grundbegriff fiir das Verstandnis der sozialen Di-
mension menschlicher Existenz und macht er andererseits kenntlich, dass trotz der biologi-
schen Kontinuitdt alles Lebendigen eine ,,anthropologische Differenz“ besteht. In Bezug auf
den Personbegriff werden dann drei Schliisselbegriffe einer erweiterten Philosophie des Geis-
tes diskutiert: ,,Leib“, ,,Lebensform® und ,,objektiver Geist*“.

Dass unser Gehirn auch auBerhalb unseres Korpers Sitz von Bewusstsein und Gedanken sein
kann (sofern es nach allen Regeln der Kunst am Leben gehalten und stimuliert wird) ist eine
allgemein akzeptierte Annahme, die in vielen philosophischen Gedankenexperimenten in der
Debatte um personale Identitdt zum Zuge kommt. Der jiingst wieder in Mode gekommenen
Theorie des Animalismus, deren Anhdngerlnnen uns fiir identisch mit unserem Organismus
halten, bereitet diese Annahme jedoch einige Schwierigkeiten, da sie das sogenannte Rem-
nant-Person Problem aufwirft (Johnston 2007): Wenn mein Gehirn auBerhalb meines Korpers
eigenstandig denken kann, dann scheint (so gibt auch der bekannte Animalist Eric Olson zu)
durch die Entnahme meines Gehirns eine zweite Person zu entstehen, die — anders als ich —
kein Organismus ist. Nur woher kommt diese zweite ,,Restperson® so plétzlich? Und wohin
verschwindet sie, wenn mein Gehirn mir wieder eingesetzt wird? Auf diese Fragen kann der
Animalist keine befriedigenden Antworten geben.

In meinem Vortrag will ich zundchst zeigen, dass dieses Remnant-Person Problem ein Problem
speziell fiir den Animalismus ist und dass vor allem eine Konstitutionstheorie von Personen
(prominent vertreten z.B. durch Lynne Rudder Baker oder Mark Johnston) eine plausible Ant-
wort auf diesen Einwand parat hat — anders als Olson in einem bald erscheinenden Aufsatz
behauptet. Ausgehend von diesem Einwand will ich dann einen weiteren, bis dato kaum ver-
tretenen Ansatz skizzieren, der das Problem nicht nur ebenfalls |&st, sondern der auf den zwei-
ten Blick auch mehr Vorteile zu haben scheint, als manch einer vermuten mag.



> Philosophie im Genderkontext

Sektionsleitung: Susanne Lettow

Dienstag, 30. September VSH 116

14:45-15:15 Folgendes Argument wird oft gegen eine Frauenquote bei der Vergabe akademischer Positio-
. L. . nen vorgebracht:

Christine Bratu (Miinchen) (1) Es ist ungerecht, Personen wegen ihres Geschlechtes ungleich zu behandeln, es sei denn

Why Question Quotas? gewichtige Erwdgungen sprechen fiir eine Ungleichbehandlung.

(2) Bei der Verteilung akademischer Ressourcen sollte ausschlielich darauf geachtet werden,

Warum eine Frauenquote bei wie viel akademisches Potential jede der moglichen Verteilungsmaglichkeiten hat; diejenige

der.B_eSEtzun.g akademischer . Verteilungsmaglichkeit sollte gewdhlt werden, die am meisten akademisches Potential hat.
Positionen nicht gegen das Gleich-  (27) Bei der Verteilung akademischer Ressourcen sollte nicht darauf geachtet werden, welche
behandlungsprinzip verstoft Verteilungsméglichkeit die Chancengleichheit unter den Geschlechtern in Akademia am meis-

ten befordert.

(3) Die Einfithrung einer Quotenregelung zugunsten von Frauen fiihrt dazu, dass bei der Ver-
teilung akademischer Ressourcen nicht mehr ausschlieBlich darauf geachtet wird, wie viel
akademisches Potential jede der moglichen Verteilungsmoglichkeiten hat; stattdessen wird
um die Chancengleichheit in Akademia zu beférdern darauf geachtet, welche Verteilungsmog-
lichkeit Frauen besser stellt.

(37) Die Einfiihrung einer Quotenregelung zugunsten von Frauen fiihrt dazu, dass Frauen, um
die Chancengleichheit in Akademia zu befoérdern, besser gestellt werden.

(K) Die Einfithrung einer Quotenregelung zugunsten von Frauen ist ungerecht, weil dadurch
Personen wegen ihres Geschlechts ungleich behandelt werden, obwohl keine gewichtige Er-
wagung dafiir spricht. Die Prdmisse, die ich in meinem Vortrag angreifen mochte, ist (2). Denn
(2) entspricht nicht unserer gegenwiértigen wissenschaftlichen Praxis, die bei der Allokation
wissenschaftlicher Ressourcen durchaus nicht ausschliefllich akademisches Potential bertick-
sichtigt. Auch ethische Kriterien sind relevant, etwa bei der Bewilligung von Tierversuchen
oder Forschung an menschlichen Stammzellen. Der Hinweis, dass mit Chancengleichheit eine
der Verteilungslogik von Akademia externe Erwdgung herangezogen wird, ist also kein schla-
gendes Argument gegen Quotenregelungen.

15:30—16:00 Der Vortrag soll zeigen, dass Eric Reitans Idee, den Begriff der Vergewaltigung als essentiell

. . . umstrittenen Begriff zu verstehen, uns helfen kann, einen Umgang mit moralisch aufgelade-
Hilkje Hanel (Berlin) nen Begriffen zu finden. Reitan schlagt vor, W.B. Gallies Theorie der essentiell umstrittenen
Der Begriff der Vergewaltigung als ngriffe fur Vergevyaltig_ung zu vgrwent_jen..Dies funktio_niert aus mindgstgns zvyei Griinden
Amelioratives Projekt mcht: Erstens, es ist nicht deutlich, wie mit fjen pargdlgmgtlschen Be]spl_(elen in der Theo-
rie umgegangen werden soll, und zweitens, die Theorie basiert ausschlieflich auf den Ideen
des semantischen Internalismus. Man kénnte nun Reitans Idee abwandeln und — anstatt von
einem essentiell umstrittenen Begriff auszugehen — Vergewaltigung in mehrere unterschied-
liche Begrifflichkeiten aufspalten, wie es inter alia Alan Wertheimer vorschldagt. Aber auch
dieser Ansatz stoft an mindestens zwei Probleme: Erstens, es erscheint unmoglich, dies im
alltdglichen Sprachgebrauch umzusetzen, und zweitens, die Wertigkeit (bzw. Verurteilung) ist
beim Begriff Vergewaltigung starker als bei anderen Begrifflichkeiten. Dies verweist darauf,
dass wir mit moralisch aufgeladenen Begriffen anders umgehen miissen als mit solchen Be-
griffen, die deskriptiv beschrieben werden kdnnen. Der Vortrag wird daraufhin zeigen, dass
Sally Haslangers Ausarbeitungen philosophischer Analyse und ihre ameliorativen Projekte fiir
diese moralisch aufgeladenen Begriffe hilfreich sind. Es soll konkret gezeigt werden, wie der
Begriff der Vergewaltigung anhand von Wittgensteins Familiendhnlichkeitstheorie und Haslan-
gers ameliorativer Projekte analysiert werden kann.

BT —



16:15—-16:45
Carina Pape (Berlin)

Freiheit bei dem Zwange? Immanuel
Kants Geschlechter-bestimmung

im Spannungsfeld von Freiheit und
Verantwortung

17:30-18:00
Carla Schriever (Oldenburg)

Die Begegnung mit dem Kdrper
— Geschlechterkonnotation und
Machtstruktur nach Lévinas und
Butler

Im feministischen Diskurs wird von einigen Kolleginnen die Ansicht vertreten, dass Kant den
Frauen das Menschsein essentialistisch abspreche. Meine These dagegen ist, dass Kant von
einer (hetero)normativen komplementdren Paarbildung ausgeht und den Begriff Geschlecht
dabei mehrheitlich im Sinne des heutigen Genderbegriffs anwendet, der sich auf das Ge-
schlecht als soziales Konstrukt im Unterschied zum biologischen Geschlecht (sex) bezieht. Die
Unterscheidung von naturwissenschaftlich-empirischen Erkenntnissen oder Hypothesen und
pragmatischen, padagogischen bzw. teleologischen Annahmen durch Kant muss dabei beach-
tetwerden. Eine Randnotiz, ob ,,die weiblichkeit nur Erziehung oder eine Naturanlage“ sei (AA.
XV, 642), verdeutlicht die Rolle, die er kulturellen Einfliissen zuspricht: Der Mensch ist ,,nichts,
als was die Erziehung aus ihm macht“ (AA. IX, 443). Die Konflikte zwischen Freiheit und Natur,
Freiheit und Verantwortung, Individuum und Gesellschaft spiegeln sich auch im Grundproblem
der Padagogik: ,,Wie cultivire ich die Freiheit bei dem Zwange?“ (AA. IX, 453) Dies betrifft auch
die Mdnner. Die von Kant durch Kompromisse zwischen Egalitat und Diversitdt und der Freiheit
aller Einzelnen angestrebte harmonische Einheit kann nur eintreten, wenn auch der Mann nor-
mativ beschrankt ist. Kants Frauenbild ist durch ein ebenso beschrdnktes mannliches Stereo-
typ ergdnzt. Anhand anthropologischer, rechtsphilosophischer und padagogischer Passagen
werde ich zeigen, ob Kant an der in sich differenzierten Egalitat des Menschenpaares festhalt,
indem ervon beiden Geschlechtern die freiwillige Beschrankung ihrer Freiheit fiir diese Ideale
fordert, und wie insbesondere die Kritische Philosophie Normativitat hinterfragt, aber auch
selbst (re)produziert.

Die Antwort, die vorsprachlicher Natur ist konstituiert das erste Zusammentreffen zwischen
Subjekten, die einander zum einen fremd und unterworfen sind.

Der franzésisch-jidische Philosoph Emmanuel Lévinas und die feministische Theoretikerin
Judith Butler bieten zwei Ausgangspunkte einer Analyse, die der Fragestellung folgt inwieweit
diese erste Begegnung und die erste Antwort der Beginn einer eindimensionalen Machtaus-
tibung darstellt. Folgt man den Konzeptionen Lévinas und Sartres, ist der Eintritt des Anderen
in unsere Wirklichkeit ein unumgehbares Ereignis, nehmen wir hinzu das hierin die Geburt
eines jeden intersubjektiven Machtverhdltnisses stattfindet, das dieses Verhaltnis sowohl
sprachlich als auch ethisch von den Gedanken, Macht und Unterwerfung durchdrungen ist,
wird deutlich das die sprachliche Ausweisung des ,alteritdren“ seine Position innerhalb des
intersubjektiven Machtkonzeptes besiegelt. Beziehen wir in diese Form der Machtbeziehung
die Differenzlinie ,,Geschlecht“ mit ein, so bedeutet dies das in dieser ersten Begegnung eine
Kategorisierung des begegnenden Anderen vorgenommen wird, der er sich nicht entziehen
kann. Dieser Gedanke erdffnet, die Fragestellung inwieweit das physische Uberleben des An-
dere von den subjektiven Pragungen und Vorurteilen des begegnenden Subjekts und seiner
individuellen Bewertung abhédngig ist.



> Philosophische A

Sektionsleitung: Kurt Bayertz

Donnerstag, 2. Oktober
14:45-15:15
Birgit Beck (Jiilich)

Viel Larm um — was genau
eigentlich? Ein kritischer Blick
auf die Diskussion tiber eine
»neurobiologische Krankung«
und ein »neues Menschenbild«

15:30—-16:00

Georg W. Bertram (Berlin)

Zwei Konzeptionen der zweiten
Natur

Senatssaal

Vor einem Jahrzehnt prognostizierten renommierte Neurowissenschaftler im sogenannten
Manifest eine einschneidende Veranderung unseres Menschenbildes, ohne an dieser Stelle
jedoch darauf einzugehen, was darunter genau zu verstehen ist, oder eine alternative Sicht-
weise vorzuschlagen. Dennoch hat dieses Statement vor allem im deutschsprachigen Raum
eine anhaltende Debatte tiber die Erkenntnisse der neurobiologischen Forschung und deren
Auswirkungen auf das menschliche Selbstverstandnis ausgelost. Diesbeziiglich wird eine
empfindliche »neurobiologische Krankung« postuliert, die mit einem radikalen Wandel des
traditionellen Menschenbildes einhergehen soll. Solange jedoch weder klar ist, was genau
unter »unserem Menschenbild« verstanden werden sollte, welche theoretischen und lebens-
weltlichen Konsequenzen realistischerweise aus den — in jedem Fall interpretationsbediirfti-
gen — Ergebnissen neurowissenschaftlicher Forschung folgen, noch wie ein revidiertes Men-
schenbild aussehen konnte, laufen diese Befiirchtungen ins Leere. Der vorliegende Beitrag
stellt fest, was liberhaupt mit »unserem Menschenbild« gemeint sein konnte und welche
kulturellen und philosophischen Hintergrundannahmen zur Konzeption desselben beitragen.
Auf dieser Basis wird untersucht, worin genau der Affront bestehen soll, welchen die Forde-
rung respektive Befiirchtung einer Revision unseres Selbstverstandnisses angeblich nach sich
zieht. Im Ergebnis entpuppt sich der Streit um eine neurobiologische Krankung und ein neues
Menschenbild zwar nicht als viel Ldrm um nichts — eine grof3e Gefahr fiir unser Selbstverstand-
nis kann jedoch nicht konstatiert werden. Im Gegensatz dazu wird die These vertreten, dass
eine weitere, wissenschaftlich redliche Zusammenarbeit von Philosophie und Neurowissen-
schaften dazu beitragen kann, den trans- und interdisziplindren Diskurs zu verbessern und
in praktischer Hinsicht (idealiter) gesellschaftliche Rahmenbedingungen zu schaffen, die der
Kontingenz und sozialen Konstitution der jeweils individuellen Voraussetzungen personalen
Lebens Rechnung tragen.

Der vor allem durch die Philosophie John McDowells wieder prominent gewordene Begriff der
»Zweiten Natur® ist mit einer grundlegenden Ambiguitdt verbunden, die folgendermafien ar-
tikuliert werden kann: Auf der einen Seite impliziert er den Gedanken, dass es einen festste-
henden und bindenden Hintergrund fiir alle geistigen Aktivitaten gibt. Auf der anderen Seite
aber soll er eine Natur bezeichnen, fiir die gerade gilt, dass sie sich durch geistige Aktivitdten
dndern ldsst. Nun mag man sagen wollen, dass diese beiden Tendenzen im Begriff der zwei-
ten Natur sich problemlos miteinander verséhnen lassen (McDowell ldsst sich so verstehen,
dass er dies sagen will). Ich will aber dafiir argumentieren, dass eine solche Verséhnung nicht
einfach moglich ist. Um dies zu leisten, unterscheide ich zwei Konzeptionen der zweiten Natur
und zeige, dass sie sich nicht miteinander vereinbaren lassen. Die eine Konzeption bezeichne
ich als ,,Kantische Konzeption*, die zweite als ,Hegelsche Konzeption“. Diese Bezeichnungen
implizieren nicht die Behauptungen, bei Kant oder Hegel selbst fanden sich entsprechende
Konzeptionen entwickelt. Vielmehr geht es mir darum, einen grundlegenden Unterschied der
Konzeptionen von zweiter Natur herauszuarbeiten, die man gewinnt, wenn man einerseits
auf Grundlage der Kantischen Philosophie und andererseits auf derjenigen der Hegelschen
Philosophie eine Konzeption der zweiten Natur entwickelt. Ich will programmatisch dafiir ar-
gumentieren, dass die Hegelsche Konzeption Probleme sowohl im Begriff der wesentlichen
Begrenztheit des Menschen als auch im Begriff der Rationalitdt zu l6sen verspricht.




16:15—-16:45
Martin Hoffmann (Hamburg)

Die Doppelnatur des Menschen.
Begriffliche Uberlegungen zur
Kontroverse um die Naturalisierung
des Menschenbildes

17:30—18:00
Maria Kronfelder (Bielefeld)

Wozu noch von der menschlichen
Natur reden?

18:15-18:45
Asmus Trautsch (Berlin)

Eine Konzeption praktischer
Individualitat

Die Idee, dass der Mensch eine doppelte Natur habe, ist in der philosophischen Tradition fest
verankert. Nicht erst in Kants Vernunftkritik spielt der Gedanke, dass wir ,,Biirger zweier Wel-
ten“ seien, eine Schliisselrolle. Historische Vorldufer lassen sich bis zu Platons Alkibiades |
und zur aristotelischen Hylemorphismuslehre zuriickverfolgen. Im Gegensatz dazu ist das in
der Philosophie gegenwadrtig sehr populdre, wenn nicht gar dominierende Forschungspro-
gramm der Naturalisierung des Menschen strikt monistisch angelegt. Der Mensch ist demnach
ein reiner Naturgegenstand, dessen Phylogenese durch die Evolutionsbhiologie und dessen
Ontogenese durch die Erforschung der Anatomie und der Physiologie des menschlichen Or-
ganismus vollstandig erklart werden kann. Aus einer derart szientistischen Sicht erscheint die
Idee der Doppelnatur des Menschen als ein blofes Relikt einer obsoleten substanzdualisti-
schen Metaphysik.

Der Vortrag fragt vor diesem Hintergrund danach, welche systematischen Optionen bestehen,
die Idee der Doppelnatur begrifflich sinnvoll zu prazisieren. Diese Frage betrifft die begriffli-
chen Grundlagen der philosophischen Anthropologie. Ich unterscheide zundchst drei Méglich-
keiten, diejenigen Aspekte des Menschseins zu erkldren, die die Annahme der Doppelnatur
des Menschen einzufangen suchen, und argumentiere dafiir, dass die Idee der Doppelnatur
des Menschen fiir unser Selbstverstandnis nach wie vor wesentlich ist und auch ohne die Vor-
aussetzung eines Substanzdualismus aussichtsreich verteidigt werden kann.

Innerhalb der Wissenschaftsphilosophie hat der Begriff der menschlichen Natur keinen guten
Ruf. Ein Darwinistisches Menschenbild, dass aufVariation, Veranderung und Genealogie setzt,
habe keinen Platz dafiir, so das Argument. Der Vortrag fiihrt in die Gemengelage ein, systema-
tisiert die Argumente, unterscheidet verschiedene epistemische Rollen des Begriffs und vertei-
digt eine pragmatisch-pluralistische Antwort auf die Frage, wozu wir — nach Darwin — noch von
der menschlichen Natur sprechen sollen. Im Zentrum der Analyse stehen verschiedene Formen
des Essentialismus und wie sich die normative Kraft des Begriffs einer Natur in der Geschichte
der Wissenschaften, die den Menschen zum Gegenstand haben, niedergeschlagen hat.

Der moderne, vor allem mit westlichen Gesellschaften verbundene Individualisierungsprozess
setzt implizit einen normativen Individualitatsbegriff voraus: Anders als andere zu sein, gilt als
erstrebenswert, denn es verleiht dem eigenen Leben Authentizitat. Solch ein ,romantischer’
Individualitatsbegriff hat allerdings eine paradoxale Struktur, denn er erfordert ein Primat der
Wahrnehmung der Selbstunterscheidungen anderer Personen, von der sich die eigene Indivi-
dualisierung abzugrenzen hat. Der Wunsch nach aktiver Formung der eigenen Individualitat
fuhrt so zur reaktiven Bestimmung ihrer Gehalte.

Demgegeniiber wird in diesem Vortrag eine Konzeption praktischer Individualitat als einer
normativen Form entwickelt, die sich eine Person iiber ihre Weltbeziige, denen sie eine ausge-
zeichnete Bedeutung fiir ihre Lebensfiihrung beimisst, selber gibt. Behauptet die romantische
Individualitdtskonzeption, dass einer Person (vor allem) die Selbstunterscheidung von ande-
ren wichtig zu sein hat, fordert die Konzeption praktischer Individualitdt, dass diese Sorge ge-
geniiber weltverbundenen Wertungen transparent sein sollte. Die Wertungen, die den Horizont
existentiell bedeutsamer Orientierungen fiir die Lebensfiihrung bilden, konstituieren die prak-
tische Individualitdt einer Person fiir sie selber und daher auch fiir den Blick anderer Personen
auf sie als einer Akteurin. Die praktische Individualitdt wird also nicht primar durch das Was
— die Einzigartigkeit oder Seltenheit beobachtbarer Eigenschaften —, sondern durch das Wie
— den Grad der praktischen Relevanz und motivierenden Kraft ihrer Wertungen — bestimmt.
Der Vortrag wird gegeniiber konkurrierenden Konzeptionen von Individualitdt und Begriffen
wie ,praktischer Identitdt’ die Vorteile dieser Konzeption begriinden.



> Politische Philosophie

Sektionsleitung: Elif Ozmen

Montag, 29. September H2

14:45-15:15

Michael Oliva Cérdoba (Hamburg)

Freiheit im Mythos vom
unpolitischen Individualismus.
Eine Verteidigung

15:30—-16:00
Alberto L. Siani (Istanbul)

Justice and the privatisation of
human nature: Hegel and Rawls

16:15-16:45
Jean-Christophe Merle (Vechta)

Deliberative Demokratie und
kultureller Pluralismus

Eine Theorie politischer Freiheit vermisst das Spannungsfeld zwischen dem staatlichem Wir-
ken und dem Handeln von Individuen. Sie schldgt eine Briicke von einer Konzeption des Po-
litischen zur Handlungstheorie. Handlungstheorie aber ist nach einem verbreiteten Vorver-
standnis ein analytisch-deskriptives Geschéft. Kann man also ein Grundverstandnis der Idee
der Freiheit, das fiir die Politische Philosophie auch etwas austragt, deskriptiv aus der Indivi-
duation und Identifikation der Standardbedingungen des Handelns ableiten? Eine populdre
Skepsis bringt Amelie Rorty (1988) auf den Punkt. Die Anziehungskraft des ,,Mythos des apo-
litischen Individualismus®, so Rorty, ,beruht ironischerweise auf der Einsicht, dass kulturelle
und politische Normen implizit in der Individuation und Identifikation der Standardbeschrei-
bung des Handelns enthalten* seien. Letztlich lande man also auch auf diesem Wege bei Kon-
klusionen, die normativ gerechtfertigt sind. Der Vortrag nimmt die skeptische Herausforderung
an. Wichtige Ziige der Freiheit werden von den Standardbeschreibungen des Handelns her
entwickelt. Sichtbar wird eine Binnenstruktur, in der das wesentlich subjektive Element der
Handlungsmotivation, das Theoretiker wie Hobbes (1651) und Davidson (1963) gleichermaRen
anerkennen, eine entscheidende Rolle fiir die weiteren Auszeichnungen im Grundverstdndnis
der Freiheit spielt: Was Akteure wollen.Was jemand will, ist aber wohl das individuellste, spe-
zifischste und subjektivste Element, das wir in Individuen iberhaupt anerkennen kdnnen. Der
Vortrag zeigt, wie sich wichtige Charakterisierungen der Freiheit, z. B. als offen und subjektiv,
auf eine Beleuchtung des Wollens von Akteuren so zuriickfiihren lassen, dass kein normativer
Standpunkt eingenommen wird. Gleichzeitig wird aber vermieden, einen blutleereren Begriff
von Freiheit auszuweisen, der fiir Staat und Gesellschaft irrelevant bliebe.

One possible way to overcome abstract oppositions in the debate between libertarians and
communitarians is to investigate the connection between Hegel’s and Rawls’ political philoso-
phy. Recent studies (among others by S. Schwarzenbach and S. Houlgate) have shown unex-
pected, yet remarkable similarities between Hegel and Rawls. Rawls’ so-called “political turn”
in his book Political Liberalism has been interpreted also as a turn from the Kantian influence
characterising A Theory of Justice to a rather Hegelian one. Starting from these acquisitions,
the present paper will pursue both an interpretative and a systematic aim. On the one hand,
it will shed further light on the analogies and differences between Hegel’s and Rawls’ under-
standing of the grounding normative principles of modern societies. Based on this it will, on
the other hand, work out an original standpoint as to one major condition for the possibility
of existence and stability over time of a pluralistic democratic society. | will call this condition
that of the “privatisation of human nature”. The paper will first go through three interpretive
steps on Hegel and Rawls, focusing on the principle of subjective freedom (I), on its necessa-
rily pluralistic outcome (11), and on the resulting issue of stability (Il). In a conclusive section,
it will develop the systematic thesis that, in order to answer the issues raised in I-1ll, modern
democratic societies need a minimalistic conception of “human nature” as to its relevance for
the principles of political justice (IV). Hence the link between justice and the privatisation of
human nature announced in the title will be discussed.

Die deliberative Demokratie erkennt den kulturellen Pluralismus an. Die Beziehung zwischen
deliberativer Demokratie und Aspekten mancher Kulturen erweist sich aber als problema-
tisch. Der normative Multikulturalismus zweifelt daran, dass die Anndherung der Ansichten
zwischen Mehrheit und Minderheiten wirklich beidseitig stattfinden kann, wenn beide Seiten
keine ausreichende Basis dafiir teilen. Darum werden Ausnahmeregelungen und Privilegien
beansprucht, welche Autoren wie Barry ablehnen, weil sie anti-demokratische Folgen haben -
z.B. dass kulturelle Gruppen nicht nur iiber Angelegenheiten entscheiden, die sie unmittelbar
betreffen, sondern auch dariiber, welche Angelegenheiten sie unmittelbar betreffen. Letzteres
sollte aber gemeinsam mit der Mehrheit diskutiert werden. Solche Konsequenzen lassen sich
am Beispiel von Kymlickas Theorie des Multikulturalismus beobachten. Barry bietet jedoch

B —



17:30-18:00
Eike Bohlken (Tiibingen)

Das Gemeinwohl als Bindeglied
zwischen dem Gerechten und dem
Guten

18:15-18:45
Christoph Henning (St. Gallen)

Die Systematik des politischen
Perfektionismus bei Steven Wall

keine alternative Losung, sondern ignoriert einfach die Hindernisse der deliberativen Demo-
kratie zwischen kultureller Mehrheit und kulturellen Minderheiten.

Es besteht zwischen der Behauptung einer Inkompatibilitdt zwischen deliberativer Demokratie
und manchen kulturellen Gemeinschaften einerseits und der Verneinung diesbeziiglicher Pro-
bleme andererseits eine dritte Position. Dafiir lassen sich Elemente bei Rawls’ Politische(m)
Liberalismus finden. Allerdings zieht Rawls nicht die richtigen Konsequenzen daraus. Daher
soll zundchst das Kriterium fiir die Rawlssche Unterscheidung zwischen ,,umfassenden Lehren
des Guten®, die mit der deliberativen Demokratie kompatibel und daher ,,verniinftig“ sind,
und den anderen Lehren des Guten untersuchen. Sodann soll Rawls’ Erkldrung fiir die Veran-
derung der verniinftigen Lehren des Guten untersucht werden. Die liegt teilweise daran, dass
Rawls Kulturen als ,,Lehren auffasst. Eine Kritik dieser Auffassung aus der Perspektive der
Sozial- und Geisteswissenschaften fiihrt zu einer anderen Erklarung der Veranderungen der
Kulturen und einer anderen Basis fiir die deliberative Demokratie.

Der Begriff des Gemeinwohls spielt in der politischen Philosophie der Gegenwart kaum eine
Rolle. Dies liegt nicht zuletzt an dem Siegeszug, den der Gerechtigkeitsbegriff im Anschluss an
die Theorie der Gerechtigkeit von John Rawls angetreten hat. Inzwischen mehren sich jedoch
die Anzeichen, dass die Fokussierung auf den Gerechtigkeitsbegriff nicht alle Hoffnungen er-
fullt, die in sie gesetzt worden sind. Diese Diagnose ldsst sich etwa an dem problematischen
Ubergang von einer partikularen (national-)staatlichen zu einer globalen Gerechtigkeit sowie
an dem Problem der mangelnden Umsetzung des als gerecht Erkannten veranschaulichen.

In meinem Vortrag mdchte ich zeigen, dass eine Reaktualisierung des Gemeinwohlbegriffs
als einer Grundnorm der politischen Philosophie maoglich ist, die 1.) dem in den letzten Jahr-
zehnten erreichten Niveau des Gerechtigkeitsdiskurses entspricht und 2.) neue Impulse in die
genannten Debatten zu bringen verspricht. Der erste Teil entwickelt einen zweistufigen Be-
griff des Gemeinwohls: Die Differenzierung zwischen einem ,,basalen* und einem ,melioren®
Gemeinwohl erlaubt es, so meine These, den Einwand der Unterbestimmtheit sowie die Kritik
am partikularen, paternalistischen und ideologischen Charakter des Gemeinwohlbegriffs zu-
riickzuweisen. Der zweite Teil erdrtert anhand punktueller Gegeniiberstellungen mit der Ra-
wls’schen Theorie der Gerechtigkeit als Fairness, in welcher Weise der skizzierte zweistufige
Gemeinwohlbegriff als Verbindungsglied zwischen dem Gerechten und dem Guten fungiert.
Da der aktualisierte Gemeinwohlbegriff mit dem basalen Gemeinwohl einen universellen Kern
besitzt und die Rede von einem ,,Weltgemeinwohl“ bereits unterhalb eines Weltstaats im Kon-
text einer Weltgesellschaft greift, liefert er interessante Impulse fiir die Debatte um eine glo-
bale Gerechtigkeit.

Der Perfektionismus hat als politische Philosophie eine besondere systematische ,Bring-
schuld‘, weil er — anders als der reine Liberalismus — nicht nur (negativ) sagt, was politische
Institutionen alles nicht tun diirfen, sondern auch (positiv), was sie in etwa tun sollten und
warum. Das setzt systematisch einiges voraus: eine iberzeugende Anthropologie, eine zeitge-
masse Sozialphilosophie und eine Ontologie des Subjektes. Ist die Sozialphilosophie fiir die
Diagnose der gesellschaftlichen Notwendigkeiten zustdndig, so soll die Ontologie des Sub-
jektes garantieren, dass der Perfektionismus nicht tiber die Kopfe der Individuen hinweggeht.
Die Anthropologie schliesslich dient als eine Sicherheit gegen Konformismusversuchungen,
wie sie allzu intersubjektivistische Sozialphilosophien mit sich bringen kénnen. Wird eine die-
ser Dimensionen vergessen oder unterschlagen, droht der Perfektionismus in eine ungewollte
Richtung abzukippen — etwa in eine illiberale, anti-egalitdare oder allzu konservative Richtung.
Ich mochte zeigen, dass die in diesem Sinne systematisch anspruchvollste Version eines zeit-
gendssischen Perfektionismus derzeit diejenige von Steven Wall ist (Liberalism, Perfectionism
and Restraint, Cambridge 1998). Das muss man insofern erst zeigen, als die starken Seiten
des Buches nicht systematisch entwickelt, sondern lediglich skizzenhaft angelegt sind. Der
Vortrag dient damit der Vorstellung einer Systematik des politischen Perfektionismus im An-
schluss an Wall und tber ihn hinaus.



Montag, 29. September

14:45-15:15
Florian Grosser (St. Gallen)

Kritik der verniinftigen Umwalzung.
Kant zum Verhéltnis von Reform
und Revolution

15:30-16:00

Frieder Bogner (Miinster)

Werte als Rechtfertigung der Ver-
pflichtung zum zivilen Ungehorsam

H3

Der Vortrag verfolgt drei Ziele: Zum einen sollen Immanuel Kants sich im Spannungsfeld von
Reform und Revolution bewegende Uberlegungen zu politischer Transformation rekonstruiert
werden, die er an verschiedenen, iiber seine praktisch-philosophischen Schriften der 1780er
und 1790er Jahre verstreuten Stellen anstellt. Zum anderen ist darzustellen, in welcher Art Kant
in der gedanklichen Auseinandersetzung mit transformationstheoretisch zentralen Fragen —
so inshesondere den Fragen der Neuheit, der Freiheit und der Gewalt — eine kritische Bestim-
mung verniinftigen politischen Wandels vornimmt. Schlie3lich soll gezeigt werden, inwiefern
seine Theorie rechtfertighbaren, sowohl einschneidenden als auch dauerhaften Wandels maf3-
geblich zu einer ErschlieSung des Problembestandes wie derMéglichkeitsbedingungen poli-
tischer Transformation beitragt; einer Erschlieung, die nicht nur tber die betreffenden Ein-
sichten von ,,M&nnern der Revolution“ (H. Arendt) wie Paine oderSieyés hinausgeht, sondern
sich auch angesichts gegenwartiger Versuche, Wandel im Bereich des Politischen zu denken,
als erkenntnistrachtig erweist.

Das Hauptaugenmerk ist aufdie ausdriickliche Engfiihrung gerichtet, die Kant zwischen
wgrindlicher Reform* und ,,vélliger Umwalzung” vornimmt: Unbestreitbaren Spannungen zum
Trotz stehen diese ihm zufolge nicht in einem Verhdltnis der Gegensatzlichkeit. Vielmehr legt
er dar, aus welchen Griinden sowohl Reform als auch Revolution eine politisch-moralische
»Wendung zum Besseren“ nach sich zu ziehen vermégen. Dariiber hinaus weist er auf, dass
und inwiefern Reform und Revolution sich sogar als komplementdre Momente nachhaltig fort-
schrittlicher Transformation begreifen lassen.

Die Rechtfertigung politischer Verpflichtungen ist ein Projekt innerhalb der Politischen Phi-
losophie, durch das ein bedeutender Aspekt des Verhaltnisses von Biirger/innen und politi-
schen Institutionen bestimmt werden soll. Insbesondere in Theorien zur Legitimation politi-
scher Autoritat werden neben der Begriindung von Verpflichtungen politischer Organisationen
gegeniiber Biirger/innen auch die Rechtfertigung politischer Pflichten auf Seiten der Biirger/
innen zum Beispiel gegeniiber staatlichen Institutionen thematisiert. In der Legitimationsde-
batte werden einerseits die Verpflichtung zum Gehorsam gegeniiber dem Gesetz und anderer-
seits das Recht, sich einer gesetzlichen Forderung zu widersetzen, diskutiert.

In diesem Beitrag wird vorgeschlagen, die Diskussion, in der man sich mit dem Recht auf Un-
gehorsam auseinander setzt, um eine Verpflichtungen zu zivilem Ungehorsam zu erweitern.
Das Thema des Vortrags ist daher nicht, inwiefern eine Pflicht zum Gesetzesgehorsam besteht,
oderwie sich ein Recht auf zivilen Ungehorsam begriinden lieBe, sondern wann eine Verpflich-
tung zum Ungehorsam besteht: Zu fragen ist, unter welchen Bedingungen sich in liberal-de-
mokratisch verfassten Rechts- und Staatsordnungen eine politische Verpflichtung zum zivilen
Ungehorsam rechtfertigen lasst. Kernaufgabe des Beitrags ist demnach, eine argumentativ
iberzeugende Rechtfertigungsgrundlage fiir die politische Verpflichtung zum zivilen Ungehor-
sam zu entwickeln. In Abgrenzung zu Modellen, die sich auf Rechte oder soziale Relationen
berufen, entwerfe ich eine auf Werten aufbauende Rechtfertigung. Das Rechtfertigungsmodell
fur diese Verpflichtung besteht aus einer Konzeption, in der etwa die Organisation des politi-
schen Gemeinwesens als ein Wert fiir Biirger/innen des Staates verstanden wird.




16:15—-16:45
Sebastian Laukotter (Miinster)

Was heif3t ,,Verantwortung fiir
globale Gerechtigkeit“?

17:30-18:00
Moritz Riemann (Kiel)

Freiheit, Gleichheit — nur fiir
Briider? — Fliichtlinge und andere
Nichtmitglieder

Ziel des Vortrages ist es, einen begrifflichen Rahmen fiir eine sinnvolle Rede von Verantwor-
tung fiir globale Gerechtigkeit zu skizzieren. In einem ersten Schritt wird der enge begriffliche
Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und Verantwortung aufgezeigt. Im Anschluss wird in
einem zweiten Schritt kurz skizziert, warum Modelle eines moralischen Kosmopolitismus (Sin-
ger), die die Rede von Verantwortung fiir globale Gerechtigkeit iberstrapazieren und zugleich
zu unspezifisch sind, ebenso wenig geeignet sind, um der Rede von Verantwortung fiir globale
Gerechtigkeit Sinn zu verleihen, wie partikularistische Konzeptionen (Nagel und Rawls), die die
Reichweite von Verantwortung fiir Gerechtigkeit an den Grenzen des einzelnen Staates enden
lassen. In einem dritten Schritt wird schlieBlich die These vertreten, dass sich Verantwortung
fiir globale Gerechtigkeit auf Grund besonderer Beziehungen zuweisen ldsst. Verantwortung
fiir globale Gerechtigkeit ergibt sich demnach aus unserer Verstrickung in das Schicksal der
Armen, wie es zumeist metaphorisch formuliert wird. Unter Riickgriff auf die Konzeptionen der
negativen Verantwortung (Pogge) und der Verantwortung aus sozialer Verbundenheit (Young)
wird die Vorstellung, dass wir vor dem Hintergrund einer solchen Verstrickung in einer beson-
deren Verantwortung stehen, gerechtigkeitstheoretisch rekonstruiert.

Nicht an den drastischen Berichten {iber ein gesunkenes

Fliichtlingsschiff im Mittelmeer im Oktober 2013 wird der EU vor Augen gefiihrt, daf3 es ein
Fliichtlingsproblem gibt.

Vielmehr entziindet sich an der Tragddie die Debatte um das Verhéltnis der europdischen Uni-
on und ihrem ,,AuBBen“ von neuem. Zwei normative Grundfragen lassen sich formulieren: Mit
welcher moralischen Rechtfertigung entscheidet eine politische Gemeinschaft moralischer
Akteure tiber (1) die (Un-) Durschldssigkeit ihrer Grenzen und (2) die Beschneidung Fremder
innerhalb ihres Territoriums in ihren politischen Rechten. Die Auseinandersetzung mit Fliicht-
lingen, Migration und politischer Mitgliedschaft in den zeitgendssischen Menschenrechtsthe-
orien und Theorien internationaler Gerechtigkeit ist, wie Seyla Benhabib betont, meist nur am
Rande geschehen oder blieb ganzlich aus. So verweist etwa Thomas Pogge unter Rekurs auf
Michael Walzer lediglich auf das Recht einer souverdnen politischen Gemeinschaft, Immigrati-
on zu begrenzen, um zivilgesellschaftliche und kulturelle Zusammenhange nicht zu gefahrden.
Auch die fir

internationale Gerechtigkeit einschldgige Abhandlung, Rawls‘, The Law of Peoples®, libergeht
die Konsequenzen, die sich aus dem Postulat eines Menschenrechtes auf Emigration zwangs-
ldufig ergeben. Das Problem &Rt sich als Dilemma zeichnen: Wahrend das Recht, eine poli-
tische Gemeinschaft zu verlassen, unverauBerliches Menschenrecht ist und in Artikel 13 der
Charta der Vereinten Nationen verankert ist, gibt es kein Recht auf Immigration in eine andere
politische Gemeinschaft. Das demokratische Grundrecht der freien Wahl des Wohnortes ist
ipso facto ein allein binnenstaatliches, kein transnationales.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Andreas Niederberger (Essen)

Fiir eine neue moralische
Begriindung der Menschenrechte

15:30-16:00
Valentin Beck (Berlin)

Human rights discourse and the
charge of moral imperialism

H3

Die philosophische Diskussion iber Menschenrechte befindet sich mit der Auseinander-set-
zung zwischen moralischen und politischen Theorien in einer unproduktiven Sackgasse. Beide
Ansitze stellen wichtige Uberlegungen zum Begriff und zur Begriindung der Menschenrechte
an, aber in den wichtigen Kontroversen tiber die Quelle der Menschen-rechte, die Art der An-
spriiche, die sie darstellen, und die Pflichten und Berechtigungen, die mit ihnen einhergehen,
gibt es kaum Fortschritte. Dieser Vortrag analysiert das Problem der Konfrontation und bietet
im Ausgang davon eine moralische Menschenrechtstheorie, die hinsichtlich der genannten
Kontroversen neue Einsichten erlaubt. Dazu wird /erstens/ dargelegt, dass moralische und
politische Menschenrechtstheorien den Gegenstand ,Menschenrechte” so unterschiedlich
verstehen, dass die Argumente, die sie gegen den jeweils anderen Ansatz vorbringen, jenen
zumeist nicht treffen. Angesichts dessen sollte untersucht werden, ob sich die Streitpunkte
zwischen politischen und moralischen Menschenrechtstheorien als Probleme innerhalb der
Ansédtze verstehen lassen: Ergeben sich aus den jeweiligen Perspektiven politischer und
moralischer Menschenrechtstheorien Schwierigkeiten, die dafiir sprechen, die andere Pers-
pektive zu wéahlen? Um diese Frage zu beantworten, werden im /zweiten/ Schritt moralische
Menschenrechtstheorien beziiglich ihrer Ziele und Begriindungsleistungen tberpriift. Hierbei
zeigen sich Schwierigkeiten, die es nahelegen konnten, den Ansatz einer moralischen Men-
schenrechtstheorie aufzugeben und sich darauf zu konzentrieren, in einer politischen Men-
schenrechtstheorie rechtlich bestehende Menschenrechte normativ zu erdrtern. Dagegen
sprichtjedoch, dass die Ziele moralischer Menschenrechtstheorien so wichtig sind, dass nicht
einfach daraufverzichtet werden sollte, sie anzustreben. Es wird daher im /dritten/ Teil dieses
Vortrags eine alternative moralische Menschenrechtstheorie skizziert, die auf die entwickel-
ten Defizite reagiert und dabei zudem ein besseres Verstandnis politischer Menschenrechts-
theorien ermoglicht.

In this talk, | will discuss the charge of moral imperialism vis-a-vis human rights talk by politi-
cal agents. This charge has been articulated in both academic and general-audience discour-
ses and invokes the idea that human rights are in reality Western norms, which are defended
under the false pretence of being universal norms. To properly address this charge, it will first
be necessary to more precisely define it and to distinguish it from other criticisms which are
different in substance. In particular, | will show how moral imperialism is different from hy-
pocrisy in a political agent’s supposed commitment to human rights. | will then argue that a
justificatory pluralist perspective on the validity of human rights norms is able to address the
legitimate concern which is raised by the moral imperialism charge. Justificatory pluralism is
neither foundational (in the sense of providing one single justification for the validity of some
basic human rights) nor anti-foundational (in the sense of denying any moral, cultural or me-
taphysical foundation). | conclude by explaining how it is possible to engage in non morally
imperialist human rights discourse which is inspired by justificatory pluralism, and by showing
how the charge of moral imperialism is legitimate with respect to some, but not all forms of
human rights discourse.




16:15—-16:45
Lukas Kaelin (Wien)

Der Raum der Demokratie. Eine
Neubestimmung politischer
Offentlichkeit

17:30-18:00
Angela Kallhoff (Wien)

Transformations of citizenship: the
turn towards adjective qualifiers

18:15-18:45
Michael Kiihler (Bern/Miinster)

Zwei Begriffe von Toleranz?

Uber die Offentlichkeit zu denken, hat in den letzten Jahren angesichts von Prozessen der
politischer, 6konomischer und medialer Transformationen eine Renaissance erlebt. Glo-
balisierung, Umgestaltung der Erwerbsarbeit und die neuen Medien fiihren dazu, dass die
Grundlagen des Begriffs der Offentlichkeit neu bestimmt werden miissen. Idealtypisch wird
die Offentlichkeit als Sphére jenseits von staatlichen und wirtschaftlichen Interessen konzi-
piert, tiber welche eine Gesellschaft sich selber steuert. Wie jeweils das Verhdltnis von Staat
und Offentlichkeit und vor allem jenes zwischen privat und 6ffentlich konzipiert wird, variiert
in den unterschiedlichen Offentlichkeitskonzeptionen (u.a. Habermas, Arendt, Dewey). Die-
sen Modellen von Offentlichkeit liegt jedoch stets eine nationalstaatliche Konzeption voraus,
in der (a) eine homogene Gruppe von Biirgern tiber (b) nationale Medien (c) die politische
Fithrung eines Gemeinwesens (d) hinsichtlich eines klar reglementierbaren Thema zu steuern
versuchen. Solche Hintergrundbedingungen treffen nicht mehr zu. Eine zusatzliche Herausfor-
derung bildet die mediale Transformation, aus der verdanderte politische Kommunikationsbe-
dingungen hervorgehen. Hier tritt eine zusdtzliche Vernetzung und Beschleunigung ein, aber
auch eine Ablosung der Kommunikation von (unmittelbaren) Kooperationsproblemen.

Diese Dekontextualisierung der Information ist mit den neuen Medien im Zunehmen begriffen.
Gegentiiber der ,,modernen® politischen Kommunikation fehlt den neuen Medien die Aura der
neutralen Seriositdt, welche den alten durch die Formate gegeben wurde. Angesichts dieser
Veranderung der Kommunikationsformen erscheint die Bestimmung der rationalen Argumen-
tation von Inhalten und Stellungnahmen, wie sie Habermas vorschwebt, notwendigerweise
zu einer Deutung der Offentlichkeit als Verfallsgeschichte zu fiihren. Eine solche Deutung ver-
kennt jedoch das Potential der neuen Medien Aufmerksamkeit zu erzeugen, welche zur Steu-
erung des politischen Systems beitragt. Das Potential der medientheoretischen Verschiebung
soll hinsichtlich der Offentlichkeit ausgelotet werden.

The concept of citizenship serves as a central term in political philosophy. Recently, it has
undergone transformations that are comparable to processes in ethics: Instead of arguing a
comprehensive approach to citizenship, it has been split into a variety of qualified notions,
including green citizenship, economic citizenship and educated citizenship. In terms of a list
concept, the qualifications relate to public goods. In this talk, I shall contribute to the critical
discourse on citizenship by exploring the relationship between qualified concepts of citizens-
hip and the core claims that have been argued in political philosophy: notions of basic rights
on the one hand and notions of the common good on the other hand. | shall argue that debates
in terms of qualified citizenship cohere with most basic claims in terms of freedom and justice.
Yet, simultaneously, they highlight the need for background institutions that enable persons
to fulfill their roles as citizens actively and to partake in modern society.

Toleranz gilt in einer liberalen und pluralistischen Gesellschaft gemeinhin als entscheidendes
Moment eines friedlichen Miteinander. Dariiber jedoch, was Toleranz genau bedeutet, besteht
keineswegs Einigkeit. Handelt es sich um eine blof} zdhneknirschende Duldung dessen, was
eigentlich abgelehnt wird, oder geht es um anspruchsvollere Vorstellungen der Akzeptanz, wie
sie sich etwa in Respekt, Anerkennung oder gar Wertschatzung zeigen? Handelt es sich bei ei-
ner staatlichen Praxis der Toleranz um im Kern dasselbe Phdnomen wie bei einerindividuellen
Haltung der Toleranz? Wie also ist der Begriff der Toleranz genau zu verstehen, und handelt
es sich tiberhaupt um einen einheitlichen Begriff? Letztere Frage wird im Zentrum meines Vor-
trags stehen. In jiingerer Zeit hat prominent Rainer Forst den Versuch einer Begriffsklarung un-
ternommen und dabei fiir einen einheitlichen Begriff der Toleranz argumentiert, dessen zent-
raler Bedeutungsgehalt sich gleichwohl in unterschiedlichen Toleranzkonzeptionen dufiert. In
meinem Vortrag werde ich die von Forst explizierten Bestandteile des Toleranzbegriffs kritisch
diskutieren und in Auseinandersetzung unter anderem mit der jiingst von Achim Lohmar ge-
duferten Kritik an Forst argumentieren, dass insbesondere die Ablehnungs-Komponente fiir
institutionelle Toleranz in einem wertneutralen liberalen Staat nicht zu halten ist. Dies wiede-
rum hat zur Folge, dass entweder die These eines einheitlichen Toleranzbegriffs zu verwerfen
ist oder von staatlicher Toleranz in diesem Fall nicht mehr sinnvoll die Rede sein kann.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Cornelia Miigge (Freiburg/Erfurt)

Die Plausibilitdat des Bezugs auf die
menschliche Natur bei
Martha Nussbaum

15:30-16:00
Stefan Schlag (Mainz)

Politischer und moralischer
Fortschritt durch biomedizinisches
moralisches Enhancement?

H3

Martha Nussbaums Fdhigkeitenansatz spielt in der politischen Philosophie eine wichtige Rol-
le, viele halten ihn fiir sinnvoll und kniipfen daran an. Allerdings wird kontrovers diskutiert,
wie plausibel ihre Festlegung auf eine Liste von zehn Fahigkeiten

ist. Kritisiert wird insbesondere, dass der zu Grunde liegende Bezug auf eine menschliche
Natur zu voraussetzungsreich sei. Dies aufgreifend werde ich im Vortrag die Plausibilitdt des
Bezugs auf die menschliche Natur diskutieren. Den Ausgangspunkt bildet ein Umriss der Idee
der Fahigkeitenliste. Hierbei mdchte ich deutlich machen, dass dafiir nicht nur der Bezug auf
die menschliche Natur charakteristisch ist, sondern auch die Hinwendung zum politischen
Liberalismus. Demnach soll die Fahigkeitenliste als freistehend gegeniiber Vorstellungen
vom Guten betrachtet werden, was Nussbaum als zentrales Argument gegen den Einwand
zu voraussetzungsreicher Annahmen anfiihrt. Dennoch bleiben einige Zweifel bestehen. Ich
unterscheide hier zwei Einwdnde: einen, der jeden Bezug auf eine menschliche Natur als zu
voraussetzungsreich zuriickweist, und einen, der das eigentliche Problem in der Zuschrei-
bung des ,Freistehens® sieht. Meine These lautet, dass der erste Einwand mit dem Argument
zurlickzuweisen ist, dass jeder Ansatz Annahmen iiber den Menschen macht und es wichtig
ist, diese zu explizieren (nicht zuletzt, um Kritik an den vorausgesetzten Menschenbildern zu
ermoglichen). Dagegen stellt der zweite eine ernsthafte Schwierigkeit dar: Die Idee, diese An-
nahmen konnten freistehend sein, ist problematisch, da sie tatsdchlich unvermeidbar an eine
bestimmte Perspektive riickgebunden bleiben. Ich mdchte daher nahelegen, dass eine Liste
im Sinne Nussbaum plausibel ist, dass sie aber stdrker als bei ihr als unvollkommener Vor-
schlag verstanden werden muss.

Ihre technischen Fdhigkeiten setzen die Menschheit dem Risiko aus, ihre eigene Existenz zu
zerstéren. Schon lange gibt es Zweifel daran, ob die moralischen Fahigkeiten der Menschheit
ausreichen, der eigenen Vernichtung zu entgehen. Seit einigen Jahren wird die Moglichkeit dis-
kutiert, die moralischen Fahigkeiten des Menschen gezielt durch biomedizinische Eingriffe in
das Gehirn zu verbessern. Ingmar Persson und Julian Savulescu erachten diese Art von Human
Enhancement als erforderlich und moralisch zuldssig, um globale Kooperation zu ermoglichen
und so dem Klimawandel als moralischem Problem zu begegnen.

Wenn die theoretischen Annahmen von Persson und Savulescu ernst genommen werden, dann
kann gezeigt werden, dass ein Eingriff in die biologischen Grundlagen der Moral als Lésung fiir
das Problem des Klimawandels nicht geeignet ist. Die Struktur des zugrunde liegenden Koope-
rationsproblems kann nicht durchbrochen, sondern lediglich auf einer hoheren Ebene repro-
duziert werden. Der Versuch, die moralischen Fahigkeiten der Menschheit biomedizinisch zu
verbessern, bleibt ohne Losung des Kooperationsproblems ein vergebliches Projekt.
Andererseits gibt es Griinde, die theoretischen Annahmen von Persson und Savulescu zu be-
zweifeln; moralisches Enhancement kdnnte eventuell doch verwirklicht werden. Im Falle ei-
ner Losung durch freiwillige Kooperation bleibt jedoch unklar, warum die Lésung nicht auch
auf der urspriinglichen Ebene méglich gewesen ware. Moralisches Enhancement ist dann ein
iberfliissiges Projekt. Fiir den Fall einer autoritativen Verfiigung von moralischem Enhance-
ment zur Losung des Kooperationsproblems ist zu beachten, in welcher Weise dies mit den
(von Persson und Savulescu teilweise geteilten) normativen Grundannahmen liberaler Demo-
kratien in Konflikt gerdt. Moralisches Enhancement ist aus der Perspektive politischer Philoso-
phie ein fragwiirdiges Projekt.




16:15—-16:45
Christina Schiies (Liibeck)

Ungerechtigkeitssinn

17:30-18:00
Josef Friichtl (Amsterdam)

Demokratie der Gefiihle

Fragen tiber Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit beschaftigen die Menschen, seitdem sie iber
ihrgemeinsames und individuelles Leben nachdenken. Diskussionen tiber diese Fragen waren
in der Antike nicht weniger kontrovers als heute. Viele der platonischen Dialage kreisen um
die Frage ,wie man leben solle“, und zwar insbesondere vor dem Hintergrund der Tatsache,
dass die Ungerechtigkeit ,,eine grofe Kraft“ auf die Seele des Handelnden besitze. Dieses Ver-
standnis hat die Gegenwartsdiskurse {iber Gerechtigkeit, aber auch die Strafjustiz, mageb-
lich beeinflusst: Beurteilt wird die Handlung in Bezug auf den Tater. Widerspruch gegen diese
Taterzentriertheit kommt von der Rechtsphilosophin Judith Shklar. Sie fordert Sensibilitat fiir
die Erfahrungen von Ungerechtigkeit derjenigen, denen sie widerfahrt. lhre Differenzierung
zwischen Ungerechtigkeit und Ungliick dient der Scharfung des Sinnes fiir Ungerechtigkeit und
der Klarung wie auf eine Verletzung eines Menschen reagiert werden kann.

Doch eine Klarung des Sinns von Ungerechtigkeit hangt auch von einer epistemologischen
Perspektive ab: Miranda Fricker diskutiert Ungerechtigkeit als epistemic injustice. lhre These
ist, dass einer Person, besonders in Bezug auf ihre Erkenntnisfahigkeit, Unrecht getan wer-
den kann, indem etwa ihre Ungerechtigkeitsserfahrung schlicht als inexistent bewertet wird;
ihralso die Erkenntnisfahigkeit gleichermaf3en abgesprochen wird. Fehlt der Erfahrungsbezug
und das Wissen um die vielfdltigen Formen der Ungerechtigkeit, die besonders in Herrschafts-
und Unterdriickungsverhéltnissen zu finden sind, dann werden die Verletzungen und Erfah-
rungen, wie Iris Marion Young argumentiert, vieler sozialer Gruppen schlicht missachtet. Im
Vortrag soll gezeigt werden, dass individuelle und strukturelle Ungerechtigkeit einer ethischen
und epistemologischen Untersuchung bedarf, um sie zur Sprache zu bringen.

Die Idee der Demokratie ist in ihrer vorherrschenden Auspragung verbunden mit einem Kon-
zept von Vernunft, das dazu ten-diert, Gefiihle und Leidenschaften auszuschlieRen. Gemein-
schaftliche Konflikte sollen demnach durch die Kraft von Argumenten geldst werden, nicht
durch manipu-lative, auf die Emotionen zielende Strategien der Rhetorik. Die entscheiden-
de Frage ist heute jedoch nicht, ob Gefiihle eine Rolle im demokratischen Streit spielen und
spielen sol-len, sondern in welchem Ausmaf oder in welchem Sinn. Im Zentrum stehen dann
zwei Fragen: Wie fiihlt es sich an, den Standpunkt des Anderen einzunehmen? Und wie gehen
wir mit den Gefiihlen um, denen wir in der 6ffentlichen Rede Raum geben sollen? Ich mdchte
diese Fragen mit Hilfe ver-schiedener Theoriemodelle beantworten — des neostoischen (Nuss-
baum), diskurstheoretischen (Habermas) und eines politikwissenschaftlich-psychoanalyti-
schen Modells - und schlieBlich einen Schwerpunkt auf ein Kantisches Modell der Asthetik
legen. Stets steht dabei die notwendige Transformation und an-gemessene Transformierbar-
keit der Gefiihle im Zentrum. Ausgangspunkt fiir das dsthetische Modellist der eigentiim-liche
Sachverhalt, dass dsthetische Erfahrungen ein Gefiihl zum Ausdruck bringen, das gleichwohl
mitteilbar ist. Moglich ist dies, weil dieses Gefiihl ein Effekt ei-nes bestimmten, ndmlich spie-
lerischen Verhdltnisses ist zwischen den einander opponierenden kognitiv-sensitiven Dimen-
sionen des Menschen. In dsthetischen Angelegenheiten zu streiten, bedeutet demnach, die
Kommunitarisierung einer Konfrontation zu ermdglichen. Es ist cha-rakteristisch fiir dstheti-
sche Erfahrungen, dass sie ihre Kraft aus dem Zusammen-spiel eines Gegensatzes gewinnen,
das die Kommunikation einer Emotion méglich macht. Deshalb ist das Streiten in Sachen des
»Geschmacks* belangreich auch fiir eine lebendige, die Gefiihle auf angemessene Weise aus-
lebende Demokratie.



» Rationalitdats- und Entscheidungstheorie

Sektionsleitung: Robin Celikates / Christian Neuh&duser

Dienstag, 30. September
14:45-15:15

Susanne Hahn
(Frankfurt am Main/Diisseldorf)

Wider die Einzigkeitsillusion —
Sechs Arten, rational zu handeln

15:30—-16:00

Benjamin Kiesewetter (Berlin)

Instrumental rationality as a system
of categorical imperatives

VSH o5

Die Rationalitatsrede ist semantisch defekt: Das Handeln eines Agenten, das z.B. geméf} den
Theorien rationaler Wahl unter das Prddikat ,rationales Handeln’ fallt, wird zufolge regelorien-
tierter Rationalitdtskonzeptionen hdufig gerade unter den Gegenbegriff einsortiert. Dennoch
halten die Vertreter der jeweiligen Auffassungen daran fest, das Verstandnis von Rationalitat
zu prdsentieren. Die in solchen Situationen anzuwendende Methode ist die auf Rudolf Carnap
zuriickgehende Explikation.

Die Sichtung derverwendeten Rationalitatsausdriicke unter Einschluss der jeweiligen Redein-
teressen ergibt drei Hauptresultate. Erstens: Den verschiedenen, miteinander nicht vertrag-
lichen Rationalitatsauffassungen liegen unterschiedliche Zielsetzungen (u.a. Erklarung oder
Anleitung von Handlungen) zugrunde. Diesen Redeinteressen kann umfassend nur geniigt
werden, indem der Einzigkeitsanspruch der Rationalitdtskonzeptionen zugunsten einer Integ-
rationsmaxime aufgegeben wird. Nicht ein einziges Explikandum ist auszuzeichnen, sondern
eine Pluralitdt. Die Liste der Explikanda umfasst sechs Arten rationalen Handelns, drei zweck-
bezogene und drei regelbezogene. Zweitens: Bei der Explikandumermittlung wird der Bedarf
deutlich, die Rationalitatsbegrifflichkeit in einen umfassenden handlungstheoretischen Rah-
men einzubetten. Drittens: Nicht ein einziger Rationalitdtsausdruckist zu bestimmen, sondern
eine ganze Vokabelmannschaft ist zu etablieren: Komplexe Ausdriicke wie ‘ist rationale Hand-
lung’, ‘handelt (irrational’, ‘ist (irrationale Person’ etc. sind in ihrer Bedeutung zu bestim-
men. Dariiber hinaus gilt es, die Verhdltnisse zwischen diesen Ausdriicken festzulegen und
somit ein ganzes begriffliches Netz zu kniipfen.

Itis widely agreed that there is something wrong with having means/end-incoherent attitudes
or being instrumentally irrational. Philosophers disagree, however, about what norm is vio-
lated when persons are means/end-incoherent. According to (a common construal of) Kant,
there is a structural requirement to intend to take the means believed necessary to one’s end
—the “hypothetical imperative”. Both standard interpretations of the hypothetical imperative
(the “narrow scope” and the “wide scope” interpretation) face significant problems, howe-
ver. These problems are severe enough to support skepticism about hypothetical imperatives
— the view that there is no norm that requires means/end-coherence as such. Accordingly,
instrumental irrationality shows a person to go wrong not because she violates a hypotheti-
cal imperative that requires means/end-coherence as such, but because it indicates that she
violates some categorical imperative that is not concerned with means/end-coherence at all.
Roughly, if one ought to have the end-intention, then one goes wrong in not intending the me-
ans; and if one ought not to have the end-intention, then one goes wrong in having this inten-
tion. Yet this view faces a puzzle: it must explain what is wrong with instrumental irrationality
in cases of merely permissible end-intentions. After discussing and rejecting some common
proposals to solve that puzzle, | suggest a new solution. Broadly speaking, means/end-in-
coherence increases the risk that we engage in pointless activity — and we all have reason to
avoid such risk. In this way, forming instrumentally rational attitudes can be understood as a
response to categorical rather than hypothetical imperatives.




16:15—-16:45
Felix Koch (Berlin)

Reasoning from means to ends

17:30-18:00
Andreas Miiller (Miinster)

Practical Reasoning and the Role of
Reason Judgements

18:15-18:45
Pascale Melanie Ruder (Bochum)

Eine Kritik an Dennetts evolutionar
verankertem Rationalitatsbegriff

So-called ,,means-ends reasoning®, that is, reasoning about what steps to take so as to realize
given plans or aims, has long been held to be a paradigm case of practical reasoning. Yet our
everyday experience suggests that practical reasoning often proceeds in the opposite directi-
on: we frequently, perhaps even normally, adopt plans, goals, and projects both in light of our
evaluation of the steps required to realize them and in light of the resources available to us.
This paper asks whether the reasoning involved in such choices may be understood, despite
first appearances, as a case of reasoning from ends to means — or whether, to the contrary,
there is a distinct phenomenon of practical guidance by means. Unsurprisingly, the answer
turns in part on how broad or how narrow a conception of ends we adopt, and also on whether
the notion of a means is defined in such a way as to rule out the possibility that means could
guide the choice of the ends to which they are means. | tentatively argue that reasoning from
means to ends is not ruled out by a plausible conception of what we understand by means, and
that attending to such reasoning prompts us to distinguish between two importantly different
senses in which we can be said to be guided by ends.

Intuitively, practical reasoning has something to do with reasons—to reason about what to do
plausibly is or involves thinking about one’s reasons for or against the available actions. Opi-
nions differ, however, about what role a reasoner‘s judgements about her reasons play in the
process of reasoning. While authors like Joseph Raz argue that practical reasoning necessarily
concludes with a judgement about what one has conclusive reason to do, others, including
most recently John Broome, claim that reason judgements do not play any essential role in
that process. | argue that both views face significant problems and propose an alternative
conception of the role of reason judgements, according to which they are required to guide the
process of practical reasoning.

In meinem Vortrag werde ich argumentieren, dass obwohl Dennetts Intentional Stance ein pri-
ma facie hilfreiches Werkzeug zur Erklarung und Vorhersage von Verhalten ist, sie dennoch vie-
le kulturell verankerte Verhaltensweisen nicht erklaren kann. Diese Probleme ergeben sie aus
einem zu kurz greifenden Begriff von Rationalitédt. Derartige Einwdnde wurden bereits mehr-
fach angefiihrt. Dennett begegnet ihnen mit einer Theorie der Meme, in der er argumentiert,
kulturelle Ideen seien in der Lage, unsere perfekte Rationalitdt zu vermindern, und miissten
bei der Vorhersage des Verhaltens eines Individuums mitberiicksichtigt werden. Die Regel
kdnnte also wie folgt formuliert werden: Nimm an, das System wiirde perfekt rational agieren
und subtrahiere von dieser perfekten Rationalitdt alle storenden Einflisse durch Meme! Auf
diese Weise kénnten beispielsweise religidse Uberzeugungen erkldrt werden, die beispiels-
weise der Fortpflanzung eher abtrdglich sind. Doch diese Erkldrung verbleibt unplausibel, da
sie die kulturelle Einbettung des vorhersagenden Individuums vernachldssigt. Ich werde argu-
mentieren, dass ein Individuum nie hinter seine eignen kulturellen Wurzeln zuriicktreten und
Rationalitdt rein biologisch betrachten kann. Unsere Rationalitdtsannahme ist vielmehr von
vornherein beeinflusst durch unsere kulturellen Uberzeugungen.



> Rechtsphilosophie

Sektionsleitung: Thomas Gutmann

Montag, 29. September VSH o5

14:45-15:15
Dominik Diiber (Miinster)

Das Spannungsverhaltnis von
Ethik und Recht am Beispiel von
Rechtspaternalismus und Public
Health

15:30—-16:00
Norbert Paulo (Salzburg)
The Bite of Rights in Paternalism

Das Spannungsverhaltnis von Ethik und Recht am Beispiel von Rechtspaternalismus und Pu-
blic Health In der Ethik der Bevdlkerungsgesundheit erfahrt der soziale Gradient von Gesund-
heit in jlingeren Jahren verstdrktes Interessen. An diesem ldsst sich ablesen, dass selbst in
Gesellschaften mit freiem und universalem Zugang zu Dienstleistungen des Gesundheitssys-
tems deutliche Ungleichheiten entlang des sozialen Status anzutreffen sind. Will man diese
Ungleichheiten abmildern, sind sowohl MaBnahmen der Verhaltnispravention (z.B. Arbeits-
schutz, Sozialleistungen etc.) als auch der Verhaltensprédvention , die — schichtspezifisch
unterschiedlich verteilte — ungesunde Verhaltensweisen (z.B. Erndhrung, Rauchen etc.) zum
Gegenstand haben, naheliegende Mittel. Manahmen dieser Art schrdanken jedoch in aller
Regel die Freiheit der Betroffenen zugunsten ihres eigenen Wohls ein — sind also paterna-
listisch. Gleichzeitig sind paternalistische Mafsnahmen nach der gédngigen Interpretation des
deutschen Rechts in den meisten Bereichen unzuldssig.

Die These des Vortrages lautet vor diesem Hintergrund, dass das Recht sich nicht grundsétz-
lich paternalistischer Rechtfertigungen verschlieBen sollte, sondern erstens systematisch
nach den im bestehenden Recht vorhandenen Ressourcen, auch paternalistische Erwdgungen
zu integrieren, fahnden sollte und zweitens im Bedarfsfall Modifikationen in eine Richtung
vorgenommen werden sollten, die solchen Erwdgungen nicht nur einen ethisch, sondern auch
einen juristisch legitimen Platz zukommen lassen, sofern dies unter Beriicksichtigung aller
Auswirkung auf das gesamte Rechtsgefiige als akzeptabel erscheint. Der Preis fiir das Unter-
lassen solcher Uberlegungen und Modifikationen besteht anderenfalls darin, dass ethisch
wiinschenswerte Regulierungen behindert werden und dass eine Reihe von faktisch vorge-
nommen Uberlegungen und Rechtfertigungen im politischen Diskurs nicht in ihrem Fiir und
Wider diskutiert konnen, sondern (wie etwa bei den Nichtraucherschutzgesetzen oder dem
Verbot des Drogenkonsums) unter dem Schleier der Drittschddigung ihren Weg in die Offent-
lichkeit suchen miissen.

This paper scrutinizes the problems that all normative accounts that include rights of indivi-
duals have dealing with paternalism, especially with hard paternalism. | will argue that every
such system is ill-equipped to deal with hard paternalism since the infringement of a right can
only be justified with the right or interest of another person, which is never the case in hard
paternalism. Justifications of hard paternalistic actions generally include a deviation from the
very idea of having rights.

The paper first introduces Tom Beauchamp as the most famous contemporary hard paterna-
list by outlining his moral theory (principlism) and showing why it, as it stands, has to allow
for hard paternalism. Secondly, the paper focuses on one aspect of principlism as a theory
that converges many traditional moral theories into one, namely on the notion of rights within
principlism. I will employ traditional theories of rights to make sense of rights in principlism.
Unfortunately, this attempt fails. In the third part, then, | claim that rights can only be limited
with reference to the rights or interests of others. This structure is the special bite of rights. |
will argue for this claim and show its implications. The most important implication is that not
only principlism, but every normative theory that includes rights of individuals, has to abolish
hard paternalism.




16:15—-16:45
Philipp Gisbertz (Gottingen)

Menschenwiirde, Fairness und
politischer Liberalismus —

Zur Menschenwtiirde im Werk von
John Rawls

17:30-18:00
Henning Hahn (Kassel)

Elemente einer politischen
Konzeption der Menschenrechte

18:15-18:45

Verena Risse (Miinchen)

Uberlegungen zu einer Konzeption

legitimen internationalen
Rechtszwangs

Mit Rawls Theorie der Gerechtigkeit erwachte die politische Philosophie aus einer langen
Starre, in welcher im angelsadchsischen Sprachraum der Utilitarismus in der praktischen Phi-
losophie eine Vormachtstellung innehatte und der Begriff der Menschenwiirde von keinerlei
Bedeutung war. Sein Werk ist dahervon zentraler Bedeutung fiir die Frage der Menschenwiirde
in der zeitgendssischen angloamerikanischen Rechtsphilosophie. Rawls greift Gedanken der
Menschenwiirdetradition auf und verbindet sie mit seinen eigenen, die im Ergebnis viele As-
pekte verschiedener Menschenwiirdetheorien vereinen kénnen, so etwa die Unverletzlichkeit
der Person, eine Gleichrangigkeit aller Moralsubjekte aufgrund ihrer autonomen Vernunft und
Moralitdt, ein faktisch absoluter Schutz gewisser Grundrechtsgehalte, die Forderung nach der
Sicherung des Existenzminimums und der personalen Autonomie tiber die eigenen Lebenspla-
ne und nicht zuletzt das Gebot der gegenseitigen Achtung und der Nicht-Instrumentalisierung
anderer. Gleichzeitig aber klammert er methodisch den zentralen Gedanken eines inhdrenten,
gleichen Wertes und vorstaatlicher Menschenrechte durch die Vermeidung anspruchsvoller
Voraussetzungen und den konstruktivistischen Kern des politischen Liberalismus aus. So sehr
seine Theorie also im Ergebnis die Achtung der Menschenwiirde einfordert und insofern aktu-
ellen Menschenwiirdetheorien den Boden bereitet, verharrt sie methodisch und dadurch auch
inhaltlich an entscheidenden Punkten in jener skeptischen Grundhaltung, die eine anspruchs-
volle Konzeption der Menschenwiirde verunméglicht. Die Fokussierung auf faire Verfahrensfra-
gen und einen konstruktivistischen tibergreifenden Konsens steht der Idee vorstaatlicher und
inhdrenter Rechte entgegen. Menschenwiirde und politischer Liberalismus scheinen unver-
einbar. Der tibergreifende Konsens selbst erweist sich somit als starke Voraussetzung, da er
zentrale Vorfragen auszuklammern sucht.

Seit Charles Beitz‘ ,,The Idea of Human Rights“ sind sogenannte politische (oder ,praktische?)
Konzeptionen der Menschenrechte auf dem Vormarsch.Mein Beitrag klart Hintergriinde und
Elemente dieser Konzeptionen und befasst sich insbesondere mit dem Problem der Selbstre-
ferentialitdat. Damit ist gemeint, dass Menschenrechte zugleich gemeinsame Regeln darstel-
len, die in einer 6ffentlichen Auseinandersetzung geklart werden miissen, wie auch die einzig
verfiigbaren offentlichen Griinde, auf die sich ihre argumentative Kldarung berufen konnte. Mit
Habermas werde ich zu zeigen versuchen, dass die Praxis der Menschenrechte bereits eigene
Normen setzt - vor allem die Norm der Menschenwiirde -, die als selbsterschaffene Griinde
im transkulturellen Diskurs tiber Menschenrechte fungieren. Allerdings gehe ich insofern tiber
Habermas hinaus, als ich zeige, dass das globale Menschenrechtsregime eine kosmopoliti-
sche Wiirdekonzeption etabliert hat, an die sich auch Forderungen nach internationaler und
globaler Gerechtigkeit kniipfen.

In der Diskussion um globale Gerechtigkeit zdhlen die auf staatliche Zwangsgewalt rekurrie-
renden Argumentationen zu den meistdiskutierten etatistischen Ansdtzen. Autoren wie Micha-
el Blake verweisen auf die spezifische Form staatlicher Zwangsgewalt, um fiir eine nationale
Reichweite von Gerechtigkeitspflichten zu argumentieren. Auffallig ist allerdings, dass die
Etatisten — wie im Ubrigen auch ihre Kritiker — zwar Beispiele rechtlich verfassten staatlichen
Zwangs heranziehen, diesen aber in erster Linie unter moralischen Vorzeichen erdrtern. Damit
gerdt jedoch ein wichtiger Aspekt aus dem Blick, namlich die Analyse des staatlichen Zwangs
in seiner Eigenschaft als Rechtszwang. In diesem Paper soll daher ein solcher rechtstheore-
tischer Blick auf das Zwangsargument der Diskussion um globale Gerechtigkeit gerichtet und
eine individualrechtliche Konzeption legitimen Zwangs skizziert werden, die auch auf den in
der Entwicklung befindlichen internationalen Raum Anwendung finden kann. Dies geschieht
in zwei Schritten. In einem ersten Schritt soll gezeigt werden, dass sich das etatistische Argu-
ment mit dem Verweis auf eine normative Besonderheit staatlichen Zwangs, die eine Begren-
zung der Gerechtigkeitspflichten auf den Staat begriinden soll, nicht aufrecht erhalten ldsst.
Stattdessen soll im zweiten Schritt eine alternative Konzeption rechtlich-legitimen Zwangs
entwickelt werden, die angesichts der zunehmenden Verlagerung exekutiver Kompetenzen an
internationale Organisationen auch in auBerstaatlichen Kontexten zur Anwendung kommen
kann. Zur Beantwortung dieser Frage wird unter Beriicksichtigung der Erkenntnisse aus dem
ersten Teil eine Konzeption legitimen Zwangs als Rechtszwang vorgeschlagen, die das Befug-
nis und damit die Autorisierung zu zwingen in dem einem subjektiven Recht innewohnenden
Anspruch auf Rechtswirksamkeit verankert.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Klaus Vieweg (Jena)

Der zweite Zwang und das inversive
Widerstandsrecht bei Hegel

15:30-16:00
Amir Mohseni (Miinster)

Jeremy Waldrons idealistischer
Eigentumsbegriff

16:15-16:45
Liza Mattutat (Hamburg)

Geschichte im Recht?
Zum Verhdltnis von Genesis und
Geltung von Rechtsnormen

VSH o5

Im Zentrum steht Hegels Verstdndnis von Zwang im Rahmen seiner Rechtsphilosophie. Der
erste Zwang muss immer unrechtlich bleiben, der abstrakt genommene Zwang ist keine freie
Tat. Hegel folgt hier Kants Uberlegungen iiber das Recht, das mit der Befugnis zu zwingen ver-
bunden ist und dessen Gedanken vom zweiten Zwang: Ein illegitimer Zwang ,,ist ein Hinderni3
oder Widerstand, der der Freiheit geschieht®, der diesem entgegengesetzte Zwang kdnne als
»Verhinderung eines Hindernisses der Freiheit“ angesehen werden, woraus die Befugnis des
Zwingens des ersten Zwangs erwdchst. Beziiglich des Willens, der nur als besonderer gegen
den allgemeinen Willens ist, muss vom ersten Zwang gesprochen werden. Gegen solch einen
besonderen Willen, gegen das bloB Natiirliche oder die Willkiir, gegen das Heteronome kann
ein Gegen-Zwang ausgeiibt werden, der Hegel zufolge nur als ein erster Zwang scheint, jedoch
zweiter und gerechtfertigter Zwang ist. Der ,nur natiirliche Wille oder die Willkiirlichkeit sind an
sich Gewalt gegen die an sich seiende Idee der Freiheit, welche gegen solchen ungebildeten
Willen in Schutz zu nehmen und in ihm zur Geltung zu bringen ist‘. Es handelt sich somit um
einen zweiten Zwang, der einem ersten als dessen Aufhebung folgt. Rechtlich ist der Zwang
»hur als das Aufheben eines ersten, unmittelbaren Zwanges.“ Auf dieses Theorem griindet
sich Hegel Konzeption des inversiven Widerstands, eines Rechts auf Widerstand, das auf den
verschiedenen Ebenen (Notwehr, Notrecht, moralischer und politischer Widerstand) zu expli-
zieren wdre.

Diskutiert wird Jeremy Waldrons Definition von Privateigentum: ,,In a system of private pro-
perty, the rules governing access to and control of material resources are organized around
the idea that resources are on the whole separate objects each assigned and therefore be-
longing to some particular individual.“ Das Besondere an dieser Definition betrifft Waldrons
Rede von Gesetzen, die ,organized around an idea‘ sind. Damit wendet er sich gegen die
wissenschaftlich weitverbreitete Uberzeugung, dass Eigentumsverhéltnisse am besten mit
der Bundle-of-Rights-Metapher zu erfassen seien. Fiir die Annahme einer organizing idea
sprechen nach Waldron zwei gesellschaftsdiagnostische Punkte: (1) Orientierungs-Funktion:
Gdbe es mit Bezug auf unseren Umgang mit materiellen Gegenstdanden keine organizing idea,
misste jede einzelne Biirgerin zur Rechtsexpertin werden. Wir stehen tdglich im Verhaltnis
zu verschiedensten Objekten, von denen wir ohne Weiteres wissen, auf welche Weise wir uns
mit ihnen auseinandersetzen diirfen — und wir bediirfen meistens keiner Rechtsexpertin, die
den genauen Rahmen unserer Handlungsoptionen fiir jeden Einzelfall referiert. (2) Stabilisie-
rungs-Funktion: Da es im eigentumsrechtlichen Zusammenhang auch um bitterernste soziale
Auseinandersetzungen um Ressourcen geht, sorgt die akzeptierte organizing idea auch fir
normative Stabilitdt. Damit es nicht ununterbrochen zu Gewaltausbriichen kommt, muss das
komplexe Geflecht der einzelnen Regeln des Eigentumsrechts von einer einfachen Vorstellung
begleitet sein, die als allgemein anerkannte Legitimationsgrundlage dient.

Der Vortrag diskutiert Starken und Schwéachen dieser Definition und sucht dabei die erstaunli-
che Nahe zu klassischen, idealistischen Argumentationsmustern herauszuarbeiten.

Dass das Recht in der Geschichte ist, bestreitet niemand. Rechtnormen unterliegen histori-
schem Wandel. Sie werden gesetzt, gedndert und aufgehoben. Ihre Geltung soll dadurch ge-
sichert sein, dass bei ihrer Setzung bestimmte Verfahren eingehalten werden. Rechtsurteile
sollen folgerecht genau dann gelten, wenn sie aus solcherart geltenden Normen abgeleitet
werden konnen. Wahrend also unfraglich ist, dass das Recht historischem Wandel durch ge-
setzgeberische MaRnahmen unterliegt, muss es zwischen diesen MaBnahmen unverédnderlich
sein. Denn nurdann, wenn Rechtsnormen aufierhalb der Gesetzgebung konstant sind, konnen
Urteile als gegriindet gelten. Und davon hdngen Rechtssicherheit und Rechtsstaatlichkeit ab.
In meinem Vortrag werde ich zeigen, dass diese Forderung nach Unverdnderlichkeit unerfll-
bar ist — und dass zugleich nicht darauf verzichtet werden kann, sie zu stellen. Dazu werde
ich zundchst argumentieren, dass juristische Urteile prinzipiell keinen zureichenden Grund
in Normen haben kénnen. Stimmt das, wird nicht das Urteil rein durch die Norm bestimmt,
sondern im Urteil konkretisiert sich je die Norm. Das Recht erzeugt jedoch den Schein von
Neutralitat und Unverbriichlichkeit, von Apolitizitdt und Ahistorizitdat: Weil das Urteil die Norm
als das es Bestimmende zitiert und der Sachverhalt in ihm nur genau insofern erscheint, als
er Fallist, stellt sich das Urteil als in der Norm begriindet dar und diese erscheint dadurch als
immer schon so-und-so bestimmte, unverdnderliche Norm.

PR ———



17:30-18:00
Wulf Loh (Stuttgart)

Legitimitat und Selbstbestimmung
— Eine normative Rekonstruktion
des Volkerrechts

18:15-18:45
Tatjana Sheplyakova
(Frankfurt/Main)

Nietzsches Vision eines
kiinstlerisch gestalteten Rechts
und die Frage der Geltung

Das heif3t: Es ist nicht nur das Recht in der Geschichte, sondern auch Geschichte im Recht.
Dies aber darf das Recht um keinen Preis zugeben, will es sich als neutrale Alternative zur
Konfliktlosung durch Gewalt verstehen.

Klassischerweise wird das Vélkerrecht durch einen Konsens zwischen Staaten, d.h. volunta-
ristisch legitimiert. Diese Legitimationsbasis gerdt zunehmend durch jiingere Entwicklungen
unter Druck, die eine wachsende Entkoppelung des Vélkerrechts von der Staatenzustimmung
nahelegen. Speziell fiir demokratisch verfasste Staaten schranken derartige Tendenzen Par-
tizipationsmaglichkeiten, die auf nationaler Ebene bestehen, durch das Entstehen globaler
Rechtsregime ein, gleichzeitig gibt es jedoch auf internationaler Ebene kaum korrespondie-
rende demokratische Strukturen und Praktiken, die diese Liicke fiillen konnten.

Wie ich darlegen werde, stellen die bisherigen Antworten auf diese Legitimationsliicke des
Volkerrechts (materielle Legitimation, Output-Legitimation, Konstitutionalisierung) aus unter-
schiedlichen Griinden keine zufriedenstellenden Losungen dar. Unter Bezugnahme auf Axel
Honneths Methode der normativen Rekonstruktion werde ich in meinem Vortrag daher eine
eigene Position entwickeln, die einen Mittelweg zwischen normativer Setzung und rechtswis-
senschaftlicher Explikation aufzeigt. Mithilfe dieser Methode ldsst sich der normative Uber-
schuss in den sozialen Praktiken der Volkerrechtsgemeinschaft rekonstruieren und daraus ein
reproduktionskonstitutives Prinzip fiir die volkerrechtlichen Praktiken ableiten. Eine solche
normative Rekonstruktion des Volkerrechts wird m.E. kollektive Selbstbestimmung als sozia-
lintegrative Grundnorm einer globalen Rechtsgemeinschaft ausweisen, aus der sich alle an-
deren vélkerrechtlichen Prinzipien und Rechtsgrundsédtze funktional ergeben. Wir begreifen
bspw. internationale Friedenssicherung als Ziel des Vélkerrechts, weil internationaler Friede
kollektive Selbstbestimmung erméglicht und sichert.

Vermittels dieses Prinzips lassen sich dann in kritischer Perspektive bestehende Praktiken
und Institutionen des Volkerrechts evaluieren. Im Sinne einer rekonstruktiven Kritik kénnen
diese Praktiken und Institutionen daraufhin untersucht werden, inwieweit sie die Realisierung
kollektiver Selbstbestimmung strukturell behindern. Anhand von Kdmpfen um (internationale)
Anerkennung in Gestalt von Revolutionen, Befreiungsbewegungen oder Autonomie- bzw. Se-
zessionsbestrebungen lassen sich defizitdre Formen kollektiver Selbstbestimmung identifizie-
ren und so geltende Normen des Volkerrechts legitimieren oder auch kritisieren, ohne dass ein
Rekurs auf extern gerechtfertigte materielle Prinzipien erfolgen muss. Legitim sind in diesem
Sinne dann nur solche Rechtsnormen, die mit dem immanent aus den sozialen Praktiken der
Volkerrechtsgemeinschaft gewonnenen Idealtypus kollektiver Selbstbestimmung in Uberein-
stimmung stehen.

In Nietzsches Proklamation eines ,individuellen Gesetzes“ kommt die Spannung von Allge-
meinem und Besonderem, von Selbstbindung und Transzendenz, von Gesetz und Willkiir auf
eine Weise zum Tragen, die das heute geldufige Verstdndnis von Normativitdt und Geltung
irritiert. Hier werden Rechtssetzung und deren Aufhebung im selben Zug gedacht. Und beides
wird mit der Individualitdt, ja Singularitdt des Einzelnen so eng verkniipft, dass die modernen
Errungenschaften — derRechtssatz der Gleichheit vor dem Gesetz und die moralische Norm des
Rechts auf gleiche Achtung — aus den Angeln gehoben zu sein scheinen. Wird in Nietzsches
Vision einer translegalen Individualitdt die alte Vorstellung der Analogie der Souverénitdt des
Kiinstlers und des Herrschers wiederbelebt (H. Bredekamp)? Nietzsche scheint zu frithmoder-
nen Formen der Legalitdt zuriickzukehren. Und doch sieht er darin nicht nur die Lebenspra-
xis eines ,freien Geistes“, sondern {iberhaupt die ,Gesetzgebung der Zukunft“ aufleuchten.
Im Vortrag wird liber die Ambivalenz und die Potentiale von Nietzsches Entwurf fiir die Frage
nach dem transformativen Charakter von Normativitdt und Gerechtigkeit nachgedacht. Der
Umstand, dass der Wille hier uneingeschrankt Vorrang vor den (verniinftigen) Griinden erhilt,
wie das Leben den Vorrang vor der Norm, stellt fiir vernunfttheoretische Normativitatstheorien
eine Provokation dar. Handelt es sich tatsdchlich um eine Utopie, die iberdies in die friihmo-
dernen Formen von Legalitdt und Staatlichkeit zuriickweist? Oder lassen sich dieser parado-
xen Figur der Translegalitdt bei gleichzeitiger Selbstbindung, die Nietzsche als ,individuelles
Gesetz“ denkt, dennoch Hinweise entnehmen, wie die Frage der Spannung von ,,Faktizitdt und
Geltung® (J. Habermas) auf eine neuartige Weise gedacht werden kdnnte?



» Religionsphilosophie

Sektionsleitung: Christoph Halbig

Dienstag, 30. September S1

14:45-15:15
Johannes Elberskirch (Miinchen)

Vom Ich zum Du zu Gott?:
Personalitdt und Gottesbeziehung
bei Bernhard Welte

15:30—-16:00
Dominikus Kraschl (Wiirzburg)

Worin besteht die Natur religioser
Erkenntnis?

16:15-16:45
Christoph Mocker (Miinchen)

Von Kants Ethikotheologie zu einer
systematischen Ethikotheologie

— und zuriick: Perspektiven der
Interpretation und Rezeption von
Kants Ethikotheologie heute

Die Personalitdt hat fiir die WelterschlieBung und das Seinsverstandnis des Menschen eine
einmalige und entscheidende Bedeutung. Bernhard Welte stof3t bei seiner Suche nach einer
Positionierung des Endlichen vor dem Unendlichen auf den Begriff der Person, auf die Begeg-
nung und die personale Beziehung, so dass es den Anschein hat, Welte wiirde sich die Ansicht
Bubers zu eigen machen und die Beziehung zum Absoluten nur als iiber das immanente be-
gegnende Du vermittelt sehen. Glaube als das Grundverhdltnis des Menschen zu Gott zeigt
sich von seiner menschlichen Seite von der personalen Freiheit bzw. der freien Personalitat
gekennzeichnet. Die personale Begegnung und das Du des Anderen zeigt sich dabei aber we-
niger als Vermittlung, sondern eher als Voraussetzung, als Bedingung der Moglichkeit, dass
der Mensch sich nach dem Absoluten ausstrecken und so den Raum des Personalen eroffnen
kann. Der Zusammenhang von personalem Glauben und personaler Beziehung im personalen
Horizont fiihrt Welte zu einem propddeutischen Modell fiir die personale menschliche Freiheit,
die, wenn sie vom Geheimnis Gottes betroffen wird, zur lebendigen Basis des Glaubens des
Menschen wird. Auch wenn das Personale ein Grundzug des endlichen Seienden ist, darf in
der Personalitat fiir Welte keine notwendige Bestimmung bestehen, da notwendige Bestim-
mungen auch deren Grund und Ziel, also Gott, bestimmen wiirden. Daher liegt der personalen
Grundstruktur des Menschen das Zukommen des Seins zugrunde und voraus, also ein Seien-
deszu sein als die grundlegendste Bestimmung der Endlichkeit und damit auch des Menschen
als personalen Seienden.

Wenn es religiose Erfahrung gibt, dann scheint sie weder empirischer, begrifflich-formaler
noch introspektiver Art (bzw. einer Kombination daraus) zu sein. Das macht die Rede von reli-
gioser Erkenntnis ratselhaft. Im Vortrag wird versucht, religiose Erkenntnis in Analogie zu einer
anderen Art von Erkenntnis, namlich der Erkenntnis von objektiven Werten, zu deuten. Objek-
tive Werte werden dabei im Anschluss an John McDowell, Franz von Kutschera u. a. als sekun-
dare Qualitaten aufgefasst, die Dingen oder Ereignissen relativ wahrnehmenden Subjekten
zukommen. Diese Sicht hat den Vorteil, objektive Werte weder (reduktionistisch) als subjek-
tive Projektionen des Menschen auf eine wertindifferente Wirklichkeit noch (hyperrealistisch)
als intrinsische Beschaffenheiten der objektiven Realitdt auffassen zu miissen. Dieses Mo-
dell der Werterfahrung und -erkenntnis ldsst sich auf den religiosen Bereich tibertragen. Aus
christlicher Sicht lassen sich etwa die Gestalt und das Lebenszeugnis Jesu von Nazareth als
Trager der sekunddren Qualitdt auffassen, Gottes unbedingte Zugewandtheit fiir menschliche
Subjekte zu manifestieren. Die Erfahr- und Erkennbarkeit der genannten Qualitdt erweist sich
jedoch insofern als prekar, als sie letztlich an weltanschauliche Hintergrundiiberzeugungen
theistischer Art gekniipft ist, deren intellektuelle Akzeptabilitdt nicht einfach vorausgesetzt
werden kann. Nichts desto trotz konnte es auf dem Wege eines Vergleichs zwischen religioser
und valuativer Erkenntnis gelingen, die Natur eines bestimmten Typs religioser Erkenntnis —
im betrachteten Fall: christlicher Offenbarungserkenntnis — auf verstandliche Weise zu rekon-
struieren und seine Rationalitatsbedingungen zu diskutieren.

Wenn es um die ,,systematische Bedeutung zentraler Autoren und Traditionslinien der Deut-
schen Philosophie fiir die Beantwortung der Fragen der gegenwadrtigen Philosophie“ geht
(Kongressankiindigung), konnte Kants Ethikotheologie fiir die Religionsphilosophie eine ent-
scheidende Rolle fiir sich reklamieren. Tatsdchlich aber hat sie von Anfang an mehr kritische
als affirmative Resonanz gefunden. Gerade in der Analytischen Religionsphilosophie wird sie
heute in erster Linie negativ und bloB historisch rezipiert, weniger positiv und systematisch
gewdirdigt. Ironischerweise ist die Kantexegese nicht ohne eine Mitverantwortung fiir diese
eingeschrankte Rezeption der kantischen Ethikotheologie. Die iberwiegend kritische Beurtei-
lung der ethikotheologischen Argumentation in Kants Texten hat eine konstruktive Aneignung
und Auseinandersetzung durch Theorieum- und -fortbildung insgesamt eher behindert als ge-
fordert. Und diese fehlende systematische Aufarbeitung blockiert riickwirkend auch wieder die

P ———



17:30-18:00
Sibylle Schmidt (Berlin)

Zeugnisglaube und religioser
Glaube: Reflexionen iiberihren
Zusammenhang

18:15-18:45
Elke Elisabeth Schmidt (Siegen)

Immanuel Kant: Gott als Gewissen

Auslegung. Ohne ein dynamisches Wechselspiel mit dem systematischen Antagonisten einer
religionsphilosophischen Teildisziplin ,,Ethikotheologie® ist die Kantinterpretation von einer
charakteristischen Kurzsichtigkeit bedroht, trotz oder gerade auch wegen der gréBeren Nahe
zum Text, die sie sich in jingerer Zeit auf den Schild gehoben hat. Es ist eine hermeneutische
Binsenweisheit, dass die Grenzen des eigenen Vorverstandnisses einer Sache auch die Gren-
zen des Verstandnisses eines Textes umschreiben. Diese Tendenz zur wechselseitigen Blocka-
de hat die Etablierung einiger problematischer Allgemeinpldtze tiber die Unzuldanglichkeiten
kantischer Ethikotheologie begiinstigt, auf deren gemeinsamem Grund ihre Interpretation und
Rezeption bis heute stehen; so etwa liber die Fehlkonstruktion ihrer Grundbegriffe und Grun-
danlage und inshbesondere {iber ihre Unvereinbarkeit mit einer autonomen Moralkonzeption.
Dieser vitiose Zirkel liee sich heute am besten im Gleichschritt von Exegese und religionsphi-
losophischer Analyse und Systematik durchbrechen. Wie verstehendes Nach-Denken und reli-
gionsphilosophisches Durch-Denken fruchtbar ineinandergreifen konnen, dafiir mag etwa die
religionsphilosophische Diskussion von Anselms ontologischem Argument ein Vorbild liefern.

Der Begriff des Glaubens erfdhrt seit einigen Jahren gesteigerte Aufmerksamkeit in der Phi-
losophie. Im Fokus der Debatte steht jedoch nicht der Glaube an Gott, die religiose Uberzeu-
gung, sondern eine verhdltnisméafig unscheinbare Variante des Glaubens: Das alltdgliche und
profane Fiirwahrhalten der Worte und Zeugnisse anderer. Bislang werden beide Glaubens-
phanomene véllig isoliert voneinander betrachtet. Der Beitrag arbeitet den Zusammenhang
zwischen beiden Spielarten von Glauben heraus und erdffnet so eine Perspektive, wie die
aktuelle Zeugnisphilosophie und religionsphilosophische Ansatze fruchtbar aufeinander be-
zogen werden kdnnen.

Religioser Glaube ist wesentlich mehr als ein Glauben im Sinne des Flirwahrhaltens bestimm-
terTatsachen: Erimpliziert ein Verhdltnis des Vertrauens zwischen einer Person und Gott. Darin
liegt eine nichtepistemische Komponente. Theoretische Griinde reichen nie aus, um religiosen
Glauben zu rechtfertigen, denn ,faith is more than a cognitive state“. Auch der Zeugnisglaube
ist mehr als das Fiirwahrhalten einer Aussage: Ein Zeugnis glauben heift, sich auf die Zeugin
und aufihr Wort zu verlassen. Das Vertrauen, das wir in andere Personen setzen, kann niemals
theoretisch oder empirisch restlos begriindet werden. Dennoch ist es nicht irrational: Es ist
vielmehr eine ethische Haltung, ohne die ein Leben in Gemeinschaft unméglich ware. In dieser
Verwobenheit von epistemischen und ethischen Aspekten offenbart sich, so die These, eine
strukturelle Gemeinsamkeit von Zeugnisglauben und religiosem Glauben.

§ 13 der Tugendlehre beschaftigt sich mit dem Gewissen des Menschen und somit — vielleicht
unerwarteterweise — auch mit Gott. Zentral ist hier vor allem Kants umfassende Analogie vom
Gewissen als einem ,,Gericht® (z.B. TL: 438,8), an dem verschiedene Personen - u.a. ,Ange-
klagte[r]“ (TL: 438,30) und ,,Richter” (TL: 438,30) — den Gewissensprozess gestalten. Bei ge-
nauerer Betrachtung ist diese Analogie sehr dunkel und ihre Reichweite aus diversen Griinden
begrenzt. Was uns jedoch dennoch an dieser Stelle interessiert, ist Kants Redeweise von der
,anderen Person“ (TL: 438,28), als welche wir uns das Gewissen oder zumindest einen Teil von
ihm — ndmlich den ,,Richter” (TL: 438,30) — vorstellen miissen. Diese Rede fiihrt uns letztlich
zu einem allerhdchsten Wesen: Die Vorstellung des Gewissens ,leitet” (TL: 439,18) den Men-
schen ,,unvermeidlich“ (ebd.) zu Gott.

Der Vortrag wird sich damit beschéftigen, (1) wie genau Kants Argument dafiir lautet, sich eine
,andere Person‘ denken zu miissen, (2) welche Losungsvorschlage Kant fiir die sich daraus
ergebende Problematik der ,anderen Person‘ macht und (3) inwiefern hierin ein Ubergang zur
Rede von Gott und somit zur Religionsphilosophie liegt. Dieses Unterfangen lohnt sich nicht
zuletzt deshalb, weil wir (entgegen dervorherrschenden Meinung in der Sekundérliteratur) se-
hen werden, dass einmal mehr — man denke nur an Kants Rede von der ,,Religionspflicht“ (TL:
443,30) — Gott fiir Kant in der praktischen Philosophie eine durchaus bedeutende Rolle spielt.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45—15:15
Christian Weidemann (Bochum)

Big Bang Cosmology, Providence
and Divine Efficiency

15:30-16:00
Benedikt Paul Gocke (Bochum)

Bemerkungen zur Unendlichkeit
Gottes

16:15-16:45
Ansgar Seide (Miinster)

Atheismus oder doch nur
Agnostizismus? Hoerster und
Hume {iber die Frage nach Gott

VSH 116

Open theists hold that God, who is in time and the creator of the universe, has no (infallible)
foreknowledge of contingent future events. According to (a widespread interpretation of) the
standard Big Bang model, the earliest state of the universe, the Big Bang singularity, is lawless
and essentially unpredictable. In particular, at this earliest state, there seems to be no guaran-
tee that complex chemistry, stars, and animate beings, let alone persons, will evolve. Given
that the emergence of animate beings is part of God’s providence, it would have been irratio-
nal for him to begin the creation with anything like the Big Bang singularity, or so it seems. But,
for sure, God is not irrational. Therefore, open theism, general divine providence, and Big Bang
cosmology appear to be incompatible. This objection, first raised by Quentin Smith, however,
presupposes that efficiency is a great-making property tout court and, therefore, a divine at-
tribute. Otherwise, to ensure that life will emerge, God could simply intervene in a piecemeal
way after the Big Bang ; or he could create a countless series of Big Bang universes until the
initial conditions happen to be life-enabling. | will discuss, among other things, whether the
presupposition in question can be justified. Does it make any sense to blame a being with
unlimited power, ressources and time for his/her alleged ,,inefficiency“?

Obwohl sich die Idee der Unendlichkeit Gottes wie ein Tiefenstrom durch die religionsphilo-
sophische Analyse des Wesens Gottes zieht, ist es oftmals nicht klar, was genau es bedeutet
zu behaupten, dass Gott unendlich ist. Um diese Aussage zu kldren, werde ich zundchst einen
quantitativen und einen qualitativen Unendlichkeitsbegriff voneinander unterscheiden, um
nach einigen Bemerkungen zur quantitativen Unendlichkeit den qualitativen Unendlichkeits-
begriff genauer zu analysieren. Damit dieser verstandlich wird, schlage ich zundchst eine De-
finition qualitativer Endlichkeit vor: x ist qualitativ endlich genau dann, wenn fiir jede Eigen-
schaft F gilt: entweder x ist F oder x ist nicht F. Wird diese Definition qualitativer Endlichkeit zu
Grunde gelegt, dann zeigt sich, dass es keine eindeutige kontradiktorische Verneinung qua-
litativer Endlichkeit gibt. Stattdessen gibt es zwei Moglichkeiten der Verneinung. Der ersten
Moglichkeit zufolge ist eine qualitativ nicht-endliche Entitdt dergestalt, dass fiir jede Eigen-
schaft F gilt: x ist weder F noch ist x nicht F. Ich nenne diese Art der qualitativen Nichtendlich-
keit ,,negative Unendlichkeit“. Die zweite Mdglichkeit der Verneinung qualitativer Endlichkeit
lautet wie folgt: x ist qualitativ nicht-endlich genau dann, wenn fiir alle Eigenschaften gilt: x ist
sowohl F als auch nicht F, wobei ich diese Art der qualitativen Nichtendlichkeit ,,positive Un-
endlichkeit” nenne. Gott, so argumentiere ich, ist eine positiv-unendliche Entitat. Ich ende mit
einigen kurzen Bemerkungen iiber relevante Probleme der Eigenschaftsontologie und einem
Ausblick auf die Relation zwischen qualitativer Unendlichkeit und dem Begriff eines ersten
Grundes des Seins der Welt.

In seinem Buch ,,Die Frage nach Gott“ (2005) und seinem Aufsatz ,,Zur Unldsbarkeit des Theo-
dizeeproblems* (2010) argumentiert Norbert Hoerster ausgehend vom Theodizeeproblem fiir
eine atheistische Position. In meinem Vortrag mdchte ich zeigen, dass Hoersters Argumente
nicht hinreichend sind, um einen Atheismus zu begriinden, sondern lediglich Griinde fiir einen
Agnostizismus bieten, eine Position, die in Hoersters Darstellung der Debatte zwischen Theis-
mus und Atheismus erstaunlicherweise weitestgehend unerwahnt bleibt.

Um dies zu belegen, werde ich die Teile X und XI von David Humes ,Dialogues concerning
Natural Religion“ — ein Werk, auf das sich Hoerster in seiner Argumentation haufig stiitzt — ein-
beziehen. In diesen Abschnitten von Humes ,,Dialogues” wird das Theodizee-Problem gerade
nicht zur Grundlage eines eigenstdandigen Argumentes gemacht, das unmittelbar gegen die
Existenz des theistischen Gottes spricht. Statt dessen spielt es dort lediglich eine entschei-
dende Rolle in der Widerlegung eines zentralen Argumentes fiir den Theismus, namlich des
sogenannten Design-Argumentes. Ich mochte zeigen, dass Hume gute Griinde dafiir hatte, das
Theodizee-Problem in diesem Sinne nicht als positives Argument fiir den Atheismus ins Feld
zu flihren, sondern es lediglich mit dem schwacheren Anspruch zu verbinden, ein bedeuten-
des theistisches Argument zu unterminieren.

BT —



17:30-18:00
Henning Tegtmeyer (Leuven)

Analoge Gottesrede als Lésung des
Sprachproblems der Natiirlichen
Theologie

18:15-18:45
Amber Griffioen (Konstanz)

,Reconsidering Our Foolish
Notions‘: Decentralizing the Role of
Belief in Religious Faith

Im Lauf ihrer Geschichte hat die Natiirliche Theologie eine Reihe von Losungsvorschldgen fiir
das Problem einer angemessenen Form von Gottesrede formuliert. Grob unterscheiden lassen
sich (1) eine auf Platon selbst zuriickgehende, im Neuplatonismus systematisierte Form der
bloB andeutenden und aussparenden Gottesrede, (2) eine davon inspirierte, aber logisch ei-
genstandige Form negativer Gottesrede in der Negativen Theologie, (3) eine Form Affirmativer
Theologie auf der Grundlage einer analogia entis zwischen Gott und der Schépfung, und zwar
als analoge Gottesrede. Fiir die erste Moglichkeit stehen Namen wie Platon, Plotin oder — bei
aller Ambivalenz gegeniiber dem Platonismus — auch Augustinus. Die zweite Moglichkeit wird
von bedeutenden jiidischen und christlichen Theologen und Philosophen wie Moses Maimo-
nides, Nikolaus von Kues oder auch Jean-Luc Marion vertreten. Fiir die dritte Moglichkeit steht
vor allem Thomas von Aquin und mit ihm der aristotelische Thomismus.

Im Vortrag sollen diese drei Spielarten von Gottesrede in der Natiirlichen Theologie auf ihre
Kohdrenz und Leistungsfahigkeit hin untersucht werden. Dabei wird sich insbesondere die
analoge Gottesrede als spekulativ ambitioniertes, aber kohdrent formulierbares Projekt fiir
eine ,Logik der Theologie‘ erweisen.

The current literature in the philosophy of religion contains no shortage of models of religious
faith. While some models reduce faith to either mere affect or belief, many philosophers have
(plausibly) maintained that faith goes beyond this passive aspect and also involves a more
active, volitional component. Even so, the philosophical discussion has still centrally revolved
around an understanding of faith as a more-or-less doxastic enterprise. In this paper, | will de-
velop a new, more strongly volitional account of faith understood as sincere practical engage-
ment which | maintain better captures what is special and significant about religious faith.
Relying on recent fictionalist accounts of religion and religious language, | will argue that both
sincere religious practice and genuine religious experience without belief is possible within a
context of faith understood in this way and may even (for some persons) be more epistemically
responsible. | will claim that insofar as we can engage with religion in a way similar to the way
we engage with fiction, we can also have genuine religious experiences of a kind that can open
up new avenues to self-understanding and interpretation (in the sense of Lebensdeutung) and
that these opportunities for meaning-making may contribute to human flourishing in a way not
available to the non-engaged (a)theist.



» Sozialphilosophie

Sektionsleitung: Beate Rossler / Robin Celikates

Montag, 29. September ULB 101

14:45-15:15
Kristina Lepold (Frankfurt/Main)

Ambivalente Anerkennung

15:30—-16:00
Susanne Lettow (Frankfurt/Main)

Hegels Politik der Verwandtschaft

16:15-16:45
Daniel Loick (Frankfurt/Main)

»Ausdruck der Verachtung®.
Hegels Kritik an den Pathologien
des Juridismus

In der sozialphilosophischen Diskussion der letzten 20 Jahre wurde Anerkennung vornehm-
lich als Medium menschlicher Autonomie und damit als etwas prinzipiell Wiinschenswertes
begriffen und konnte gerade einem neu belebten Projekt der Gesellschaftskritik als normativer
Referenzpunkt dienen. In jiingeren Jahren sah man sich allerdings vermehrt mit dem Verdacht
konfrontiert, dass Anerkennung gelegentlich auch ideologisch, das heif3t, als Medium von
Unterwerfung, funktionieren konnte. Dabei wurde insbesondere auf die Arbeiten von Louis
Althusser, Michel Foucault und Judith Butler verwiesen, die einen solchen Verdacht nahezu-
legen scheinen. Der Vortrag fragt jedoch, ob die Herausforderung, die diese Arbeiten fiir die
gegenwadrtige Anerkennungstheorie darstellen, auf diese Weise schon richtig verstanden ist.
Entgegen der Auffassung, Anerkennung kénne gelegentlich auch die Unterwerfung der aner-
kannten Individuen bewirken, wird die These entwickelt, dass Anerkennung immer und zwar
notwendig ein Moment von Unterwerfung enthélt. Indem Akte der Anerkennung am anderen
ndmlich stets mit produzieren, was sie vermeintlich nur bestdtigen, machen sie die anerkann-
ten Individuen immer auch zu bestimmten Subjekten. Vor diesem Hintergrund wird sichtbar,
dass die durch die Anerkennung ermdoglichte Freiheit eine radikal bedingte ist, da sie stets
schon eine bedeutende Fremdbestimmtheit in sich trdgt. Wenn aber jede Anerkennung als in
diesem Sinn ambivalent, als Aktualisierung einer unaufléslichen Spannung zwischen Fremd-
und Selbstbestimmung gelten kann, stellt sich fiir ein Projekt der Gesellschaftskritik, das auf
dem Begriff der Anerkennung aufbaut, auf einer grundlegenden Ebene die Frage nach dem
normativen Status von Anerkennung selbst.

Verwandtschaftsverhdltnisse strukturieren gesellschaftliches Zusammenleben auf grundle-
gende Art und Weise, sind jedoch nur selten Gegenstand sozialphilosophischer Reflexion.
Vor dem Hintergrund der gegenwartigen Krisen und Verdanderungen von Verwandtschaftsver-
héltnissen im Kontext der Transformation von Familien- und Sorgeverhaltnissen, Politiken der
Eheschlieffung und einer Technologisierung der Fortpflanzung erweist sich diese Leerstelle
zunehmend als problematisch. Im Riickgang auf Hegel, der — im Gegensatz zur spdteren Re-
zeption — durchaus Ansdtze einer Sozialphilosophie der Verwandtschaft formuliert hat, zeige
ich in diesem Vortrag, wie die Problematik der Verwandtschaft Hegels Theorie der biirgerlichen
Gesellschaft und der Familie strukturiert und zugleich von dieser verdrangt wird. Denn wah-
rend die Familie in der Rechtsphilosophie mit Bezug auf den Staat zwar einen untergeordne-
ten, aber zumindest indirekt politischen Status erhalt, wird bei Hegel ,,Blutsverwandtschaft
grundsatzlich entpolitisiert, d.h. auBerhalb des Gemeinwesens angesiedelt. Diese Entpoliti-
sierung der Verwandtschaft zwar konstitutiv fiir die Theorie der biirgerlichen Gesellschaft und
hat aber zugleich zur Ausblendung zur Ausblendung von Verwandtschaftsverhaltnissen in
der modernen Sozialphilosophie und Gesellschaftstheorie beigetragen. In meiner Lektiire von
einschldgigen Passagen der Phdnomenologie des Geistes und der Grundlinien der Philosophie
des Rechts schliefie ich teilweise an die Lektiire Judith Butlers an. Doch geht es mir im Gegen-
satz zu Butler, nicht darum, Antigone als Figur der ,,Uberschreitung der Norm*“ und der ,,Defor-
mation von Verwandtschaft“ zu reklamieren, sondern darum, die politischen Bedeutung von
Verwandtschaft im Rahmen einer Konzeption der biirgerlichen Gesellschaft zu rekonstruieren.

Ich will in meinem Vortrag die These von der Existenz von Pathologien des Juridismus begriin-
den. Das abendlandische Recht, so will ich zeigen, fabriziert eine (Inter-) Subjektivitat, die
unter der Hand die Ausbildung von qualifizierten personlichen Prédferenzen und ebenso deren
gelingende Verwirklichung gerade unterminiert, zu deren Schutz es eigentlich instituiert ist,
und es wirkt an der Formung subjektiver Dispositionen mit, welche die Teilnahme am sozia-
len Leben behindern. Die These von der Existenz von Pathologien des Juridismus beruht auf
der Behauptung, die Rechtsform kolonisiere ganz grundsatzlich die Weise, wie wir uns zu uns
selbst, zur Welt und zu anderen verhalten, wodurch unsere (Inter-) Subjektivitat deformiert,
verzerrt oder defizitdr wird. Um diese These zu begriinden, werde ich naheliegenderweise ei-
nen Philosophen konsultieren, in dessen Werk die Analyse und Kritik des Juridismus ein

O ——



17:30-18:00
Gottfried Schweiger (Salzburg)

Uber die Méglichkeiten einer
anerkennungstheoretischen
Kritik der Armut

18:15-18:45
Marco Solinas (Florenz)

Leiden an Ungerechtigkeit. Zur
Frage der Missachtungserfahrungen

tragendes Motiv darstellt, namlich Hegel. Hegel hat zu den Pathologien des Juridismus eine
historische und eine systematische Theorie. Die historische gibt fiir die Entstehung der abs-
trakten Rechtssubjektivitdt ein spezifisches Datum an, ndamlich die romische Antike. Die sys-
tematische Theorie versteht die Negativeffekte einer Verabsolutierung des Rechtlichen nicht
als historisch abgeschlossene Vorstufe moderner Sittlichkeit, sondern als die andauernde Ge-
fahr eines Scheiterns gesellschaftlicher Integration und eines individuellen guten Lebens. In
meinem Vortrag will ich diese beiden Argumentationsstrdange in zwei Durchgédngen erldutern,
wobei ich mich zundchst mit Hegels historischer Kritik beschéftige, wie er sie in seinen Vor-
lesungen (ber die Philosophie der Geschichte, welche er zwischen 1820 und 1830 mehrfach
hielt, prasentiert hat und dann auf die systematische Fassung von Hegels Kritik der Rechtssub-
jektivitat eingehe, wie er sie in der Phanomenologie des Geistes (1807) darlegt. Abschlieend
will ich aufzeigen, dass zwar Hegels Diagnose richtig ist, die von ihm verschriebene Therapie
aber scheitern muss: Anstatt das abstrakte Recht inhaltlich und formal radikal zu verdandern,
schldgt er nur seine Komplementierung durch andere sittliche Sphéaren vor.

Eine anerkennungstheoretische Kritik der Armut als soziale Ungerechtigkeit entfaltet sich auf
zwei Ebenen: auf der Ebene des betroffenen Individuums, welches mannigfache Erfahrungen
der Missachtung und der Einschrdankung seiner Autonomie durch die materielle Deprivati-
on macht und auf der Ebene der Gesellschaft, auf der die Verbreitung und Tiefe von Armut
als soziale Pathologie sichtbar wird, die durch das Versagen des 6konomischen, politischen
und sozialen Systems erzeugt und aufrechterhalten, ja sogar ausgebreitet, wird. Gerade jene
gelungenen Selbstverhdltnisse, die durch Anerkennung erzeugt und gestiitzt werden, jene
Freiheitsraume, die auf sozialer Anerkennung ruhen und in denen sich Anerkennung realisie-
ren kann, werden durch Armut, und mit der Zeit immer mehr, untergraben und zerstort. Auf
gesamtgesellschaftlicher Ebene hat Armut nicht nur solche negativen Konsequenzen fiir die
direkt Betroffenen, sondern zeitigt dariiber hinausgehende Wirkung: Einerseits ist die Persis-
tenz von Armut iiber die Generationen hinweg belegt und stellt Grundvoraussetzungen einer
egalitdren Gesellschaft prinzipiell in Frage. Andererseits ist die Angst vor sozialen Abstieg,
die Drohkulisse der Armut und der Arbeitslosigkeit, der Entwertung bisheriger Leistung und
Wertschdtzung, allgegenwadrtig. Armut kann dann auch nicht nur eine soziale Storung erster
Ordnung, sondern gerade auch zweiter Ordnung werden: sie betrifft das Verstandnis davon,
wie Anerkennung und Missachtung selbst in einer Gesellschaft geformt und institutionalisiert
werden.

Der Vortrag geht von Axel Honneths These aus, wonach die motivationale Basis der Kdmpfe
um Anerkennung aus Missachtungserfahrungen besteht, sowie ferner von der Tatsache, dass
dieselben Erfahrungen andererseits auch zu einer rein negativen, oder gar regressiven und
im weiteren Sinne depressiven Bedingung fiihren kdnnen. Denn in bestimmten Féllen kann
das aus der Krankung entstandene Leid das Subjekt in der gegebenen Situation ldhmen, und
damit die ihrimmanenten emanzipatorischen Potenziale vernichten, selbst wenn es gerecht-
fertigte MaBstdabe gibt, die betreffenden Krankungen als Formen der Ungerechtigkeit anzuse-
hen. Hierbei handelt es sich um eine Dialektik moralischen Leids, aufgrund der die Reaktionen
der Subjekte zu Umstellungen und Umwandlungen des Triebmaterials fahig sind, der bislang
allerdings keine besondere Aufmerksamkeit zuteil wurde; diese soll nun entlang zweier grund-
legender Untersuchungslinien erldutert werden. Die erste geht auf die theoretischen Grundla-
gen hinsichtlich der Missachtungserfahrungen und der Kdmpfe um Anerkennung ein, sowie
auf die Vertiefung der betreffenden psychologischen Dynamiken, insbesondere auch unter
Bezugnahme auf das freudsche Triebmodell. Die zweite zielt auf die Ubertragung der genann-
ten Grundziige auf die Ebene der Geschichsphilosophie, und vor allem der Kritik am Erbe der
hegelschen Teleologie, das im honnetschen fortschreitenden geschichtlichen Entwicklungs-
modell teilweise erneuert wird, etwa durch die Wiederaufnahme der von Walter Benjamin skiz-
zierten Korrelation von Geschichtsphilosophie, Leid und Ungerechtigkeit.



Montag, 29. September

14:45-15:15
Sebastian Bandelin (Marburg)
Erfahrung als Kritik

15:30-16:00

Oliver Kriiger (Hamburg)

Der Perfektionismus der Kritik.

Das gute Leben als normative
Ressource der Sozialkritik

ULB 1

Das Dilemma zwischen immanenten Ansatzen der Sozialkritik, die zwar an bestehende Nor-
men ankniipfen, diese jedoch ihrerseits nicht mehr kritisieren kdnnen und transzendenten
Ansétzen, die diese Normen gerade auch als Gegenstand ihrer Kritik verstehen und dann aber
die eigenen normativen Grundlagen ihrer Kritik nicht mehr auszuweisen und mit sozialen
Auseinandersetzungen zu verkniipfen vermogen, ldsst sich dann tiberwinden, wenn auf der
Grundlage pragmatistischer und marxscher Uberlegungen Kritik selbst als Teil eines sozialen
Erfahrungsprozesses gefasst wird. In diesem werden die den bestehenden Institutionen zu
Grunde liegenden Normen rekonstruiert, vor dem Hintergrund der durch sie erzeugten sozia-
len Konsequenzen und der damit einhergehenden praktischen Widerspriiche reflektiert und
schlielich reformuliert. Die Normen, auf die die Kritik, sich bezieht, konnen hier also nicht als
eine feststehende und im vornherein zu formulierende Grundlage gefasst werden; sie werden
vielmehr erst im Prozess der kritischen Reflexion selbst erzeugt. Damit verschiebt sich auch
der zentrale Fokus der Sozialkritik. Im Zentrum steht nicht mehr die inhaltliche Begriindung
konkreter Normen, auf deren Grundlage eine legitime Kritik an bestehenden Institutionen zu
formulieren ist, sondern die Bestimmung der Bedingungen, unter denen ein solcher Reflexi-
onsprozess vollzogen werden kann und das kreative ErschlieSen neuer Lésungswege moglich
wird.

Die Sozialkritik beschéftigt sich traditionell eher mit den formalen Verwirklichungsbedingun-
gen eines guten Lebens als mit seinen konkreten Inhalten. Diese inhaltliche Zuriickhaltung
wird vor allem dadurch begriindet, dass die Gefahr des Normativismus gebannt werden soll.
Demnach soll vermieden werden, normative Prinzipien ,von auBen®“ an gesellschaftliche
Kontexte und Akteure heranzutragen. Stattdessen sollte die Sozialkritik immanent an den Le-
bensbedingungen gesellschaftlicher Akteure ansetzen. Obwohl diese Begriindung plausibel
erscheint, ist die Ausklammerung der inhaltlichen Dimension des guten Lebens insofern fehl-
leitend, als Defizite in den Verhaltensweisen von gesellschaftlichen Akteuren viel eher proble-
matischen Vorstellungen des Guten geschuldet sind als den fehlenden Verwirklichungsbedin-
gungen eines guten Lebens. Nimmt man diesen Einwand ernst, muss man sich fragen, wie das
gute Leben inhaltlich als normative Ressource der Sozialkritik fungieren kann. Diese vornehm-
lich methodologische Frage kann — so meine These — mithilfe eines bestimmten Verstandnis-
ses des Perfektionismus beantwortet werden. Indem perfektionistische Theorien bestimmte
Vorstellungen des Guten als objektiv wertvoll auszeichnen, bieten sie sich fiir die Integration
der inhaltlichen Dimensionen des guten Lebens in die Sozialkritik an. Allerdings ist auch der
Perfektionismus der Gefahr des Normativismus ausgesetzt. Um dieser Gefahr vorzubeugen,
prasentiere ich in meinem Vortrag ein bestimmtes Verstdndnis des Perfektionismus, das an
perfektionistischen Normen ansetzt, die in gesellschaftlichen Kontexten immanent auffindbar
sind. Auf diese Weise kann die Sozialkritik auf die normative Ressource des guten Lebens
inhaltlich zuriickgreifen.




16:15—-16:45
Hannes Kuch (Stockholm)

Okonomie und Sozialitdt in der
Kritischen Theorie

17:30-18:00
Frieder Vogelmann (Bremen)

Vom Kampfbegriff zur Gewissheit.
Zur Genealogie von Verantwortung
in der Philosophie

Der Vortrag widmet sich der Reaktualisierung der These — entfaltet von Marx und der frithen
Kritischen Theorie —, dass die Handlungslogiken des kapitalistischen Marktes in nicht 6ko-
nomische Spharen eindringen und das Soziale in einer Weise umformen, dass Merkmale wie
instrumentell-strategische Handlungsdispositionen gegeniiber anderen, meritokratische
Denkmuster oder soziale Indifferenz vorherrschend werden. Die neuere Kritische Theorie in
Gestalt der Anerkennungstheorie hat hingegen deutlich gemacht, dass nicht unbedingt die
okonomische Sphare das Soziale durchdringt, sondern umgekehrt die 6konomische Sphére
selbst als soziale Arena zu verstehen ist — als eine Sphére reziproker Anerkennung. Die 6kono-
mische Kooperation ist eine intersubjektive Praxis, in der es nicht nur um materielle Interessen
und Handlungen geht, sondern auch darum, wie wir von anderen gesehen werden und wie
wir uns selbst sehen. Entsprechend zeigt Honneths Anerkennungstheorie, dass die 6konomi-
sche Sphare ein Medium der sozialen Freiheit darstellt, in der mit den 6konomischen Prakti-
ken wechselseitige Anspriiche der solidarischen Kooperation verbunden sind. Wenngleich es
scheint, als konnten die Ansatze der friihen und der gegenwartigen Kritischen Theorie kaum
gegensatzlicher sein, ziele ich auf eine systematische Vermittlung der beiden Positionen. Zu-
erst gilt es zu zeigen, in welchem Maf die Norm kooperativer Freiheitsrealisierung unter Bedin-
gungen eines kapitalistischen Marktes strukturell unterwandert wird.

Sodann soll deutlich gemacht werden, dass die Subjekte gerade aufgrund ihrer Anerkennungs-
bedirftigkeit der strukturellen Logik kapitalistischer Verwertungsimperative nicht duferlich
gegeniiberstehen, sondern diese zu einem Teil ihres Selbstverstandnisses machen. Die Sub-
jektivitat, so werde ich abschlieffend erldutern, bildet auf diese Weise die Scharnierstelle fiir
das Eindringen von 6konomischen Handlungslogiken in nicht-6konomische soziale Spharen.

Wie wurde Verantwortung, ein bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts marginaler Rechtsbegriff,
zum philosophischen Schliisselbegriff? Damit ist einerseits nach der Genese des Verantwor-
tungsbegriffs in den philosophischen Reflexionen gefragt. Sie ldasst in drei Schritten rekon-
struieren, die Verantwortung zuerst als Kampfbegriff, dann als Problem und schlie3lich als
Gewissheit zeigen. Eingefiihrt wird Verantwortung in die Philosophie ab Mitte des 19. Jahr-
hunderts in der Hoffnung, mit dieser begrifflichen Waffe in der Debatte um Willensfreiheit und
Determinismus zu siegen. Als das misslingt und Verantwortung zum Preis wird, den es in der
Debatte zu erringen gilt, statt diese zu beenden, entwickelt Verantwortung zum moralischen
Problem. Seit Nietzsches Zur Genealogie der Moral wird das ambivalente Selbstverhaltnis von
Verantwortung zum zentralen Bezugspunkt aller weiteren Ausarbeitungen des moralischen Be-
griffs. Erst danach steht Verantwortung als Gewissheit zur Verfiigung, um damit andere philo-
sophische Aufgaben zu bearbeiten — beispielsweise den Handlungsbegriff (H. L. A. Hart) oder
Behauptungspraktiken (Robert Brandom). Was aber sind, andererseits, die Griinde fiir diese
Entwicklung? Fiir den Wandel vom metaphysischen Instrument zum moralischen Problem kam
der Anstof von auBen: Es ist die Aufnahme eines in den politischen Diskussionen nach den
demokratischen Revolutionen in Frankreich und Amerika entwickelten politischen Verantwor-
tungsbegriffs, so meine These, der sie zum moralischen Problem werden |4sst. Der Ubergang
vom moralischen Problem zur Gewissheit ist dagegen weniger eindeutig; meine Hypothese
ist, dass es die wachsende Akzeptanz einer engen Verkniipfung von Handlungsmacht und Ver-
antwortung war, die Verantwortung zum Grundbegriff fiir Erklarungen anderer philosophischer
Probleme werden lief.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15

Ingo Elbe (Oldenburg)

Karl Marx und das Problem
okonomischer Gegenstandlichkeit

15:30-16:00

Wolfdietrich Schmied-Kowarzik
(Wien)

Die bleibende Geltung der Kritik
der politischen Okonomie.

Zur praxisphilosophischen
Dialektik bei Marx

ULB 1

Im Kapital von Karl Marx hat der Geltungsbegriff einen — im philosophischen Diskurs bislang
wenig beachteten — zentralen Stellenwert, um die Seinsweise 6konomischer Gegenstandlich-
keit zu erfassen. Der 6konomiekritische Grundbegriff des Werts als ,,gesellschaftlich prakti-
ziertes Geltungsverhdltnis“ (Michael Heinrich), als Form der gesellschaftlichen Einheit privat
produzierter Guter, hat dabei sowohl sozialontologische als auch normativ-sozialphilosophi-
sche Implikationen. Der Vortrag soll zum einen die provokativen sozialontologischen Aspekte
des Geltungsbegriffs von Marx untersuchen, die in der bisherigen marxologischen Debatte in
den Konzepten des Werts und der Wertsubstanz als ,,Realabstraktion® (Alfred Sohn-Rethel)
oder ,,objektive Semantik“ (Dieter Wolf) thematisiert wurden. Die Grundfrage lautet dabei,
welche Rolle die mentalen Zustande 6konomischer Akteure bei der Konstitution moderner ka-
pitalistischer Reichtumsformen spielen. Die Antwort lduft darauf hinaus, dass zumindest der
Wert zwar nur in bewusstseinsvermittelten Praktiken entsteht, aber nicht selbst ein ideelles
(auch kein intrapsychisch unbewusstes) Phdnomen bezeichnet, sondern eine soziale Eigen-
schaft sui generis darstellt, die nur zu erkldren ist, wenn man Marx‘ Hinweis auf kapitalistische
okonomische Transaktionen als ,sachliche Verhéltnisse der Personen und gesellschaftliche
Verhaltnisse der Sachen® ernst nimmt.

Der Wert als sachlich vermitteltes, von Sachen reprasentiertes (Geld) und als Sacheigenschaft
erscheinendes (Fetischcharakter) Geltungsverhéltnis begriindet dabei, so die zweite im Vor-
trag zu entfaltende These, eine Verselbstdandigungsdynamik der Reichtumsproduktion, die
systematisch im Kapital als ,Produktion um der Produktion willen® kulminiert. Die Analyse
von Wert und Wertformen als eigentiimlich versachlichte soziale Geltungsverhdltnisse von
Privatprodukten und -arbeiten bildet daher die explanatorische Grundlage fiir das von Marx
besonders in den Frithschriften, aber auch im Kapital diagnostizierte Phdnomen der Entfrem-
dung. Marx‘ Darstellung im Kapital zeigt, wie ausgehend vom Doppelcharakter der Arbeit unter
bestimmten Vergesellschaftungsbedingungen die ,,Herrschaft der Sache“ anhebt, die ,,Kon-
solidation unsres eignen Produkts zu einer sachlichen Gewalt tiber uns, die unsrer Kontrolle
entwédchst®, ,,die Individuen nun von Abstraktionen beherrscht werden* (Marx), statt ihren
materiellen Reproduktionszusammenhang bewusst und gebrauchswertorientiert zu gestalten.

Die Philosophie hat Karl Marx nur selten als Philosophen ernst genommen. Am ehesten wur-
den noch die philosophischen Friihschriften von Marx rezipiert, aber selbst hier wurde oftmals
Marxens radikale Abkehr von Hegel zu wenig gewiirdigt: Der Hegelsche Bestimmung der Auf-
gabe der Philosophie, die menschliche Praxis nurim Nachhinein zu begreifen, stellt Marx die
Bestimmung einer eingreifender Kritik entgegen, die in der bekannten 11. These ad Feuerbach
gipfelt.

Demgegeniiber wurde Marx‘ Spatwerk der Kritik der politischen Okonomie als eine rein dko-
nomie-wissenschaftliche Strukturtheorie abgetan. Nur Wenige haben den philosophischen
Kern der Kritik der politischen Okonomie erkannt, dass sich Marx hier einer ,,negativen The-
orie“ bedient, um aus der wertokonomischen Logik des Kapitals heraus, ihre grundsatzliche
Negation gegeniiber den arbeitenden Menschen und der lebendigen Natur zu demonstrieren.
Gleichsam nurindirekt wird durch die negative Theorie hindurch einerseits die positive Grund-
lage der gesellschaftlichen Arbeit sichtbar und andererseits ebenfalls indirekt einsehbar, dass
eine ,menschliche Emanzipation“ allein iiber eine Umwalzung der ,,Despotie des Kapitals“ zu
erreichen ist.

Mit der Forderung der Aufhebung und Verwirklichung der Philosophie stellt Marx — wie einst
Platon — die philosophische Arbeit in den Primat der Praxis. Theodor W. Adorno charakterisiert
diese Aufgabe treffend als die ,letzte Philosophie®, die an der Zeit sei, und Henri Lefebvre
nennt dieses Projekt bewussten sittlichen Menschseins: Metaphilosophie. In ihr geht es um
die prinzipiell letzte Philosophie, die sich als rein theoretische Philosophie aufhebt, um sich
durch die geschichtlich handelnden Menschen praktisch zu verwirklichen.

R ——



16:15—-16:45

Konstantin Schnieder (Miinster)
Verdinglichung und personale
Autonomie

17:30-18:00

Jurij Diaz Miranda (Berlin)
Sozialontologie, Sozialwissenschaft
und Gesellschaftskritik

In diesem Vortrag wird der Versuch unternommen, die systematische Relevanz der Kategorie
der Verdinglichung im Rahmen einer liberalen Konzeption personaler Selbstbestimmung aus-
zuloten. Im Anschluss an Karl Marx wird dabei unter Verdinglichung die Verkehrung sozialer
in natiirliche Tatsachen verstanden, durch die sowohl individuelle als auch politische Gestal-
tungsmoglichkeiten eingeschrankt werden. Handelt es sich bei dieser falschen Naturalisie-
rung in erster Linie um einen epistemischen Kategorienfehler, sollen anschlieend die Phano-
mene epistemischer Abhdngigkeit und kognitiver Arbeitsteilung in verdinglichungskritischer
Hinsicht thematisiert werden. Bleibt es gerade in komplexen Gesellschaften zwar unvermeid-
lich, Urteilsbhildung und Entscheidungsmacht zum Teil an Experten zu delegieren, stellt sich
dies im Lichte des Ideals individueller Autonomie zugleich als strukturelle Herausforderung
dar. Selbst wenn ein vollstandig verniinftig und transparent organisierter Gesellschaftszusam-
menhang nicht greifbar erscheint, ist bereits der Vorstellung selbstbestimmter Lebensfiihrung
auf Grundlage informierter und begriindeter Einsicht, die fiir die ethische und rechtliche Kultur
moderner Gesellschaften pragend ist, eine Norm eingeschrieben, an die die Verdinglichungs-
kritik anschlieflen kann. In Entscheidungssituationen mit erheblichen Wissensgefallen zwi-
schen Laien und Experten kann sie dazu beitragen, falsche Sachzwange aufzudecken und auf
diesem Wege die private (oder 6ffentliche) Gestaltungsmacht wiederherzustellen. Mit dieser
abgeschwadchten Variante der Verdinglichungskritik soll letztlich ein Potenzial dieser klassi-
schen Kategorie kritischer Sozialphilosophie skizziert werden, das auch fiir die aktuelle prak-
tische Philosophie systematisch attraktiv ist.

In jiingerer Zeit wurde in Auseinandersetzung mit Pierre Bourdieu eine Debatte {iber grundle-
gende sozialtheoretische Fragen gefiihrt, in der nicht zuletzt Luc Boltanski eine wichtige Rolle
gespielt hat. In Bezug auf diese Debatte soll es mir hier um die Problematik und den Zusam-
menhang von Sozialontologie und kritischer Funktion von Sozialtheorie gehen (Sozialtheorie
verstanden als alle Theorie, die das Soziale zum Gegenstand hat).

Eine triftige Antwort auf die Frage, was das Soziale ist, muss sich an der falschen Alternati-
ve von Objektivismus und Subjektivismus abarbeiten: der Reduktion des Sozialen auf eine
handlungsunabhédngige Struktur und der Reduktion des Sozialen auf Subjektives (also auf das
Denken und Handeln von Akteuren). In dem Feld, das sich zwischen diesen Polen aufspannt,
ist Bourdieu eher auf der Seite des Objektivismus zu verorten, wenn er relativ eigenstandi-
ge soziale Mechanismen annimmt. Eher auf der Seite des Subjektivismus befindet sich Luc
Boltanski mit seiner Soziologie der Kritik, wenn er die konstitutive Rolle der Subjekte in den
Vordergrund stellt. In der Gegeniiberstellung der beiden Autoren werde ich skizzieren, welche
Konsequenzen ihre Sozialontologie fiir die Frage hat, was die kritische Funktion von Sozialthe-
orie sinnvollerweise sein kann.

Was Bourdieus Position kennzeichnet und sie vielen neueren Ansdtzen entgegensetzt, ist eine
Verbindung von zwei Thesen: Erstens, dass Sozialwissenschaft eine zentrale Bedeutung fiir Ge-
sellschaftskritik spielt, und zweitens, dass diese zentrale Bedeutung der Sozialwissenschaft
an ihrem wissenschaftlichen Charakter hangt. Mein Ziel ist es zu zeigen, wie diese Auffassung
von Gesellschaftskritik angesichts des Stands der Debatte verteidigt werden kann und sollte.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Tom Poljansek (Stuttgart)

Fiir einen pluralistischen Begriff
kollektiven Handelns

15:30-16:00
AlexTillas (Diisseldorf)

There is No Such Thing as
“Social” Agency

ULB 1

Seit den 1980ern haben die Themenbereiche ,kollektive Intentionalitdt”; und ,,gemeinsames
Handeln“ unter (analytischen) Sozialphilosophen wachsende Aufmerksamkeit auf sich gezo-
gen. Die Debatte bezieht sich dabei mehrheitlich auf die Frage, wie verschiedene Akteure in-
tentionale Zustdnde (so zum Beispiel: Uberzeugungen, Emotionen, oder Intentionen im Sinne
Michael Bratmans) miteinander teilen kénnen. Die Fahigkeit, solche Zustande zu teilen, wird
dabei hdufig als ein spezifisch menschliches Vermdgen angesehen und gilt weithin als Bedin-
gung sine qua non fiir gemeinsames intentionales Handeln. Allerdings dominieren innerhalb
der gegenwadrtigen Debatte Ansdtze, die paradigmatisch von Interaktionsszenarien mit nur we-
nigen Teilnehmern ausgehen. Standardbeispiele umfassen dabei: Zwei Personen, die mitein-
ander spazieren gehen, zusammen eine Sauce Hollandaise zubereiten, ein Haus zusammen
streichen, oder zusammen nach New York fahren.

Die Hoffnung, die hinter der Wahl solcher Szenarien als paradigmatische Beispiele fiir kollek-
tives Handeln steht, ist, dass sich aus deren Spezifika eine allgemeine Theorie kollektiven
Handelns gewinnen lasse. Im Vortrag mochte ich zeigen, dass und inwiefern die Wahl dieser
Beispiele als paradigmatischer Ausgangspunkte zur theoretischen Modellierung kollektiven
Handelns problematisch, bzw. zu restriktiv ist. Die anhand dieser Beispiele gewonnenen Be-
schreibungen reichen - so meine These - nicht aus, um eine allgemeine Theorie gemeinsamen
Handelns zu entwickeln. Demgegeniiber méchte ich einen pluralistischen Begriff des kollekti-
ven Handelns vorschlagen, der die Vorstellung beinhaltet, dass wir es beim kollektiven Han-
deln mit keinem einheitlichen Phdnomen zu tun haben. Es ware also unsere Aufgabe, Kriterien
zu entwickeln, nach denen sich verschiedene Typen gemeinsamen Handelns unterscheiden
und beschreiben lassen. Wie dieses Vorhaben methodologisch zu realisieren ist, wird Thema
meines Vortrags sein.

This paper presents a philosophical argument about the ‘Structure vs. Agency’ debate — one
of the central debates in social sciences. My task here is not to argue for the primacy of either
of the two. Instead, | suggest an empirically vindicated view about the nature of thinking, in
the light of which the traditional debate as well as the notion of social agency is rendered
redundant.

Most often we have the impression that thoughts occur in our minds freely or even sponta-
neously. However, this is a rather illusionary feeling. For thinking, which is necessary for any
genuine “action”, is a process realized by associationistically conditioned neuronal systems,
and is thus contingent upon the weightings of the synaptic connections between neuronal
groups that underlie thinking. In this sense, socialization is essentially a process of adjusting
the appropriate synaptic connection weightings. Thus, there is little value in arguing over the
primacy of structure or agency as the main determinants of social behavior, since agency is
itself structured (cultural conditioning). Concisely put:

Any Agency-related claim in the social sciences is a claim about willful action.

Any willful action is the result of a (free) choice.

Any (free) choice is the result of reasoning.

Reasoning is thinking.

Thinking is structured.

If thinking is structured (5), then agency is itself structured.

C1. The Structure vs. Agency debate is redundant.

C2.In orderto understand the nature of social behavior one should first understand the nature
of agency.




16:15—-16:45

Steffi Hobuf3 (Liineburg) /
Nicola Tams (Freiburg)

Gemeinschaft tun und lassen. Ein
Dialog iiber das Zusammensein

17:30-18:00

Alexander auf der Strafle
(Diisseldorf)

Legitimation parlamentarischer
Jugendquoten vor dem Hintergrund
des demographischen Wandels

Im Vortrag geht es um die passiven und aktiven Aspekte der Formierung von Gemeinschaften.
Welches Spektrum an Bedeutungen kommt dem Begriff ,,Gemeinschaft® zu? Wir beziehen uns
insbesondere auf die franzosische Linie derer, die sich seit den 1970er Jahren wieder mit dem
Gemeinschaftsbegriff auseinandersetzten. Hegel und Marx wurden in Frankreich anders als in
Deutschland rezipiert, als tiber ,fraternité®, ,amitié“ und ,,communauté“ nachgedacht wurde.
Waihrend einige es bevorzugen, sich vom Begriff der Gemeinschaft zu verabschieden (Derrida),
begannen andere, sich ihrauf neue Weisen, zum Beispiel iiber das Mit-Sein zu ndhern (Nancy).
Als Grundlage fiir die Gemeinschaft erscheint in der franzésischen Philosophie die Beschafti-
gung mit dem Anderen und damit auch die Frage, inwieweit wir die Gemeinschaft gemeinsam
erfinden, also tun, kénnen oder ob wir von ihr angegangen werden, inwieweit sie also uns
(mit-)bestimmt.

Lévinas zeigt, dass das (An-)Gesicht in besonderem Mafe die Verletzlichkeit des Menschen
exponiert. Den existentiellen Begriff des Gefdhrdetseins als Basis jeglicher Gemeinschaft hat
Butler in der Einleitung zu ihrem Buch ,Raster des Krieges“ weiterentwickelt. Gefdhrdung ist
fuir sie hier ,koexistensiv® mit der Geburt, nicht erst Folge einer Anerkennung.

Anders beschreibt Nancy die Folgen dieser existentiellen Bestimmungen fiir aktuelle Uberle-
gungen zur Rolle von Gemeinschaften, wenn er die Wichtigkeit eines ,,Wir“ als Ko-Existenz be-
stimmt. Ko-existieren miissen die Menschen gezwungenermafen, weil sie allein nicht tiberle-
bensfdahig waren, oderim Sinne von Kants ,,ungeselliger Geselligkeit“, dem Antagonismus aus
dem Bestreben, einerseits gern allein sein zu wollen, aber aus Not und Bequemlichkeit auf die
Gemeinschaft angewiesen zu sein. In solchen Verstandnissen wird die gemeinsam geteilte
Gleichheit des Mitseins und Prekérseins in erster Linie als Bedrohung gedacht. Denn hier wird
der Verlust von Handlungsmacht als fiir z.B. politische Moglichkeiten von Gemeinschaften ge-
fahrdend angesehen. Braucht aber die Gemeinschaft nicht aktive und passive, bestimmende
und auch unbestimmte Krafte? Daswollen wir hier erdrtern.

Ausgehend von der Beobachtung, dass der demographische Wandel in Deutschland in Zukunft
die parlamentarischen Partizipationsmoglichkeiten junger Menschen massiv beeinflussen
wird, geht dieser Vortrag der Frage nach, ob dieser Umstand die Einfiihrung parlamentarischer
Quoten -- insbesondere Jugendquoten -- rechtfertigen kann. Kern des Vortrages sind drei Argu-
mente. Erstens ein demokratietheoretisches Argument: Mehrheitsprinzip und Wahlgleichheit
lassen es nicht zu, dass durch

Quotierungen die Einflussmoglichkeiten einer Gruppe in einem nicht ihrem gesellschaftlichen
Anteil entsprechenden Mafe gefordert werden. Das Grundproblem ist hierbei, dass sich ver-
andernde Partizipationsmoglichkeiten stets mit sich ebenso verdandernden Teilhabeanspri-
chen einhergehen -- ein Zusammenhang, den Quotierungen illegitimerweise durchbrechen
wiirden. Zweitens ein ,utilitaristisches“ Argument: potentiell erfolgreiche Argumente pro Quo-
ten (etwa bei Frauen), die auf utilitaristischen Motiven basieren, sind nicht analog auf Parla-
mentsquoten (bertragbar. Hierbei ist besonders zu beachten, dass (a) unklar ist, was junge
Menschen spezifisch qualifiziert, die Wahrung ihrer Interessen selbst sicherzustellen, zudem
(b) die Grundidee des Utilitarismus auf gesamtgesellschaftliches Wohl abzielt und damit per
se dem Prinzip der Bevorzugung einer zunehmend kleiner werdenden

Gruppe zuwider lduft. Und schlief3lich drittens ein begriffliches

Argument: die eventuelle Arbitraritdt eines zu quotierenden Merkmals ist in bestimmten Berei-
chen zuldssig (etwa bei Parteien), in anderen jedoch unzuldssig. Letzteres gilt insbesondere
fiir alle Bereiche, die der demokratischen Willensbildung unterworfen sind. Angesichts dieser
Sachlage erscheint es auf3erordentlich unwahrscheinlich, dass

parlamentarische Jugendquoten mit der Verweis auf die in der Tat alternde Gesellschaft iber-
haupt serids legitimierbar waren.



» Sprachphilosophie

Sektionsleitung: Tim Henning

Montag, 29. September
14:45-15:15
Ludger Jansen (Miinster)

Wenn wir ,,wir“ sagen: Die Semantik
der ersten Person Plural und die
Ontologie von Gruppen

15:30—-16:00
Dolf Rami (Gottingen)

Referential and incomplete
definite descriptions

16:15—-16:45
Aloisia Moser (Berkeley)
Think Acts in Kant and Austin

VSH 118

Margaret Gilbert hat dafiir argumentiert, dass die primdren Referenten des Personalprono-
mens der ersten Person Plural Pluralsubjekte sind, d.h. Gruppen von Personen, die durch ge-
meinsame Festlegungen (joint commitments) miteinander verbunden sind. Ich werde zeigen,
dass Pluralsubjekte nicht die einzig moglichen Referenten des Pronomens ,,wir“ sind. Als die
eigentlichen und grundlegenden Referenten von ,,wir“ miissen vielmehr Personenaggregate
angesehen werden, von denen einige zu Pluralsubjekten geworden sind.

Gilbert vertritt im Einzelnen folgende Thesen:

(1) Das Pronomen ,,wir“ ist mehrdeutig.

(2) Insbesondere gibt es ein distributives und ein kollektives ,wir“.

(3) Das Pronomen ,,wir“ bezieht sich auf eine Mehrzahl (multiplicity constraint), die vom Spre-
cher ndher bestimmt werden kann (specified range constraint) und die immer den Sprecher
einbezieht (self-inclusion constraint) und zu der insgesamt nur Belebtes gehort (animacy
constraint).

(4) Das Pronomen ,,wir“ referiert auf ein existierendes oder antizipiertes Pluralsubjekt.

Ich stimme These 1 zu und werde zeigen, dass es fiir die Mehrdeutigkeit eines Pronomens zwei
Quellen gibt, ndmlich die Ubernahme von zusitzlichen Rollen und die Nichtunterscheidung
von Rollen. Aus beiden Quellen wachsen das Pronomen ,wir” eine Reihe von Mehrdeutigkei-
ten zu. Gegen These 2 werde ich ausfiihren, dass die Unterscheidung zwischen distributiven
und kollektiven Aussagen nicht sinnvoll auf eine Mehrdeutigkeit von ,,wir“ zuriickzufiihren ist,
jedenfalls nicht auf eine Unterscheidung zwischen einem distributiven und einem kollektiven
,wir“. Die Ubernahme nicht-kanonischer Rollen fiihrt dazu, dass These 3 eingeschrankt oder
verworfen werden muss. Um die Semantik von ,wir“ addquat zu beschreiben, ist es jedoch
notig, zwei Arten von Gruppen zu unterscheiden und neben den Gilbertschen Pluralsubjekten
auch bloBe Aggregate von Personen als Referenten von ,,wir“ zuzulassen. These 4 muf3 also
ebenfalls verworfen werden, und die genauere Analyse von ,,wir“ offenbart eine vielschichtige
Ontologie von Gruppen.

In the Critique of Pure Reason Kant describes the elements of the mind as well as the ways
in which the mind acts. In my reading of Kant | underline the fact that the mind experiences
or acts at all, as well as what the mind having experienced and acted means for an ongoing
practice. | argue we can find this crystallized in the “I think that has to be able to accompany
all my representations,” the transcendental deduction, which | interpret not as consciousness
or self-reflexivity but as the fact that a thought is thought.

The focus of this paper is that pragmatic considerations come prior to semantic considera-
tions, in thought as well as language. How does thought, in the course of thinking, take on au-
thority over what it is about? It cannot be the mere enactment of a priori categories of thought
in the mind. Something that happens in the act of thinking itself — in its performance, its
performativity — is crucial for thought to be about what it is about. | argue that to develop this
line of thought the insights of J.L. Austin’s theory of performatives as developed in How to Do
Things with Words can be gainfully applied to Kant.

BT —



17:30-18:00
Christian Nimtz (Bielefeld)

Two-Dimensional Pragmatics

18:15-18:45

Ulrike Ramming (Stuttgart)
Anti-Individualistische
Missverstandnisse. Soziale und

kausale Faktoren bei Evans und
Burge

Pragmatics constrains semantics. An adequate semantics needs to assign semantic proper-
ties to expressions that, when combined with contextual facts, allows pragmatics to account
for the manifest use speakers make of these expressions. Call this ,,the requirement of prag-
matic suitability“.

Drawing on this requirement, | provide an argument that supports two-dimensional seman-
tics (e.g. Jackson 2004, 2010, 1998; Chalmers 2006; see also Nimtz 2010), and tells against
orthodox Kripkeanism (see e.g. Kripke 1980, Soames 2012, ch. 3-6). | argue that two-dimen-
sionalism allows us to explain manifest use of general terms in communication as demanded
by the requirement of pragmatic suitability, whereas orthodox Kripkean semantics does not.
The argument has far-reaching implications for philosophical methodology, as well as for ge-
neral philosophy of language. At least for proper names and natural kind terms, contemporary
philosophers habitually reject the Fregean idea that these terms have senses — i.e., descrip-
tive contents playing the dual role of determining reference and being what is transparently
known by competent speakers. Orthodox Kripkean semantics is a case in point, for its exter-
nalist causal-historical meta-semantics effectively de-couples semantic properties from what
competent speakers transparently know.

If sound, my argument underscores that any such de-coupling leads to a flawed semantics.
Any viable semantics needs to be Fregean in spirit — in some fashion, it needs to secure a link
between speaker knowledge and semantic facts.

Gareth Evans nahm bekanntlich die Anfange der Externalismus-Diskussion in der Semantik
zur Kenntnis, wie entsprechende Passagen in The Varieties of Reference belegen. Umgekehrt
war dies bislang nicht der Fall. Umso bemerkenswerter ist es, dass Tyler Burge in seinem 2010
verdffentlichten Buch Origins of Objectivity die Position von Evans ausfiihrlich diskutiert und
kritisiert. Problematisch an der von Burge formulierten Perspektive auf Evans sind mindestens
zwei Aspekte: erstens thematisiert Burge das Informationssystem, das im 5. Kapitel von The
Varieties of Reference eingefiihrt wird, ausschlieilich unter wahrnehmungstheoretischen Ge-
sichtspunkten; zweitens nimmt er ohne weitere Begriindung an, Evans vertrete eine konzeptu-
alistische Konzeption von Wahrnehmung.

Der Vortrag geht von der These aus, dass das Informationssystem bei Evans nicht ausschlief3-
lich wahrnehmungstheoretische Implikationen enthdlt; diese erfiillen vielmehr eine seman-
tische Funktion in einem breiteren Rahmen: sie zielen auf neo-fregeanischer Grundlage auf
eine nicht-individualistische und nicht-deskriptivistische Semantik. Aus dieser Perspektive
umfasst es nicht nur die strikte Trennung zwischen begrifflichen und nicht-begrifflichen Kom-
ponenten, es beinhaltet auch eine soziale Funktion.

Geht man von diesen Pramissen aus, so ergibt sich eine erstaunliche Nahe zwischen der von
Evans entwickelten Position und dem von Burge in Originis of Objectivity skizzierten Anti-In-
dividualismus. Mehr noch: beriicksichtigt man die sozialen Aspekte des Informationssystems
bei Evans, so ergeben sich Beriihrungspunkte zu Burges frithen, starker sprachphilosophisch
fundierten Arbeiten. Damit stellt sich die Frage, ob Burges aktuelle Formulierung des Anti-Indi-
vidualismus die sprachlich-soziale Dimension vernachldssigt oder ob diese in einem neuen/
erweiterten Rahmen zu reformulieren wére.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Thorsten Sander (Essen)

Hybrider Expressivismus: Zur
Semantik pejorativer Ausdriicke

15:30-16:00
Clemens Schmalhorst (Miinchen)

Spiel ohne Regeln: Drei Einwdnde
gegen Brandoms Begriff der
Kommunikation

16:15-16:45
Luz Christopher Seiberth (Leipzig)

How to be an Expressivist about
Meaning Normativism

VSH 118

Dem hybriden Expressivismus (bzw. Kognitivismus) zufolge driicken wir mit einem Satz, der
einen Ausdruck wie ,(moralisch) falsch“ enthilt, sowohl eine Uberzeugung als auch einen
konativen Zustand aus.

Um diesen Vorschlag nicht allzu ad hoc erscheinen zu lassen, verweisen einige Vertreter eines
hybriden Ansatzes auf eine Klasse von Ausdriicken, die systematisch genau solche semanti-
schen Eigenschaften aufweisen, ndmlich auf pejorative bzw. meliorative Ausdriicke. Wer den
Satz ,,a ist ein Terrorist“ verwendet, schreibt damit a eine ganz bestimmte deskriptive Eigen-
schaft zu; zugleich scheint er hiermit eine negative Haltung gegeniiber a auszudriicken (wie
auch gegeniiber allen, die dieselben relevanten deskriptiven Eigenschaften wie a besitzen).
Ganz analog wiirde ein Sprecher mit dem Satz ,,Die Handlung h ist moralisch falsch“ sowohl
behaupten, daB h eine bestimmte Eigenschaft F aufweist, als auch seine negative Haltung
gegeniiber h (und gegentiber allen Dingen, die F sind) ausdriicken.

Dieser Vergleich zwischen pejorativem und moralischem Vokabular ist aus einem sehr einfa-
chen Grund nicht zielfiihrend: Selbst wenn ausgemacht wére, da® moralische Termini genauso
funktionieren wie Pejorativa, hadtten wir das moralische Reden erst dann verstanden, wenn wir
wiilten, wie pejoratives Vokabular eigentlich funktioniert. Zu dieser Frage gibt es zwar seit ei-
nigen Jahren eine intensivere Debatte; es liegt aber bislang noch keine ,,Standardtheorie“ vor.
Im Vortrag werde ich die Frage diskutieren, ob ein hybrider Ansatz einen theoretischen Vorteil
gegeniiber einem reinen Expressivismus aufweist, wenn man Pejorativa inferentialistisch ana-
lysiert. Ich werde dafiir argumentieren, daf unter dieser Bedingung ein hybrider Expressivis-
mus (nicht anders als der klassische Expressivismus) auf eine ,logic of attitudes“ angewiesen
ware.

Seit der Veroffentlichung von Making It Explict (1994) haben die Kommentare zahlreicher Au-
toren dazu beigetragen, dass Robert Brandoms Modell des ,game of giving and asking for
reasons® (kurz: GOGAR) weiter an Kontur und Tiefenschirfe gewonnen hat. Durch die fort-
schreitende Prdzisierung des Modells treten heute allerdings verstdrkt Probleme ans Licht,
die in der bisherigen Diskussion kaum oder nur unzureichend thematisiert werden konnten.
Zwei dieser Probleme lauten: (1) Sind die diskursiven Rahmenregeln von GOGAR objektiv? (2)
Wie ist Kommunikation in GOGAR méglich? In meinem Vortrag werde ich in Bezug auf beide
Fragen eine skeptische Position vertreten. Ich werde die erste Frage also mit einem schlichten
»Nein“ und die zweite mit ,,jedenfalls nicht in der von Brandom erhofften Weise* beantwor-
ten. Dazu werde ich unter Beriicksichtigung jiingerer Veroffentlichungen zunachst Brandoms
eigene Antworten auf die Fragen (1) und (2) erldutern. Vor diesem Hintergrund werde ich in
dann in einem zweiten Schritt drei Einwdnde formulieren, die sich zundchst lokal gegen zwei
der diskursiven Rahmenregeln von GOGAR (ndmlich die Regel zur Beseitigung aufgedeckter
Inkompatibilitdten und die Regel zur Begriindung von Behauptungen) richten, um sich dann
global gegen Brandoms Kommunikationsbegriff zu wenden. AbschlieBend werde ich einige
Konsequenzen diskutieren, die sich aus dieser Kritik fiir das Projekt eines ,,analytischen Prag-
matismus“ ergeben konnten.

In my talk | argue that Brandom’s scorekeeping model provides a meta-framework for solving
the problem riddling the recent debate about the normativity of meaning.

In the first part, | briefly reconstruct the reason for a surprising result: When between 2006 and
2009 anti-normativists (Gliier, Wikforss and Hattiangadi) and normativist (Whiting) debated
the question if meaning is normative, the debate ended in a mutually agreed stalemate.

In the second part, | show how Brandom’s philosophy of language overcoms this situation. He
distinguishes the determination from the explication of meaning, and the instituting from the
expressing of norms. As | argue, he thereby places the order of knowing (ordo cognoscendi)
before the order of being (ordo essendi). This fundamental explanatory commitment emerges
as the reason behind Brandom’s claim that different kinds of norms play a role at both ends
of the equation.

In the third part, | defend two theses that help us understanding and dissolving the stalemate:
My exegetical thesis is that Brandom offers an additional expressivist reading of the relation
between norms and meaning. My systematic thesis is that Brandom is a normativist about
meaning in a unique sense. In his view, practice implicit norms play a constitutive role for me-
aning, while the explicit attribution of semantic prescriptions plays an expressive role.

B —



17:30-18:00
Tomoo Ueda (Tokyo)

The Fregean analysis of opacity
and the Principle of Anaphoric
Reference

18:15-18:45
Emanuel Viebahn (Berlin)

Semantic pluralism about ‘may’

It has been widely discussed how to analyze belief reports because they seem to challenge
referential semantics. Namely, if a proper name occurs in the inset of a belief report, it cannot
be substituted with another coreferential proper name (see Frege 1892). | will defend an ana-
lysis of belief reports based on the notion of semantic pretense (Crimmins 1998); according to
this analysis, a proper name refers to a pleonastic entity (Schiffer 2003), if it occurs opaquely
in the inset of a belief report.

There is an essential problem in analyzing the following report:

(1) Betty believes that Willy Brandt was not born in Liibeck, but he was actually born there.

(1) is problematic because of the Principle of Anaphoric Reference (PAR), according to which
the referent of an anaphoric expression is the same as its antecedent. Suppose ‘Willy Brandt’
occurs opaquely in (1). Then, if PAR holds, and ‘he’ in (1) refers to a pleonastic entity, rather
than the real person. However, this is exactly contrary to what the reporter asserts. In reporting
the second conjunct of (1), the reporter intends to convey the information about where the real
person Herbert Frahm was actually born.

Although this argument from PAR is very strong, Smit and Steglich-Petersen (2009) raise an
important counter-argument against PAR. | will make some points against PAR, and hence,
defend a version of the Fregean analyses of opacity.

Most theorists accept a contextualist view of ‘may’ and other modal auxiliaries. On this view,
the semantic value in context of ‘Sherlock Holmes may travel to Paris’ is a classical propositi-
on, and it is a different proposition in different contexts of utterance. The aim of this talk is to
argue for an alternative view, according to which modals have invariant semantic values, but
where the semantic value of a sentence featuring a modal is a set of propositions, rather than
a single proposition. Such a view might be called ‘semantic pluralism’. I will first introduce the
different parties in the debate and show how semantic pluralism differs from other invarian-
tist analyses of modals. Then | will present a metasemantic argument against contextualism:
because contextualists hold that ‘may’ has different semantic values in different contexts of
utterance, they have to tell a plausible metasemantic story of how the semantic value of ‘may’
is fixed in context. | will consider proposals for such a story, but will find each of them wanting.
Finally, | will argue that a pluralist account of modals faces no such metasemantic worries and
I will show how it can respond to objections to modal invariantism.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Silvana Ballnat (Berlin/Skopje)

Nachbarn im Dialog:
Davidson und Gadamer {iber
die Bedingungen des Dialogs

15:30-16:00
Gilles Bouche (Berlin)

Uber den Ausdruck ,,ist wahr“: Von
Brandoms Prosatztheorie zu einer
neuen Denominalisierungstheorie

VSH 118

Das Interesse einiger gegenwartiger Denker eroffnete erneut einen zur seinen Anfangen eher
misslungenen Dialog zwischen Gadamer und Davidson. Wahrend manche Denker die Differenz
dieser beiden Philosophen vertiefen, suchen die anderen neue interpretative Moglichkeiten,
sie in einer engeren Nachbarschaft zu verorten. Wahrend Robert Dostal so auf intrinsische
Grenzen einer komparativen Arbeitverweist, findet Jeff Malpas wesentliche Ansatzpunkte einer
fruchtbaren philosophischen Konvergenz bei Gadamer und Davidson. Welche dieser Schluss-
folgerungen kann man besser ergriinden? In meinem Vortrag werde ich mich deshalb mit dem
konkreten Fall eines Anndherungsversuchs zwischen Davidson und Gadamer hinsichtlich ihrer
Dialogauffassung auseinandersetzen indem ich den Status des Prinzips der Nachsichtigkeit
und des Vorgriffs der Vollkommenheit als formale Bedingungen des dialogischen Verstehens
vergleichend untersuche. Es wird sich dabei herausstellen, dass sich bei Gadamer mehr epi-
stemologische Relevanzen und dass sich bei Davidson mehr ontologische Verpflichtungen
auffinden lassen als man ihnen zuschreibt. Werden sich Davidson und Gadamer somit nur als
Nachbarn (Dostal) oder auch als gute Nachbarn erweisen? Ich werde zeigen, dass auch wenn
sie keine gute Nachbarn zu sein scheinen, sie eine gute Nachbarschaft geschaffen haben.
Denn eine weitere Folge aus ihrem Dialog, der sich iiber sie hinaus zu entwickeln vermag, lasst
sich in einer nicht nur sprachphilosophisch relevanten sondern auch gesellschaftskritisch er-
gebnisreichen These formulieren, dass die Gleichgiiltigkeit, das Desinteresse an dem Anderen
die wahre Grenze der Dialogbedingungen ist.

Angenommen, ein Subjekt S1 stellt eine Behauptung auf, indem es einen Satz (,,Figur A ist ein
Rechteck®) duBert. Ein zweites Subjekt S2 kann dem ersten zustimmen, indem es denselben
Satz duBBert. Brandoms Prosatztheorie von ,ist wahr“ geht vom Grundgedanken aus, dass der
Ausdruck ,,ist wahr“ S2 erlaubt, seine Zustimmung auf andere Weise auszudriicken: S2 kann
»ist wahr“ auf eine Satznominalisierung (,was S1 behauptet®) anwenden, um einen Satzno-
minalisierungssatz (,Was S1 behauptet, ist wahr) zu bilden, der Brandom zufolge als Prosatz
verstanden werden kann, dessen AuBerung von der AuBerung des nominalisierten Satzes (,Fi-
gur A ist ein Rechteck®) durch S1 anaphorisch abhangig ist.

In meinem Vortrag werde ich zeigen, dass Brandoms Prosatztheorie weder auf Dass-Satzno-
minalisierungssétze (,,Dass Figur A ein Rechteck ist, ist wahr“), noch auf deiktische Satzno-
minalisierungssétze (,,Das da ist wahr“) anwendbar und somit unhaltbar ist. Ich werde eine
Denominalisierungstheorie vorschlagen, die vom Grundgedanken ausgeht, dass ,,ist wahr*
auf Dass-Satznominalisierungen (,,dass Figur A ein Rechteck

ist“) angewendet werden kann, um Dass -Satznominalisierungssatze (,,Dass Figur A ein Recht-
eck ist, ist wahr“) zu bilden, die mit den nominalisierten S&tzen (,Figur A ist ein Rechteck®)
dquivalent sind. Der Ausdruck ,ist wahr“ erlaubt uns, zwischen S&tzen und &dquivalenten
Dass-Satznominalisierungssdtzen hinundher zu wechseln und dadurch Satze als Satznomina-
lisierungen in die Position von singuldren Termini zu bringen, was uns wiederum erlaubt, mit
Séatzen als Satznominalisierungen all das zu tun, was wir mit singuldren Termini tun kénnen.
Dazu gehdrt, dass wir Satznominalisierungen deiktisch und anaphorisch verwenden kénnen.
Die Annahme einer anaphorischen Verwendung von Satznominalisierungssdtzen, und somit
von Prosdtzen, ist dabei verzichtbar.




16:15—-16:45
Lars Danzer (Essen)

Ein Argument flir Satzbedeutungen
als Bedingungen an kommunikative
Absichten

17:30-18:00
Sebastian Gab (Trier)

Zwei Argumente gegen den
alethischen Pluralismus

18:15-18:45

Andreas J. Heise (Luzern)
Was leistet ein Metaphern-
Worterbuch? Eine

sprachphilosophische
Machbarkeitsstudie

Worin besteht die Bedeutung eines Satzes? Der Vortrages stellt einen Gedankengang vor, der
von drei plausiblen und weit geteilten Annahmen zu einer Konzeption von Satzbedeutung
fiihrt, die nicht die ihr gebiihrende Beachtung genief3t: Die Bedeutung eines Satzes, so besagt
die Konzeption, ist eine Bedingung an kommunikative Absichten. Die drei Annahmen lassen
sich folgendermafien formulieren: (A1) Die Bedeutung eines Satzes ist dasjenige, was man
kennt oder erfasst, wenn man den Satz versteht. (A2) Die zentrale theoretische Rolle von Satz-
verstehen ist die folgende: Das Verstehen eines Satzes leistet einen entscheidenden Beitrag
dazu, als Sprecher oder Adressat an Episoden erfolgreicher Kommunikation teilhaben zu kén-
nen, die mittels AuBerungen des Satzes zustande kommen. (A3) Erfolgreiche Kommunikation
liegt vor, wenn der Adressat einer kommunikativen Handlung die spezifischen kommunika-
tiven Absichten des Sprechers erkennt. Die Argumentation umfasst zwei Schritte. Im ersten
Schritt wird auf Grundlage von (A2) und (A3) fiir eine bestimmte Theorie von Satzverstehen ar-
gumentiert: Einen Satz S einer Sprache L zu verstehen heift, fiir einen bestimmte Bedingung B
zu wissen, dass ein Sprecher A den Satz S genau dann in Ubereinstimmung mit der Bedeutung
von S in Lverwendet, wenn seine kommunikativen Absichten im AuBern von S die Bedingung
B erfiillen. Zusammen mit (A1) legt dies im zweiten Schritt nahe, die Bedeutung eines Satzes
mit der fraglichen Bedingung an kommunikativen Absichten zu identifizieren.

Unter alethischem Pluralismus ist die These zu verstehen, daf} Satze (bzw. die Propositionen,
die sie ausdriicken) liber unterschiedliche Gegenstandsbereiche auf unterschiedliche Weise
wahr oder falsch sein kénnen. So ware z.B. die Bedeutung des Wortes ,,wahr* jeweils eine
andere, wenn man von einer Aussage (iber die physische Welt sagt, sie sei wahr, und wenn
man das gleiche tber ein mathematisches Theorem sagt. Gegen diese These werde ich zwei
Einwdnde vorbringen: 1. Der alethische Pluralismus kann nicht erklaren, wie Sadtze wahr sein
kénnen, deren Terme eine Zuordnung zu mehr als einem Gegenstandsbereich erlauben (z.B.
,,2 ist die schonste Primzahl“). Denn entweder sind wir gezwungen, diese Satze als nicht wahr-
heitsfahig anzusehen, was absurd ist, oder ihnen mehr als einen Wahrheitswert zuzuschrei-
ben, was widerspriichlich ist, oder einen anderen Wahrheitswert zu definieren, was der These
des alethischen Pluralismus widerspricht. 2. Der alethische Pluralismus ist nicht vereinbar mit
der Rolle, die das Wahrheitspradikat in der Semantik spielt. Denn wenn in der Zuordnung von
Wahrheitsbedingungen zu einem Satz Objekt- und Metasprache nicht der gleichen Sprache
angehoren und unterschiedliche Wahrheitspradikate besitzen, dann ist eine solche Zuord-
nung nicht mehr maoglich und die beiden Sprachen wéren nicht mehr ineinander iibersetzbar.
Eine Sprache wiirde damit in wechselseitig uniibersetzbare Einzelteile je nach Gegenstands-
bereich zerfallen.

2007 erschien das Worterbuch philosophischer Metaphern. Dieses Werk in deutscher Sprache
stellte weltweit ein Novum dar. Im Vorwort bekundet der Herausgeber Ralf Konersmann, da-
mit in gewisser Weise Hans Blumenbergs Projekt einer Metaphorologie umzusetzen. Dieses
besteht darin, einen Grundbestand philosophiegeschichtlich wirkmdchtiger Metaphern aus-
zuweisen, die sich nicht bruchlos in wortliche Rede oder Begriffe tiberfiihren lassen. Solche
Metaphern versah Blumenberg mit dem Attribut ,,absolut®.

Dieses Projekt eines Worterbuchs philosophischer Metaphern mochte ich in meinem Vortrag
nach seinen Méglichkeitsbedingungen befragen. Zu diesem Zweck gedenke ich es auf aktuelle
Debatten in der Sprachphilosophie zu beziehen, die sich im Spannungsfeld zwischen Kon-
textualismus und Literalismus bewegen. Wenn ndmlich die Interpretation natirlicher Sprache
hochgradig kontextabhdngig ist, wie der Kontextualismus behauptet, was verbiirgt dann die
Einheit, welche ein Lemma eines Worterbuchs zumindest dem Anschein nach stiftet?

Die Riickfrage an den Kontextualismus lautet indes, wie wir Verstdndigung sicherstellen,
wenn die Interpretation sprachlicher AuBerungen derart schwankt? Literalistische Konzeptio-
nen scheinen in dieser Funktion, also zwecks Sicherung des Verstandnisses, den Begriff des
Begriffs und denjenigen der wortlichen Bedeutung zu veranschlagen, die héchstens minimal
kontextabhdngig sein sollen. In einem kontextualistischen Theorierahmen tragt diese Erkla-
rungslast dagegen eine Prasumtion der Rationalitdt oder der Relevanz. Ob diese Schultern ver-
ldsslich sind und wie sich in diesem Bild das Verhdltnis von Metaphern und Begriffen darstellt,
werde ich einer kritischen Begutachtung unterziehen. Deren Ergebnis bildet die Grundlage zur
Beantwortung der Ausgangsfrage.



» Technikphilosophie

Sektionsleitung: Armin Grunwald

Montag, 29. September
14:45-15:15

Sabine Ammon
(Darmstadt/Cottbus)

Zur Epistemologie des Entwerfens:
Entwurfstheorie nach Donald A.
Schons The Reflective Practitioner

15:30—-16:00
Klaus Erlach (Stuttgart)

Entwurf einer Wissenschaftstheorie
der Technik

16:15-16:45

Michael Nagenborg (Enschede)
Zur Aktualitat von E. Cassirers
,Form und Technik“ fiir

die englisch-sprachige
Technikphilosophie

Senatssaal

Der Entwurfs- oder Konstruktionsvorgang diirfte fiir den Bereich der Architektur, des Ingeni-
eurwesens und des Designs eine ebenso grofie Bedeutung haben wie der Experimentalvor-
gang in den Naturwissenschaften. Beiden ist gemein, dass sie mit spezifischen Verfahren und
Techniken Erkenntnisse generieren, die fiir den Bereich jeweils eine groe Wirksamkeit errei-
chen und in die weitere Theoriebildung eingehen. Doch wahrend das Experimentieren in der
Wissenschaftsphilosophie in den letzten drei Jahrzehnten verstarkte Aufmerksamkeit erhielt
und mit dem Blick auf die Praxis eine neue Perspektive auf die Wissenschaft eréffnete, fand
der Entwurfsprozess kaum Beachtung. Zwar konnte sich mittlerweile eine Philosophie bzw.
Epistemologie des Experimentierens herausbilden — es fehlt aber bislang eine vergleichbare
Entwicklung einer Philosophie bzw. Epistemologie des Entwerfens, die wichtige Impulse fiir
eine Formierung der Wissenschaftstheorie der Architektur und der Ingenieurwissenschaften
geben kénnte.

In meinem Beitrag mdchte ich einen der wenigen vorliegenden, umfassenderen Theoriean-
satze iiber die Praxis von Entwurfsprozessen genauer analysieren und sein Potential fiir eine
Epistemologie des Entwerfens priifen.

Neben Fragen des naturwissenschaftlichen Erkennens und des ethisch richtigen Handelns
sind in der klassischen Philosophie Fragen der poiétischen Vernunft, also Fragen nach den
Prinzipien des guten Gestaltens und Herstellens, immer etwas in den Hintergrund getreten.
Mit wachsender Bedeutung der technischen Lebenswelt, dem Technotop, stellt sich den »ver-
spateten« Wissenschaftlern an Technischen Universitdaten immer dringlicher die Frage, was
den spezifisch technikwissenschaftlichen Gehalt der Ingenieurswissenschaften ausmacht.
Ziel der Technikwissenschaften ist die Erkenntnisgewinnung im Bereich grundlegender tech-
nischer Zusammenhange. Ergebnis ist ein technisches Wissen, das in einem technologischen
Regelwerk systematisch zusammengefasst und soweit wie moglich formal-mathematisch ge-
fasst wird. Die so erarbeiteten technologischen Regeln dienen wissenschaftlich begriindeten
Berechnungen zur Auslegung und Dimensionierung einer technischen Konstruktion. Zu deren
Entwicklung ist eine eigenstandige Grundlagenforschung zu betreiben, um das Regelwissen
zu begriinden, zu bestatigen und zu erweitern. Es geniigt dem Technologen nicht, blof zu wis-
sen, dass eine Konstruktion halt, sondern er sucht nach Prinzipien und Regelhaftigkeiten, die
angeben, weshalb eine Konstruktion halt. Beispiele aus Festigkeitslehre und Stromungslehre
zeigen die gegeniiber der Physik verschobene Fragestellung.

Ziel der Ingenieurswissenschaften ist die Entwicklung von Konstruktionsmethodiken zur
technischen Gestaltung, die neben technisch-funktionalen Realisationsbedingungen auch
anwendungsbezogene, dsthetische, 6konomische und gesellschaftspolitische Kriterien be-
riicksichtigen. In den Ingenieurswissenschaften ist daher der Anwendungsbezug ausschlag-
gebender Teil der Forschung. Ergebnis sind technische Regeln zur Gestaltung von Artefakten
und technischen Systemen. Der technische Entwurf erfolgt nach Gestaltungsrichtlinien unter
Verwendung von bewdhrten Losungsprinzipien und Einzellosungen aus Konstruktionskatalo-
gen. Die Ingenieurswissenschaften entwickeln den normativen Kern jeder Technik. Die Art und
Weise der richtigen Formulierung dieser Technischen Normen und Gestaltungsrichtlinien zu
beschreiben ist Aufgabe einer Wissenschaftstheorie der Ingenieurswissenschaften.

In den letzten Jahren ist ein zunehmendes Interesse an dem Werk E. Cassirers in der eng-
lisch-sprachigen Philosophie festzustellen. Dies gilt auch fiir seinen Aufsatz, ,,Form und
Technik“ (1930). Die bislang sparliche Rezeption innerhalb der englisch-sprachigen Technik-
philosophie scheint zundchst eine triviale Ursache zu haben: Erst seit 2012 liegt eine gut zu-
géngliche englische Ubersetzung vor. Diese Erkldrung verlangt nun aber wiederum ihrerseits
nach einer Erklarung: Warum wurde der Text einerseits nicht friiher und andererseits gerade
jetztins Englische {ibertragen?

Nehmen wir die Ubertragung in eine andere Sprache als Anzeichen fiir das wissenschaftliche

P ———



17:30-18:00
Daniel Schubbe (Hagen)

Perspektiven einer Technik- und
Technisierungshermeneutik

18:15-18:45
Sabine Thiirmel (Miinchen)

Soziales und asoziales Handeln in
Agentenbasierten Systemen

Interesse, so fallt die Erklarung des historischen Interesses ungleich leichter als des systema-
tischen Interesses. Und wenn im Titel des Vortrags nach der ,Aktualitat” gefragt wird, so ist
hiermit vor allem die Frage nach dem systematischen Interesse gemeint, auch wenn sich dies
nicht véllig von dem historischen Interesse abkoppeln lasst.

Das systematische Interesse an dem Werk Cassirers im Allgemeinen und an seinem Beitrag zur
Technikphilosophie im Besonderen ldsst sich auf zwei Ebenen erklaren:

1) Die Suche nach einem alternativen (Selbst-)Verstiandnis der ,,Kulturwissenschaften® in Ab-
grenzung zu ,postmodernistischen‘ Konzeptionen.

2) Die zweite Ebene betrifft die Figur von ,,Cassirer” als Gegenspieler von Heidegger.

Vor diesem Hintergrund zeichnen sich zwei Tendenzen in der gegenwartigen und zukiinftigen
Rezeption in der englisch-sprachigen Technikphilosophie ab. Denkbar ware eine Anndhrung
an Cassirer aus der Perspektive der Philosophie des Geistes. Eine andere Option besteht in
der Betonung der anthropologischen Perspektive auf die Technik. Beide Tendenzen sind, wie
sich zeigen wird, nicht unproblematisch.

In der Technikphilosophie ist es ebenso wie in anderen philosophischen Disziplinen ange-
zeigt, sich tiber die Probleme und Moglichkeiten angewendeter Methoden zu verstandigen.
Der Vortrag zielt auf eine Beteiligung an dieser allgemeinen Aufgabenstellung in Bezug auf
die Rolle und Reichweite hermeneutischen Denkens in der Technikphilosophie. Traditionell
verstandene Technikhermeneutiken, die wesentlich im Rahmen der Zweck-Mittel-Kategorie
arbeiten, sehen sich durch neuere technische Entwicklungen vor grofle Schwierigkeiten ge-
stellt. Die Bereiche des Internets und Internets der Dinge, aber auch der synthetischen Biolo-
gie oder Kiinstlichen Intelligenz zeichnen sich zunehmend durch eine Offenheit aus, die sich
nur noch punktuell in Zweck-Mittel-Relationen verdichtet. Dariiber hinaus laufen viele tech-
nische Prozesse eigenstdndig und unbemerkt im Hintergrund ab. Die Ebene der Vernetzung
lasst sich tiber Zweck-Mittel-Relationen nur unzulédnglich beschreiben. Das klassische Kon-
zept von Technikhermeneutik ist sowohl hinsichtlich des zugrundeliegenden Technikbegriffs
als auch hinsichtlich des leitenden Hermeneutikverstandnisses zu erweitern. Im Anschluss an
Gernot Bohmes Vorschlag, aktuelle technische Entwicklungen als invasive Technisierungen zu
verstehen, soll gegeniiber einer klassischen Technikhermeneutik eine Technisierungsherme-
neutik skizziert werden, die aktuelle Entwicklungen dadurch zu reflektieren erlaubt, dass sie
die relationalen Vorverstandnisse dieser Entwicklungen beachtet. Die Moglichkeit, Umgangs-
weisen und Beziehungen in technischen Prozessen abbilden zu konnen, ist bedingt durch vor-
laufige Denkformationen und Verstehensvollziige, die der jeweils instanziierten Technik und
ihrer Transformation der Lebenswelt vorausgehen. Eine Hermeneutik der technischen Imple-
mentierung ist als Technisierungshermeneutik diesen Denkformationen auf der Spur, indem
sie das leitende Vorverstdandnis der technisierten Strukturen und Beziehungen offenzulegen
beabsichtigt.

Softwareagenten haben sich von reinen Werkzeugen zu Interaktionspartnern entwickelt. Mul-
tiagentensysteme ermoglichen die Realisierung verteilter Problemldsungsstrategien auf Basis
kollaborativer und adaptiver Systeme. Soziotechnische Problemlésungen werden unter Labor-
bedingungen ausgetestet. Falls ein Multiagentensystem sich in die materielle Welt integrie-
ren ldsst, kann es in einer Echtzeitumgebung eingesetzt werden, z.B. in einem cyberphysi-
kalischen System. Exemplarisch hierfiir sind Uberwachungssysteme in Industrie, Verkehr und
Medizin. Im Echtzeiteinsatz konnen die Softwareagentensysteme zu hybriden Multiagenten-
systemen erweitert werden: menschliche Agenten lassen sich zur Kldarung nicht formalisierter
Konflikte einbinden. Rein virtuelle Umgebungen finden sich in der Simulation von Social-Com-
puting-Konzepten in fiktiven, virtuellen Welten. Die Simulationsverfahren bestimmen als an-
erkannte Erkenntnis-, Design- und Prognoseinstrumente unsere Lebenswelt. Der Vortrag geht
der Frage nach, unter welchen Umstanden die im Labor gewonnenen Erkenntnisse auf real-
weltliche Szenarien Uibertragbar sind. Dazu werden Symmetrien und Asymmetrien zwischen
menschlichem und nichtmenschlichem Handeln herausgearbeitet. Diese basieren auf Er-
kenntnissen der evolutiondren Anthropologie und Arbeiten zum moralischen und juristischen
Status technischer Agenten.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Arianna Ferrari (Karlsruhe)

Tiere: die abwesenden Referenten
in der Technikphilosophie

15:30-16:00
Dirk Hommrich (Darmstadt)

Theatrum cerebri: Visualitat —
Popularitdt — Interpiktorialitat

Senatssaal

Die Technikphilosophie beschaftigt sich sowohl mit der philosophischen Bedeutung der Tech-
nik als auch mit dem Verhéltnis von Mensch, Natur und Technik. In der Technikphilosophie und
-ethik spielt die Auseinandersetzung mit dem Thema ,,Umwelt“ eine grole Rolle, sowohl als
Reflexion lber die Effekte der Technologien auf die Umwelt, wie auch als normative Reflexion
tiber den Umgang mit natiirlichen Ressourcen. Nichtmenschliche Tiere fallen aber aus diesen
Begrifflichkeiten heraus und werden sowohl in bekannten Handbiichern der Technikphiloso-
phie, als auch in wichtigen fachlichen Zeitschriften vollig ausgeblendet.

Heutzutage werden wissenschaftstechnologische Innovationen in praktisch allen Bereichen
durch Tierversuche auf Unbedenklichkeit fiir den Menschen und die Umwelt getestet. Au-
Berdem hat die experimentelle Kultur der Biomedizin durch die Entwicklung der Gentechnik,
Nanotechnologie und Neurowissenschaften zu einer Intensivierung und Vermehrung der Nut-
zungvon Tieren gefiihrt. Internationale Projekte im Bereich der Molekularbiologie mobilisieren
riesige finanzielle Ressourcen, um die grundlegenden Mechanismen der Genome der Tiere zu
untersuchen bzw. um so genannte ,,Krankheitsmodelle“ herzustellen. Auerdem erfordern sie
die Nutzung einer enormen Zahlvon Tieren. Trotz dieser Relevanz bleiben die Auseinanderset-
zungen in derTechnikphilosophie iiber die Aspekte der Wissensproduktion durch Tierversuche
und deren normative Implikationen rar. Nurin der posthumanistischen Reflexion iber Technik
gewinnt der Bezug auf Tiere zunehmend an Bedeutung: Die Méglichkeit der Uberschreitung
spezies-spezifischer Grenzen durch die Herstellung von Hybriden und Chimaren stellt eine He-
rausforderung fiir das aufkldrerische Ideal des autonomen menschlichen Subjekts dar.

Der Tierversuch ist aber ldngst nicht mehr das einzige Beispiel, in dem Tiere fiir die Technik-
philosophie interessant sind. Tiere interagieren mit Technologien auf unterschiedliche Art und
Weise, wie die Beispiele von Tracking und Telemetrie-Sensor-Gerdten in den so genannten
»conservation studies“, von automatischen Melksystemen in Milchviehbetrieben und von
Computerspielen fiir Hunde und Schweine zeigen. Wirft man einen Blick auf die Hauptkon-
troversen in den aktuellen technikethischen Debatten, sieht man wiederum, dass Tiere aus
den Betrachtungen verschwinden: in der Debatte um den Klimawandel gewinnen die Effekte
der Tierproduktion in der Landwirtschaft nur langsam an Bedeutung trotz der umfangreichen
Menge an wissenschaftlichen Daten.

Nicht zuletzt sind Tiere auch Objekte von technologischen Visionen. Wie die Debatte {iber
»Animal Enhancement” zeigt, werden Visionen tber die Zukunft des Menschen auf Tiere liber-
tragen bzw. an Tieren erprobt. Optimierung der Leistungen von Tieren ist keineswegs eine
neue ldee, sondern findet sich bereits im Gedanken der Zucht wieder, die heutzutage als ge-
netische Umformung der Eigenschaften von Tieren praktiziert wird. In der Tat existierten in der
experimentellen Forschung bereits vor der Debatte tiber die Moglichkeit, Tiere ,,besser als gut*
zu machen, Projekte, die auf die Steigerung bestimmter Eigenschaften von Tieren abzielten,
wie das Beispiel der gentechnischen Verdnderung so genannter Nutztiere zeigt. Interessante
historische Zusammenhénge existieren beispielsweise zwischen der Entwicklung und Verbrei-
tung genetischen Wissens und der Eugenik zu Beginn des 20. Jahrhunderts.

Der Beitrag setzt sich mit der systematischen Ausblendung von Tieren auseinander und zeigt,
dass eine solche Ausblendung auch normativ relevant ist, weil sie dazu beitragt, Tiere als reine
Ressourcen bzw. Profitquelle wahrzunehmen. Deswegen wird hierfiir einen spezifischen ana-
lytischen Fokus auf Tiere in der Technikphilosophie pladiert.

Der Vortrag stellt Eckpunkte einer interpiktorial-vergleichenden Wissen(schaft)sforschung
vor und diskutiert diese vor dem Hintergrund der Popularitdt der Hirnforschung sowie Tech-
niken der Hirnbildgebung. Im Zentrum des Beitrags steht eine exemplarische Analyse von
Bild-Bild-Beziigen aus dem Wissenschaftsmagazin ,,Gehirn und Geist“. Am Beispiel der Zeich-
nung ,,Der vitruvianische Mensch“ von Leonardo da Vinci wird erdrtert, welche Bedeutungsef-
fekte interpiktoriale Ensembles im wissenschaftskulturellen Raum produzieren bzw. produzie-
ren konnen, um den populdrwissenschaftlichen Diskurs mit einem symbolischen ,Mehrwert
zu versehen, der keineswegs den Idealen journalistischer Sachlichkeit und wissenschaftlicher
Wertneutralitat folgt.

Indem der Vortrag die visuelle Heterogenitdt der ,,Gehirn und Geist“ hervorhebt, mdchte er
andernorts vorgebrachte Kritiken der visuellen Autoritat und Suggestivitdt der Hirnbildgebung
insofern ergdnzen, als er eine Akzentverschiebung vorschldgt von der Problematisierung der

B ——



16:15-16:45

Kevin Liggieri (Bochum)

Die Stellung des Menschen in der
»Anthropotechnik«: Transfer und
Modifikation eines polyvalenten

Begriffsnetzes zwischen Kultur-,
Bio- und Technikwissenschaften

17:30-18:00
Kaja Tulatz (Tiibingen)

Zur Rolle der Technik in
der Epistemologie Georges
Canguilhems

technisch-methodischen Evidenzeffekte im Bildlichen hin zu einer Aufmerksamkeit fiir die im
populdrwissenschaftlichen Diskurs wirkende Bilder-Macht im Historisch-Kulturellen. Denn fiir
die Popularitat der Hirnforschung sind ebenso bildkulturelle Beziige ausschlaggebend, die
nicht auf einen klinisch-medizinischen bzw. neurowissenschaftlichen Entstehungszusammen-
hang (neuro- und v.a. whole-brain-imaging) verweisen, keinen empirischen Erkenntniswert
besitzen und keinen Anspruch auf wissenschaftliche Objektivitat und Evidenz erheben. Der
populdre Diskurs tiber die Hirnforschung ,wuchert‘ auch, so die These, weil in ihm gewdéhnli-
che lebens- bzw. alltagsweltliche Bilder, Symbole und Metaphern verwendet und gerade ganz
unterschiedliche Bildtypen gezeigt und mobilisiert werden.

Die Untersuchung geht der Geschichte der technischen, biologischen und philosophischen
Optimierungsvisionen des Menschen anhand des Begriffs (und der Vorstellungen) der »Anth-
ropotechnik« nach. In Medien und Wissenschaft werden in der aktuellen Debatte nicht viele
Themen so polemisch und kontrovers diskutiert wie die der menschlichen Optimierung mit all
ihren Facetten.

Dabei soll eine wissenshistorische Analyse der Diskurse in Biologie, Philosophie, Literatur
und Technik sowie ihrer medialen, apparativen und literalen Praktiken von ca. 1900 bis 1970
verfolgt werden. Dieser Zeitraum bietet sich an, da gegen 1900 insbesondere im biologischen
und philosophischen Feld (letzteres ausgehend von Nietzsche) Optimierungsvorstellungen
zunehmend Konturen annahmen, die im Verlauf des 20. Jahrhunderts starken Einfluss gewan-
nen. Eine Institutionalisierung des Terminus erfolgte in den 1960er Jahren, wo der Begriff der
»Anthropotechnik« in der Luft- und Raumfahrttechnik Eingang fand, womit er fiir die Arbeits-
wissenschaften, die sich mit Mensch-Technik-Interaktionen beschaftigten, zentral wurde.
Dieser Schnittstelle zwischen Mensch und Maschine ist genauer nachzugehen, da sich in der
Arbeitswissenschaft nicht nur eine Relation der Gleichheit, sondern ebenso eine Hybridisie-
rung des Systems aus Mensch und technischem Objekt bzw. generell aus Mensch und Ding
vollzieht. Die Loslosung der Maschine von der Arbeit, und letztlich ebenso die Ablésung der
Arbeit von der Mechanik markieren den Ubergang zu neuen hybriden Rdumen. Die Problema-
tisierungsfragen spannen ein Themenfeld zwischen System (verstanden als Milieu), Mensch,
Maschine und Effizienz auf: Wie und in welchem System agieren Mensch und Maschine? Wel-
che Rolle tibernimmt der Mensch in einer immer notwendigeren und vollstandigeren Automa-
tion der Arbeitswelt?

Georges Canguilhem gilt als einer der Protagonisten der franzdsischen Theorietradition
der Historischen Epistemologie. In diesem Vortrag soll eine weniger bekannte Seite des Den-
kens Canguilhems beleuchtet werden: Seine Techniktheorie. Wenn Canguilhem {iber Technik
nachdenkt, dann geschieht dies stets im Dialog mit seiner Philosophie der Wissenschaften
und des Lebens. Er widmet sich dabei unter anderem Fragen nach der Rolle von (Expe-
rimental-)Technik in wissenschaftlichen Forschungszusammenhingen, nach den Chancen
und Grenzen von technischen Analogien im Rahmen wissenschaftlicher Entdeckungen und
Erkldrungen — insbesondere innerhalb der Lebenswissenschaften — und er fragt nach dem
Verhdltnis von menschlichen Lebensvollziigen und Techniknutzung.

Zundchst im Einklang mit traditionellen anthropologischen Technikphilosophien sieht Can-
guilhem in dem technischen Vermdégen die differentia specifica, durch die sich Menschen von
anderen Lebewesen unterscheiden. Allerdings erklart Canguilhem den Technikeinsatz dabei
gerade nicht durch eine (vermeintlich) anthropologische Konstante wie die physiologi-
sche Struktur des menschlichen Kdrpers, sondern im Sinne seiner Philosophie des Lebens
als graduelle Fortfilhrung des vitalen Vermodgens, spontan Normen zu setzen. Da technische
Tatigkeiten sich von blof physiologischen LebensduBerungen dadurch unterscheiden, dass
sie stets auch begrifflich vermittelt sind und zugleich — wie diese — Momente der Spontaneitat
aufweisen, ist Technik auch der,Ort, an dem neuartige begriffliche Vorstellungen iber Wirkzu-
sammenhadnge entstehen. Genau dies wird nun entscheidend fiir die Rolle, die ertechnogenen
Analogien in den Wissenschaften zuschreibt.

Der Vortrag zeigt diese Uberlegungen als grundlegend fiir eine Reflexion von Technik auf und
wird einen bisher kaum beachteten Strang des Canguilhem’schen Denkens rekonstruieren.



» Tierphilosophie

Sektionsleitung: Dagmar Borchers

Montag, 29. September
14:45-15:15
Frank Brosow (Mainz)

Kann ein Humeaner Tierrechte
begriinden?

15:30—-16:00
Felicitas Selter (Miinchen)

Mentale Zeitreisen. Haben Tiere
eine Vorstellung ihrer eigenen
Zukunft?

ULB 201

Der humeanischen Position wird in der aktuellen Debatte zur Tierethik keine prominente Stel-
lung eingerdumt. Dies erscheint insofern gerechtfertigt, als dass David Hume (1711-1776) sich
nicht ausdriicklich zum moralischen Status der Tiere duBert. Aus seiner moralphilosophischen
Position ldsst sich aber dennoch eine Theorie entwickeln, die den tierethischen Diskurs zu
bereichern vermag.

Da Tiere von der auf Konventionen beruhenden, wechselseitigen Kooperation ausgeschlos-
sen sind und die (kiinstliche) Tugend der Gerechtigkeit in der Einhaltung von Konventionen
besteht, kénnen wir Tieren — zundchst — kein ,Unrecht‘ im eigentlichen Sinne antun. Humes
Moraltheorie enthilt neben kiinstlichen jedoch auch natiirliche Tugenden. Uber diese verfiigt,
wer die charakterliche Disposition zu einem Verhalten aufweist, das ihm selbst oder seinem
Umfeld angenehm oder niitzlich ist. Systematisch existiert kein Argument innerhalb der Hu-
me’schen Moraltheorie, das den Gedanken ausschlief3t, dass auch Tiere in bestimmten Fallen
zum Umfeld eines Akteurs zu rechnen sind.

Von einem ,,steady and general point of view* aus betrachtet entsteht so neben der ,,morali-
schen Verbindlichkeit” zur Schonung der Tiere auch die ,,natiirliche Verbindlichkeit* die Miss-
handlung von Tieren allgemein unter Strafe zu stellen, Tieren also neben einem moralischen
Recht im weiteren Sinne auch ein Recht im engeren Sinne zuzusprechen, nicht misshandelt zu
werden. Diese Verbindlichkeiten werden nicht durch metaphysische oder empirische Eigen-
schaften des Tieres, sondern durch die ruhigen Affekte (menschlicher) moralischer Beurteiler
konstituiert. Die empirische Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit stellt lediglich eine kausale
Bedingung fiir die Entstehung der besagten ruhigen Affekte dar, indem sie dem unparteiisch
urteilenden Beobachter eine nicht-fiktionale Form von Sympathie ermoglicht.

Die These vom Tier als reines Gegenwartswesen halt sich nach wie vor hartnackig. Empirische
Studien zeichnen jedoch ein etwas anderes Bild. Wenigstens einige Tierarten agieren nicht
bloB zukunftsorientiert (etwa in Form evolutiondr implementierter unbewusster Mechanis-
men), sondern haben offensichtlich ein — wie auch immer geartetes — Verstandnis ihrer Selbst
als in der Zeit kontinuierliche Wesen. Bedeutet das nun, dass sie sich auch um ihr zukiinftiges
Selbst sorgen? Aus unserer Sicht, also der Sicht paradigmatischer Personen, scheint eine not-
wendige Voraussetzung fiir die Sorge um sich selbst die Fahigkeit des mentalen Zeitreisens zu
sein. Zukiinftige Szenarien werden nicht einfach hinsichtlich ihrer Informationen semantisch
antizipiert, sondern die Person versetzt sich mittels Vorstellungskraft aktiv in die Situation.
Entsprechend grof3 ist der Aufwand, der in den letzten Jahren betrieben wurde, um eben jene
Fahigkeit des mentalen Zeitreisens auch bei Tieren nachzuweisen und damit den Beweis zu
liefern, dass einige Tiere liber episodisches Gedachtnis verfiigen. Diese einseitige Fokussie-
rung auf das episodische Gedachtnis ist jedoch in zweierlei Hinsicht problematisch: Zum ei-
nen ist mentales Zeitreisen prinzipiell empirisch nicht verifizierbar und zum anderen deuten
psychiatrische und entwicklungspsychologische Studien darauf hin, dass dessen eindeutige
Zuordnung zur episodischen Kognition gefdhrlich vereinfachend ist.

Mein Vortrag soll zundchst einen begrifflichen Abriss dariiber geben, welche Art zukunftsge-
richteten Verhaltens relevant dafiir ist, dass wir Tieren einen Sinn fiir Zukiinftiges unterstellen,
und anschlieBend diskutieren, inwiefern mentales Zeitreisen und die Sorge um sich selbst
tatsachlich zusammenhangen kénnten.




16:15—-16:45
Tobias Starzak (Bochum)

Locating disagreement in the
theory of mind debate

17:30-18:00
Christian Steiner (Basel)

Eine transformative Theorie der
Rationalitat

The ability to understand mental states like beliefs, intentions and desires as causes of be-
havior and to ascribe those states to others in order to explain and predict their behavior is
usually referred to as having a theory of mind (ToM). Since Premack and Woodruff’s famous
paper Does the chimpanzee have a theory of mind? (Premack & Woodruff 1978) there has been
an ongoing debate on the question whether some non-human animals like great apes or cor-
vids have a human-like ToM. According to some researchers like Michael Tomasello, Josep
Call or Thomas Bugnyar, the evidence shows that some animals (like chimpanzees and rooks)
understand some mental states like perception and intentions. In their view the way those
animals understand each other bares some similarity to the way humans understand each
other and we can credit those animals with a ToM (yet in a restricted sense without false-be-
lief understanding). However, other researchers like Daniel Povinelli, Derek Penn and Jennifer
Vonk argue that not-human animals do not possess anything remotely resembling a theory of
mind (Povinelli & Vonk 2003; see also Penn & Povinelli 2007). How can we explain that diffe-
rent researchers interpret the same body of evidence in such different ways? The goal of this
talk is to identify the sources of disagreement and propose a direction in which this debate
should be continued.

Die Debatte um die anthropologische Differenz wird von der Frage angeleitet, ob ein ausge-
zeichneter, kategorialer Unterschied zwischen uns Menschen und (allen anderen) Tieren be-
steht, oder ob dieser Unterschied von der gleichen Art ist wie der Unterschied zwischen zwei
beliebigen Tierarten. Wahrend Assimilationisten diesen Unterschied als einen graduellen
auffassen, sehen Differentialisten darin einen kategorialen Unterschied. Entsprechend sind
Assimilationisten der Ansicht, dass sich unsere mentalen Fahigkeiten nur graduell von den-
jenigen der Tiere unterscheiden, wahrend Differentialisten hier gerade den fundamentalen
Unterschied zwischen Mensch und Tier verorten.

In meinem Beitrag geht es mir darum, eine Alternative zu diesen assimilationistischen und
differentialistischen Positionen auszuarbeiten, welche den Vorziigen dieser beiden Positio-
nen gerecht wird, ohne ihre Schwierigkeiten zu teilen. Dazu werde ich eine Annahme zuriick-
weisen, welche Assimilationisten und Differentialisten liblicherweise teilen. Assimilationis-
ten und Differentialisten gehen (blicherweise davon aus, dass wir gewisse Fahigkeiten mit
nicht-sprachlichen Tieren teilen und dass die fiir uns spezifischen Fahigkeiten zu diesen ge-
teilten Fahigkeiten hinzukommen. Sie gehen also von einer additiven Theorie der Rationalitat
aus. Dagegen machte ich vorschlagen, unsere Vernunft als etwas zu verstehen, das unsere
unspezifischen Fahigkeiten transformiert: Zwar verfiigen sowohl Tiere als auch Menschen {iber
Wahrnehmung, doch in unserem Fall ist diese Fahigkeit nur im Zusammenhang mit unserer
Vernunft verstdndlich. Daher unterscheidet sich menschliches Wahrnehmen von tierischem
Wahrnehmen. Und dennoch haben wir es hier nicht mit einer Homonymie zu tun. Denn auf
einer abstrakteren Ebene zeigt sich, was menschlichem und tierischem Wahrnehmen gemein-
sam ist — so stehen diese konkreteren Formen des Wahrnehmens zu den Gemeinsamkeiten
wie Spezies zu Genus.



» Wirtschaftsphilosophie / -ethik

Sektionsleitung: Matthias Kettner

Montag, 29. September
14:45-15:15
Bastian Ronge (Berlin)

Was ist kritische
Wirtschaftsphilosophie? Adam
Smith und die friithe Kritische
Theorie

15:30—-16:00
Yoshihiro Niji (Osaka)

Kann die Philosophie helfen,
die Krisen der Gegenwart zu
tiberwinden?

ULB 202

Was ist kritische Wirtschaftsphilosophie? Was sind ihre programmatischen Ziele und wie sieht
ihre konkrete Umsetzung aus? Der Vortrag beantwortet diese Fragen in zwei Schritten.

Im ersten Schritt rekonstruiere ich ausgehend von Max Horkheimers Aufsatz ,, Traditionelle und
kritische Theorie“ die wirtschaftsphilosophische Programmatik der frithen Kritischen Theorie.
Kritische Wirtschaftsphilosophie muss drei Bedingungen erfiillen. Sie muss erstens der Tatsa-
che gewahr sein, dass es keine objektivistische Wirtschaftstheorie geben kann. Okonomische
Theoriebildung hat immer eine performative Dimension. Zweitens muss sie das Ziel verfolgen,
die geltende Wirtschaftsordnung zu verbessern; sie gerechter, fairer oder solidarischer zu ma-
chen. Drittens muss eine kritische Wirtschaftsphilosophie ein distanziertes Verhdltnis zu den
Wirtschaftswissenschaften einnehmen und deren Begriffe dekonstruieren.

Im zweiten Schritt des Vortrages zeige ich, dass Adam Smiths ,,Wohlstand der Nationen“ alle
drei Bedingungen erfiillt und daher als Umsetzung einer kritischen Wirtschaftsphilosophie
verstanden werden kann. Smith konzipiert seine Untersuchung als ,,rhetoricall discourse®, um
seine Leser von den Vorziigen des ,natural system of liberty* zu {iberzeugen und die ékono-
mische Ordnung seiner Zeit zu verdndern. Sein Buch zielt auf die Ersetzung des ungerechten
merkantilistischen Wirtschaftssystems durch eine gerechtere Wirtschaftsordnung. Dariiber hi-
naus ist Smith {iberaus skeptisch gegeniiber den Bemiihungen einer rein wissenschaftlichen
Analyse der Okonomie. Dies zeigt sich sowohlin seinen wissenssoziologischen Ausfiihrungen
zu den Physiokraten, als auch in seiner distanzierten Haltung gegeniiber James Steuart. Der
»Wohlstand der Nation“ kann daher als Dokument einer kritischen Wirtschaftsphilosophie im
Sinne der frithen Kritischen Theorie verstanden werden. Am Ende des Vortrages diskutiere ich,
welche Maglichkeiten es gibt, das Projekt einer kritischen Theorie des Wirtschaftens zu revi-
talisieren.

Papst Franziskus hat zum Auftakt der Veranstaltung ,,World Economic Forum — WEF* einen
entschiedeneren Kampf gegen Armut und eine bessere Verteilung des Wohlstandes verlangt
(22. 01. 2014, Rom). Er nannte es ,nicht hinnehmbar, dass Tausende von Menschen weiterhin
jeden Tag an Hunger sterben, obwohl erhebliche Mengen an Nahrung verfiigbar sind, welche
oft einfach verschwendet werden“. Wie kann man dieses schwere Problem l6sen?

Ich mochte in diesem Zusammenhang drei Gesichtspunkte erdrtern:

1. Den Gedanken der Koexistenz. Dieser stammt eigentlich aus der Biologie. Es gibt Symbiose
z.B. in der Beziehung zwischen dem Einsiedlerkrebs und der Seeanemone. Beide Lebewesen
profitieren von der symbiotischen Beziehung. Wir konnen versuchen, den Gedanken der posi-
tiven Koexistenz auf die menschliche Welt zu {ibertragen.

2. Die Theorie der Korporation von Hegel. Der Gegensatz zwischen der Armut und dem Reich-
tum rithrt von der kapitalistischen Produktionsweise her. Die ,,Krise der Allgemeinen Uberpro-
duktion®“ hat den Bankrott von Unternehmen und Arbeitslosigkeit zur Folge. Sie verursacht
eine ungeheure Verschwendung von menschlichen Ressourcen und materiellen Quellen der
Produktion. Wir konnen die Krisentheorie von Marx und den Gedanken der Korporation von
Hegel zur Lésung dieser Problematiken nutzen.

3. Die Seele der japanischen Teezeremonie. Der Kernpunkt der Teezeremonie besteht darin,
Geniigsamkeit zu erfahren. Manchmal vergessen wir die Bedeutung des Geniigens und der
Zufriedenheit. Die Bediirfnisse werden immer mehr und immer groBer in der heutigen Gesell-
schaft. Wir sollten also zur kulturellen Essenz des Tees zuriickkehren.

Die Philosophie als die Konigsdisziplin der Wissenschaften hat das Potential die Krisen der
Gegenwart deshalb iberwinden, weil sie die Beschranktheit der Einzelwissenschaften aufbre-
chen kann.

O ——



16:15—-16:45
Simon Derpmann (Miinster)

Der doppelte Schleier des Geldes

17:30-18:00
Christian Neuh&user (Dortmund)

John Stuart Mills Theorie des
Privateigentums und der
Marktsozialismus

Gegenwadrtig erfahrt die Frage nach der Natur des Geldes neue Aufmerksamkeit. Eine Be-
trachtung der historischen Erscheinungsformen von Geld einerseits und die Wirkungsweise
der Geldschopfung durch das Bankwesen andererseits begriinden Zweifel an klassischen
Ansdtzen, so dass Geld oftmals nicht Ware oder als Symbol 6konomischer Werte, sondern
als soziale Relation der Schuld oder des Kredits begriffen wird. Vor diesem Hintergrund stellt
sich die Frage, wie viel von den klassischen Erkenntnissen hinsichtlich der Beschaffenheit und
Wirkungsweise von Geld im Zuge der Zuriickweisung der Warengeldhypothese aufzugeben ist.
Anhand der Marxschen Geldtheorie ldsst sich diese Frage besonders aufschlussreich behan-
deln. Denn einerseits reiht sich Marx mit der Annahme der Herausbildung einer Geldware,
deren Wert auf dieselbe Weise zu erkldren ist wie der anderer Waren, in die Reihe klassischer
Vorbilder ein, die er in Smith oder Ricardo findet. Andererseits jedoch bringt Marxens Analyse
des Geldes aufgrund seiner Konzeption des Werts von Waren als soziale Relation wertvolle
Einsichten tiber die gesellschaftliche Bedeutung des Geldes hervor, die etwa Simmel aufgreift.
Der Vortrag ergriindet, inwieweit sich diese Erkenntnisse unabhéangig von der konkreten Be-
stimmung von Geld als Ware formulieren lassen.

Mill ist kein Vertreter eines laissez-fairen Wirtschaftsliberalismus, wie haufig behauptet. Es
ist fiir ihn eine offene Frage, ob es Privateigentum an Produktionsmitteln geben sollte und ob
andere Formen des Privateigentums beschrankt werden sollten. Dies hdngt vollstandig davon
ab, welche Wirtschaftsform die vorrangigen Ziele Wohlfahrt und Freiheit besser realisiert. Mill
glaubte, dass zu seiner Zeit kapitalistische und sozialistische Experimente parallel laufen soll-
ten, um diese Frage zu kldren. Unabhdngig davon, wie er selbst die heutige Lage einschédtzen
wiirde, ldsst sich sein theoretischer Ansatz einer konsequentialisitischen Eigentumstheorie
nutzen, um zu einer Neubewertung von Privateigentum und seinen Grenzen heute zu kom-
men. Ich mdchte in meinem Vortrag zeigen, wie solch eine Einschdtzung aussehen kdnnte
und damit auch aufzeigen, dass Mill ein in der Gegenwart relevanter politischer Okonom bzw.
normativer Theoretiker der Wirtschaft ist.

Aus dieser Perspektive mdchte ich argumentieren, dass keineswegs klar ist, ob Produktions-
mittel privat sein missen. Vielmehr lassen sich Griinde dafiir anfiihren, dass ein Marktsozia-
lismus, in dem die Produktionsmittel genossenschaftlich organisiert sind, zu mehr Wohlfahrt
und Freiheit fiihrt. Mills empirischer Methode zufolge gélte es dann, marktsozialistische und
kapitalistische Organisationsformen unter heutigen Bedingungen miteinander zu vergleichen.
Ich mdchte argumentieren, dass das Ergebnis solch eines Vergleichs gemischt ausfallt. In wel-
che Richtung das Eigentum von Produktionsmitteln weiterentwickelt werden soll, hdngt daher
von spekulativen Griinden ab. Dazu zdhlt die zu erwartende Stabilitdt der jeweiligen Systeme,
die zu erwartenden negativen und positiven Effekte auf Wohlfahrt und Freiheit sowie die zu er-
wartenden Kosten gesellschaftlicher Transformation. Mills Ansatz liefert uns relevanten einen
theoretischen Ansatz, um diese Fragen systematisch weiterzuverfolgen.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45—15:15
Paul Hoyningen-Huene (Hannover)

Akzeptanzprobleme der
Neurodkonomik

15:30-16:00
Michael von Grundherr (Miinchen)

Selbstwirksamkeitserwartung

als Katalysator der
Normimplementierung — Eine
ordnungsethische Perspektive auf
ein Konstrukt der Moralpsychologie

16:15-16:45
Max Winter (Jena)

Autonomie als normative Grundlage
okonomischer Theorie?

ULB 201

Die Neurookonomik ist ein neues Teilgebiet der Wirtschaftswissenschaften. Ihr Gegenstands-
bereich sind die neuronalen Grundlagen 6konomischen Verhaltens. Viele Standard-Okonomen
sind der Neurodkonomik gegeniiber sehr skeptisch; sie bezweifeln ganz grundsétzlich, dass
die Neurodkonomik zu den etablierten Fragestellungen der Okonomik etwas beitragen kann.
Das erste Ziel des Vortrags ist, diese Vorbehalte der Standard-Okonomen gegeniiber der Neu-
roskonomik herauszuarbeiten. Aus der Analyse derVorbehalte der Standard-Okonomik gegen-
tiber der Neurookonomik kénnen bestimmte Empfehlungen an die Neurodkonomen abgeleitet
werden, die sie befolgen sollten, wenn sie innerhalb der 6konomischen Zunft Erfolg haben
wollen. Erstens sollten die Neuro6konomen damit rechnen, dass in der Standard-Mikrodko-
nomie Vorhersagen (im Sinne von Ableitungen aus Modellen/Theorien) gegeniiber kausalen
Erklarungen einen massiven methodologischen Vorrang haben. Zweitens sollten Neurodkono-
men eine Entscheidung dariiber treffen, ob sie zur Standard- bzw. der Verhaltens-Okonomik
positiv beitragen wollen, oder ob sie diese Gebiete kritisieren und/oder dndern wollen. Drit-
tens sollten Neurookonomen, die zur Standard- oder Verhaltensékonomik positiv beitragen
wollen, sich bewusst sein, dass sie von der Standard- oder Verhaltensékonomik zu lediglich
heuristischen Ideengebern abgewertet werden konnten. Viertens kann Neurodkonomen, die
die Standard- oder die Verhaltens-Okonomik kritisieren oder dndern wollen, die gleiche Stra-
tegie empfohlen werden, die einige der durchschlagendsten Arbeiten der Verhaltensokonomik
in ihrer Kritik an der Standard-Okonomik verwendet haben. Zusammenfassend kann gesagt
werden, dass die Neurokonomik eine breitere Anerkennung innerhalb der Standard- und der
Verhaltensokonomik nur erreichen kann, wenn sie neuartige Vorhersagen von Verhalten pro-
duzieren kann, das die 6konomischen Disziplinen wirklich interessiert.

Nach der zentralen Forderung der Ordnungsethik konnen und sollen moralische Normen nur
durch anreizkompatible Anderungen der Handlungsbedingungen umgesetzt werden. Ob prin-
zipiell bestehende Anreize in konkreten Fdllen handlungswirksam werden, hangt aber von der
Kompetenz und Selbstwirksamkeitserwartung der realen Akteure ab. Fiir eine angewandte
Ordnungsethik sind deswegen empirische Ergebnisse aus der Psychologie und der experimen-
tellen Okonomik von Bedeutung. Ich werde argumentieren, dass effektive Implementierung
von Normen ein gutes Change Management voraussetzt, das moralische Selbstwirksamkeits-
erwartungen aufbaut. Vorbilder und Rollenmodelle kdnnen dabei einen wichtigen Beitrag leis-
ten. Ihre Aufgabe ist es nicht, selbstloses Verhalten vorzuleben, sondern unklare Situationen
zu disambiguieren und glaubhaft zu zeigen, dass moralisch gefordertes Verhalten in einem
bestehenden institutionellen Rahmen tatsdchlich nicht systematisch zu Nachteilen fiihrt.

Ausgehend vom Befund der Unumganglichkeit normativer, nicht aus der Aggregation individu-
eller Praferenzen ableitbarer Maf3stdbe zur Bewertung 6konomischer Strukturen und Prozesse
und im Unterschied zu primdr egalitaristischen und gerechtigkeitstheoretischen Ansédtzen soll
auf ein Konzept der Autonomie zuriickgegriffen werden, um dessen Tauglichkeit fiir eine nor-
mative Perspektive auf 6konomische Zusammenhange zu beleuchten. Damit wird der vorphi-
losophischen Einsicht Rechnung getragen, nach der die Bewertung 6konomischer Strukturen
sich hdufig nicht so sehr an quantitativen Momenten bemisst, sondern vielmehr am Grad der
in ihnen moglichen Selbstbestimmung.

In einem ersten Schritt soll in der Kritik der gegenwadrtigen Wohlfahrtsékonomik die behaupte-
te Unabdingbarkeit eines Riickgriffs auf vermeintlich ,externe‘ Bewertungsmafistdbe 6konomi-
schen Handelns skizziert werden. In einem zweiten Schritt dann kann die Tragféhigkeit eines
Autonomiebnegriffs beleuchtet werden, der nicht allein politisch zu verstehen ist, sondern
ausdriicklich auch auf 6konomische Strukturen ausgreift. Drittens und abschlieBend sollen
die 6konomischen Implikationen eines solchen Ansatzes in Auseinandersetzung mit gegen-
wirtigen liberalen wie marktsozialistischen Alternativvorschldgen der normativen Okonomik
angedeutet werden.

R ———



17:30-18:00
Annekatrin Meif3ner (Passau)

Unternehmerische Verantwortung
fuir Verwirklichungschancen auf
Bildung

Der Vortrag stellt einen zentralen Argumentationsgang aus meiner Dissertation mit dem Titel:
»Kooperative Bildungsverantwortung als Weg aus der Armut“ vor. Im Mittelpunkt meiner Dis-
sertation steht die Frage der unternehmerischen Verantwortung fiir Bildungschancen. Ausge-
hend von dem entwicklungs- und wirtschaftsethischen Ansatz von Amartya Sen wird in einem
ersten Schritt die Bedeutung von Verwirklichungschancen auf Bildung fiir den Weg aus der
Armut aufgezeigt. Darauf basierend wird im Anschluss fiir eine sekundare Verantwortung von
Unternehmen argumentiert, der diese in einer Kooperation mit Akteuren der Zivilgesellschaft
auch faktisch nachkommen kénnen. Am Fallbeispiel einer eigenen empirischen Studie zu ei-
ner Social Franchise-Kooperation im Bildungsbereich Brasiliens wird in einem dritten Schritt
herausgestellt, welche Potenziale, Grenzen und Erfolgsfaktoren mit einer gemeinsamen Ver-
antwortungsiibernahme verbunden sind.

Der Fokus des Vortrags liegt auf der Begriindung einer sekundéaren Verantwortung von Unter-
nehmen fiir Verwirklichungschancen auf Bildung. Grundlage fiir die Argumentation ist ein er-
weitertes Verantwortungsverstandnis, das (iber eine retrospektive Verursacherverantwortung
hinausgeht und prospektive Aspekte der sozialen Verbundenheit und der Sorge umfasst (vgl.
Neuhduser2011, Young 2010). Ausgangspunkt der Argumentation bilden die Entschuldigungs-
griinde der Eltern und des Staates, die ich als Primarverantwortliche erachte. Darauf basierend
argumentiere ich in vier Schritten fiir eine sekundéare unternehmerische Bildungsverantwor-
tung. Erstens begriinde ich ihre globale Mitverantwortung fiir die Entschuldigungsgriinde von
Eltern und Staat (globales Kriterium). Zweitens beriicksichtige ich den jeweiligen nationalen
Kontext (nationales Kriterium). Drittens diskutiere ich Formen der Zustdndigkeit und viertens
konkretisiere ich mit Amartya Sen die von Young und Neuhduser vorgeschlagenen Kriterien,
nach denen eine Mitverantwortung tibernommen oder zugewiesen werden soll.



» Wissenschaftsphilosophie

Sektionsleitung: Ulrich Krohs

Montag, 29. September G209

14:45-15:15
Florian Fischer (Kéln/Bonn/Oxford)

Antisupervenienzialistische
Naturgesetze — Eine dispositionale
Theorie naturgesetzlicher
Notwendigkeit

15:30—-16:00
Johannes Rohl (Rostock)

Continuous time evolution, event
causation and dispositions

Die neuere Debatte um Naturgesetze findet ihren Ausgang im logischen Empirismus, der wie-
derum auf Annahmen beruht, die auf David Hume zuriickgehen. Hume bestreitet, dass wir
(notwendige) Verbindungen zwischen Ursache und Wirkung finden kénnen. Bis heute steht
zur Debatte, ob man eine addquate Theorie von Naturgesetzen ohne Riickgriff auf notwendige
Verbindungen, formulieren kann.

Ein prominenter Versuch einer solchen ,sparsamen‘ Naturgesetz-Konzeption ist die Regulari-
tatstheorie von David Lewis. Ihr wird jedoch vorgeworfen, dass sie u.a. zentrale Begriffe (wie
Einfachheit) nicht angemessen bestimmen kann.

Daher haben sich Theorien entwickelt, die iber die Humean‘sche Ontologie hinausgehen. Der
Auffassung von David Armstrong, Fred Dretske und Michael Tooley (ADT) zufolge herrscht zwi-
schen verschiedenen Eigenschaften eine Relation der Necessitation. Doch es ist véllig unklar
und unerkldrt, wie die Necessitations-Relation den von ADT angenommenen Zwang in der Na-
tur hervorbringen soll.

Einer weiteren Familie von Naturgesetztheorien, die ebenfalls die empiristische Ontologie
ibersteigen, zufolge werden Naturgesetzaussagen als Dispositionszuschreibungen aufge-
fasst. Die Standardanalyse nimmt an, dass Dispositionen bei gegebenem Stimulus zu ihrer
Manifestation fiihren. Marc Johnstons’ Masken stellen jedoch schwerwiegende Gegenargu-
mente dar, in denen die Manifestation trotz vorliegendem Stimulus und erhalten bleibender
Disposition verhindert wird.

Ich entwickle einen Vorschlag, welchem eine Unterscheidung zwischen Dispositions-Mani-
festation und resultierendem Verhalten zentral ist. Masken kénnen das (normale) resultieren-
de Verhalten verhindern, aber nicht die Manifestation einer Disposition. Das aktuale resultie-
rende Verhalten ist die Summe der Beitrdge aller beteiligten Dispositions-Manifestationen.
Diese Konzeption erlaubt es, dass die Manifestation in allen Féllen dieselbe ist und dennoch
das resultierende Verhalten variiert. Darauf aufbauend kann die naturgesetzliche Notwendig-
keit erfasst werden, ohne einfach postuliert (ADT), oder ginzlich abgelehnt (Lewis) zu werden.

It has often been denied that the concepts of cause and effect have any role in fundamental
physics or other theories of systems with continuous time evolution. It is argued that conti-
nuous evolution does not allow for discrete events and that the laws (represented by differen-
tial equations) that govern these processes usually lack the temporal asymmetry required by
the traditional relation of causation. This seems to conflict with causal descriptions in special
sciences like biology and with philosophical accounts that hold causation to be a relation
between events. Such a divergence in a central concept like causation could lead to a disunity
of science and world. My aim is to show that a picture of the world in which causal powers play
a central part in causation and laws of nature is able to accommodate both the view of mathe-
matical physics and the one of event causation. | argue that event causation can be based on
disposition-manifestation-relations and that the ontic basis of systems with continuous time
evolution can also be analyzed in terms of dispositions, because these determine the func-
tions that determine the time evolution of the system which is ontologically captured as their
joint manifestation process. They are the causal factors that drive the time evolution. Thus, an
ontology with dispositions allows a unified ontology for both continuous processes and causal
links of discrete events.




16:15—-16:45
Matthias Unterhuber (Diisseldorf)

Do Ceteris Paribus Laws Exist?
A Regularity-Based Best System
Analysis

17:30-18:00
Alexander Gebharter (Diisseldorf)

A formal framework for representing
mechanisms?

18:15-18:45
Ramiro Glauer (Magdeburg)

Against Levels of Mechanism

This paper argues that ceteris paribus (cp) laws exist based on a Lewisian best system analy-
sis of lawhood (BSA). Furthermore, it shows that a BSA faces a second trivialization problem
besides the one identified by Lewis. The first point concerns an argument against cp laws by
Earman and Roberts. The second point aims to help making some assumptions of the BSA
explicit. To address the second trivialization problem, a restriction in terms of natural logical
constants is proposed that allows one to describe regularities, as specified by basic generics
(e.g. ‘birds can fly’) and universals (e.g. ‘all birds can fly’). It is argued that cp laws rather than
strict laws might be a part of the the best system of such a regularity-based BSA, since sets of
cp laws can be both (i) simpler and (ii) stronger when reconstructed as generic non-material
conditionals. Yet, if sets of cp laws might be a part of the best system of a BSA and thus qualify
as proper laws of nature, it seems reasonable to conclude that at least some cp laws qualify
as proper laws of nature.

In this talk | tackle the question of how the hierarchical organization of mechanisms can be re-
presented within a causal graph framework. | present an answer to this question proposed by
Casini, Illari, Russo, and Williamson, who suggest to represent a mechanism by a special kind
of node of a recursive Bayesian network, and provide an example that their formalism does
not capture two important features of nested mechanisms: (i) a mechanism‘s submechanisms
are typically causally interacting with each other as well as with other parts of the mechanism,
and (ii) intervening in some of a mechanism‘s parts should have at least some probabilistic
influence on the phenomena the mechanism brings about. Finally, i propose an alternative
approach taking (i) and (ii) into account. In this approach mechanisms are not represented by
a causal graph‘s nodes, but rather by its edges.

Markus Eronen (forthcoming) attacks Craver’s (2007) notion of levels of mechanism on the
basis that it has counterintuitive consequences and is incompatible with Craver and Bechtel’s
(2007) own account of top-down causation. It is counterintuitive, because entities that are
intuitively on the same level often do not turn out to be on the same level of mechanism. And it
isincompatible with Craver and Bechtel’s notion of top-down causation because it leads to the
absurd result that obvious causal interactions between components of different mechanisms
could not really be causal interactions. While | am highly sympathetic with Eronen’s result, |
believe that Eronen makes his case too swiftly. That levels of mechanism are counterintuitive
could be shrugged off by Craver because ‘levels of mechanism’ is a technical notion. And the
apparent inconsistency of levels of mechanism and top-down causation as mechanistically
mediated effects could be resolved by realizing that Craver has an independent account of int-
ra- and inter-level relations that is based on Woodward’s manipulationist conception of causa-
tion, the difference being that inter-level manipulability relations are constitutive, not causal.
This eschews the need to confine causal relations to levels of mechanism. Rather, levels of me-
chanism are a result of causal and constitutive manipulability relations. The deeper problem
of Craver’s account, though, lies in the constitutive inter-level mutual manipulability relation.
Given the criteria for when a manipulability relation is well-defined, mutual manipulability
is not well-defined. As a result, it seems to be more appropriate to conceive of mechanistic
explanation as ‘flat’.



Dienstag, 30. September

14:45-15:15
Chrysostomos Mantzavinos (Athen)

Explanatory Pluralism

15:30-16:00
Stefan Roski (Essen/Hamburg)

Grounding und der Begriff der
Erklarung

16:15-16:45
Stephan Kornmesser (Oldenburg)

Die multiparadigmatische Struktur
der Wissenschaften

G 209

A philosophical theory of explanation should provide solutions to a series of problems, both
descriptive and normative. The aim of this paper is to establish the claim that this can be best
done if one theorizes in terms of explanatory games rather than focusing on the explication
of the concept of explanation. The position that is adopted is that of an explanatory pluralism
and it is elaborated in terms of the rules that incorporate the normative standards that guide
the processes of discovery and justification of explanations as well as the modes of their com-
munication, dissemination, and adoption. They constitute the rules of the explanatory game
that the participants are playing. The philosophical project consists in describing and norma-
tively appraising the rules that constitute these games. This paper builds upon and extends
the argument that appeared in an earlier paper of the author on «Explanatory Games» in the
Journal of Philosophy (2013).

Der Begriff des Groundings ist in den letzten Jahren zu einem heifdiskutierten Thema der ana-
lytischen Metaphysik geworden. Unter Grounding versteht man eine objektive (nichtepiste-
mische) Prioritdtsrelation zwischen Tatsachen oder wahren Propositionen. Haufig wird diese
Relation auch als ein Fall von nicht-kausaler, explanatorischer Abhéngigkeit charakterisiert.
Insbesondere werden allgemeine Eigenschaften der Grounding-Relation und Thesen beziig-
lich konkreter Félle von Grounding hdufig iber Intuitionen beziiglich Erkldrungen motiviert.
Erklarungen sind freilich seit langem ein zentrales Thema der Wissenschaftstheorie. Bisher
ist jedoch noch ungekléart in welchem Verhdltnis in der Wissenschaftstheorie diskutierte Er-
klarungsbegriffe mit dem Begriff des Groundings stehen. In meinem Vortrag mochte ich einen
Beitrag zur Untersuchung dieses Verhéltnisses leisten. In diesem Kontext werde ich untersu-
chen, ob der Begriff der Erkldrung, an den in der Debatte um Grounding appelliert wird, (i) ein
anderer Erkldrungsbegriffist als die in der Wissenschaftstheorie diskutierten, ob Erkldrungen
unter Rekurs auf Grounding (ii) lediglich andere Gegenstandsbereiche betreffen als typische
Falle wissenschaftlicher Erkldrung, oder ob es (iii) vielleicht generell nicht sinnvoll ist die Intu-
itionen, die in der Debatte um Grounding in Metaphysik und Philosophie der Logik eine Rolle
spielen, unter Rekurs auf den Begriff der Erklarung zu motivieren.

Im Jahr 1962 verdffentlichte Thomas S. Kuhn sein Hauptwerk The Structure of Scientific Revo-
lutions, das als eines der Hauptmarkierungspunkte in der historischen Wende der Wissen-
schaftstheorie gilt. Die darin von Kuhn durchgefiihrte deskriptive und diachronische Analyse
der Naturwissenschaften fiihrte zu den folgenden wohlbekannten Thesen, dass

— erstens nur die “reifen” Naturwissenschaften paradigmenbasierte Wissenschaften.

— zweitens eine bestimmte Entwicklungsphase einer wissenschaftlichen Disziplin immer auf
einem Paradigma und somit auf einer normalwissenschaftlichen Entwicklung basiert.

— drittens inkommensurable Paradigmen in der Regel nicht parallel zueinander existieren, da
Inkommensurabilitdt nur zwischen zwei durch eine wissenschaftliche Revolution einander ab-
l6senden Paradigmen besteht.

In der auf Kuhn aufbauenden Wissenschaftsphilosophie wurde dieses Bild wissenschaftlicher
Entwicklungen weitestgehend akzeptiert und nur vereinzelt kritisch hinterfragt. In meinem
Vortrag werde ich die oben genannten Thesen Kuhns anhand von Untersuchungen einzelwis-
senschaftlicher Strukturen und Entwicklungen einer Reanalyse unterziehen. Es wird sich zei-
gen, dass

— erstens sowohl naturwissenschaftliche als auch nicht-naturwissenschaftliche Disziplinen
paradigmenbasierte Wissenschaften sind.

— zweitens sich viele wissenschaftliche Disziplinen in einem Zustand der Multiparadigmatizi-
tat befinden, in dem rivalisierende Paradigmen dauerhaft koexistieren und parallele Normal-
wissenschaften erzeugen.

— drittens Inkommensurabilitdt kein ausschlieBlich durch den Prozess einer wissenschaftli-
chen Revolution erzeugtes, sondern ein in den Wissenschaften allgegenwartiges Problem ist,
das in der Schwierigkeit der Vergleichbarkeit parallel existierender rivalisierender Paradigmen
besteht.

Abschlieend werde ich in meinem Vortrag einige Konsequenzen dieser Neubewertung bespre-
chen, die aus der kuhnschen Betrachtungsweise {iberhaupt nicht erkannt werden konnten: Es
gilt zu untersuchen, in welche Beziehungen inkommensurable koexistierende Paradigmen zu-
einander treten kénnen und welche Beziehungen diese Paradigmen in der wissenschaftlichen
Praxis tatsdchlich eingehen.

B —



17:30-18:00
Nicola M6B3ner (Aachen)

Was Higgs Bosonen und
Cocktailpartys gemeinsam haben
— Ludwik Fleck iiber den sozialen
Ursprung wissenschaftlicher
Metaphern

Metaphern spielen eine wichtige Rolle in der Wissenschaftspraxis, wo sie oft zu didaktischen
und kommunikativen Zwecken eingesetzt werden. Mit ihrer Hilfe kénnen neue Phdanomene,
wie z. B. die Wirkung des Higgs Mechanismus, verstandlich gemacht werden. Fiir solche epi-
stemischen Zwecke wird mit ihrer Hilfe eine Analogie zwischen bereits Bekanntem und dem
noch Unbekannten hergestellt. Metaphern verbinden dabei Informationen und Erklarungs-
muster aus ganz unterschiedlichen Erfahrungsbereichen, wie z. B. den Bereich der theoreti-
schen Teilchenphysik mit unserem Alltagswissen {iber Cocktailpartys.

Hervorzuheben ist, dass durch die Verwendung von Metaphern nicht nur ein persénlicher Ver-
standnisfortschritt erbracht, sondern auch ein epistemischer Fortschritt fiir eine ganze For-
schungsrichtung erzielt werden kann. So hat Richard Boyd (1993) darauf hingewiesen, dass
Metaphern konstitutiv fiir die Entwicklung neuer Theorien sein kdnnen. Sie gewahren Wis-
senschaftlern einen ersten Zugang zu neuen Forschungsgegenstanden und werden dadurch
in einigen Fallen selbst zu Kernpfeilern der theoretischen ErschlieSung des entsprechenden
Gegenstandsbereiches.

Eine wichtige Rolle fiir den epistemischen Erfolg von Metaphern in wissenschaftlichen Erkla-
rungen spielt dabei der soziale Kontext der wissenschaftlichen Erkenntnisprozesse. Mit Hil-
fe von Ludwik Flecks Theorie der sozialen Bestimmtheit wissenschaftlicher Erkenntnis soll in
diesem Vortrag der soziale Entstehungsprozess wissenschaftlicher Metaphern genauer ana-
lysiert werden. Insbesondere Flecks Uberlegungen zur Zirkulation von Ideen (,,Gedankenwan-
derung®) in der wissenschaftlichen Gemeinschaft (,,Denkkollektiv®) werden fiir eine Erklarung
des genannten Phdanomens nutzbar gemacht. Kritisch untersucht werden soll ferner, welche
Rolle Fleck Metaphern im Kontext der Entwicklung von Theorien zuspricht. Inshesondere gilt es
zu klaren, ob und inwiefern diese sich von den sogenannten ,,Ur- oder Praideen® unterschei-
den, welche er als den Ausgangspunkt wissenschaftlicher Theorie-Entwicklung auffasst.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Cornelis Menke (Bielefeld)
Ursprung und Leistungsfahigkeit
von Thomas Kuhns Konzeption

der Rolle von Werten in der
Wissenschaft

15:30—-16:00
Lara Huber (Darmstadt)

Wissen und Macht: Zur Autoritat
wissenschaftlicher Normen fiir die
Erkenntnissicherung

G 209

In ,,Objectivity, Value Judgment, and Theory Choice“ (1977) vertritt Kuhn die Auffassung, die
Kriterien der Theoriewahl ,function not as rules, which determine choice, but as values, which
influence it“. Dies ermdgliche, dass die Kriterien Theorien auch in einem Stadium ihrer Ent-
wicklung auszeichnen konnten, in welchem diese noch nicht ,,artikuliert” sind und noch nicht
viele Erfolge vorzuweisen haben, und gestatte so zu erkldren, dass einige Forscherin bestimm-
ten Situationen neue Theorien entwickelten vorzégen und diese weiterverfolgten (Innovati-
onsproblem).

Im Vortrag betrachte ich den Ursprung und die Leistungsfahigkeit dieser Auffassung Kuhns.
Zum einen mochte ich plausibel machen, dass die Pointe dieser Auffassung nicht in der Lo-
sung des genannten Innovationsproblems liegt, sondern darin, dass sie eine ingeniése Ant-
wort auf den Vorwurf gibt, Kuhn kénne den wissenschaftlichen Entscheidungsprozess nicht als
rational betrachten, sondern zeichne das Bild einer ,mob psychology“. Zum anderen mochte
ich die Leistungsfdhigkeit dieser Konzeption betrachten. In , The Structure of Scientific Revo-
lutions*“ (1962) hatte Kuhn noch eine andere Lésung des Innovationsproblems vorgeschlagen.
Diese erlaubt keine vergleichbar gute Entgegnung auf den Vorwurf der Irrationalitat, stellt aber
—wie ich zeigen mdchte — mdglicherweise die bessere Losung des Innovationsproblems dar.

Wissenschaftliche Erkenntnis und menschliches Vermégen, auf natiirliche Prozesse einzuwir-
ken und soziales Leben zu gestalten, stehen in enger Beziehung zueinander. Die Themati-
sierung des wechselseitigen Verhéltnisses von Wissen und Macht geht maBgeblich auf den
neuzeitlichen Philosophen Francis Bacon zuriick, derim Novum Organon die Rede auf die Zwil-
lingsziele menschliche Wissenschaft und menschliche Macht bringt (Novum Organon, 1620).
In der zeitgendssischen Philosophie, etwa im Entwurf der politischen Wissenschaftsphiloso-
phie des amerikanischen Philosophen Joseph Rouse, wird Wissen vor diesem Hintergrund als
Basis machtbezogenen Handelns vorgestellt: Erst genaue Kenntnisse {iber die Funktionsweise
von Dingen in der Welt erlaubten es, auf diese verdandernd einzuwirken bzw. zu kontrollieren
(Knowledge and Power, 1987). Um das Verhiltnis von Wissen und Macht detaillierter und fo-
kussierter auf epistemische Inhalte hin zu analysieren, komme man nach Rouse nicht umhin,
die eigentlichen wissenschaftlichen Praktiken, wie sie sich etwa im experimentellen Setting
bei der Bewertung von Forschungsdaten zeigten, im Einzelnen zu wiirdigen. Der Vortrag geht
dieser Forderung nach und widmet sich im Besonderen der Frage, inwiefern wissenschaftli-
chen Normen (,Standards®) zum Beispiel in Gestalt von Richtlinien epistemisch wirksam wer-
den, indem sie etwa zur Bewertung wissenschaftlicher Ergebnisse herangezogen werden.

Der Vortrag wiirdigt die Autoritdt wissenschaftlicher Normen fiir die Erkenntnissicherung an-
hand ausgewdhlter Beispiele aus dem Bereich der experimentellen Laborwissenschaften und
tragt ihrer Divergenz in normativer als auch in epistemischer Hinsicht dezidiert Rechnung: Im
Besonderen bezieht sich die Analyse auf das klassische Verstandnis der Normengenese in
der Messtechnik, wonach die Einfiihrung von standardisierten Formaten — neben der Durch-
setzungsgewalt institutioneller Macht — an die Anerkennung und Achtung wissenschaftlicher
Autoritat zurtickgebunden ist.



16:15—-16:45
Nora Hangel (Konstanz)

Implizite und explizite normative
Aspekte in epistemischen und
sozialen Wissenskulturen

17:30-18:00
Rico Hauswald (Dresden)

Sozialepistemologische
Uberlegungen zum Verhiltnis von
Wissenschaft und Aktivismus

Das Ethos der epistemischen Rationalitat, das unter anderem gute wissenschaftliche Praxis
sichern soll, ist als normatives Referenzsystem handlungsleitend fiir die Wissenschaftsge-
meinschaft. Verstehen wir letztere nicht nur als epistemische Gemeinschaft sondern auch als
soziales Geflige, werden normative Anteile in epistemischen Praktiken, z.B. in der Herstellung
epistemischer Artefakte, sichtbar und die Rolle sozialer Praktiken beim Erkenntniszuwachs
riickt ins Blickfeld. Bezieht man dabei neben internen auch externe Dynamiken der Wissen-
schaftspraxis ein und beleuchtet die unterschiedlichen epistemischen Bedingungen von na-
tur-, sozial- und geisteswissenschaftlicher Forschung, zeigen sich mitunter dem Ethos episte-
mischer Rationalitdt gegenldufige Handlungsorientierungen.

Im Vortrag werden u.a. am Beispiel des sich wandelnden Publikationsverhaltens, Ergebnis-
se aus dem Forschungsprojekt ,,Wissenschaftliche Integritdt im Kontext von Integration und
Wettbewerb“ (EXC-Konstanz Laufzeit 2009-2014) prdsentiert. Die Relevanz fiir die praktische
Wissenschaftsphilosophie besteht darin, zu verdeutlichen, in wie weit explizite und implizite
normative Aspekte in epistemischen und sozialen Praktiken zu finden sind und wie diese z.B.
das Selbstverstandnis der Forschenden als Teil der Wissenschaftsgemeinschaft beeinflussen.
Neben dem Selbsthild der Wissenschaft Treibenden verdndern sich nicht nur epistemische
wie soziale Praktiken. Auch das Verhadltnis zwischen gesellschaftlichem Interesse und Wis-
senschaft wird entlang von Fragen der Forschungsfreiheit oder auch Instrumentalisierung der
Forschung neu verhandelt.

Die praktische Wissenschaftsphilosophie ist auf Grund ihrer normativen Ausrichtung gefor-
dert, auf wissenschaftsinterne und -externe Dynamiken zu reagieren, um die Pluralitat der un-
terschiedlichen epistemischen Zugédnge zu bewahren. Der Beitrag zeichnet ein komplexes Bild
der gegenwartigen Wissenschaftsgemeinschaft. Um auf gegenwartige Herausforderungen zu
reagieren, werden implizite sowie explizite Normen entlang der vorgestellten Ebenen hinsicht-
lich epistemischer wie sozialer Praktiken analysiert.

Ziel des Beitrags ist eine systematische Bestimmung der Rolle, die bestimmte Formen des
politischen Aktivismus fiir die Wissenschaft spielen. Ich versuche dabei, Aktivismus als eine
Art stakeholder (im Sinne von Rolin) aufzuweisen, d.h. einen zwar wissenschaftsexternen
Faktor, der aber einen relevanten Einfluss auf Wissenschaft hat und mitberiicksichtigt wer-
den muss, wenn ihr Funktionieren verstanden werden soll. Es geht mir besonders darum, das
ambivalente Verhdltnis der Wissenschaft zum Aktivismus zu verdeutlichen — er kann sowohl
eine Gefahr fiir ihre Integritat darstellen als auch positive Funktionen fiir sie erftillen — und
dabei auch neue Argumente zur Beurteilung personeller Wanderungen zwischen beiden Berei-
chen zu présentieren. Ausgangspunkt meiner Uberlegungen ist einerseits die Beobachtung,
dass sich zahlreiche Forschungsbereiche parallel und in engem personellen Austausch zu
bestimmten aktivistischen Bewegungen entwickelt haben (z.B. Gender Studies und Frauen-
rechtsbewegung, Klimaforschung und Klimaschutzaktivismus), andererseits die Feststellung,
dass Wissenschaft und Aktivismus unterschiedlichen konstitutiven Prinzipien folgen. Wah-
rend Wissenschaft darauf gerichtet ist, signifikante Wahrheiten aufzufinden (um Kitchers Cha-
rakterisierung aufzugreifen), ist Aktivismus auf die Erreichung (nicht wissenschaftlich letzt-
begriindbarer) politischer Ziele gerichtet. Trotz dieser unterschiedlichen Funktionslogiken ist
das Verhdltnis fiir beide Seiten hochst relevant. Fiir den Aktivismus erfiillt Wissenschaft eine
informierende und legitimierende Funktion. Was die andere Richtung des Verhdltnisses be-
trifft, auf der mein Schwerpunkt liegt, werde ich vier Aspekte gesondert diskutieren: 1. die
Rolle des Aktivismus fiir die Strukturierung der wissenschaftlichen Agenda, 2. seine Rolle bei
der Akquirierung geeigneten Forschungspersonals, 3. Aktivismus als die Forschung stérender,
verzerrender bzw. 4. bestehende Verzerrungen kompensierender Faktor. Hintergrund meiner
Argumentation ist eine kritische Auseinandersetzung mit pluralistischen Ansdtzen in der ge-
genwdrtigen Wissenschaftsphilosophie.



Donnerstag, 2. Oktober

14:45-15:15
Stephan Fischer (Berlin)

Ontischer Strukturrealismus und
Thermodynamik

15:30-16:00
Jorn Wiistenberg (Gie3en)

Ein reprdsentationstheoretisches
Argument gegen strukturellen
Realismus

G 32

Von welcher Realitdat sprechen wissenschaftliche Theorien? Der Strukturrealismus - ich be-
trachte hier die Variante des moderaten ontischen Strukturrealismus (mOSR) - versucht darauf
eine ganz eigene Antwort zu geben. Er legt Strukturen als konkrete, partikuldre physikalische
Relationen fest, und wiirde gestiitzt, wenn die Eigenschaften der fundamentalen Objekte in
Relationen bestehen anstatt intrinsische Eigenschaften zu sein. Dieses Konzept wird in vielen
Arbeiten an Hand der Quantenphysik und der Allgemeinen Relativitdtstheorie abgehandelt.
Weshalb kommt die (statistische) Thermodynamik in diesen Arbeiten praktisch nicht vor?

Ich argumentiere, dass die Analyse der statistischen Thermodynamik folgendes zeigt: Tat-
sachlich konnen thermodynamische Eigenschaften als innerhalb eines relationalen Netzes
bestimmt und folgerichtig als nicht-intrinsische Eigenschaften verstanden werden. Die fiir die
Thermodynamik charakteristischen Relationen jedoch stellen eine - verglichen mit der Quan-
tenmechanik - eigenstdndige Relationengruppe dar. Diese sind nicht-konkrete und nicht-par-
tikuldre Relationen. Dies begriindet nicht nur den Status der Thermodynamik als einer Fun-
damentaltheorie der Physik, die nicht reduzierbar ist auf die unterlegte Basistheorie, der
Quantenmechanik. Es zwingt den mOSR dazu, eine Sachlage zu entwirren, der zu entgegnen
er angetreten ist: Das Problem einer ,okkulten‘ Verbindung zwischen abstrakten Relationen
und konkreten, partikuldren physikalischen Ereignissen. Der moderate ontische Strukturrea-
list muss daher entweder die Reduzierbarkeit der statistischen Thermodynamik auf die Quan-
tenmechanik behaupten — was nicht zutrifft — oder er scheitert an dieser Theorie.

Ich werde ein reprdsentationstheoretisches Argument gegen den strukturellen Realismus for-
mulieren. Struktureller Realismus besagt, dass unsere wissenschaftlichen Theorien und Mo-
delle sowohl die beobachtbaren als auch die unbeobachtbaren Strukturen der Realitat repra-
sentieren. (Worrall 1989)

Bas van Fraassen hat in ,Scientific Representation: Paradoxes of Perspective“ ein reprdsenta-
tionstheoretisches Argument vorgetragen, das sich gegen den strukturellen Realismus in Stel-
lung bringen ldsst. Einen realistischen Einwand dagegen weist van Fraassen zuriick. Ich zeige,
dass dies Realisten nicht iberzeugen wiirde, da es bereits antirealistische Voraussetzungen
macht, die diese nicht akzeptieren.

In Anlehnung an van Fraassens Analyse der Reprdsentation, die ein ,,fundamentales Problem*
(van Fraassen 2008) der strukturellen Reprdsentation expliziert, formuliere ich ein starkeres
Argument gegen strukturelle Reprdsentation im Bereich des Unbeobachtbaren. Eine genaue
Analyse der reprdsentationstheoretischen Bedingungen wissenschaftlicher Theorien und Mo-
delle lasst es zu, unter Voraussetzungen, die strukturelle Realisten nicht zuriickweisen, ein
Argument gegen den strukturellen Realismus zu formulieren.

Reprdsentation erfordert sowohl inferenzielle Beziehungen zwischen reprasentiertem Objekt
und der Reprdsentation als auch die Koordination der Reprdsentation mit etwas Realem. Ich
zeige, dass es unter diesen Bedingungen und in Anbetracht der Moglichkeiten von Detektion
nicht moglich ist, dass unsere Theorien und Modelle die unbeobachtbare Struktur der Welt
reprdsentieren.




16:15—-16:45
Cord Friebe (Bonn)

Identitat, Ununterscheidbarkeit und
Verschrankung

17:30-18:00
Paul Ndger (Miinster)

Fundamentale Asymmetrien: gegen
Russell fiir kausalen Realismus

Dem Received View zufolge verletzen gleichartige Quanten-Objekte das Leibnizsche Prinzip
der Identitdt von Ununterscheidbarem, und zwar sogar in einer recht schwachen Version, nam-
lich dadurch, dass sie, obwohl numerisch distinkt, qualitativ sowohl absolut als auch relatio-
nal ununterscheidbar sind. Dagegen werde ich dafiir argumentieren, dass (zumindest) Fermio-
nen sehrwohl ein moderates Leibniz-Prinzip erfiillen und also qualitativ individuiert sind. Der
entscheidende Fehler in der Literatur ist ein physikalischer: Seit jeher ndmlich wird als para-
digmatischer Zustand, in dem zwei Fermionen sich befinden miissten, der Singulett-Zustand
aus dem reinen Spin-Raum betrachtet. Auf diese Weise aber werden zwei Themen miteinander
vermischt, die auseinander zu halten sind: Permutationsinvarianz und EPR-Verschrankung.
Betrachtet man hingegen einen kompletten Satz kommutierender Operatoren fallen Antisym-
metrie und EPR-Verschrankung auseinander: Zustande, die dort direkt durch (Anti)symmet-
risierung von Produktzustanden entstehen, sind nicht EPR-verschrankt; mit ihnen kann man
keine Bellsche Ungleichung verletzen. Die EPR-verschrankten Zustande sind dort komplexere
(freilich auch antisymmetrische) Zustande. Mein Argument verlduft dann wie folgt: Um die
ontologischen Konsequenzen der Permutationsinvarianz zu verstehen, hat man solche (anti)
symmetrische Zustande zu betrachten, welche diese in reiner Form ausdriicken und also ge-
rade nicht die EPR-verschrankten Zustande, die vielmehr zu stark verschréankt sind; deren Ver-
schrankung kann durch Messung aufgehoben werden. Nur die davon unterschiedenen, rein
permutationsinvarianten Zustande, deren Verschrankung durch keine Messung aufgehoben
werden kann, sind die relevanten Zustande fiir das Thema ldentitdt und Ununterscheidbarkeit.
Betrachtet man diese Zustédnde, stellt man fest, dass in diesen gleichartige Teilchen sehrwohl
(moderat) Leibniz-individuiert sind.

Gegen den kausalen Realismus sind zwei Hauptargumente angefiihrt worden: Humes Argu-
ment gegen die Beobachtbarkeit kausaler Relationen (Hume 1739), hat viele Autoren veran-
lasst nach einer empirischen Reduktionsbasis fiir kausale Tatsachen zu suchen (Regularitats-
theorien, probabilistische Theorien, kontrafaktische Theorien, Prozesstheorien der Kausalitat
etc.). Zweitens hat Russells Argument aus der Zeitsymmetrie der fundamentalen Physik (1912)
dazu gefiihrt, dass viele Philosophen die fundamentale Ebene der Welt als vollig akausal be-
trachten (Eliminativismus). Reduktionistischen Theorien der Kausalitdt, so die These, sind
erst auf einer makroskopischen Ebene anwendbar, wo wegen statistischer Effekte aus Vielteil-
chensystemen (Zweiter Hauptsatz der Thermodynamik) Asymmetrien ins Spiel kommen; auf
zeitsymmetrischer fundamentaler Ebene hingegen hatten kausale Ausssagen keine Referenz.
In diesem Vortrag zeige ich, wie der kausale Realist auf die Russell‘sche Herausforderung ant-
worten kann. Ich kritisere Russells Argument, indem ich zeige, dass es eine unplausible Pra-
misse enthdlt. Positiv argumentiere ich, dass es entgegen iiblicher Meinungen Asymmetrien
auf einer fundamentalen Ebene gibt. Nach den klaren Kriterien der Theorie kausaler Bayes
Netze (Spirtes et al. 2000; Pearl 2000) kdnnen diese Asymmetrien als positive Evidenz fiir
Kausalitdt in der fundamentalen Physik betrachtet werden.



18:15-18:45

Simon Lohse (Hannover)

Ontologie und die (Philosophie der)
Sozialwissenschaften

Innerhalb der Philosophie der Sozialwissenschaften dominieren zwei entgegengesetzte Auf-
fassungen zur Relevanz ontologischer Betrachtungen fiir die Sozialwissenschaften.

Die erste Auffassung geht davon aus, dass ontologische Betrachtungen eine entscheidende
Rolle fiir die Sozialwissenschaften und deren Erklarungsweisen spielten, da sie direkte Konse-
quenzen flirdie Auswahlvon geeigneten Erklarungsstrategien hdtten. Dahinter steht haufig die
Uberlegung, dass ein angenommener ontologischer Rahmen quasi automatisch determiniere,
welche Methoden bestgeeignet fiir die Erklarung sozialer Phdanomene seien. Eine pragnante
Formulierung dieser Auffassung ldsst sich aktuell bei Pierre Demeulenaere (2011, 4) finden:
“1. Social life exists only by virtue of actors who live it.”

Aus diesem ontologischen Statement folge nun unmittelbar eine methodologische These:

“2. Consequently, a social fact of any kind must be explained by direct reference to the actions
of its constituents [individual actors].” (meine Hervorhebungen)

Die zweite, diesem entgegengesetzte Auffassung besagt, dass ontologische Fragen letztlich
unergiebig fir die (Philosophie der) Sozialwissenschaften und sozialwissenschaftliche Er-
klarungsweisen seien und ontologischen Betrachtungen in der Vergangenheit bereits zu viel
Aufmerksamkeit geschenkt worden sei: Letztlich seien ontologische Debatten in den Sozial-
wissenschaften haufig paralysierend und liefen auf wenig fruchtbare Auseinandersetzungen
zwischen unterschiedlichen metaphysischen Intuitionen hinaus. Einige Autoren sprechen sich
daher fiir die De-Ontologisierung der Philosophie der Sozialwissenschaften aus und pladie-
ren stattdessen fiir einen pragmatisch-methodologischen Zugang, der primar die tatsachliche
Erklarungspraxis der Sozialwissenschaften und unterschiedliche epistemische Interessen in
den Blick nimmt (vgl. van Bouwel & Weber 2008).

In diesem Vortrag werde ich die Position vertreten, dass beide Auffassungen zur Relevanz
ontologischer Betrachtungen fiir die Sozialwissenschaften und deren Erklarungsweisen ab-
zulehnen sind. Weder folgen aus ontologischen Betrachtungen automatisch methodologische
Konsequenzen (,ontologischer Fehlschluss’), noch sind ontologische Betrachtungen als uner-
giebig fiir die Sozialwissenschaften und deren Erklarungsweisen einzuschatzen. Vielmehr gibt
es eine Reihe von alternativen Funktionen, die ontologische Reflexionen fiir die (Philosophie
der) Sozialwissenschaften haben kénnen. In meinem Vortrag werde ich exemplarisch drei The-
sen zur Relevanz ontologischer Betrachtungen fiir die Sozialwissenschaften skizzieren:

(1) Ontologische Betrachtungen leiten sozialwissenschaftliche Forschung nicht direkt an, kdn-
nen allerdings unter bestimmten Umstdnden schwach-limitierende Bedingungen fiir sozial-
wissenschaftliche Forschungsprogramme festlegen.

(2) Bestimmte sozialwissenschaftliche Erklarungsweisen, bspw. mechanistische Erklarungen,
haben teils implizite ontologische Voraussetzungen, deren Explikation zum besseren Ver-
standnis dieser Erkldarungen beitragen kann.

(3) Die kritische Analyse der tatsachlichen ontologischen Verpflichtungen der unterschiedli-
chen sozialwissenschaftlichen Paradigmen kann tieferliegende Zusammenhadnge zwischen
diesen Paradigmen offenlegen und damit zu einer klarenden Systematisierung der multipara-
digmatisch zersplitterten Sozialwissenschaften beitragen.




