Ibrahim al-Mi‘mar:
Ein dichtender Handwerker aus Agyptens Mamlukenzeit

Von THomas BAUER, Miinster

Ein Dichter zwischen ,,Volk“ und Elite!

Obwohl man in der Literaturwissenschaft heute nicht mehr ohne Vorbe-
halte von ,Volksdichtung® und ,Volksliteratur® spricht,? wird der Begriff in
der Arabistik gerne dazu verwendet, eine angeblich frischere und originel-
lere Volksliteratur gegen eine vermeintlich in Konventionen erstarrte Hoch-
literatur auszuspielen. So glaubte noch jlingst P. HEaTH die arabische Lite-
ratur seit dem Beginn des 7./13.Jahrhunderts wie folgt charakterisieren zu
konnen: ,Wihrend ... die hocharabische Literatur im Niedergang begriffen
war, erfuhr die arabische Volksliteratur einen groflen Aufschwung an schop-
ferischer Kraft.“> Diese Diagnose ist aber allein schon deshalb falsch, weil
die hocharabische Literatur vom 7./13. bis zum 9./15. Jahrhundert nicht die
Spur eines Niedergangs erkennen lifit, ja gerade das 8./14.Jahrhundert als
einer der Hohepunkte der arabischen Literatur gelten mufl. Bedenkt man
ferner die starke, gerade in dieser Zeit iiberall spiirbare Interdependenz
von Volks- und Elitekultur, dann erscheint viel eher die Umkehrung des

! Im Artikel verwendete Abkiirzungen: B = Kitab Diwan ... Gamaladdin Ibrihim
al-ma'rvif bi-l-Mi‘mar. Staatsbibliothek Berlin. Ms. or. oct. 1324, fol. 75a-111a (vgl. G.
SCHOELER: Arabische Handschriften Teil 11. Stuttgart 1990 [= Verzeichnis der Orientali-
schen Handschriften in Deutschland. Bd. XVII, Reihe B], S. 301f.). — A%yan = Halil ibn
Aybak as-Safadi: A'yan al-‘asr wa-a'wan an-nasr. Ed. ‘ALT ABU ZAYD u.a. 6 Bde. Damas-
kus: Dar al-Fikr 1997-98. — Wafi = DERrs.: al-Wafi bi-l-wafayat. Bd. 6. Ed. S. DEDERING.
Wiesbaden 1981 (Bibliotheca islamica. 6f) — Durar = Ibn Hagar al-‘Asqalani: ad-Durar al-
kamina. 5 Bde. Hayderabad 1929-1931. — Hizana = Ibn Higga al-Hamawi: Hizanat al-
adab wa-gayat al-arab. 2 Bde, Beirut: Dar wa-Maktabat al-Hilal 21991. - Manhal = Abu
I-Mahasin Ibn Tagribirdi: al-Manhal as-safi wa-l-mustawfi ba'd al-wafi. Bd. 1. Ed. M. M.
Awmin. Kairo 1984. — Fiir wertvolle Hinweise danke ich Prof. Dr. Heinz GroTZFELD, Miin-
ster, und Dr. MARCO SCHOLLER, Kéln,

2 Vgl. G. von WILPERT: Sachwirterbuch der Literatur. Stuttgart 1955, 71977, S. 1010f.

3 P. HeatH: ,Arabische Volksliteratur im Mittelalter.” In: W. Hemnricas (Hrsg.):
Ovrientalisches Mittelalter. Wiesbaden 1990 (Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.
5.), S. 423439 (hier S. 424).



64 THoMAS BAUER

Heatnschen Diktums plausibel: Gerade die auflergewshnliche Bliite der
Hochliteratur wihrend der Ayyubiden- und Mamlukenzeit bildet Hinter-
grund und Voraussetzung fiir den erstaunlichen Aufschwung der Volks-
literatur in dieser Zeit!

Wie schwer es ist, in der Mamlukenzeit (648-922/1250-1517) eine sau-
bere Grenze zwischen Elite- und Volkskultur zu ziehen, zeigt das Wirken
eines Dichters, dessen Dichtung im groflen und ganzen, wie noch zu zeigen
sein wird, durchaus als Volksdichtung bezeichnet werden kann, der aber
aufgrund seines Ruhms (und einiger Zufille) in die Gelehrtenbiographien
hineingeraten ist. Es handelt sich um Ibrihim al-Mi‘mir, eine hochst er-
staunliche, aber wohl nicht uncharakteristische Figur aus dem Kairo der
ersten Hailfte des 8./14.Jahrhunderts, der jedoch von der modernen Ori-
entalistik noch weit stirker vernachlissigt worden ist als von den High-
brow-Literaten seiner eigenen Zeit.! Die folgenden Ausfiihrungen sollen vor
allem am Beispiel bislang unedierter Gedichte einen ersten, notgedrungen
vorldufigen Eindruck vom Werk al-Mi‘mars und seiner Bedeutung fiir die
Poesie der Mamlukenzeit vermitteln.

Hauptquelle fiir das Werk al-Mi‘mars ist sein Diwian, der offensichtlich
mehrmals, von verschiedenen Kompilatoren, gesammelt wurde.® Die mir
vorliegende Rezension der Berliner Handschrift enthilt zunichst 223 Epi-
gramme, die zwischen zwei und fiinf Versen lang sind, sowie eine einzige
Qaside (das noch zu erwihnende Lobgedicht auf Ibn Fadlallah), anschlie-
fend 25 Mawailiya und mehrere Balaliq®. Es iiberrascht wenig, dafl wir
vom (anonymen) Kompilator des Diwans erfahren, al-Mi‘mar habe sich
selbst nicht um eine Sammlung seiner Gedichte gekiimmert.” Die Mitteilung

* Die gesamte westliche Sekundirliteratur beschrinkt sich auf den Eintrag in Brox-
KELMANNS GAL (vgl. G I1 10, S II 3), sowie G. ScHOELERs Katalog (vgl. Anm. 1), dem
ich die Anregung zu diesem Thema verdanke. In den gingigen Lexika (EI, EAL) wird al-
Mi‘mar nicht erwihnt. - Ein Jahrhundert spiter lebte der Dichter Ibn Stdiin, der zwar ein
voll ausgebildeter Gelehrter war, aber nicht die Gelehrtenlaufbahn einschlug, sondern als
Verfasser vor allem scherzhafter Gedichte beriihmt wurde. Seine Dichtung weist einige
Parallelen zu derjenigen al-Mi‘mars auf. Ihm ist eine auch in unserem Zusammenhang
wichtige Studie (und Edition) gewidmet, nimlich ArNouD VRoLijk: Bringing a laugh to
a scowling face. A study and critical edition of the Nuzhat al-nufiis wa-mudhik al-‘abas by
‘Al Ibn Sadiin al-Basbugawt. Leiden 1998.

* Vgl. SCHOELER, wie Anm. 1, S. 301.

¢ Das Bullayq ist nach Safiyyaddin al-Hilli eine durch ihren scherz- und zotenhaften
Inhalt definierte Unterart des Zagal, vgl. W. HoeNerBACH: Die vulgararabische Poetik al-
Kitab al-‘Atil al-halt wa-l-murabbas al-gali des Safiyaddin Hilli. Wiesbaden 1956, S. 54
sowie arab. Text §. 10, — In B fehlen im Zagal-Abschnitt mehrere Blitter. Eine angemes-
sene Einschitzung der Leistungen al-Mi‘mars auf dem Gebiet des Strophengedichts kann
deshalb erst nach Heranziehung weiterer Handschriften erfolgen.

7 B 77a-b, vgl. auch SCHOELER, wie Anm, 1, S. 3011,



Ibrahim al-Mi‘mar 65

Ibn Higgas, er habe ein Epigramm al-Mi‘mars der Tadkira ‘[zzaddin al-
Mawsilis (st. 789/1387) entnommen, wo wiederum vermerkt sei, es finde
sich nicht in al-Mi‘mars Diwan,® zeigt aber, dafl eine solche Zusammenstel-
lung spitestens drei Jahrzehnte nach al-Mi‘mars Tod erfolgt sein muff. Das
nichst dem Diwan grofite Korpus an al-Mi‘mar-Materialien findet sich in
der Hizanat al-adab von Ibn Higga al-Hamawi (st. 837/1434), wo im Ka-
pitel iiber die tawriya insgesamt 58 Epigramme sowie sieben Mawaliya an-
gefiihrt werden. Mehrere der bei Ibn Higga zitierten Stiicke finden sich
nicht in der Diwanrezension der Berliner Handschrift. In fast allen Antho-
logien des spiten 8. und des 9. Jahrhunderts (an-Nawagi, Ibn Abi Hagala, as-
Suyiiti etc.) finden sich weitere Zitate von Epigrammen al-Mi‘mars.

Die wichtigste biographische Quelle ist as-Safadis A’yan al-‘asr, die eben-
falls eine Sammlung von Epigrammen enthilt. Leicht gekiirzt bietet as-
Safadi das gleiche Material nochmals im Wafi.? Auch Ibn Tagribirdi und
Ibn Hagar standen aufler as-Safadis Artikel und dem Diwan offensichtlich
keine weiteren Materialien iiber al-Mi‘mars Leben zur Verfiigung.!® Die
Einleitung zum Diwan weifl immerhin noch zu berichten, dal al-Mi‘mar
higazischer Abstammung war, aber in Kairo geboren wurde, dort aufwuchs
und starb (B 76a). Ansonsten greift auch der Redaktor des Diwans auf as-
Safadt zuriick. Auch die Information iiber seine higazische Abstammung ist
wahrscheinlich nur eine Verlesung der Berufsbezeichnung al-Haggar, die as-
Safadi bietet.

Wie fern al-Mi‘mar dem Gelehrtenbetrieb seiner Zeit stand, zeigt nicht
nur die Sparlichkeit der Informationen iiber sein Leben, sondern schon die
Tatsache, dafl nicht einmal sein vollstindiger Name zuverlissig iiberliefert
wird. Zweifelsfrei steht lediglich fest, dafl sein zsm Ibrahim war und daf} er
sich selbst stets al-Mi‘mar nannte. Nicht verwunderlich ist, daf as-Safadi
in einem an al-Mi‘mir gerichteten Gedicht (A%yan 1, 148, 4) auf eine kunya
Burhinaddin anspielt, die ja sehr oft mit dem Namen Ibrahim verbunden
war. Im Diwan finden wir aber die kunya Gamaladdin (B 76a).!" Fast iiberall

8 Hizana 2, 180.

% Ayan 1, 146-151, Waft 6, 173-178. Der al-Mi‘mar-Artikel in al-Kutubi: Fawat al-
wafayat (Ed. 1. ‘Assas, Beirut 1973-74, Bd. 1, S. 50-53) ist wiederum eine Kurzfassung
des Artikels im Wafz.

19 Manhbal1,188-192. Durch Material, das nichtin der mir vorliegenden Diwanrezension
enthalten ist, sowie durch verschiedene persénliche Bemerkungen Ibn Tagribirdis ist
dieser Artikel dennoch wertvoll fiir die al-Mi‘mar-Forschung. Ibn Hagars Artikel
(Durar 1, 541.) ist hauptsichlich als Textzeuge fiir die drei dort zitierten Epigramme von
Bedeutung.

1 Als E}ami]addin Ibrahim al-Mi‘mar wird er auch zitiert in an-Nawagi: ‘Ugid al-
la’al fi l-muwassabat wa-l-azgal. Ed. ‘ABDALLATTF AS-S1HABI Bagdad 1982, S. 251.



66 THOMAS BAUER

genannt ist die Bezeichnung al-Mi‘mars als gulam an-Niri, wofiir in den
verschiedenen Quellen und Handschriften auch gulam an-Nawawi / an-
Nuwayri | at-Tawri oder (B 76a) Ibn gulam an-Niri, Ibn gulam at-Tawri
geboten wird. Dafl sein Vater ‘Ali hieff, hat as-Safadi offensichtlich erst
nachtriglich erfahren, denn in Wafi und A’yan ordnet er al-Mi‘mar hinter
»1brahim ibn Yasuf“ bzw. ,ibn Yinus“ ein, was zeigt, dafl ihm sein Vaters-
name zum Zeitpunkt der Abfassung dieser Werke nicht bekannt war. Erstin
seiner umfangreichen spiten Korrespondenzsammlung Albhan as-sawagi, in
der er seinen Epigrammaustausch mit al-Mi‘mar zitiert, nennt er den Dich-
ter ,Burhinaddin Ibrahim ibn ‘Ali, bekannt als Ibn gulam an-Nuri, als al-
Mi‘mar und al-Haggar“'? Diese Mitteilung stammt nicht nur von einem
Zeitgenossen, sondern liegt sogar in dessen Autograph vor. Es diirfte sich
mithin um die zuverlissigste Angabe handeln. Woher BRockeLMaNN GAL
I 10 die volle Genealogie ,,Ibrahim b. ‘Ali b. Ibrahim“ wissen will, bleibt un-
klar. Die dort noch genannte k#nya ,,Abil z-Zara if wird man wohl kaum
ernsthaft als Namensbestandteil betrachten kénnen.

Die Liebe und das Bauhandwerk

Auch wenn as-Safadi die Gedichte al-Mi‘'mars schitzte, ging sein Interesse
fiir den Dichter doch nicht sowetit, sich auch noch fiir dessen ,biirgerlichen®
Beruf zu interessieren. So beginnen die al-Mi'mar-Eintrige in as-Safadis
Wafi und A’yan mit den etwas ritselhaften Worten: ,Ibrahim der Weber (al-
bha’ik) oder der Baumeister (a/-mi‘mar) oder der Steinmetz (al-haggar)“.
Leider hat sich BRockeLMANN hierdurch dazu verleiten lassen, unseren
Dichter in GAL als al-Ha ik anzufiihren, obwohl er in der Literatur sonst
nie unter diesem Namen zitiert wird und ihn nie selbst verwandt hat. Doch
da BRoOCKELMANNs Geschichte die bibliographischen Standards setzt, wird
unser Baumeister in Bibliothekskatalogen noch lange als ,Weber“ gefiihrt
werden."* Dabei nennt er sich in seinen Gedichten selbst — und er spricht

12 Halil ibn Aybak as-Safadi: Alhan as-sawagi’ bayn al-badi’ wa-I-muragi‘. Teil 1, Ms
Staatsbibliothek Berlin Wetzstein 150 (vgl. AnrwarDT Nr. 8631), fol. 11a.

13 Ayan 1,146. Wafi 6, 173. Man beachte, dafl in as-Safadis Spatwerk Alban as-sawagi‘
(vgl. Anm. 12) von einem ,Weber® nicht mehr die Rede ist!

% Denkbar ist allenfalls, dafl sein Vater ein Weber war, er also ein Ibn al-Ha'ik
war. Solche Verwechslungen kommen haufig vor. Im Mustatraf al-Ibsihis etwa wird
unser Dichter als Burhanaddin ibn al-Mi‘'mar, also als ,Sohn des Baumeisters® zitiert
(Baha'addin al-Ibsihi: al-Mustatraf fi kull fann mustazraf. Ed. IsrRAniM SALix. 3 Bde.
Beirut: Dar Sadir 1999, hier Bd. 3, S. 104), was sicherlich ebenfalls falsch ist. Ausgangs-
punkt diirfte eine Fehlinterpretation einer Namensangabe wie derjenigen in as-Safadis



Ibrahim al-Mi‘mar 67

gerne iiber sich - immer nur al-Mi‘mar. Auch an Anspielungen auf das Bau-
handwerk fehlt es nicht. So zum Beispiel in folgendem Liebesgedicht!s:

lam ansabi id qala Ii a-taraka ta'Saquni bi-niyyab,
bi-llabi ya Mi‘maru? Qultu: bala wa-rafi‘i da l-baniyyah!

Nimmer vergef ich ihn, wie er mich fragte:
»Baumeister, liebst du mich ungelogen?

Sprich nur die Wahrheit, bei Gott!“ Und ich sagte:
»Bei dem, der dies Bauwerk hochgezogen!“

Neben einer Anspielung auf den Beruf des Liebenden und dem Reim zwi-
schen den Wortern bi-niyyah und baniyyah, die sich in der Schrift nicht un-
terscheiden, liegt die eigentliche Pointe dieses Epigramms wohl darin, dafl
es eine Umkehrung der gingigen Form des ,Berufsepigramms® suggeriert.
In solchen , Berufsepigrammen® gibt der Dichter vor, einen jungen Mann ei-
nes bestimmten Berufsstands zu lieben und driickt dies in einem Epigramm
aus, dessen Pointe in irgendeiner Beziehung zu dem genannten Beruf steht.
Natiirlich kommen auch Epigramme auf Midchen vor,'¢ doch angesichts der
damals doch recht geringen Auswahl an Frauenberufen ist das ,,Berufsepi-
gramm® in seiner iiberwiegenden Mehrheit homoerotisch. Auch al-Mi‘mar
hat eine ganze Reihe solcher ,Berufsepigramme® gedichtet, und es ist si-
cher kein Zufall, daf wiederum das Bauhandwerk gut vertreten ist. Mehrere

Gayt sein, vgl. unten Anm. 22. Derselbe Fehler findet sich auch in al-‘Amilis Kaskil. Hin-
ter dem von C.E. BosworTH: Baha’ al-Din al-‘Amili and his Literary Anthologies. Man-
chester 1989, S. 89 angefiithrten ,Ibn al-Mi‘mar“~Zitaten verbirgt sich nimlich ebenfalls
unser Mi‘mar, vgl. Baha'addin al-‘Amilt: al-Kasksal. Beirur 1403/1983, S. 637f. (4 Verse)
mit B 78a-b = al-Mustatraf Bd. 3, S. 104 (je nur 2 Verse), sowie hier unten, Anm. 64. —
Am wahrscheinlichsten scheint mir, daff eine Verwechslung mit dem als ‘Ayn Basal al-
Hai'ik (st. 709) bekannten Dichter vorliegt, ebenfalls einem Dichter ,aus dem Volk* (der
laut Safadi sogar Analphabet war), und der ebenfalls Ibrahim ibn ‘Ali hief, vgl. Wafi 6,
70-73, A'yan 1,93-96; dort S. 93: kana ... ‘ammiyyan ha’ikan ummiyyan. Seine Dichtung
bezeichnet as-Safadi aber, anders als diejenige al-Mi‘mars, ausdriicklich als mittelmiRig
(Wafi 6, 73: ,weit davon entfernt, den Gipfel zu erreichen®).

5 B 104b, Metrum Kiamil. Da al-Mi‘'mirs Gedichte sprachlich nicht schwer zu ver-
stehen sind, habe ich mir eine relativ freie Nachdichtung erlaubt. Die Schwierigkeiten lie-
gen eher in mangelndem Hintergrundwissen und in oft unverstindlichen Anspielungen.
So bin ich mir nicht sicher, worauf al-Mi'mar mit dem ,Bauwerk® anspielt.

16 Vgl. Sihabaddin al-Higazi: al-Kunnas al-gawari fi l-bisan mina I-gawari, Ed.
RanAB ‘AKkAWT. Beirut: Dar al-Harf al-‘Arabi 1998. Tatsichlich ist dieses Werk eine Art
Anhang a$-Sihib al-Higazis zu seinem Gannat al-wildan fi I-hisan mina l-gilman (in der
gen. Ed. ‘AxkAwTs als , Anhang ediert, obwohl es sichum den umfangreicheren Text han-
delt), welches Buch wiederum in Aufbau und Anordnung ganz den Marati‘ al-gizlan an-
Nawagis folgt. Diese ,Berufsepigramme® konnen als arabisches Pendant zum persischen
und tiirkischen Sahrasib gelten. Zu diesem vgl. J.T.P. bE Brujn: Art. ,Shahrangiz.“ In:
EI? X 212-214.



68 THOMAS BAUER

dieser Epigramme handeln nimlich von einem Steinmetz, einem haggar"’
Obwohl in diesen ,,Berufsepigrammen*” die sprachliche Pointierung im Vor-
dergrund steht, erfihrt man doch auch einiges tiber das Handwerk der Mam-
lukenzeit. So sind eine Reihe von Handwerksbezeichnungen offensichtlich
nur in solchen Epigrammen belegt. Als Beispiel aus dem Diwan al-Mi‘mars
diene ein eindeutig zweideutiges Epigramm auf einen Baumwollhindler, in
dem neben dessen Berufsbezeichnung gattan noch der Terminus naddaf
vorkommt, der denjenigen bezeichnet, der die Baumwolle krempelt'®:

qattanuna mubafhafun tagilatun ardafub
nadaytu min ‘isqin labi ya laytani naddafub!

Baumwollhindler, schlank, mit vollem Hintern, diene zum Exempel er.
Da rief ich, voll in Leidenschaft entbrannt: ,Wir ich sein Baumwollkrempeler!

Wenn sich auch die Thematik der ,Berufsepigramme® zu einem Dichter aus
dem Handwerkerstande besonders gut fiigt, so darf man doch nicht verges-
sen, dafl sich die allermeisten Dichter der ,hohen® Literatur gleichfalls ihrer
annahmen. Von Ibn Nubita und as-Safadi, um nur die zwei bekanntesten
Literaten des Mamlukenreiches zu nennen, die al-Mi‘'mars Zeitgenossen wa-
ren, findet sich eine beachtliche Zahl solcher Epigramme. Schlieflich hat
an-Nawagi, den man mit einigem Recht den ,,Safadi des 9./15. Jhs.“ nennen
konnte, in seiner iiberaus populiren Anthologie Marati‘ al-gizlan viele Dut-
zende davon gesammelt, und al-Ibsthi widmet ithnen mehrere Seiten seines
Mustatraf.’® Diese ,Berufsepigramme® kénnen mithin als ein Genre gelten,
das Volks- und Eliteliteratur der Mamlukenzeit gemein war.

Der Baumeister, die Gelehrten und die Gelehrsamkeit

Sieht man von den Gedichten selbst ab, gehen nahezu simtliche Nachrich-
ten, die wir iiber das Leben al-Mi‘mirs haben, auf eine einzige Quelle zu-
riick, nimlich auf as-Safadi (st. 764/1363). Dieser Gelehrte, Literat und Hi-
storiker — einer der iiberragenden Figuren dieser Zeit — ist heute vor allem
als Verfasser zweier umfangreicher Biographiensammlungen bekannt, deren
eine, al-Wafi bi-l-wafayat, Biographien berithmter Personen aller Zeiten be-
inhaltet, wihrend die andere, A%yan al-‘asr, auf as-Safadis Zeitgenossen be-
schrinkt ist. Beide enthalten einen Eintrag iiber al-Mi‘mar, wobei derjenige

7 B $1b, 91b-92a.
18 B 94b ult.—95a, Metrum Ragaz.
19 Vgl. al-1b31hi, wie Anm. 14, Bd. 3, S. 133-143.



Ibrahim al-Mi‘mar 69

im Wafi lediglich eine kiirzere Fassung desjenigen in A%yan al-‘asr ist. Diese
Kurzbiographie beginnt mit jener bereits erwahnten etwas verwirrenden Be-
rufsangabe, und fihrt mit einer kurzen Charakterisierung des Dichters in
Reimprosa fort: ,ein Mann aus dem Volk voll Beredsamkeit (‘ammi zarif);
ein Dichter, doch lethen weder Syntax noch Morphologie seiner Blofe ein
Kleid; aber sein Genie ist ein Dichter von Format, und seine angeborene Na-
tur bestickt die Gewinder seiner Dichtung mit Brokat.“?° Es folgt weiterer
Preis, jedoch wieder mit der Einschrinkung, daff seine Dichtung nicht frei
von ,Sprachfehlern, Kolloquialismen® (lahn) sei und sein Umgang mit den
grammatikalischen Endungen auf blofler Willkiir beruhe. Wenn er aber die
Fesseln der Hochsprache abschiitteln kann und im Dialekt dichtet, entfalte
sich sein ganzes Genie. Schliefilich erfahren wir noch, dafl al-Mi‘mar ein
asketischer und gentigsamer Mensch war, der den Umgang mit den Mich-
tigen mied, nicht nach Vermégen trachtete, im Stadtviertel Bib al-Liq zu
Hause war und im Jahre 749 an der Pest verstarb, was wiederum Anlafl fiir
as-Safadi ist, das beriihmte Pestgedicht, auf das wir abschliefend zuriick-
kommen werden, zu zitieren. Dann aber teilt uns ag-Safadi mit, daf er, als
er im Jahre 745 nach Kairo zuriickgekehrt war, von besagtem al-Mi‘mar ein
Begriifungsepigramm erhalten habe, wofiir er sich seinerseits mit einem Epi-
gramm bedankte. Natiirlich zitiert as-Safadi beide Epigramme,?! auf die er
18 weitere Kurzgedichte al-Mi‘mars folgen liflt. Mehr erfahren wir tiber sein
Leben nicht.

Man kann dariiber spekulieren, was wohl geschehen wire, hitte al-
Mi‘mar jenes Begriiflungsepigramm nicht geschrieben und wiren beide ein-
ander nie begegnet.”? Hitte as-Safadi, der den Ehrgeiz hatte, moglichst
viele beriithmte Mianner seiner Zeit (zumindest brieflich) kennenzulernen,
auch dann einen al-Mi‘mar-Artikel verfafit? Wire dies aber nicht geschehen,
dann hitten wiederum auch die anderen Artikel iiber al-Mi‘mar, die ja, bis
hin zur Einleitung zu seinem Diwan, fast ausschliefflich auf as-Safadi beru-
hen, nicht geschrieben werden koénnen. Und wiren diese nicht geschrieben

20 A%yan 1, 146.

2! Ebd. 1, 147f. (as-Safadis Dankepigramm findet sich nicht im Waft); beide Gedichte
bestehen fast ausschliefilich aus Wortspielen mit den Namen der beiden Beteiligten, wes-
halb eine Ubersetzung nicht sinnvoll ist.

22 Dafl mindestens eine personliche Begegnung zwischen as-Safadi und al-Mi‘mar
stattgefunden haben muf, ergibt sich aus dem Zitat dreier al-Mi‘'mar-Epigramme in as-
Safadi: al-Gayt al-musaggam fi sarh Lamiyyat al-‘agam. 2 Bde. Beirut 1395/1975 u.6.,
Bd. 1, S. 336, das eingeleitet wird mit den Worten: ansadani li-nafsihi as-sayh Ibrabim
ibn “‘I'm (lies: gulam) at-Tawri (wohl: an-Niri) al-Mi‘mar ..., d.h. daf al-Mi‘mar diese
Gedichte as-Safadi personlich vorgetragen hat. Man beachte, daf hier weder von einem
Weber noch von einem Steinmetz die Rede ist.



70 THOMAS BAUER

worden, hitte es kaum eine Veranlassung gegeben, die Gedichte dieses Man-
nes bei Zitaten weiterhin mit seinem Namen zu versehen, mit dem ja doch
niemand etwas hitte anfangen kénnen. So wiren vielleicht diese Gedichte,
wie so viele andere, mit einem wa-gala abar/badubum tberschrieben wor-
den und in der Masse der anonymen Literatur aufgegangen.

Dafl uns al-Mi‘mars Name noch heute vertraut ist, ist somit mit einiger
Wahrscheinlichkeit ausschlieflich den Artikeln as-Safadis zu verdanken.
Aber leichtgefallen ist es ihm nicht, diese Artikel zu schreiben und in seine
Lexika aufzunehmen. Hitte er nicht einen personlichen Kontakt aufzuwei-
sen gehabt, hitte er sich dieser Aufgabe moglicherweise nicht unterzogen.
Schon bei der Vorstellung des Dichters als ,nicht von den Kleidern der
Syntax und Morphologie bekleidet®, geht er auf Distanz, nimmt das Gram-
matikthema noch in der Einleitung ein zweites Mal auf und iiberschreibt
schliefflich gleich vier der von ihm zitierten Epigramme mit dem Vorbehalt
»es ist darin aber ein kleiner/deutlicher etc. Sprachfehler (lahn)®. Diese Vor-
haltungen entspringen aber nicht, wie Ibn Tagribirdi anzunehmen scheint,
Boswilligkeit, wenn er schreibt: ,Was as-Safadi zitiert, sind die schlechten
Gedichte al-Mi‘mars. Es gibt aber bessere, wie zum Beispiel ...“?* Denn zum
einen werden die von as-Safadi zitierten Gedichte auch gerne von anderen
Autoren zitiert (u.a. von Ibn Tagribirdi selbst, der eines davon auch unter
die angeblich ,besseren” aufgenommen hat), und zum anderen beruhen die
Lobeshymnen, die as-Safadi neben seiner Sprachkritik bietet, sicher nicht
auf Heuchelei. Andere Dichter werden von ihm wesentlich kiihler abgefer-
tigt, und gewinnen lief} sich durch den Preis eines toten, einflufllosen armen
Schluckers auch nichts. Es muf§ also wirklich aufrichtige Bewunderung ge-
wesen sein, die ag-Safadi fiir al-Mi‘mar empfand. Aber as-Safadi hatte, mehr
noch als der Mamlukensohn Ibn Tagribirdi, einen Ruf zu verlieren. Die Ge-
lehrten (‘ulama’) dieser Zeit bildeten eine relativ homogene Gruppe von
Leuten, die eine ihnliche Ausbildung genossen hatten, also weitgehend
dieselben Biicher kannten und dieselben Kenntnisse und Fahigkeiten hat-
ten (und erwarteten) wie ihre Kollegen. Unterschiede bestanden aber zum
einen hinsichtlich der Spezialisierung, zum anderen hinsichtlich des erreich-
ten Niveaus. Spezialisierung wiederum war in dieser Zeit fiir Rechts- und
Haditgelehrte einfacher als fiir Literaten (#daba’), da von allen Gelehrten,
die zur Gelehrtenelite gehren wollten, eine umfassende literarische Bildung
vorausgesetzt wurde, die die Fahigkeit, korrekte und vielleicht sogar einiger-
maflen geistreiche Gedichte zu verfassen, einschloff. So mufite jemand, der
als adib anerkannt werden wollte, nicht nur besser dichten kénnen als seine

3 Manhal 1, 189.



Ibrahim al-Mi‘mar 71

auf andere Ficher spezialisierten Kollegen, sondern sich auch als Kenner der
Dichtungstradition und als Hiiter und Vermittler der sprachlichen Grund-
lagen der arabisch-islamischen Kultur ausweisen kénnen. Gerade ein solcher
(sehr ehrgeiziger) Literat war aber as-Safadi, und so konnte er al-Mi‘mar
nicht einfach stillschweigend die eine oder andere falsche Kasusendung
durchgehen lassen, sondern mufite doch wenigstens bemerken, dafl es ihm
aufgefallen ist. Dies erklart auch das sonderbare Verhalten, dafl as-Safadi
zwar ganz besonders al-Mi‘mars Dialektdichtung lobt, dann aber, bis auf
ein einziges (noch dazu in der Hochsprache lesbares) Mawaliya, nichts
davon zitiert.”* Hinter der Tatsache, dafl so relativ wenig von der Volks-
literatur dieser Zeit erhalten ist, steht somit weniger eine oft beschworene
Geringschitzung dieser Literatur durch die Gelehrten,? als vielmehr die
Inkompatibilitit dieser Literatur (die ja ohnehin nicht mit dem Anspruch
auf schriftliche Uberlieferung entstanden war) mit den Anforderungen nach
»Professionalitit®, wie sie dem Selbstbild der #daba’ dieser Zeit entspricht.
Die Aufrechterhaltung dieser Professionalititsstandards war fiir den
Berufs-adib aber um so wichtiger, als das expandierende Bildungswesen die-
ser Zeit auch Interessenten aus den verschiedensten Bevolkerungsschichten
anzog und zu einer mehr oder weniger profunden Halbbildung verhalf.?¢ Zu
einem solchen Teilnehmer an Veranstaltungen ,fiir alle Horer muf auch al-
Mi'mar gehort haben, der in einem seiner Epigramme einen solchen Besuch
erwihnt,” aber mit Sicherheit keinerlei systematische Ausbildung genossen
hatte. Trotzdem war ihm nicht nur das Handwerkszeug der garid-Dichtung
vertraut, sondern auch die Grundprinzipien der arabischen Grammatik.?®
Al-Mi‘mar kannte die beriihmten Gelehrten seiner Zeit, versuchte, das eine
oder andere ihrer Gelehrsamkeit aufzuschnappen, und wagte es mehrmals,
direkt an sie heranzutreten. Aufler as-Safadi wurde auf diese Weise auch

% Ganz dhnlich verliuft die Rezeption des Traktats von Safiyyaddin al-Hilli, dessen
Werk iiber Dialektpoesie von den Gelehrten selten genannt wird, wihrend sein Diwan
und seine badi ‘iyya stets erwihnt werden, vgl. HOENERBACH, wie Anm. 6, S. 7.

% So sind mir aus der Mamlukenzeit auch keine despektierlichen Auflerungen iiber
Volkserzihlungen mehr bekannt. Die bekannten abwertenden Bemerkungen iiber ,Fa-
beln fiir Frauen und Kinder® stammen aus der Abbasidenzeit.

% Vgl. J.P. BERKEY: ,,Culture and society during the late Middle Ages.* In: C.F. PETRY
(Ed.): The Cambridge History of Egypt. Vol. 1: Islamic Egypt, 640~1517. Cambridge 1998,
S. 375-411, hier S. 403f. und 409.

27 Vel. B 94a: wa-"alimin ataytubii mustami‘an ...

¥ Dies zeigt ein Epigramm auf die Nilflut, in dem al-Mi‘mair die grammatischen Ter-
mini fiir ,Vergangenheit® (madi), ,Prisens/Futur® (mustagbal) und ,Zustandssatz/-ak-
kusativ® (hal) in Form eines tawgih verwendet: B 104b, as-Suyiiti: Gana [-ginas. Ed.
M.‘A. Rizq aL-HAFA&T. Kairo 1986, S. 113f,, Metrum Sari’".



72 THoMAS BAUER

noch ‘Ala’addin Ibn Fadlallih al-‘Umari (st. 769/1368)%° mit einem Gedicht
bedacht. Dieses Lobgedicht ist die einzige Qaside, die von al-Mi‘mar iiber-
liefert wird. Sie ist immerhin 18 Verse lang, besteht — wie sich das fiir ein
Lobgedicht gehort — aus zwei Teilen (deren erster aber kein Nasib ist, son-
dern eine Klage iiber die Winterkilte) — was bei dem Dichter Samsaddin
Ibn as5-$2’ig (von dem noch die Rede sein wird) den verwunderten (ob
auch ein wenig neidischen?) Ausruf hervorrief: ,Und dies, wo er doch
nicht einmal richtig Arabisch kann!“ Diesem Vorwurf, er verfiige nicht
iiber ‘arabiyya, korrektes Arabisch, entgegnete al-Mi‘mir mit seinen Mit-
teln, namlich einem aus dem Stegreif improvisierten ironischen Epigramm
im feierlichen Metrum Tawil, das er sonst selten verwendet hat. In diesem
Epigramm zeigt er seine Begabung fir die tawriya, das Stilmittel des double
entendre (von dem noch mehrmals die Rede sein wird). Das Wort ‘arabiyya
bezeichnet ja nicht nur die arabische Hochsprache, sondern auch den Esels-
karren, und so dichtet er (librigens auch hier nicht ohne grammatikalische
Harte):

yaqilina hada ma labi “arabiyyah / wa-laysa navabu li-n-nubati bi-mart

fa-qultu labum min ayna [li] ‘arabiyyah / wa-ma fuztu fi d-dunya bi-bhaqqi

bimari*°,

was man prosaisch wiedergeben kann:

»Man sagt: ,Der da hat keine ‘arabiyya und man sieht ihn nicht zu den Gram-
matikern gehen!‘ — Da sprach ich zu ihnen: Woher soll ich denn eine ‘zrabiyya
haben, wenn mir das Schicksal auf dieser Welt nicht einmal einen Esel beschert
hat?!““

Liebe, Zoten, Wein und Haschisch

Doch Lobgedichte waren ohnehin seine Sache nicht. Der relativ grofite An-
teil seiner Poesie diirfte vielmehr auf das Genre des Gazal, der Liebesdich-
tung entfallen, das in der Mamlukenzeit seine auch vorher schon enorme
Bedeutung nochmals hatte steigern kénnen. Dabei sind es nicht so sehr pri-
tentidse Beschreibungen hiibscher Jiinglinge und Madchen oder Klagen iiber
Trennung und Verweigerung, die das Zentrum seiner Liebesdichtung bil-
den, sondern vor allem die Genrebilder der ,Berufsepigramme®, von denen

2 Zu ihm vgl. Wafi, Bd. 22 (Ed. Ramz1 Baarsaki, Wiesbaden 1983), S. 322-328,
Durar Bd. 4, 1631,

% B 90a, Metrum Tawil; mdri metris causa st. marrin; ayna li: li fehltin der Hs.; fuztu
fi: Hs. fuztu min.



Ibrahim al-Mi‘mar ¥3

bereits ein Beispiel zitiert wurde, und kleine Szenen wie etwa folgende Schil-
derung eines Jiinglings namens Ibrahim, der sich stolz weigerte, den Grufl
des Dichters zu erwidern. Der Dichter kombiniert ein gingiges Motiv der
Beschreibung der Schonheit, den Vergleich der Rote der Wangen mit Feuer,
mit der Kilte dieses Verhaltens, und meint, aus dem Widerstreit zwischen
Feuer und Kilte miisse sich doch ,Frieden® ergeben, wobei wieder eine

tawriya entsteht, denn das Wort salam bedeutet ja gleichermaflen , Friede®
und ,,Gruff“3:

marra wa-ma sallama min ‘ugbibi / wa-masa tihan wa-tatanna htisam
fa-qultu Ibrahimu bardan ara / bi-nari haddayka fa-ayna s-salam?

Er ging vorbei und griifite nicht und wiegte sich kokett,
und Stolz und Scheu und Diinkel war sein Habitus.
Oh Ibrahim, ich seh die Kilte kimpfen mit dem Feuer
deiner Wangen, doch wo bleibt der Friedensschlufl/Freundschaftsgrufi?

Wenngleich solche Schilderungen den Kern seiner Liebesdichtung bilden,
finden sich durchaus auch Themen der Klage. So etwa folgendes Epigramm
auf die Trianen®:

gibtum fa-ma li ba‘dakum mus‘idun / aski labi farta garami l-muqim
wa-la sadiqun gayru dam'i lladi / wagadtubi It hina aplia hamim

In die Ferne seid ihr gezogen, und nicht ‘mal
ein Helfer blieb mir, zu klagen mein Leid.
Als einzigen Freund nur die Trine fand ich
als Beistand in meiner Einsamkeit.

Doch nicht immer geht es bei al-Mi‘mar so zart zu. In der Tat verdankt er
seinen Ruhm zu einem guten Teil seiner mugsun-Dichtung, also der ,Zoten-
und Scherzdichtung“.®® Diese Gattung umfafit sowohl den weiten Bereich
der obszonen Dichtung, als auch etwa die scherzhafte Behandlung religioser
Themen. Von diesen wird im iibernachsten Abschnitt die Rede sein. Hier
soll zunichst der obszone bzw. frivole Teil der mugin vorgestellt werden.
Zwar liefert der Diwan hierzu kaum neues Material, weil gerade die ob-
szonen mugin nahezu vollstindig von Ibn Higga und as-Safadi zitiert wur-
den und damit heute gedruckt vorliegen, doch verleitet der hohe mugiin-
Anteil gerade im Werk eines populiren Dichters dazu, falsche Analogien

31 B 98a-b, Metrum Sari'’; ma sallama: in der Hs. die vornehmer klingende Formulie-
rung lam yusallim, die aber nicht ins Metrum pafit.

32 B 98a, Metrum Sari’,

33 Zu dieser Gattung vgl. E. K. Rowson: Art. ,mujin.* In: EAL 2, 546-548 mit weite-
ren Angaben.



74 TroMmAs BAUER

zu europiischen Kulturen zu ziehen. So hat man in den mugin immer wie-
der Zeugnisse der Rebellion gegen das Establishment, des Aufstands gegen
Konventionen, des Protests gegen die Religion sehen wollen.** Eine solche
Deutung liegt bei einem volkstiimlichen Dichter wie al-Mi‘mar um so niher,
wenn man annimmt, ,dafl dem so oft berufenen Volksgeist die Obszonitit
anhingt wie eine zwangsbedingte Mitgift der Natur. Im strikten Gegensatz
zu allen idealischen Wunschvorstellungen, bietet sich Unflitigkeit als erstes
unverduferliches Gattungsmerkmal dar.“*

Doch kommt man mit einem solchen Ansatz dem mugin-Phinomen in
der arabisch-islamischen Kultur nicht niher, weil diese Thematik keines-
wegs ein Prirogativ der Volksliteratur ist. Die Freude an mugiun ,which per-
meated all classes and held (...) somewhat the status of popular song today,
indicates a community of sentiment; but beyond that, it is doubtful whether
any systematic conclusion can be reached as to ethical attitudes in general.“*¢
Dies gilt uneingeschrinkt auch fiir die Mamlukenzeit. Mugin-Gedichte als
gewissermaflen ,karnevalesker® Gegenpol zur kulturafhrmativen Titigkeit
des islamischen Gelehrten waren ein keineswegs geringgeschitzter Bestand-
teil der Hochkultur. Immerhin hat der wohl grofite Dichter zu al-Mi‘mars
Zeit, Ibn Nubata (st. 768/1366), der Kollege und gelegentlich auch Rivale as-
Safadis, eine Auswahl der Gedichte des beriihmten mug#n-Dichters Ibn al-
Haggag (st. 391/1001) zusammengestellt, und auch in seinem eigenen Werk
kann Ibn Nubita mit einer wenn auch geringen Zahl von muginiyyat auf-
warten. Der neben Ibn Nubita bedeutendste Dichter dieser Zeit, Safiyyaddin
al-Hilli (st. 749/1348), hat ein mugan-Kapitel in seinen Diwin und eines in
die Sammlung seiner Epigramme aufgenommen.”” Auch in der Mamluken-
zeit ,mujin literature continued to be both appreciated and composed by
respectable scholars and religious figures.“*

Die muguniyyat al-Mi‘mars fallen also nicht durch ihren Inhalt aus dem
Rahmen der Hochliteratur, sondern bestitigen durch ihre Hiufigkeit ledig-
lich den Status des Dichters als Experten fiir die unterhaltsameren Genres.

* Vgl. ].S. MEtsamr: , Arabic Mujin Poetry: The Literary Dimension.* In: Verse and
the Fair Sex. Studies in Arabic Poetry and in the Representation of Women in Arabic Lite-
rature. Utrecht 1993, S. 8-30, hier S. 10f.

% P. RUBMKORF: Uber das Volksvermaogen. Exkurse in den literarischen Untergrund.
Reinbek 1969, S. 29.

36 MEIsAMI, wie Anm. 34, S. 16.

7 Vgl. W. HEnricHs: Art. ,Safi al-Din al-Hilli.* In: EI? VIII 801-805. Die Epi-
grammsammlung Diwan al-matalit wa-l-matani fi l-ma'ali wa-l-ma'ant wurde mittler-
weile ediert (Ed. M. TAHIR AL-Himsi, Damaskus 1998), jedoch, wie die meisten Druck-
ausgaben des Diwins, unter Weglassung des mugsin-Kapitels.

% E.K.Rowson, wie Anm. 33, S. 547.



Ibrahim al-Mi‘mar 75

Im tbrigen diirfte die Erwartungshaltung des Publikums nicht ohne Be-
lang geblieben sein. Es ist nimlich offensichtlich, dafl der Prozentsatz der
ayriyyat ,Penisgedichte””? an den in den Anthologien der Gelehrten (as-
Safadi, Ibn Higga) zitierten al-Mi‘mar-Gedichten durchaus grofer ist als
deren Anteil im Diwan. So wird man in den m#g#n der Mamlukenzeit nichts
Subversives erkennen konnen, auch keine Rache der unterworfenen Natur
und keine ,,Auflehnung gegen Erziehung als Lustentziehung“®, sondern in
erster Linie Zeugnisse einer gegliickten Integration eines hiufig tabuisierten
Bereichs der menschlichen Natur in die Kultur, die eine Sprache zur Ver-
fligung stellt, die die literarische Kommunikation hieriiber erméglicht.
Thema der mugsin mit sexueller Thematik ist hiufig, wenn nicht iiber-
wiegend, das Versagen in diesem Bereich.*! Dieses wird im mugin-Gedicht
(wie wir dies ja auch vom obszonen Witz her kennen) in eine Pointe transfor-
miert, so daff sich die hieraus bzw. aus der Angst hiervor entstandene emo-
tionale Spannung im Geldchter l6sen kann. Die Pointe dieser ,,outspoken
obscenity employed to humourous ends“? wiederum ist zumeist eine litera-
rische und/oder sprachliche, d. h. eine witzige Verdrehung literarischer Mo-
tive oder ein Sprachspiel. MErsamr spricht von , literary games which invite
the audience’s participation in identifying the tricks which are being played
upon them.*? In der Mamlukenzeit aber erschlielen sich durch die Kultivie-
rung der tawriya gerade hier ganz neue Moglichkeiten, von denen auch al-
Mi‘mar reichlich Gebrauch macht. So auch in folgendem Beispiel, das wieder
in die Berufswelt des Baumeisters fithrt. Denn gleich drei Epigramme finden
sich bei ihm, die die Vieldeutigkeit des Wortes g4 ‘ida ausniitzen, das zum
einen ein architektonischer Terminus ist, aber daneben u.a. auch eine Frau
bezeichnet, die das gebarfihige Alter iiberschritten hat. So ergibt sich**;

¥ Der Begriff ayriyyat taucht auf zur Kennzeichnung des Werks des Dichters Abi
Hukayma (st. 240), der sein gesamtes (Euvre diesem Genre gewidmet hat, vgl. M. Husayn
AL-A'RAGT (Ed.): Diwan Abi Hukayma. Koln 1997.

0 RUHMKORF, wie Anm. 35, S. 30.

*I' Dies schon bei den ayriyyat des Abti Hukayma, die as-Safadi recht zutreffend als
»lrauergedichte auf seinen Penis® charakterisiert (vgl. Wafi, Bd. 14, Ed. S. DEDERING,
Wiesbaden 1982, S. 59).

2 MEisami, wie Anm. 34, S. 24.

# Ebd.S. 24.

4 Hizana 2, 184; B 86a (in V. 1 fehlt das Wort b4 ‘id), Metrum Kamil. Die durch das
Wort gawa ‘id gebildete tawriya lafit sich im Deutschen nicht nachahmen, weshalb die
Ubersetzung sehr frei ist. — Die gawa ‘id-Epigramme al-Mi‘mars zeigen, dafl die Bedeu-
tung ga‘ida ,Kapitell®, die bislang nur aus Beschreibungen des Nilometers erschlossen
wurde, in der Mamlukenzeit gingig gewesen sein mufl, vgl. WirLiam Porrer: The Cairo
Nilometer. Berkeley/Los Angeles 1951 (University of California Publications in Semitic
Philology. 12.), S. 43.



76 TraoMAS BAUER

wa-sagiratin kallaftuba / ayri fa-qalat wayka ba‘id

ma biltu yabmilu da l-‘ami/du mina n-nisa illa l-qawa“id
Als mein Penis eine Junge plagte, sprach sie forsch:

Ich glaube, diese Siule trigt Gebilk nur, wenn es morsch!

Die Gattung der mugin beruht, wie man sieht, in einem hohen Mafle auf
Selbstironie, und in diesem ihrem scherzhaften Charakter, nicht so sehr in
der Obszonitit selbst, diirfte auch die Grenze der Schicklichkeit fiir einen
Gelehrten erreicht sein. Als Ausweis der Vielseitigkeit wurde das Verferti-
gen von mugintyyat auch in diesem Kreis wohl akzeptiert, aber eine allzu
grofle Produktivitat in diesem Genre wire doch der Gelehrtenwiirde abtrig-
lich gewesen. Dies erklirt vielleicht gerade die Popularitit der muguniyyat
al-Mi‘mars bei den Gelehrten, denn bei ihm hatte man solche Riicksichten
nicht zu nehmen.

Problematischer als obszone Dichtung war fiir einen Gelehrten der Mam-
lukenzeit die Weindichtung, und da die Poesie in dieser Zeit im wesent-
lichen in der Hand von Gelehrten lag, hatte die Weindichtung einen schwe-
ren Stand, wenn sie auch keineswegs ganz verschwunden ist. Aber als
an-Nawagi im 9.Jh. mit seiner Halbat al-kumayt die bis dato umfangreich-
ste arabische Anthologie von Weindichtung veréffentlichte, hatte er doch
mit Anfeindungen zu kimpfen.* Auch hier genof al-Mi'mar die Freiheit
des Auflenseiters. Dem Wein sind viele seiner Gedichte gewidmet, aber wie-
derum nicht in der Art der beschreibenden Weindichtung, sondern nach Art
der mugin-Gedichte, die vor allem die lustvolle Ubertretung des Weinver-
bots feiern. Typisch ist das folgende Epigramm, mit einer ebenso typischen
Pointe, die darin besteht, daf der den Diebstahl betreffende Satz, wonach
der ,Erwerb von Nahrung® - sprich: der ,Mundraub‘ - nicht als Ubertre-
tung des Verbots gilt, frech auf den Wein iibertragen wird*®:

qali truki I-hamra wa-gtanibbii / la tata'adda li-s-Sar'i hadda
qultn arabii li-r-rithi qiatan | wa-talibu l-qiti ma ta'adda

»Den Wein gib’ auf, Verzicht®, sie sagten, ,leiste!

Denn dem Gesetz sollst du nicht widerstehen!“

»Der Wein®, sprach ich, ,ist Nahrung meinem Geiste,
und der Erwerb von Nahrung gilt nicht als Vergehen!*

# Vgl. G.]J. vaN GELDER: ,,A Muslim Encomium on Wine: The Racecourse of the Bay
(Halbat al-Kumayt) by al-Nawigi (d. 859/1455) as a Post-Classical Arabic Work.” In: Ara-
bica 42 (1995), 5. 222-234.

% B 84b-85a, Metrum Munsarih.



Ibrahim al-Mi‘mar 77

Wenn es um die Frage ging, ob der Wein oder die damals neu aufkommende
Droge Haschisch vorzuziehen sei, ergriff al-Mi‘mar zumeist die Partei des
ersteren. Kein Wunder, hat doch al-Mi‘mar ganz neue Anwendungsmoglich-
keiten des Weins entdeckt. Gedichte liber die heilsame Wirkung des Weines
gab es in Hiille, und auch Epigramme iiber die Plage der Flohe, doch mir
scheint, als hitte erst al-Mi‘mar hier einen Zusammenhang hergestellt¥:

inna l-baragita I-li'ama bagaw ‘alayya fa-qultu ma li
illa I-humiiru ida ptamartu wa-qarrasi fi la ubali

Wenn die Flohe mich plagen, sag ich, dann lindert die Qual
nur der Wein. Zwar die FIoh’ zwicken weiter, doch dann ist’s mir egal.

Als nun eine tibereifrige Obrigkeit versuchte, das Weinverbot drakonisch
bei allen, auch bei den Christen, durchzusetzen, und gleichzeitig den Ha-
schischkonsum zu unterbinden, reagierte al-Mi‘mar mit einem Mawaliya,
das an Sarkasmus nichts zu wiinschen iibrig lafit*®:

ya man ‘ala l-hamri ankara gayata n-nukran

1@ tamna'i I-qussa yamla d-danna wa-1-mutran
2 . € Wt * -

wa- " mur bi-bal i l-basisi taktasib agran

wa-tagtanim da wata l-mastili wa-s-sakran

Und wenn du den Wein schon verbieten willst und uns die Freude verderben:
Laf Pfarrer die Kriige doch fiillen, die Bischofe auch inbegriffen!

Befichl dann noch, Haschisch zu schlucken, um doppelten Lohn zu erwerben,
dann preisen gemeinsam dich jene, die saufen, und jene, die kiffen!

47 B 96b, Metrum Kamil. — Zum Floh in den orientalischen Literaturen vgl. E. LiTT-
MANN: Vom morgenlindischen Floh. Leipzig 1925 (Repr. Frankfurt a.M. 1987). — Das
Thema Haschisch wird bei al-Mi‘mar iiberaus hdufig behandelt, u.a. auch in azgal, die
in B ausgefallen sind. Mehrere einschligige Beitrage dieses Dichters werden bereits vorge-
stellt bei FRanNz RoSENTHAL: The Herb. Hashish versus Medieval Muslim Society. Leiden
1971, bes. S. 62, 66, 83 und 144.

8 Ibnlyis: Bada'i‘az-zuhitrwa-waqa’i ad-dubsir. Ed. M. MusTa¥A. Kairo 21379/1960
(= Bibliotheca Islamica. Bd. 5d), Bd. 4, S. 77; B 108a mit der Var. wa-hrim st. la tamna;
Z. 3 lautet bei Ibn lyis: wa-rsum bi-zar'i I-hasisi taksub agran. Ibn lyas zitiert das Ge-
dichr anlidflich einer derartigen Begebenheit im Jahre 910, und gibt an, al-Mi‘mar habe
seine Verse anlifilich eines ihnlichen Vorgangs unter al-Asraf Sa‘ban verfafit. Diese An-
gabe kann aber nicht stimmen, da dieser Herrscher erst nach dem Tod al-Mi‘mars an die
Macht kam (reg. 764-768/1363-1377). Ob eine Verwechslung mit al-Kamil 8a'ban (746-7/
1345-6) vorliegt?



78 THOMAS BAUER

Pikaresker Held und Spotter

Wie bei kaum einem anderen Dichter verleiten gerade die Gedichte al-
Mi‘'mirs zu dem Versuch, mit ihnen die grofien Liicken unseres Wissens

iiber seine Person zu fiillen und sie fiir autobiographische Zeugnisse zu neh-
men. Kann denn ein Dichter aus dem Volk liigen? Und warum sollte jemand

seine Vorliebe fiir Wein bekennen, wenn er in Wirklichkeit doch eher dem

Haschisch zugeneigt ist oder gar ,heimlich® véllige Askese pflegt? Doch

schon jene erotischen Gedichte, in denen er abwechselnd behauptet, beson-
ders den ganz jungen, besonders den alteren Bartigen, besonders den Man-
nern oder besonders den Frauen zugeneigt zu sein, zeigen, daf al-Mi‘mars

Dichtung alles andere als die naive Stimme des Volkes ist, und daf keines-
wegs gesagt ist, dafl sich, wie es gerade viele tief im Neoromantizismus

verhaftete arabische Literaturwissenschaftler gerne hitten, durch den Mund
des Volksdichters ,,auf ungekiinstelte Weise wahre Gefiihle* aussprechen.*’
Natiirlich sind viele seiner Gedichte Ausflufl ganz persénlicher Erfahrun-
gen, aber al-Mi‘mar kannte einerseits die literarische Tradition und anderer-
seits die Erwartungen des Publikums an jemanden wie ihn gut genug, um zu
wissen, in welche literarischen Rollen er schliipfen mufite, um seine Horer
zufriedenzustellen. So miissen wir hinter der im folgenden Gedicht erzihl-
ten Geschichte von Pleite®® und Hunger auch nicht die Tragddie eines bank-
rotten Bauunternehmers vermuten, sondern eher die bewufite Bezugnahme
auf den pikaresken Helden der Magamenliteratur®:

wa-sabibin §i'tu ila daribi [ fa-lam agid ft d-dari man yahrus
dabaltu li-d-dari ‘ala gaflatin | wagadtubi muttaki’an yan‘as
fa-qala ma tabgi fa-qultu l-qira | minkum fa-inni ga’i 'un muflis
fa-gada li bi-d-dubni min ra’sibi [ wa-gadati l-mar’atu bi-I-kuskus

Zum Haus ging ich hin und sah, daff niemand die Tiire bewacht.

Da alle noch schliefen, schlich ich mich ein, leise und sacht.

~Was willst du?“ ,Bewirtung, denn mich hat der Hunger hierher gebracht!
Da gab er mir Fett vom Vieh, und die Frau hat mir Kuskus gemacht.

# Vgl. Tn.E. HoMEerIn: ,Reflections on Arabic Poetry in the Mamluk Age* In:
MSR 1 (1997), S. 63-85; sowie Rezensionen von HoMERIN und mir in: MSR 3 (1999),
S. 214-219, 237-240.

30, Pleite®, iflas, wird neben Hunger in V. 3 des folgenden Gedichts erwihnt, figte
sich aber nicht in die Ubersetzung. Das Thema wird noch in einem Epigramm B 101b =
Hizana 2, 186 behandelt.

51 B 92a-b, Metrum Sari'. In Z. 3 ist ma tabgi st. ma yanbagi zu lesen. Die Ubs. von
ra’sihi ist unsicher. — Zur Maqame vgl. J. CHR. BURGEL: ,Gesellschaftskritik im Schelmen-
gewand.“ In: AS 45 (1991), S. 228-253.



Ibrahim al-Mi‘mar 79

Mabglicherweise ist diese Hungergeschichte nicht weniger autobiographisch
als sein Bericht vom Gang auf den Sklavenmarkt in der Absicht, eine Kon-
kubine (surriyya) zu erwerben. Dann aber beugte er sich doch der 6konomi-
schen Vernunft und fand einen Weg, erotische Wiinsche mit dem Bediirfnis
nach Haushaltspersonal unter einen Hut zu bringen. Das Gedicht, in dem
er uns dies mitteilt, weist die (in der Ubersetzung nicht nachgeahmte) Be-
sonderheit eines krassen Enjambements zwischen Vers 1 und 2 auf, welches
sicherlich nicht auf mangelnde sprachliche Fihigkeiten des Dichters zuriick-
geht, sondern als Sprachwitz gedacht ist>%:

baragtu yawman wa-qasdi | siqu r-raqiqi li-asri
surriyyatan tumma inni [ ata'tu ‘aqli wa-fikri
Saraytu ‘abdan malihan | wa-qultu ya nafsi surri

Zum Sklavenmarkte zog ich hin,

zu kaufen eine Dienerin.

Dann folgt’ ich doch verniinft’gem Sinn,
und’s war, statt einer Konkubin’,

ein hiibscher Sklave mein Gewinn —

oh seht nur, wie ich frohlich bin!

Solche Schilderungen von ,wahren® Erlebnissen, noch dazu mit moralisch
zweifelhaftem Hintergrund, finden sich — aufler in den Maqimen — in der
,hohen® Literatur selten. Zwar laflt sich in der Literatur der Mamlukenzeit
eine allgemeine Tendenz zur stirkeren Beriicksichtigung privater Themen
feststellen, doch wenn auch etwa Ibn Hagar in einem gazal sogar die eigene
Ehefrau zum Thema eines Liebesgedichts gemacht hat,> so ist es doch un-
denkbar, daff dieser Gelehrte ein Epigramm iiber die Schwierigkeit, seine
Ehefrau loszuwerden, gedichtet haben kénnte, wie al-Mi‘mar dies tat.*
Spottische Verse auf familienfremde Personen hingegen findet man auch bei
den Gelehrten immer wieder, aber bei jemandem wie al-Mi'mar erwartet
man sie geradezu.

Eine solche Erwartungshaltung hat sicherlich auch dazu gefiihrt, dafl man
al-Mi‘mir Gedichte zugeschrieben hat, die zwar nicht von ihm stammen,

52 B 88b, Metrum Mugtatt. — Zu solchen Enjambements vgl. G.]. vaN GELDER:
»Breaking rules for fun: making lines that run / on: On enjambment in Classical Arabic
poetry.“ In: The Challenge of the Middle East. Ed. I. A. EL-SHEIKH u.a. Amsterdam 1982,
S.25-31. Ein solches Enjambement findet sich bei al-Mi‘mar des 6fteren, u.a. auch in dem
zitierten Floh-Gedicht.

3 Vgl. T. BAuER: ,,Ibn Hajar and the Arabic Ghazal of the Mamluk Age.” In: T. BAUER/
A.NevwirtH (Eds.): Migration of a Literary Genre, Studies in Ghazal Literature. Beirut,
im Druck.

% B 86b.



80 TroMAS BAUER

aber doch gut zu ithm passen. Dies konnte der Fall gewesen sein bei fol-
gendem Epigramm, welches das bedauernswerte Schicksal eines Lastgauls
(birdawn)® schildert, der im Dienste eines Sekretirs der Staatsverwaltung
(diwan) stand. Aus der Pointe lifit sich vermuten, daf} der Beamte ein Kopte
war, wobei zu beachten ist, dafl die koptische Schrift, wie ithre Mutter, die
griechische, rechtslaufig ist und daher fiir einen Araber , riickwirts® liuft®:

li-katibi d-diwani birdawnatun | ba‘idatu I-‘ahdi mina l-qurtt
i1da ra’at tibnan ‘ala midwadin / yaquilu subbanaka ma yu'ti
tamsi ila palfin ida ma masat | ka’anna-ma taktubu bi-l-qibti

Das Pferd des Sekretirs vom Amt

muf} ohne Futter vegetieren.
Und sicht es Stroh im Futtersack,

dankt’s Gott dem Herrn fiir sein Spendieren.
Und wenn es liuft, dann riickwiarts nur,

als wiird” es koptisch buchstabieren!

Gelegentlich traf der Spott Persénlichkeiten der Zeitgeschichte. Aus uns lei-
der unbekannten Griinden war es ausgerechnet Ibn al-Akfini, der berithm-
teste Arzt seiner Zeit, der den Zorn al-Mi‘mars auf sich gezogen hatte. Die-
ser Mann, iibrigens auch erfolgreicher Amateurdichter, wird von as-Safadi
in den héchsten Ténen gelobt, wobei besonders seine erstaunlichen Behand-
lungserfolge hervorgehoben werden.”” Al-Mi‘mar aber war diesbeziiglich
ganz anderer Ansicht®®:

li-bni al-Akfani tibbun nas'alu llaha s-salamah
ma lahi qattu maridun gama illa li-I-qiyamah

Vor Ibn al-Akfanis Heilkunst kann Gott allein uns retten!
Seine Patienten kriechen erst am Jiingsten Tag aus ihren Betten!

* birdawn ist ein wenig edles Pferd, das vorwiegend als Lasttier dient. Zum literari-
schen Thema wurde es bereits in einem Wettstreit im Verfassen von Trauergedichten auf
ein birdawn, den der Sahib ibn ‘Abbad (st. 385/995) veranlafit hat, vgl. at-Ta‘alibi: Yatimat
ad-dabr. Ed. M.M. QumMmAYHA. 4 Bde. Beirut 1983, Bd. 3, S. 253-269 und A. HaMoORI:
»T he Silken Horsecloths Shed Their Tears.” In: AMEL 2 (1999), S. 43-59.

¢ B 93b, Metrum Sari’. Das Gedicht wird auch zitiert in an-Nuwayri: Nibayat al-arab
fi funiin al-adab. Bd. 11I., Kairo 1923ff., hier Bd. 10, S. 68, wo als Dichter ein gewisser
Burhinaddin Ibn al-Faqth Nasr genannt wird. Da an-Nuwayri schon 732/1332 gestorben
ist und dieser Burhanaddin der unbekanntere Dichter ist, hat seine Angabe einige Wahr-
scheinlichkeit fiir sich. — Varianten: V. 1 lese ich mit an-Nuwayri al-qurti ,Luzerne® st. al-
qiti. V. 2 hier nach Bj; er lautet bei an-Nuwayri: ida raat baylan ‘ald marbatin | taqilu
subbanaka ya mu'ti.

57 Vgl. A'yan 4, 225-231, dort S. 227: labii isabat gariba fi ‘ilagihi.

% B 99a; Metrum Ramal. Die Vokalisierung li-bni al-Akfani (kurzes i!) ist hart, aber
sonst wiirde der Name nicht ins Metrum passen.



Ibrahim al-Mi‘mar 81

Wenn P. RunMKkoRF der Volksdichtung eine ,auffillige Neigung zur Re-
spektsverweigerung“®® zuspricht und feststellt, ,dafl das gespannte Verhilt-
nis zur Autoritit eine Konstituante der Volkspoesie ist und die Auseinander-
setzung mit Herrschaftsverhiltnissen eine Art von Leitmotiv*?, so gilt dies
auch fiir al-Mi‘mar. Aber wiederum diirfen die Analogien nicht zu eng ge-
zogen werden. Unser Baumeister rebelliert nicht gegen repressive Normen,
und es ist gewif} nicht ,,das Lebensgefiihl von Erniedrigten und Beleidigten,
das hier zur Auflerung dringt“®!, sondern nur die einfache Tatsache, dafl al-
Mi‘mar - nicht anders als auch heute noch die meisten von uns — willkiir-
lichen und vernunftwidrigen Mafinahmen der Administration hilflos aus-
geliefert war und ihnen nichts als seinen Zorn entgegensetzen konnte. Dies
wird sicherlich auch as-Safadi und Ibn Nubata nicht anders gegangen sein,
nur war al-Mi‘mar, anders als seine ‘#lama-Kollegen, so weit von den Zen-
tren der Macht entfernt, daf er sich jeden Spott auf die Grofien seiner Zeit
erlauben konnte. Er hatte von niemandem einen Posten zu erwarten, und
deshalb konnte er es sich auch leisten, Reprisentanten der Obrigkeit ganz
unverhohlen anzugreifen. Insbesondere ein weiter nicht genannter Wali war
es, der seinen Grimm erregte. Ein in diesem Zusammenhang entstandenes
Couplet verdient auch rezeptionsgeschichtlich besondere Aufmerksamkeit.
Es ist nimlich in eine Rezension der Sammlung von 1001 Nacht {ibernom-
men worden, wo es aber anonym zitiert wird. Bislang waren noch keine
al-Mi‘mar-Gedichte in 1001 Nacht bekannt,*? doch erscheint mir plausibel,
daf noch mehr seiner Gedichte in diese Sammlung Eingang gefunden haben,
zumal al-Mi‘mair gerade in einer fiir die Entstehung von 1001 Nacht konsti-
tutiven Epoche die grofite Popularitit genossen hat. Das Epigramm wurde
von OsKAR RESCHER in seiner Studie iiber den Inhalt von 1001 Nacht tiber-
setzt. Ich ibernehme seine Ubersetzung®:

59 RUHMKORF, wie Anm. 35, S. 162.

60 Ebd. S. 103,

6 Ebd.

62 Vgl. J. Horowrrz: ,Poetische Zitate in Tausend und eine Nacht.“ In: Festschrift
Eduard Sachau zum siebzigsten Geburtstage. Ed. G. WeIL. Berlin 1915, S. 375-379. Horo-
wiTZ nennt al-Mi‘mar nicht, was aber angesichts der Editionslage nicht iiberrascht.

63 B 79a-b, Metrum Sari’. Vgl. O. REscHER: ,,Studien iiber den Inhalt von 1001 Nacht.*
In: Der Islam 9 (1919), S. 1-94 (hier S. 73). Sein Text hat in V. 2 ‘ala pasi[a/batin st. ‘ala
$u'batin und wa-d-darbu st. wa-s-saf ‘u. Zu dirra ,Geiflel, Peitsche® vgl. E.W. LANE: An
Arabic-English Lexicon. Book I Part 1-8. London, Edinburgh 1863-93, S. 864a. Zur Kreu-
zigung vgl. M. ULLMANN: Das Motiv der Kreuzigung in der arabischen Poesie des Mittel-
alters. Wiesbaden 1995. — Die tatsichliche Hinrichtung eines Emirs a. H. 742 wurde von
al-Mi‘mar lebhaft begriifit, vgl. Ibn Tagribirdi: an-Nugitm az-zahira fi muliak Misr wa-1-
Qahira. Bd. 10. Kairo ca. 1965, S. 23,



82 THOMAS BAUER

yaslabu li-l1-hukkami fi ‘asrina | wa-daka li-l-hukkami ma yagib
as-sulbu li-l-walt ‘ala su‘batin | wa-s-saf ‘w bi-d-dirrati li-l-mubtasib

Fiir die Herrschenden wiir’s eine heilige Pflicht,
So lang’s ihnen nicht an Rechtssinn gebricht,
Mit Priigel den Muhtasib zu bedenken,

Den Wali jedoch gleich aufzuhenken.

Der Diwan liefert uns noch ein weiteres Beispiel fiir al-Mi‘mars Zorn auf
die Obrigkeit, zu dessen Verstindnis man wissen muf, dafl das Aussprechen
des Namens Gottes eine Vorbedingung fiir die giiltige islamische Schlach-

tung (dabh) istt*:

qad bulina bi-amirin /| zalama n-nasa wa-sabbah
fa-bwa ka-l-gazzari fina | yadkuru llaha wa-yadbah

Uns plagt ein Herr, der Gott laut preist, doch Menschen Recht nicht achtet,
dem Metzger gleich, der Gottes Namen nennt, bevor er schlachtet!

Und noch ein drittes Wali-Gedicht sei angefiihrt, weil es ein schones Bei-
spiel fiir die Meisterschaft al-Mi‘mars auf dem Gebiet der tawriya, des Lieb-
lingsstilmittels dieser Zeit, bietet, wobei die tawriya hier noch mit einem
iqtibas, einem Koranzitat, kombiniert wird. Im Koran nimlich heiflt es
Q 88:23f.: ,illa man tawalla wa-kafar / fa-yuw'addibubi llabu l-‘adiba |-
akbar” ... aufler tiber den, der sich abkehrt und unglaubig ist; denn ihn
wird Gott mit der grofiten Strafe strafen.®® Die Worte ,,der, der sich abkehrt
(tawalla) und ungliubig ist“ hat nun al-Mi‘mir in sein Gedicht eingebaut.
Sie beschlieflen das Epigramm und bilden seine Pointe, die wiederum auf der
Mehrdeutigkeit des Wortes tawalla beruht, das sowohl ,er kehrt sich ab“ als
auch ,derjenige, welcher Wali ist“ bedeuten kann. Das Gedicht lautet®®:

ma ga ana walin amar | min dalika n-nabsi amar
la raddahii llahu lana | lakin il nari saqar
daka lladi na'wddubii | mimman tawalla wa-kafar

So bitter Unheil er entfachte, wie nie ein Miachtiger uns brachte.
Hilf Gott, daff er nie wiederkehre, und daf} ihn Héllenglut verzehre!
Von solchen hat uns Gott verkiindigt: ,Die Holle dem, der michtig sindigt!“

&4 B 84a, al-Kasksl, wie Anm. 14, S. 645, wo der Autor ,,Abii Mi‘'mar* genannt wird.
Dort V. 2: fibim st. fina. Metrum Ramal.

%5 Nach der Ubers. von Max HenNING (Stuttgart 1979 u.6.).

6 B 91b, Metrum Ragaz. Die tawriya des Wortes tawalla wird in der Ubersetzung
durch eine andere ersetzt. Das Wort amar im ersten Vers steht zunichst fiir anmara ,er
befahl®, sodann fiir amarr ,bitterer.



Ibrahim al-Mi‘mar 83

Betrachtet man diese drei Gedichte zusammen mit dem oben zitierten
Mawaliya tiber das Weinverbort, zeigt sich, dafl es kein prinzipielles Ressenti-
ment gegen rehgaose und weltliche Autorititen, kein Aufbegehren gegen ver-
meintlich repressive Normen war, was al-Mi‘'mar umtrieb, sondern nur sein
Widerwillen gegen Heuchelei und Bigotterie und iibertriebenen Rigorismus
gegeniiber den Schwichen der menschlichen Natur.

Frommigkeitspriifungen

Diese Haltung prigt auch sein Verhiltnis zur Religion. Auch hier nimmt
al-Mi‘mir kein Blatt vor den Mund — und steht auch damit wieder nur in
einer dlteren literarischen Tradition. Gedichte, die sozusagen mit dem Hei-
ligen Spott trieben, wurden, genau wie die ,Penisgedichte®, zur Gattung
mugun gerechnet. Deshalb beginnt Ibn Higga den Abschnitt der mugin-
Epigramme al-Mi‘mars auch mit zwei Couplets iiber die Last des Ramadan-
Fastens, ehe er zum Thema ,Penis“ ibergeht (Hizana 2, 183). Das Thema
»Fasten“ nimmt erstaunlich weiten Raum in al-Mi‘mars (Euvre ein, finden
sich doch noch weitere Gestaltungen dieses Themas im Diwan. Bekanntlich
erfordert das Fasten besonders viel Willenskraft, wenn der Ramadan in den
Hochsommer fillt. Diese Erfahrung ist al-Mi'mar nicht erspart geblieben®’:

sabru Ramadana mubarakun | in lam yakun fi sabri ab

biftu I-"adaba fa-sumtubi | fa-waqa'tu fi wasti l-‘adab

Ein Monat voll Segen zwar ist Ramadan,

doch kommt im August er, ist’s nicht ideal.

Aus Angst vor der Hélle wohl fastet’ ich streng,
da fand ich mich jetzt schon in Héllenqual!

Gar nicht schnell genug kann der Fastenmonat vorbeigehen, ja eigentlich
sollte er, wie folgendes Epigramm nahelegt, schon nach drei Tagen wieder
verschwinden®®

qul li-sabri s-sawmi arbil | wa-talattaf fi I-‘ibarah
za iran anta fa-haffif | la tutaqqil fi z-ziyarah

Zum Fastenmonat sag’: , Zieh fort!“
und sprich zu ihm ein freundlich Wort:
»Du kamst nur zu Besuch als Gast!
Dem Gastgeber fall nicht zur Last!“

B 80a, Metrum Kamil. Der Beginn, sahru Ramadana, will sich allerdings nicht ins
Metrum fiigen. Es ist vielleicht sahru s-siyami zu lesen.
8 B 91a, Metrum Ramal.



84 THOMAS BAUER

Auch solche Gedichte kénnen kaum als Aufbegehren gegen religiése Nor-
men interpretiert werden, sondern sind vor allem scherzhafte Auseinander-
setzungen mit den Widrigkeiten des Alltags, nicht anders als die meisten
muginiyyat. Die Spezifitit al-Mi‘mars liegt auch hier wieder nurin der Kon-
sequenz, mit der der Dichter sein Augenmerk auf den Alltag richtet und
rituelle Inszenierungen der Hochkultur meidet. Freilich hitten Verse wie
die zitierten einem Religionsgelehrten wie Ibn Hagar schlecht angestanden
(Obszonitit war weit weniger schlimm!), doch Klagen gegen die Widerwir-
tigkeiten des Alltags finden sich auch bei etablierteren Dichtern, man denke
nur an die zahlreichen Klagegedichte iiber abwechselnd zu heifle oder zu
kalte Bider, die geradezu ein wichtiger Bestandteil eines kultivierten Bade-
vergniigens waren.® Solche Gedichte sind keineswegs a priori Volksliteratur,
und auch al-Mi‘mars Klagen iiber die Miihsal des Fastens liflt keineswegs
auf mangelnde Religiositit schlieflen. Schlieflich riihmt auch as-Safadi den
Lebenswandel al-Mi‘mars. So finden wir hier wohl eher die Bestitigung der
religiosen Werte durch ihre ,karnevaleske“ Negierung, die sich allerdings
eben nicht jeder hat erlauben kénnen.

Ansonsten gibt sich al-Mi‘mar durchaus als Moralist. Genauso, wie ihm
die Heuchelei des Wilis ein Dorn im Auge ist, ziehen die Sufis seinen
Zorn auf sich. Um bei thnen etwas zu werden, meint er, miisse man erst
seinen Glauben an der Garderobe abgeben,’® und an ihrem Lebenswandel
sind genau jene Verhaltensweisen zu kritisieren, die al-Mi‘mar in seinen
muganiyyat verherrlicht, was wieder einmal die Genrebedingtheit auch von
populirer Dichtung beweist. Denn al-Mi‘mar kritisiert sehr drastisch’':

sifiyyatu lI-waqti fthim | mina l-baragiti qurbi
fihim talatu hisalin / aklun wa-surbun wa-dabbw

Man mufl zwischen Sufis und Fléhen

heut’ folgende Ahnlichkeit konstatieren:
Ihr Sinn steht nach dreierlei Dingen:

Nach Fressen und Saufen und Penetrieren!

8 Vel. H. GroTzreLD: Das Bad im arabisch-islamischen Mittelalter. Eine kulturge-
schichtliche Studie. Wiesbaden 1970, bes. S. 84-91. Auch al-Mi‘mar beteiligte sich an die-
sem Genre, vgl. B 82b.

70 Vgl. B 84b, Metrum Munsarih: gad sara fil-bangahi ‘wrfun /| ma baynahum wa-hwa
sarru ‘adah/! la yadfa'ina n-nasiba fiha / illa li-man yatruku §-sahadah.

7l B 81a, Metrum Mugtatt.




Ibrahim al-Mi‘mar 85
Ambiguitit der Sprache

Im Grunde beruht jenes Phinomen, das man als Toleranz des Islam bezeich-
net, im wesentlichen auf der Anerkennung der Ambiguitit menschlicher
Aussagen iiber die Wirklichkeit, genauso wie die Geschichte der westlichen
Moderne als Versuch der vollstindigen Eliminierung jeglicher Ambiguitit
gelesen werden kann, mit all ihren negativen Begleiterscheinungen.”? Die
Anerkennung der Ambiguitit ist auf gesamtkultureller Ebene verortet und
besteht in dem Bewufitsein, daff, von wenigen Kernsitzen abgesehen, jede
menschliche Aussage den Grenzen menschlicher Erkenntnis und ihrer
sprachlichen Vermittlung ausgesetzt ist und von daher nicht absolute Ge-
wifSheit, sondern nur mehr oder weniger grofle Wahrscheinlichkeit bean-
spruchen kann — ein Modell, das im Islam in der Grundlagendisziplin der
usil al-figh modellhafte Gestalt gewonnen hat. Die Verankerung in der
tibergeordneten Gesamtkultur bedeutet nicht, dafl der Einzelne unbedingt
die Relativitit seiner eigenen Meinungen einsieht, widerspricht also keines-
wegs dezidierter Rechthaberei auf individueller Ebene. Um beides zu ver-
mitteln, ist deshalb ein stindiges , Ambiguititstraining“ notwendig, und
die arabisch-islamische Kultur hat hier Unvergleichliches geleistet. Von den
frithen lexikographischen Traktaten iiber die addad ,Worter mit Gegen-
sinn®, die al-mahbasin wa-l-masawi-Literatur, die Experimente mit der Er-
schaffung einer surrealen Welt durch Metaphern in der Abbasidenzeit, den
»apologetischen Epigrammen®, bis hin zur Systematisierung der erkenntnis-
theoretischen Grenzen des Menschen in den #si! al-figh und der Stilmittel
der Ambiguitit in den badi ‘iyyat der Mamluken- und Osmanenzeit, zieht
sich ein roter Faden sich stindig verfeinernden Ambiguititsbewufitseins.
Der wesentliche Beitrag der Mamlukenzeit hierzu war aber die tawriya, das
Stilmittel des double entendre, das zwar seit der Ayyubidenzeit systema-
tisch eingesetzt wurde, aber erst in der Mamlukenzeit in der Praxis allgegen-
wirtig und gleichzeitig theoretisch {iberdacht wurde.” Dafl diese Leistung
von der prinzipiell ambiguititsfeindlichen westlichen Moderne nicht gewiir-
digt werden konnte, ist wenig verwunderlich. So wurde denn die tawriya
als belangloses ,Wortspiel“ verdammt (auch wenn, am Rande bemerkt, die
kulturelle Bedeutung des Spiels lingst wieder erkannt worden ist)”* und

72 Zu einem parallelen Phinomen vgl. M. ScHOLLER: ,Liige, Wahrheit und Dichtung
im Islam.“ In: K. R6TTGERS/M. ScHMmITZ-EMANS (Eds.): , Dichter liigen.“ Essen 2000
(Philosophisch-literarische Reflexionen. 3.), S. 129-151, bes. S. 150f.

2 Vgl. S. A. BONEBAKKER: Some Early Definitions ofrbe Tawriya and Safadi’s Fadd al-
Xitam ‘an at-Tawriya wa-"l-Istixdam. The Hague/Paris 1966.

™ Vgl. J. HuiziNca: Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Hamburg $2001.



86 Tromas BAUER

Literatur, die einen wesentlichen Teil ihrer Wirksamkeit solchem ,Spiel®
verdankt, als unernst, unwichtig, kindlich, dekadent etc. abqualifiziert. Die
gesamtkulturelle Bedeutung des Exercitiums der tawriya wurde nicht er-
kannt. Absurderweise wurde das Wort-,,Spiel“ sowohl mit dem Stigma der
Infantilitit behaftet, als auch gleichzeitig, in nachaufklirerischer Rhetorik-
feindlichkeit, sprachliche Virtuositit als elitir und ,volksfeindlich“ attak-
kiert.

Wie absurd dies ist, zeigt das Beispiel al-Mi‘'mars, der seine Eintrittskarte
in die Biographien und Anthologien der Elite ausschlieflich zwei Faktoren
verdankt: der Frechheit und Frivolitit seiner Epigramme einerseits, und
seiner Geschicklichkeit auf dem Felde der tawriya andererseits. Schon as-
Safadi sagt es in aller Deutlichkeit: , 7awriyat, die die Plejaden unter sich
lassen,“ habe er verfafit,”> und in Ibn Higgas Hizana kommt er eben im
Abschnitt tiber die tawriya zu Wort, und wird bei spiteren badi iyyat-
Kommentatoren in ebendiesem Kapitel sein Quentchen Unsterblichkeit fin-
den”¢ Dabei ist gerade das ,Sprachspiel das einigende Band zwischen
Elite- und Volksliteratur, ja bildet in besonderem Mafle auch die Briicke
zur oralen Literatur der Bauern und Beduinen im Sinne der Klassifikation
PETRACEKS.”” Was einerseits als Errungenschaft einer hochdifhzilen, héchst
elitiren Sprachkultur gilt, die dem Wirken des Qadi al-Fadil (st. 596/1200)
ihren Durchbruch verdankt, ist andererseits das ,Salz in der Suppe® der
Volkskultur der Analphabeten bis in unsere Tage: , Schon in den alten Tex-
ten wird deutlich, dal der mawwal ein bevorzugtes Feld fiir Wortspiele ist,
fiir die tawriya, die verschliisselte Anspielung ... PIERRE CacHia hebt her-
vor, daf fiir die Dorfbewohner und die Bewohner der Armenviertel, die
das iibliche Publikum der mawwal-Singer bilden, selten Erklarungen nétig
sind. Sie lauern auf das Wortspiel, haben grofien Spaf daran, es zu entdek-
ken, und gestehen ungern, wenn ihnen dies mifilingt. Ein mawwal, der sich
einfach nur reimt oder dessen letztes Wort in einer schon dagewesenen Be-
deutung wiederholt wird, heifit ;weifler mawwal‘ und geniefit wenig Aner-
kennung bei den Liebhabern des Genres.“’®

Wir verstehen jetzt, daf al-Mi‘mar nicht iiber das nétige Riistzeug fiir
jene Genres verfiigte, die eher raffinierte Spiele mit Vergleichen und Meta-

7 A'yan 1, 146, vgl. auch Wafi 6, 173, 15.

7% Vgl. Ibn Ma'siim (st. 1120/1708): Anwar ar-rabi' fi anwa" al-badi’ Ed. Sikir HApi
Sukr. 7 Bde. Bagdad 1968-69, hier 5, S. 63—65 (Ibn Ma'sim bietet eine Auswahl der von
Ibn Higga zitierten Stiicke).

77 Vgl. K. PETRACEK: ,Volkstiimliche Literatur. In: GAP 11 228-241.

78 F. LAGRANGE: Al-Tarab. Die Musik Agyptens. Heidelberg 2000, S. 34. Vgl. auch P.
CacHia: ,The Egyptian Mawwal “ In: JAL 8 (1977), S. 77-103.



Ibrahim al-Mi‘mar 87

phern verlangen, wie etwa die Blumengedichte oder die Dingbeschreibun-
gen oder die Beschreibung der geliebten Person oder des Aussehens des
Weins und des Aufsteigens der Blischen beim Mischen des Weins mit Was-
ser etc. Denn einen den Hoérer iiberwiltigenden Vergleich zu gestalten erfor-
dert in erster Linie solide Kenntnisse der ilteren Literatur, um mit neuen
Vergleichsgegenstinden oder neuartigen Nuancen der Gestaltung fiir Uber-
raschung zu sorgen. Das Wortspiel der tawriya dagegen ist weit weniger in-
tertextuell aufgeladen. Es erfordert vor allem die Fihigkeit zu virtuosem
Umgang mit der Sprache, also mehr Talent als Gelehrsamkeit, und lifit sich
zudem problemlos auf jedes beliebige Thema anwenden. Hier also konnte al-
Mi‘mar ansetzen, um eine Literatur zu schaffen, die — wir wollen es einfach
aufgrund spiterer Zeugnisse annechmen —sowohl den Ungebildeten, als auch
- und dies wissen wir nun definitiv — den Angehorigen der gelehrten Elite
intellektuelles Vergniigen bereitete.

Beispiele fiir al-Mi‘mars Sprachvirtuositit und seine tawriyat wurden be-
reits zitiert. Um aber dieses Kapitel nicht ginzlich prosaisch enden zu lassen,
sei noch ein Gedicht angefiihrt, das die zahlreichen, auf einen relativ aus-
gepragten Lokalpatriotismus schliefen lassenden Gedichte al-Mi'mars tiber
Agypten und den Nil reprisentiert. Mehrfach driickt al-Mi‘mar (wie auch
andere dgyptische Dichter) seine Erleichterung iiber das Erreichen der fiir
eine reichliche Ernte notwendigen Marke der Nilflut im Nilometer aus. Der
Nilometer auf der Nilinsel ar-Rawda war deshalb ein Ort, mit dem sich
starke Emotionen verbanden. In folgendem Epigramm dient er allerdings
lediglich als Bestandteil einer tawriya. Der Nilometer heifft auf Arabisch
miqyas ,Maflstab*, und diese doppelte Bedeutung ist es, die die Pointe fiir
folgendes Agypten-Epigramm al-Mi‘mars liefert”®:

yaqilu Misru bina qasi l-qura / biba a-ya man naqadi hurmati
bi-ayyi iay’in qistumani bibi | wa-qabdatu l-miqyasi fi gabdati

Agypten sprach, als man’s an andern Lindern maf:
»lhr wiflt, dafl ich an sowas keinen Spafl hab!

Mit welchem Werkzeug wollt ihr mich denn messen?
In meiner Hand allein liegt doch der ,Mafistab‘!“

7 B 82a, Metrum Sari". - Ein Abschnitt mit Nilepigrammen findet sich auch bei an-
Nawagi: Halbat al-Kumayt. Bulaq 1276/1859, S. 2604, dort (S. 263 u. 265) auch vier Epi-
gramme von al-Mi‘mar.



88 TrHoMAS BAUER

»Baumeisterpoesie“ oder: War al-Mi‘mar ein Volksdichter?

Doch, um auf die einleitende Problemstellung zuriickzukommen, war al-
Mi‘mar nun ein Volksdichter, und, wenn ja, was ist volkstiimlich an seiner
Dichtung? K. PETRACEK ordnet die Volksliteratur in ein dreistufiges Mo-
dell ein, in dem er unterscheidet (1) die klassische Literatur, (2) die volks-
tumliche Literatur und (3) die Oralliteratur (Folklore).®® Versucht man, al-
Mi‘mirs Dichtung in ein solches Modell einzuordnen, kénnten folgende
Kriterien angefiihrt werden:

a) Die soziale Stellung des Autors: Auch wenn wir wenig iiber al-Mi‘mars
Leben wissen, diirfte doch die Zugehorigkeit des Dichters zur urbanen Mit-
telschicht feststehen. Man beachte, daf fiir die literatursoziologische Ein-
ordnung eines Autors der Mamlukenzeit weder seine Abstammung noch
seine 6konomischen Verhiltnisse eine Rolle spielen konnen. Angesichts der
groflen sozialen Mobilitit in islamischen Gesellschaften ist es wenig erstaun-
lich, dafl zahllose Dichter und Gelehrte den Mittelschichten entstammen.
Viele iibten aber auch spiter noch ein Handwerk aus oder betrieben (wie
Safiyyaddin al-Hillt) Handel, und waren dadurch hiufig materiell besser ge-
stellt als ein Berufsdichter wie Ibn Nubata, der sich so oft so bitter {iber seine
Armut beklagte. Worauf es ankam, wird deutlich, wenn man sich etwa die
Biographie desjenigen Dichters ansieht, dessen Epigramme in Ibn Higgas
Hizana unmittelbar auf diejenigen al-Mi‘mars folgen (und sich zum Teil we-
nig von diesen unterscheiden), nimlich Samsaddin as-$2ig (st. 725/1325)81,
,der Goldschmied*. Beide, as-$3’ig und al-Mi‘mar, iibten (zumindest zeit-
weise) ein angesehenes Handwerk aus, beide dichteten Epigramme der unter-
haltsameren Art (as-Sa’ig aber auch lingere Gedichte und Lehrdichtung),
die sich groferer Popularitit erfreuten, und dennoch bleibt eine Kluft zwi-
schen beiden. Den Goldschmied stellt as-Safadi vor als as-Sayh al-imam al-
‘aritdi, doch al-Mi‘mir ist einfach ,der Dichter®, weder Sayh, noch Imim;
as-$2’ig verkehrt beim Qadi Qutbaddin, al-Mi‘mar dichtet gerade mal
ein Epigramm fiir as-Safadi; as-$3’ig verfafit fiir einen anderen Qadi eine
Magime, kommentiert Lehrbiicher und Gedichte, und as-Safadi ist stolz, ei-
niges davon in as-$S3’igs eigener Handschrift zu besitzen. Von all dem hat
al-Mi‘mar nichts aufzuweisen, und deshalb ,gehért er nicht dazu“. In der
Mamlukenzeit kann somit, scheint mir, die Trennungslinie zwischen ,héhe-
ren Gesellschaftsschichten® und ,stidtischen mittleren Schichten“®? einzig

%0 PRTRACEK, wie Anm. 77, S. 229,
81 GAL G119, S11 2; A'yan 4, 397-400, Wafi 2, 361-363.
82 PETRAGEK, wie Anm. 77, S. 229.



Ibrahim al-Mi‘mar 89

die Zugehorigkeit zur Gruppe der ‘ulama’ bzw. deren Akzeptanz als ihres-
gleichen sein.** Diese setzt nicht nur eine griindliche Ausbildung, sondern
auch die regelmiflige Teilnahme an gruppenkonstitutiven Handlungen wie
etwa dem brieflichen und/oder personlichen fachlichen und literarischen
Austausch mit anderen ‘ulama’ voraus. Zwar waren die angeblich ,,(meist)
ungebildeten Mitglieder der stidtischen mittleren Schichten“® zur Mamlu-
kenzeit hiufig so ungebildet nicht, doch eine solche unsystematische Bil-
dung, wie sie al-Mi‘mar anscheinend besessen hat, reichte nicht aus, von den
‘ulama’ als einer der ihren akzeptiert zu werden. Deshalb vor allem kann al-
Mi‘mar meines Erachtens durchaus als Volksdichter apostrophiert werden,
wenn man denn an dem Konzept einer Volksliteratur festhilt und beachtert,
daf} es keine festen zeit- und ortsiibergreifenden Kriterien fiir Volkslitera-
tur geben kann, sondern dafl fiir jede literarische Kommunikationsgemein-
schaft solche Kriterien neu festgelegt werden miissen.

b) Die soziale Stellung der Rezipienten: Auch als nicht-"alim hatte al-Mi‘mar
zumindest marginalen Kontakt zu den Vertretern dieser Schicht, wie seine
Gedichte an as-Safadi und ‘Ala’addin Ibn Fadlallah zeigen. Vor allem aber
gehorten ‘ulama’ zu den eifrigen Rezipienten seiner Dichtung, die anderen-
falls nicht iiberliefert worden wire. Doch lifit sich eine gewisse Asymmetrie
in der Rezeption feststellen. Wihrend der Werkausschnitt, der von einem
Dichter der Hochliteratur rezipiert wird, in etwa identisch mit dem Werk-
ausschnitt ist, den dieser Dichter rezipiert haben will, unterscheiden sich bei
al-Mi‘mar schon der Zuschnitt des Diwans einerseits (der selbst bereits eine
Auswahl durch Dritte darstellt) und die Auswahl, die die Werke der ‘ulama’
bieten, betrichtlich. Nicht nur wird von ihnen die Dialektdichtung fast voll-
stindig beiseite gelassen (was, wie oben ausgefiihrt, in der Wahrnehmung
gruppenspezifischer Handlungsrollen geschieht und nicht aufgrund subjek-
tiver dsthetischer Wertungen), sondern es liflt sich auch bei der Auswahl der
Epigramme eine deutliche Uberreprisentanz der Gattung der ,,Scherz- und

8 Letzteres gilt etwa fiir Safiyyaddin al-Hilli, der ja seinen Lebensmittelpunkt aufier-
halb des Mamlukenreiches hatte und seinen Lebensunterhalt tiberdies zumeist durch Han-
del verdiente, aber von den mamlukischen ‘wlama’als ihresgleichen anerkannt wurde, auch
wenn sie al-Hillis Leistungen auf dem Gebiet der Dialektdichtung nicht immer ausrei-
chend zu wiirdigen gewillt waren (vgl. Anm. 24 u. 37). Wieder anders verhilt es sich mit
dem Dichter Ibn Sadin, der sich nach einer gescheiterten Gelehrtenkarriere auf die Pro-
duktion von Scherz- und Unsinnnspoesie versteifte, durch die er sich offensichtlich um die
Anerkennung durch seine ernsthafteren Kollegen brachte, vgl. VRoLIjk, wie Anm. 4.

8 PETRACEK, wie Anm. 77, S. 229. - Zur Sozialstruktur des mamlukenzeitlichen Kairo
allgemein vgl. C.F. PeTrY: The Civilian Elite of Cairo in the Later Middle Ages. Prince-
ton 1981, bes. S. 31211



90 THoMAS BAUER

Zotengedichte® feststellen. Offensichtlich war es das, was man von einem
Mann ,aus dem Volk“ erwartete.

Die Asymmetrie, die die Rezeption ,nach oben zeigt, mag sich in der
Rezeption ,nach unten” wiederholt haben,* doch fehlen uns hier naturge-
maf} entsprechende Zeugnisse. Lediglich die Tatsache, dafl zumindest ein
Gedicht al-Mi‘mars in eine Fassung von 1001 Nacht gekommen ist, belegt,
dafl es eine solche Rezeption gegeben hat, doch gilt dies auch fiir besagten
as-53°ig.** Ob die von al-Mi‘mar bedichteten Kéche, Diener und Steinmetze
thre Arbeit freilich mit einem seiner Mawaliya auf den Lippen verrichtet
haben, werden wir nicht mehr feststellen kénnen.

U. MarzorpH zieht zur Definition von ,Volksliteratur® bzw. ,,popular
literature® u.a. das Kriterium der ,Popularitit“ heran und verlangt, ,popu-
lar literature® miisse ,initiated or appreciated by any considerable amount of
people” sein.’” Daf dies fiir al-Mi‘mar zutrifft, zeigt nicht zuletzt eine Be-
merkung Ibn Tagribirdis, der seine Auswahl von einem Dutzend al-Mi‘mir-
Epigrammen mit den Worten abschliefit: ,, Aus Furcht vor Weitschweifigkeit
wollten wir nicht viele seiner Verse bringen, denn der Diwan seiner Dich-
tung findet sich hiufig und kursiert unter den Leuten.**

c) Sprache: Die Aussage as-Safadis, al-Mi‘mar habe in der Dialektdichtung
noch besseres geleistet als in der Hochsprache, liflt sich anhand des er-
haltenen Materials nur teilweise nachvollziehen. Liegt dies an einer schlech-
ten Uberlieferung der Dialektdichtung al-Mi‘mars, oder verdankt sich as-
Safadis Aussage wieder nur der Tatsache, dal sich der Gelehrte fiir die
Grammatikverst6fe al-Mi‘mars in seinen hochsprachlichen Gedichten ge-
niert? Uberdies wird man in einer Zeit, in der ein Safiyyaddin al-Hilli nicht
nur iiber Dialektdichtung schreibt, sondern auch selbst Zagal dichtet, nicht
schon allein deshalb zum Volksdichter, weil man im Dialekt dichtet, wie ein
Blick in an-Nawagis ‘Ug#d al-la'al bestitigt, worin sich auch Zagaldichtung
von Angehorigen des gelehrten , Establishments® der Mamlukenzeit findet,

% Eine solche Asymmetrie rechnet PETRACEK zu den Kriterien der Volksliteratur,
vgl. ebd.

8 Vgl. Horowrrz, wie Anm. 62, S. 377.

8 U.MarzoLrH: Art. ,,Popular literature (al-adab al-sha'bi).“ In: EAL 2, 610-11, hier
610b.

88 Manhal 1,192.

5 Vel. an-Nawagi, wic Anm. 11, S. 201-275; eine literatursoziologische Untersuchung
dieses (mit 31 Zagals leider etwas kleinen) Korpus diirfte interessant sein. In dieser An-
thologie an-Nawagis findet sich auch auf S. 251-253 das lingste der Balaliq al-Mi‘mars
(vgl. B 108b-110a), naturgemifl mit zahlreichen Varianten. — Vgl. auch die Uberlegungen
VRroLIJKs (wie Anm. 4, S. 40f.) iiber die Frage, ob Ibn Sidiin als ,Volksdichter® betrachtet
werden kann.



Ibrahim al-Mi‘mar 91

was wiederum fiir die starke Interdependenz zwischen Volks- und Elite-
dichtung dieser Zeit spricht. Viel eher noch markiert die Toleranz von Ver-
stoflen gegen die Regeln der Hochsprache in der garid-Dichtung eine deut-
liche Grenze zur Hochliteratur. Insgesamt wird man aber feststellen konnen,
dafl sich Sprache allein erst in ihrer Zuordnung zu bestimmten, sozial zu de-
finierenden Produzenten- und Rezipientengruppen als Kriterium fiir Volks-
literatur eignet.

d) Gattungen: Bei al-Mi‘mir fehlen mehrere Genres der Hochliteratur
ganz oder fast ganz, vor allem Lobqasiden (mit einer Ausnahme), Trauerge-
dichte, Glickwunschgedichte (tahani’) und die literarische Korrespondenz
(mutarahat etc.), also gerade jene Gattungen, die dem literarisch-sozialen
Austausch der ‘wlama’ untereinander dienen. Aber bei diesen Gattungen,
die lange, sprachlich duflerst komplexe Gestaltungen sowie zahlreiche inter-
textuelle Beziige zur ilteren Literatur aufweisen miissen, wire er vielleicht
auch an seine sprachlichen Grenzen gestoflen. Dies erklirt wohl auch das
Fehlen von beschreibender Dichtung und von Prophetenlob. Von der Elite-
literatur hebt sich al-Mi‘mar mithin stirker durch das ab, was bei ihm fehlt,
als durch das, was man bei ihm vorfindet, denn keine der inhaltlich definier-
ten Gattungen, die al-Mi‘mar pflegte, war der Hochliteratur fremd.

e) Inhalt und Form: Zur Definition von Volksliteratur ist es ratsam, sich
auf die sozialen Parameter der Produktion, Rezeption und Transmission zu
konzentrieren. In einem nichsten Schritt muff dann aber nach inhaltlichen
Charakteristika gefragt werden, zumal dann, wenn der Dichter selbst seine
Produktion aufgrund ihres Inhalts, nicht aufgrund seiner sozialen Stellung,
als etwas Besonderes betrachtet. Dem Dichter al-Mi‘mir jedenfalls war die
Abweichung seiner Poesie von der Norm nicht nur bewufit, sondern er hat
sich dazu offensiv bekannt, und zwar in folgendem Epigramm’®:

qul li-lladina tafabari bi-nizamibim | da‘wa wa-lam yazhar li-daka tubita

hal la qtadaw bi-nizami mi‘'marin ida / §ada l-buyiita kulluba l-yaqita

wa-ataw bi-nazmin ka-n-nasimi latafatan | la yanbutiina mina l-gibali
l-buyita

Und briisten sie sich ihrer Dichtungen auch,

ist nicht mehr dahinter als Hochmut und Schein.
Sie folgen ja nicht eines Baumeisters Brauch,

der Hauser wohl baut, wie Rubine so fein.

% B 81b, Metrum Kimil; abweichend vom Ms. lese ich V. 1: li-lladina st. li-lladi; V. 2:
iqtadaw st. igtadars; die Lesung des Versendes ist zweifelhaft; ich danke Frau Dr. Dore-
MULLER, Miinster, fir ihren Vorschlag.



92 Tromas BAUER

Zwar formen sie Verse, so zart wie ein Hauch,
doch meifleln kein Haus sie aus Felsengestein!

Das poetische Manifest eines Volksdichters? Vielleicht nicht, aber doch ein
Zeichen unverhohlenen Stolzes auf die Besonderheit seines Werkes, gleich-
zeitig ein Beweis fiir die Reflektiertheit des Autors, der sich nicht etwa des-
halb anders fiihlt, weil er die Grammatik nur unzureichend beherrscht, son-
dern weil er anderes aussagen will: ,,Hauser/Verse”, aus Felsen gemeiflelt*,
was heiflen mag, da der Inhalt der Verse mangelnden sprachlichen Fein-
schliff rechtfertigt. Vor allem ist es eine spezifische Perspektive auf die Welt,
die die Gedichte al-Mi‘mars bieten. Es ist der Blick auf die Welt aus der
Sicht der , kleinen Leute®, auf ihre unmittelbare Umwelt: auf die Handwer-
ker, den Nil, den religiosen Alltag und die Feste, die (nicht immer erlaubten)
Sinnenfreuden, die Schikanen der Obrigkeit, die Widrigkeiten des Alltags,
die Zwinge der Okonomie und die Versprechungen des Sklavenmarktes.
Natiirlich sind diese Gedichte weder unbedingt ,authentisch®, denn al-
Mi‘mir weifl sehr wohl, den Erwartungen seiner Zuhorerschaft zu entspre-
chen, noch ,unmittelbar®, wie sie nach einem romantischen Begriff von
Volksliteratur sein sollten, denn dazu kennt al-Mi‘mar die Hochliteratur,
ihre Normen und reprisentativen Texte zu gut. Sogar die Dialektpoesie ist
schlieflich Teil einer Texttradition, nicht anders als die Hochliteratur, und
in der Wahl der Themen sogar beschrinkter. Vor allem aber existieren in der
islamischen Gesellschaft nicht jene Standesgrenzen Europas, wo man iiber
viele Jahrhunderte der festen Uberzeugung war, Angehorige unterschied-
licher Stinde wiirden sogar iiber ein vollig unterschiedliches Gefiihlsleben
verfiigen. Der Unterschied zwischen den Schichten war in der Gesellschaft
der Mamlukenzeit (aber auch sonst im Islam zumeist) ein gradueller, so dafl
es auch dem Gelehrten moglich war, ohne schlechtes Gewissen Freude am
Witz der unteren Schichten zu zeigen.” Trotz aller Vermischungen und flie-
Renden Grenzen scheint mir aber die im Werk al-Mi‘mars durchgingig auf-
scheinende Perspektive der Mittelschicht ein wichtiges Moment zur Charak-
terisierung und Einordnung seiner Dichtung als Volksdichtung zu sein.

91 Zwar ist der Normplural zu bayt im Sinne von ,Vers® abyat, doch findert sich die
tawriya: buyit = ,Hiuser® = Verse® hiufig.

2 Vgl. BERKEY, wie Anm. 26, S. 410: »The important point, however, is not that the
common people had a culture of their own, but that medieval Egyptian culture was a
complex tableau consisting of interlocking and overlapping strata, and drawing upon the
experiences and insights of Muslims from a variety of different social levels.“



Ibrahim al-Mi‘mar 93

Schlufl

Obwohl also viele seiner Gedichte auch von Dichtern der gesellschaftlichen
Elite hitten verfalt werden konnen, und obwohl ein Teil seines Werks von
dieser Elite intensiv rezipiert wurde, scheint es mir gerechtfertigt, al-Mi‘mar
als Volksdichter zu bezeichnen. Sein Werk zeigt eine Facette der Entfal-
tung der Volksliteratur wihrend der Mamlukenzeit. Es zeigt auch die inten-
sive Wechselwirkung zwischen Elite- und Volkskultur in dieser Zeit und
laflt es als sehr plausibel erscheinen, dafl die beispiellose Entwicklung der
arabischen Volksliteratur zur Mamlukenzeit ohne die Hochbliite der Elite-
literatur in dieser Epoche so nicht hitte stattfinden kénnen.

Das Schlufiwort sei aber al-Mi‘mar selbst iiberlassen. Er starb an der Pest
des Jahres 749, derselben Epidemie, die auch den von al-Mi‘mar angefeinde-
ten Arzt Ibn al-Akfani wehrlos fand und dahinraffte. Doch auch diese oder
eine vorherige Pestwelle beraubten al-Mi‘mar nicht seines Sprachwitzes. Das
folgende Epigramm nutzt die Mehrfachbedeutung des Wortes babba, das
sowohl ,Korn“ als auch ,,Pestbeule® bedeutet und gleichzeitig eine Bezeich-
nung der kleinsten Miinzeinheit (also etwa ,Pfennig®) ist. Es zeigt, dafl eine
tawriya keineswegs immer lustig sein muf$*;

qabuba t-ta‘inu da'an | dahabat fihi l-ahibbah
arbasa l-anfusa bay'an | kullu insanin bi-habbah

Der Pest, als sie raubte, die von allen
mir am liebsten, gilt mein Zorn.

Den Preis fiir Menschen lief§ sie fallen:
fiir jede Seele nur ein Korn!

Sein beriihmtestes Pestgedicht aber soll er wirklich erst kurz vor seinem Tod
verfafit haben. Wie dem auch sei, es ist ein Stiick voller Sarkasmus, wie es mir
dhnlich in der arabischen Literatur nicht begegnet ist”:

Y@ man tamanna l-mawta qum fa-gtanim | hada awanu l-mawti ma fata
qad rabusa l-mawtu ‘ala ahlibi | wa-mata man la ‘umrubi mata

Steht dir nach Tod der Sinn, steh auf, greif zu!
So billig laft der Tod sich selten kaufen!
Die Zeit des Todes dauert immerzu,
und Leben endet, eh es abgelaufen!

% B 79b, Metrum Ramal. — Dieses und das folgende Epigramm, z.T. mit Varianten,
auch zitiert in Ibn Tagribirdi, wie Anm. 63, S. 212f. und al-Magqrizi: Kitab as-Sulik li-
ma'rifat duwal al-mulitk. Bd. 2, Teil 3. Ed. M. MusTAFA Z1YADA. Kairo 1958, S. 791.

% A%an 1, 147, Durar 1,54; Metrum Sari’ (in meiner Ubs. V. 1b und 2a vertauscht), vgl.
auch B 81a und as-Suyti, wie Anm. 28, S. 240 (im ersten Vers stark abweichender Text).






Bida in der malikitischen Rechtsschule”

Weitere Uberlegungen zu Strukturen des Feldes
des islamischen Rechts

Von RUDIGER LOHLKER, Gottingen

Was ist unter bid‘a zu verstehen? Geben wir eine erste Antwort mit IGNAZ
GOLDZIHER:

,2Unter Bid‘a versteht der muhammedanische Theologe sowohl praktische
Neuerungen — also ,jede Sache, welche ohne entsprechendes Beispiel aus ilte-
rer Zeit geiibt wird, speciell in der Religion alles, was nicht im Zeitalter des
Propheten geiibt wurde’ -, als auch dogmatische Neuerungen, die nicht in den
traditionellen Quellen der Religion ihren Grund haben: Ketzereien. Im allge-
meinen ist Bid“a soviel als etwas Willkiirliches, aus individueller Einsicht Er-
wachsenes, dessen Zulissigkeit in den Quellen des religiésen Lebens nicht do-
cumentirt ist. Der Gegensatz ist die sunna, das anerkannte Verhalten.*!

Die Diskussion der Frage der bid ‘a, der Neuerungen, hat gerade in der mali-
kitischen Rechtsschule eine lange Tradition, die sich bis auf Malik b. Anas
zuriickfithren lift.? Eine ganze Anzahl herausragender malikitischer Au-
toren hat iiber und gegen bid‘a geschrieben, hervorheben wollen wir hier
nur at-Turtisi, einen Autor des 11./12. Jahrhunderts, der neben der malikiti-
schen wesentlichen Einflufl auf die schafi‘itische Literatur {iber Neuerungen
hatte (vielleicht auch auf die - kleine — hanafitische).’ Als erster Autor eines

* Eine erste Fassung dieses Textes wurde auf der Tagung ,, Innovationen und ihre Kon-
textualisierung in den islamischen Gesellschaften Afrikas“ am 9. und 10. Februar 2001 in
Bayreuth vorgetragen.

! IeNaz GoLpziHER: Mubammedanische Studien. Zweiter Theil. Halle a.5. 1890,
S.23.

2 MariseL Fierro: ,The treatises against innovations (kutub al-bid‘a)" In: Der
Islam 69 (1992), S. 204246, S. 210.

* Zum Einflufl at-Turtisis auf spitere Autoren (direkt Abi Sama, Ibn al-Hagg, as-
$atibi, as-Suyiti, Dan Fodio und vermutlich Zarriiq) s. MARIBEL FIERRO: Abi Bakr
al-Turtasi: Kitab al-hawadit wa-1-bida (El libro de las novedades y las innovaciones).
Madrid 1993 (Fuentes arabico-hispanas. 14.), S. 170ff.



	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94

