Die Dichter Hariun ar-Rasids

Thomas Bauer

Zuerst erschienen in:
Wolfgang Drefden et al.
(Hgg.): Ex Oriente. Isaak
EXORIEN

und der Welﬁe Elef ant. RN 1CHTE UND GEGENMA
B £27 | CHRISTLICHER, JUDISCHE
Bagdad_Jerusalem_ | B W™ UND ISLAMISCHER KULTUR
Aachen. Eine Reise durch .
drei Kulturen um 800 und
heute. 3 Bde. Aachen,
Mainz: Philipp von
Zabern 2003, Bd. 1, S.

168-181.

NB: Die Originalfassung enthdlt zahlreiche Fehler, vor
allem in der arabischen Umschrift, fiir die ich nicht
verantwortlich bin und die zu korrigieren man mir keine
Gelegenheit gegeben hat. Ich lege deshalb hier eine
korrigierte Fassung vor. Die Seitenzahlen der

Originalfassung fiige ich in eckigen Klammern ein.




1

Die Dichter Hariin ar-Rasids *

Der Kalif dichtet

Drei Mddchen halten die Ziigel in der Hand!

Drei Mddchen fiillen mein Herz bis an den Rand!

Die ganze Menschheit gehorcht mir, doch ich gehorche

ihnen — sie aber leisten mir Widerstand!

Sie wurden stark durch die Macht der Liebe, und diese

Macht ist’s alleine, die meine Macht iiberwand!*

Diese Verse, die Hartin ar-RaSid (reg. 170-193/786-809)> auf seine drei
Lieblingssklavinnen verfal3te, sind nicht sein einziges Gedicht, und Hariin ar-Rasid
war nicht das einzige Mitglied des Abbasidenhauses, das als Dichter hervortrat.
Schon sein Vater al-Mahdi (reg. 158-169/775-785) hatte hin und wieder gedichtet.
Bedeutender waren Hariins Halbbruder Ibrahim (st. 224/839), einer der
beriihmtesten Sianger seiner Zeit, der auch eigene Texte zu seinen Liedern verfaf3te,
sowie beider Halbschwester ‘Ulaiya, die ebenfalls dichtete und sang. Zu einer
umfangreichen Gedichtsammlung (diwan) brachte es der Kalif ar-Radi (reg. 322-
329/934-940). Ibn al-Mu‘tazz (st. 296/908) wiederum war zwar einer der politisch
erfolglosesten Abbasiden — er wurde am Tag seiner Proklamation zum Kalifen
ermordet —, doch blieb ihm der Ruhm eines der bedeutendsten arabischen Dichter
und Literaturtheoretiker. Gemessen an diesen war Hariin ar-Ra$id nicht mehr als ein
Amateur, aber gerade dadurch unterschied er sich nicht von vielen seiner
Untertanen. Denn die Begeisterung fiir Poesie war den Arabern ein Erbe aus

vorislamischer Zeit (und sie ist heute noch zu spiiren). Dichtung hatte deshalb stets

* Zuerst erschienen in: Wolfgang Dref3en et al. (Hgg.): Ex Oriente. Isaak und der weifse Elefant. Bagdad-
Jerusalem-Aachen. Eine Reise durch drei Kulturen um 800 und heute. 3 Bde. Aachen, Mainz: Philipp von
Zabern 2003, Bd. 1, S. 168-181.

! Abii 1-Farag al-Isfahani: Kitab al-Agani. (,Das Buch der Lieder“). 24 Bde. Kairo: Dar al-Kutub al-
Misriyya 1927-1974, Bd. 16, S. 345. Dieses wichtige Quellenwerk wird im folgenden abgekiirzt zitiert
als Ag. Band:Seite. — Gerade bei diesen Versen Hariins geht allerdings auch das Geriicht, al-‘Abbas ibn
al-Ahnaf habe sie in seinem Namen verfal3t (vgl. ebd.). — AufSer im Falle der Strophendichtung, die zu
dieser Zeit aber noch fast keine Rolle spielt, weisen alle Verse eines arabischen Gedichts denselben
Reim auf; oft reimen zusitzlich auch die beiden ersten Halbverse. So auch in diesem Beispiel. Wenn
nicht anders angegeben, habe ich in der Ubs. das Reimschema des Originals beibehalten.

2 Alle Daten werden zunéchst nach islamischer, dann nach christlicher Zeitrechnung angegeben.



2
wichtige Funktionen in der arabisch-islamischen Gesellschaft, und so ist nur
verstiandlich, dal die arabische Poesie zu einer der beeindruckendsten
Dichtungstraditionen der Menschheit wurde.

Die Stddte der Abbasidenzeit waren erfiillt von Poesie. Egal ob ein Dichter
,durch die Suks der Stadt streifte, die Strallen durchquerte, sich in den Schenken der
Vorstiddte oder in ihren Garten niederliel3, zu den Fliissen und Kanilen hinabstieg
oder sich auf einer Briicke postierte, ob er in einem Badehaus war, in einem Laden,
unter den Arkaden der Moscheen, in der Wohnung eines Biirgers oder eines Fiirsten,
iiberall und jederzeit konnte er Gedichte vortragen, ohne Erstaunen hervorzurufen,
konnte er iiber Liebe sprechen, ohne dal} man iiberrascht gewesen wére, und Trdnen
vergief3en, ohne Anstof3 zu erregen.“®* Wer jedoch die Dichtung zum Beruf machen
wollte, ohne auf anderes Einkommen zuriickgreifen zu konnen, war zu dieser Zeit
auf die Hofe angewiesen, und so sind es vor allem Berufsdichter mit Beziehungen zu
fiirstlichen Mézenen, deren Werke bis heute iiberliefert [169] werden. Im folgenden
seien aus einer Gruppe von rund dreiflig beriihmt gewordenen Dichtern, die in
engerem Kontakt zu Hariin ar-Rasid standen, sechs ausgewdhlt, um die wichtigsten

literarischen Genres der Zeit zu veranschaulichen.

Der Kalif wird bedichtet: ASga‘ as-Sulami und Manstir an-Namari

Es muf3te nicht unbedingt der Hof des Kalifen sein. Auch die machtige Familie der
Barmakiden, die bis zu ihrem Sturz im Jahre 187/803 die Wesire Hariins stellte,
sowie andere hohe Beamte, Provinzgouverneure und Generale sorgten dafiir, daf3 die
Dichter ihr Auskommen hatten. So fand auch As$ga‘ as-Sulami (gest. ca. 195/811)*
zunichst einen Forderer in Ga‘far al-Barmaki, ehe er Gelegenheit hatte, beim Kalifen
vorzusprechen. Der Dichter stammte aus Basra, wo er seine literarische Bildung
erworben hatte. Zwar spielte die Herkunft eines Dichters in der islamischen
Gesellschaft, die keinen erblichen Adel kennt, kaum eine Rolle. Doch bei Asga‘,
dessen wahre Abstammung dubios bleibt, war dies anders. Denn als er in Basra
anfing, poetisches Talent zu zeigen, wurde er von Nachkommen des

Stammesverbandes der Qais adoptiert und mit einer entsprechenden Genealogie

® Bencheikh, Jamal Eddine: Poétique arabe. Essai sur les voies d’une création. Paris 1975, S. 38 (Ubs.
T.B.).
* Das Folgende nach Ag. 18:211-252. Zu ihm und zu den {ibrigen hier genannten Dichtern vgl. auch
jeweils den entsprechenden Artikel in der Encyclopaedia of Islam, der Encyclopedia of Arabic Literature
sowie den Eintrag in F. Sezgin: Geschichte des arabischen Schrifttums. Bd. II: Poesie bis ca. 430 H. Leiden
1975.



3
versehen. Damit hoffte man der peinlichen Situation, daf3 seit geraumer Zeit kein
Dichter mehr aus diesem Kreis hervorgetreten war, Abhilfe zu schaffen. Obwohl
zwar die Stammeskonflikte der Umaiyadenzeit mittlerweile abgeflaut waren (an
deren Stelle war der Gegensatz zwischen Nichtarabern und Arabern getreten), war
der alte Stammesstolz noch immer vielfach lebendig. Unser Dichter profitierte davon
und hatte im Stamme Qais eine eifrige Fangemeinde.

Von Basra begab sich ASga‘ in die nordmesopotamische Stadt Raqqa, die
Hariin zur Residenzstadt ausgebaut hatte. Als Hariin eines Tages von einem Feldzug
gegen die Byzantiner zuriickgekehrt war und die bei solchen Anlédssen {ibliche
offentliche Audienz stattfinden sollte, bei der die Dichter ihre Lobgedichte vortru-
[170] gen, wurde auch ASga‘ zugelassen — allerdings, da er der jlingste war, dem
Protokoll gemal} erst als letzter von acht. Das Gedicht, das er vorbereitet hatte, sollte

mit dem Vers beginnen:

Er dachte an die Zeit, als Schwerter seine Kameraden hiefSen,

und als — blieb er auch kiihl — die Mddchen nicht von ihrer Liebe liefsen.

Die {iibliche Form fiir Lobgedichte war es namlich, mit einer (oft in beduinischem
Milieu spielenden) Liebesklage (nasib) anzufangen. In diesem Fall handelt es sich um
eine Klage iiber die vergangene Jugendzeit. Dadurch wurden die Zuhorer
emotionalisiert, und es wurde eine elegische Stimmung heraufbeschworen, die im
Laufe des Gedichts iiberwunden werden konnte und in der heroischen Emphase des
Schlul3teils, der dem Lobpreis des Herrschers gewidmet war, kulminierte. Die oft
altertiimliche Diktion des nasib diente iiberdies dazu, einen Riickbezug zur
poetischen Tradition herzustellen. So wichtig nun der nasib fiir das Gedichtganze
auch ist — es war Freitagmorgen, und wéahrend ASga‘s sieben Vorredner ihre
Gedichte rezitierten, riickte die Zeit des Freitagsgebets immer ndher, und Asga‘
fiirchtete, vor dem Gebet mit seinem Gedicht nicht mehr fertig zu werden. Als er
schlie@lich an der Reihe war, lief3 er den nasib schlicht weg, iibersprang die
iiberleitende ,Reisepassage”, in der der Dichter eine fiktive Wiistenreise zum
Adressaten schildert, und begann ganz unvermittelt gleich mit dem Lob des Kalifen,
das durch eine Préaposition eingeleitet wurde, die aber nur aus einem

vorhergehenden Reiseteil (,,ich reite hin zu ...“) verstéandlich geworden ware:

... 2u einem Fiirsten, dessen Giite sein Vermogen ganz verzehrt:

Und Gnadengaben sieht man ausgestreut, und Spenden sich ergiefsen!

Hariin, der du Zufriedenheit uns bringst, Hariin, Muhammads Sohn:

Es soll fiir dich des Sieges Wasser, das so stifs schmeckt, immer fliefsen!



4
So ging es iiber viele Verse mit dem Herrscherlob weiter, und als der Dichter
geendet hatte, lachte Hartin, denn er hatte den Grund fiir das Fehlen des nasib
durchschaut, ja er lief3 ihn sich nachtraglich noch vortragen und belohnte ASga‘ mit
20.000 Dirham. Die anderen Dichter hatten nur halb so viel bekommen.®

Man wird der Gattung des Lobgedichts nicht gerecht, wenn man sie als
bloRe Schmeichelei der Dichter in der Hoffnung auf Belohnung abtut. Vielmehr
stellte sie einen wichtigen Bestandteil hofischer Reprédsentation dar und war eine
wichtige Form des politischen Diskurses. Deshalb stief3 sie auch bei einem breiten
Publikum auf Neugier und kiinstlerisches Interesse, ja ohne dessen Interesse und
Neugier hitte das Lobgedicht seine gesellschaftliche Rolle gar nicht spielen konnen.
Der Vortrag von Lobgedichten stellt ndmlich einen Ritus dar, der die drei be-
[171] teiligten Parteien — Herrscher, Dichter und Offentlichkeit — in einem Akt
gegenseitigen Gebens und Nehmens zusammenfiihrt. Der Herrscher wird im
Lobgedicht vom Dichter dafiir gepriesen, daf} er den Islam verteidigt, die Armen und
Waisen beschiitzt und ein Vorbild an Freigebigkeit darstellt. Diese Tugenden des
Herrschers dienen (zusammen mit seiner ebenfalls im Lobgedicht thematisierten
Herkunft) zu seiner Legitimation gegeniiber der Offentlichkeit, stellen aber
gleichzeitig einen Anspruch dar, auf dessen Einlosung die Offentlichkeit pochen
kann. Die Dichter erhalten als Gegenleistung fiir ihren Lobpreis einen Lohn und
stellen sich damit dem Herrscher als erstes Objekt zur Demonstration seiner
Freigebigkeit zur Verfiigung. Vom Publikum, dem die Dichter Unterhaltung und
asthetischen Genuf3 bieten, konnen sie als Gegenleistung im Erfolgsfalle Ruhm
erhoffen, der ihrer Karriere weiter forderlich ist.

Die Dichter am Hofe waren Konkurrenten (aber dennoch oft miteinander
befreundet), und jeder strebte danach, am Ende einer Sitzung das erfolgreichste
Gedicht rezitiert zu haben. Oft waren es auch nur ein paar besonders treffende Verse
aus einem ldngeren Gedicht, die den Kalifen ergriffen und zum ,Hit‘ des Abends
wurden. ASga‘ wire dies beinahe einmal gelungen, aber eben nur beinahe. Im
Rahmen eines langen Lobgedichts hatte er zwei Verse vorbereitet, in denen er das
Motiv, wonach die Feinde Hartins auch im Schlaf keine Ruhe finden, ganz auf die
Weise des ,,Neuen Stils“ durch Personifizierung der Traume ausdriickte. Er rezitierte

also:

5 Vgl. Ag. 18:213.



5
Vor dir ist, oh Vetter Muhammads, der Feind niemals
sicher, ob’s Tag ist, ob Dunkelheit wdhrt.
Denn wacht er, dann schreckst du ihn selbst, aber schldft er, dann

ziicken die Traume dein blitzendes Schwert!

Der Kalif zeigte alle Anzeichen tiefster Ergriffenheit, und ein Freund gab dem
Dichter ein Zeichen, hier aufzuhoren, weil er schon ahnte, daf} ASga‘ diese Verse
nicht mehr {ibertreffen wiirde. ,Warst du nach diesen beiden Versen gestorben oder
verstummt,“ sagte er spater zu ihm, ,héattest du als bester Dichter der Menschheit
gegolten!“ Aber das Gespiir fiir das rechte Ma an zu rezitierenden Versen, dem
ASga‘ seinen ersten Erfolg am Kalifenhof verdankte, hatte ihn nun verlassen. Er fuhr
unbeirrt mit seiner Rezitation fort, und der Kalif fing tatsdchlich an, sich zu
langweilen. Und wie befiirchtet ging der Preis des Abends an den Dichter, der nach
Asga‘ an der Reihe war.®

Dieser Dichter war Mansiir an-Namari (st. 190/805). Er verdankt seinen
Ruhm ebenfalls fast ausschliel3lich seinen Lobgedichten auf Hariin und seine Wesire,
vor allem aber einem dieser Gedichte, ndmlich seiner ‘ainiyya (ein Gedicht, das auf
den Buchstaben ‘ain reimt), und es heif}t — ob wir der Uberlieferung trauen kénnen?
—, dal® es eben dieses Gedicht war, das Mansiir nach dem erwédhnten Gedicht ASga‘s
vortrug. Kein Wunder, wenn ihn der Kalif den Preis davontragen lief3, denn diese
‘ainiyya ist eines der beriihmtesten Lobgedichte, die auf Hariin gedichtet wurden —
und es ist wohl auch eines der kriegerischsten. Von seinen siebzig Versen seien hier
zehn wiedergegeben. Schon am Anfang des Herrscherlobs preist der Dichter neben
der Freigebigkeit den energischen Umgang des Kalifen mit seinen Gegnern und mit
den Feinden des Islam:” [172]

Wenn die Wolken uns enttduschten, lassen seine Hdande

regnen; wenn er hort, was uns beengt, macht er es weit.

Der Kalif Hartin, der alle Herzen fiillt mit Hoffen,
hdlt fiir die, die Boses sinnen, Furcht und Angst bereit.

Jenem Manne, der den Zorn Hartins auf sich gezogen,
bringen auch die fiinf Gebete keine Seligkeit.

Eine feste Burg, von Gottes rechter Hand erbaut und

vom Islam bewohnt, vor jedem Angriff wohl gefeit!

¢ Die Geschichte hier nach Ag. 18:215f.; sie wird aber in verschiedenen Versionen iiberliefert.
7 $i Mansiir an-Namari. Ed. at-Taiyib al-‘A$$as. Damaskus 1981, S. 95-106, hier die Verse Nr. 17, 18,
20, 25, 45, 46, 51, 52, 68 und 70.



6
Auch in den weiteren Versen, in denen der Dichter den Kalifen anredet, ist mehr von
kriegerischen Tugenden als von Freigebigkeit die Rede, ausgedriickt in Hyperbeln,

die den ,Neuen Stil“ dieser Zeit erkennen lassen:

Dort hat Gott dich hingestellt, wo man zwei Fliisse

ineinander miinden sieht: die Giite und die Tapferkeit.

Wenn du einen Mann erhohst, wird Gott ihn auch erhohen,

wenn du ihn erniedrigst, sinkt er hin in Niedrigkeit.

Schlachten schlugest du: Wenn Berge deine Gegner widiren,

ausgerissen hdtte sie dein Angriff und entzweit!

Nacht aus Staub, kein Mond, kein Stern, nur Spitzen ausgestreckter

Lanzen geben Glanz und deiner Stirne Helligkeit!

Am Schluly des Gedichts setzt sich Mansiir mit konkreten Gegnern auseinander,
namlich mit dem Anspruch der Schiiten, die meinten, die Herrschaft gebiihre einem
direkten Nachkommen °‘Alis (des Neffen, Schwiegersohns und engen Vertrauten
Muhammads), wihrend die Abbasiden lediglich von al-‘Abbas, einem Onkel des

Propheten, abstammten:

‘Alis Haus: Die Herrschaft euch zu nehmen hat’s kein Recht, und

sie zu erben spiirt es keinerlei Begehrlichkeit.

Grofser als das Recht des Neffen ist des Onkels Anspruch!

Hort auf diese rechte Ansicht, Leute weit und breit!

Doch wie ernst war diese emphatische Verteidigung der Legitimitdt der Abbasiden
gemeint? Gerade jener Mansiir an-Namari war ndmlich einer der gar nicht wenigen
Literaten am Hof des Kalifen, die starke pro-‘alidische Neigungen hatten, um nicht
zu sagen: geradeheraus iiberzeugte Schiiten waren. So {iberliefert man ein
Trauergedicht Mansiirs auf den Martyrertod al-Husains, des Sohns ‘Alis. Der Dichter
al-‘Attabi, ein weiterer Konkurrent bei Hofe, der seit ldngerem ein gespanntes
Verhiltnis zu Manstir hatte, redete dem Kalifen so lange ein, Manstir sei iiberzeugter
Schiit und sein Lob auf die Abbasiden pure Heuchelei, bis Hariin be-[173] schlof3,
Mansiir hinrichten zu lassen. Doch noch ehe die Vollstrecker des Befehls Mansiir

erreichten, hatte diesen ein natiirlicher Tod ereilt.®

8 Vgl. Ibn al-Mu‘tazz: Tabaqat as-$u‘ar@. Ed. ‘Abdassattar Ahmad Farrag. Kairo *1976, S. 241-244. Der
Grund fiir das Zerwiirfnis zwischen den beiden Dichtern soll gewesen sein, daf} al-‘Attabi auf die
Klage Mansiirs iiber das schwere Kindbett seiner Frau entgegnete, es helfe ihr sicherlich, wenn er den

Namen ar-Rasids auf ihren Unterleib schreibe, da er in oben zitiertem Vers ja selbst gesagt habe, ar-



Auf der Jagd mit Abti Nuwas

So grof3 der Ruhm von As$ga‘ und Mansiir zu ihren Lebzeiten war, so sollten sie doch
bald von den groRen panegyrischen Meistern des folgenden Jahrhunderts (Abi
Tammam und al-Buhturi) in die zweite Reihe verwiesen werden. Unangefochten
blieb aber die literaturgeschichtliche Stellung von Abu Nuwas, dem wohl
beriihmtesten Dichter dieser Zeit. Seinen Nachruhm erlangte er aber nicht durch
seine Lobgedichte, sondern durch seine Wein-, Liebes- und Jagdgedichte sowie durch
seine bissigen Satiren und frivolen Scherz- und Zotengedichte, durch die er sich
heute in der arabischen Welt Zensurprobleme einhandelt.

Abii Nuwas wurde um 140/757 in Hizistan (heute im Iran) geboren,
verbrachte seine Kindheit und frithe Jugend in Basra, wo er anfing, als
Réaucherholzschneider auf dem Drogenmarkt zu arbeiten, ehe ihn der Dichter Waliba
ibn al-Hubab (st. 170/786-7) in die Boheéme der Stadt Kiifa einfiihrte und seine
poetische Ausbildung iibernahm. Abii Nuwas absolvierte dariiber hinaus intensive
Studien bei den beriihmtesten Philologen und Religionsgelehrten seiner Zeit. Im
Jahre 170/786-7 begab er sich nach Bagdad, wo ihn die Geschichten aus
Tausendundeiner Nacht als engsten Vertrauten Hariin ar-Rasids zeigen. Doch dieses
Bild entspricht nicht der Wirklichkeit. Tatsdchlich fand Abt Nuwas erst spat Zugang
zum Kalifenhof und hatte nie eine besonders enge Beziehung zum sittenstrengen
Hariin, der dem Dichter iiberdies zwei Gefingnisaufenthalte bescherte. Erst unter
Hartins leichtlebigerem Sohn Amin stieg Abi Nuwas zum Intimus des Kalifen auf.’

Ohnehin fiihlte sich Abii Nuwas an den Hofen des Kalifen und der Wesire
unbehaglich, weil ihn dort das strenge Zeremoniell zwang, nur dann zu reden, wenn
er darum gebeten wurde. Wohler fiihlte er sich in den Weinschenken und bei
privaten Gelagen in den Hiusern und Gérten befreundeter Dichter. Nur eine Art
,hofischer“ (aber nicht so sehr zeremoniell geregelter) Veranstaltung scheint ihm
wirklich groRRere Freude bereitet zu haben, ndmlich die Jagd. ,,Hofisch® war die Jagd
iibrigens nur, weil sie mit groflem Aufwand verbunden war, nicht, weil es
Jagdprivilegien gegeben héatte wie im Abendland. Das Jagdgedicht kam dem
sprachlich hochgebildeten Abii Nuwas auch deshalb entgegen, weil dieses Genre
besondere sprachliche Virtuositédt erfordert. In Jagdgedichten wird die Jagd mit

Hunden, Beizvogeln, Geparden, oder die Jagd mit der Armbrust dargestellt.

Rasid ,mache weit, was uns beengt“; vgl. auch Ag. 13:148ff. — Auch hier existieren verschiedene
Versionen der Geschichte.
 Vgl. Wagner: Abii Nuwds, S. 52.



8

Entweder wird ein Jagdausflug geschildert oder auch nur das zum Jagen verwendete
Tier beschrieben. Ihre virtuose Beschreibungskunst zeigten die Dichter vor allem
durch ausgefallene Vergleiche, etwa wenn in folgendem Gedicht, das eine Beizjagd
mit einem Habicht schildert, der Schnabel des Tiers ausfiihrlich mit der Stirnlocke
eines koketten Jiinglings verglichen wird. Das Gedicht steht, wie ein GroRteil der
Jagdgedichte, im Metrum ragaz, das durch die Kiirze seiner Verse gekennzeichnet ist
(weshalb ich auf die Verwendung des Reims in der Ubersetzung verzichtet habe).
Zum kunstfertigen Charakter tragt hier auch ein besonders schwieriger Reim (-agi)
bei, der dem Dichter Gelegenheit gibt, mehrere ausgefallene, oft aus dem Persischen
stammende Reimworter zu verwenden, die das Verstindnis nicht immer einfach
machen. Diese Verbindung zwischen der Schilderung eines freudigen Vergniigens
und hoher sprachlicher Virtuositidt kennzeichnet dieses wie auch viele andere
Jagdgedichte:'°

In aller Friihe zog ich aus, die Nacht war noch tiefdunkel,

die Ddmmerung mit ihrem Schimmer noch nicht angebrochen,
inmitten von Gefdhrten, die die ndcht’ge Reise freute,

mit einem Habicht, dessen Fang wir einstens laut bejubelt.

Im Jahr der ersten Mauser stand er, die mit Stickereien

ihn schon bekleidet hat — ein Weber war nicht mit im Spiele.

Sein Federkleid ist koloriert, so dafs es dem Brokat gleicht.

Mit einem Tropfen Vitriol betupft sind seine Augen,

[174] so dafs es scheint, als diene ihm zum Schauen eine Lampe
inmitten einer Augenhéhle von enormer Grofse.

Und einen Schnabel hat er, schwarzbraun und mit einer Kriimmung,
als wdre er die Schldfenlocke des koketten Jiinglings,

der, wenn er aufbricht, sich verfiihrerisch die Haare krduselt,

die in sein Antlitz fallen, das wie Elfenbein weifs leuchtet.

Doch schliefslich, als wir zu den Wegen zwischen Bergen kamen,
wo endlich wir den Ort der Jagd in heller Freude griifsten,
nachdem der Morgen schon erschienen war mit seinem Leuchten
durch rotlich-schwarze Dunkelheiten in der Felsengegend,

da loste ich dem Habicht beide Riemen voller Hoffnung

und rief thn an wie jemand, der dem Freund Geheimes fliistert,

1% Der Diwan des Abii Nuwds. Teil 2. Hg. von Ewald Wagner. Wiesbaden 1972, S. 204f. — In V. 8
(nagziruhii statt gahiruhii) und V. 16 liegt der Ubs. eine Textvariante zugrunde. Das Reimwort von V.

13 (yarag) ist mir unversténdlich.



9
und wie ein Blitz flog er dahin, doch ohne dessen Zucken.
Kein Tier, das er erjagen wollte, konnte ihm entkommen.
Er hatte, eh der heifse Staubwind aufkam, schon erbeutet
an Gdnsen und an Haselhiihnern ganze fiinfzig Tiere —
ich habe sie genau gezdhlt und nichts dazugeschwindelt!

Dem Manne, der bediirftig ist, ist er der beste Partner!

Muslim ibn al-Walid und das Weingedicht

Ein gleichermafen hofisches wie ,biirgerliches“ Vergniigen war das Weintrinken.
Am Kalifenhof geschah dies nach streng geregeltem Zeremoniell, das genau
vorschrieb, wer wann auf welche Weise den Pokal zu leeren hatte.'! In einer solchen
Sitzung (maglis, pl. magalis) versammelte der Kalif seine ,Gesellschafter,
Zechgenossen®“ (nudama’, sg. nadim) um sich, bei denen es sich um Sanger, Dichter
und Gelehrte handelte, die fiir ihre Dienste ein Honorar bekamen. Die hier
behandelten Dichter hatten wohl alle zeitweilig dieses privilegierte, oft aber auch
anstrengende (und zuweilen gar gefdhrliche) Amt inne. Die strenge zeremonielle
Form, die ganz in sassanidischer Tradition stand (wo der Kaiser oft mit dem Pokal
als Sinnbild der Weltherrschaft dargestellt wird), 143t darauf schlieen, daf} diese
magalis nicht nur dem Vergniigen dienten, sondern auch der Reprdsentation und des
Austausches zwischen Hof und kultureller Elite.

Doch Wein wurde auch bei privaten Festen, in den Weinschenken, die sich
héufig in den Vorstddten befanden, und in den christlichen Klostern der Umgebung,
die beliebte Ausflugsziele waren, getrunken, und hier ging es natiirlich weniger
zeremoniell zu. So wird verstdndlich, daf} die ersten zweihundertfiinfzig Jahre des
Abbasidenkalifats die grof3te Bliite der arabischen Weinpoesie hervorbrachten. Doch
die Gattung des Weingedichts hatte sich so stark in der Kultur verwurzelt, dal} sie
auch in viel spateren Jahrhunderten, in denen die Trédger der islamischen Kultur vor
allem aus dem Kreise der Religionsgelehrten (‘ulama’) kamen, gepflegt wurde
(anders als etwa das Jagdgedicht), zumal das Weingedicht in mystischer Umdeutung
die Palette der Ausdrucksmoglichkeiten fiir religiose Erfahrungen erweiterte.
Umstritten war Weindichtung immer, und der Konflikt zwischen Weintrinken und
Religion nahm im Islam in gewisser Weise die Stelle ein, die der Konflikt zwischen

Sexualitit und Religion im Christentum einnahm. Doch erst die Entstehung

' vgl. Neubauer: Musiker, S. 71ff. sowie den Beitrag Neubauers in diesem Band. Vgl. auch hierzu und
zum folgenden Peter Heine: Weinstudien. Untersuchungen zu Anbau, Produktion und Konsum des Weins

im arabisch-islamischen Mittelalter. Wiesbaden 1982.



10
moderner islamischer Ideologien, die sich an Vorbilder westlicher Ideologien
anschlossen, hat dem Weingedicht endgiiltig den Garaus gemacht.

Zu ar-Rasids Zeit war wiederum Abii Nuwas der bei weitem wichtigste
Weindichter, und bis heute ist er geradezu zum Synonym fiir Wein und
Weindichtung geworden. Weine und Restaurants in vielen Lidndern der arabischen
Welt sind nach ihm benannt. Doch um auch andere zu Worte kommen zu lassen, sei
die Weindichtung anhand eines Beispiels von Muslim ibn al-Walid vorgestellt. Dieser
Dichter wurde als Sohn eines Webers zwischen 130 und 140 (747 und 757) in Kiifa
geboren und starb 208/823 in Gurgan am kaspischen Meer, wo er das Amt eines
Vorstehers der Postbehtrde versah. Muslim ist gleichermallen als Verfasser von
Lobgedichten auf Hariin, seine Wesire und Generale, als auch als Liebes- und
Weindichter hervorgetreten. Auch wenn seine Gedichte konservativer wirken als
diejenigen seines jiin-[175] geren Kollegen Abti Nuwas, gilt auch er als Vertreter des
»,Neuen Stils“, d.h. einer Dichtungsweise, die altarabische Stilvorbilder iiberwand
und die Gedichte mit Paronomasien und gewagten Metaphern, Hyperbeln und
Atiologien anreicherte. Er soll sogar der erste gewesen sein, der die arabische Poesie
damit bereicherte, oder, wie es einige Philologen sahen, ,verdarb“.!? Beispiele fiir
diesen Stil finden wir auch in folgendem Gedicht, in dem die ununterbrochen
trinkenden Ménner ,das Feuer des Krieges der Becher entfachen“ und ,den Wein
zum Reittier nehmen®, und wo der ,,Vollmond“ des Schenken den Weinpokal glitzern
ladt und was der eindringlichen Metaphern mehr sind (die Paronomasien gehen in
der Ubersetzung verloren).

Die hier vorgestellten Weinverse sind Teil eines Lobgedichts, denn anders als
Abi Nuwas, der zahlreiche selbstindige Weingedichte verfaf3t hat, ist das Thema
Wein bei Muslim ibn al-Walid meist Teil eines mehrteiligen Gedichts. In unserem
Beispiel schildert Muslim zunéchst die edle Schar der Zechgenossen und den luxurios
vorbereiteten Ort des Zechgelages im Schatten von Weinstocken. Er beschreibt die
Sangerinnen und die Méadchen, die den Mannern Gesellschaft leisten (hier gekiirzt),
und erzahlt schliefflich die Geschichte des Weins, der viele Jahre alt ist (was ein
Hinweis auf dessen Giite ist), der um einen hohen Preis von einem jiidischen
Weinhéndler — Weinhdndler waren immer entweder Christen oder Juden - erstanden
wurde. Da das Wort fiir Wein im Arabischen feminin ist, wird dieser Vorgang haufig

als ,Brautwerbung® gestaltet.’® Dieser teure Wein war ein Ausbruchwein, d.h. er

12 ygl. Ag. 19:31; vgl. auch W. Heinrichs: Muslim b. al-Walid und badi‘. In: W. Heinrichs, G. Schoeler
(Hgg.): Festschrift Ewald Wagner zum 65. Geburtstag. Beirut 1994, S. 211-245,
13 Vgl. Wagner: Abii Nuwds, 300f. (zur Weindichtung dort generell S. 289-308).



11
stammte von dem Most, der ohne zusitzliche Einwirkung allein aufgrund des
Eigengewichts der Trauben herausflie(3t. Schlief3lich fiihrt uns der Dichter wieder
zuriick zum Gelage, beschreibt, wie der Tonkrug angestochen wird und der Wein
durch Tiicher geseiht wird, ehe er vom Schenken in Pokale ge-[176]fiillt (und -
nach antiker Sitte — mit Wasser gemischt) wird, wobei die Schonheit des Schenken
neben den zuvor erwdhnten Madchen einen zweiten erotischen Reiz darstellt, denn

Erotik und Wein gehorten eng zusammen: '

Manche Schar von Mdnnern, lauter und perfekt, zu
Edlen edel, tapfer und durch Bildung fein,

die, den Brand des Kriegs der Becher zu entfachen,

Wasser mischen will mit windgekiihltem Wein:

In die Laube, wo die Erde Safran ist, der

Staub aus Ambra, lud ich manches Mal sie ein,

um Gentissen dort und Wonnen eines Lebens,

das man unvergdnglich wiinscht, sich zu erfreun,

beim Gelage zwischen Rebenpflanzen, deren

Zweige uns beschatten vor dem Sonnenschein.

Sdngerinnen hier mit ihren grofsen Augen

konnten diinengrasende Gazellen sein.

Jeder hat ein hiibsches Mddchen ohne Schmuck, in

zarter Jugendbliite, ganz fiir sich allein.

Diese Mdnner voll Vortrefflichkeit und Glanz — ein

edler und respektgebietender Verein —

nehmen sich den Wein zum Reittier, reiten auf ihm

auf dem Weg der Freuden tiber Stock und Stein.

Sonnenreifer Wein aus Karch: Im Krug die vielen

Jahre liefsen ihm die Giite angedeihn.

Als die Traubengabe dann erwachsen wurde,

handelte ich um den Brautpreis, sie zu frein.

4 Text: Sami ad-Dahhan: Sarh Diwan Sari¢ al-Gawani Muslim ibn al-Walid. Kairo 1970, S. 202-204;
iibersetzt werden die Verse 15-21, 25-31, 33-39.



12
Teuer war sie ihrem Vormund, und er lief$ sich

tiberlisten erst nach langen Feilscherein.

Und ich liefs den Juden Goliath sie packen,

und die Summe, die ich zahlte, war nicht klein.

Nicht getreten hat man sie im Becken, nur ge-

wartet, bis von selbst auslief der Ausbruchwein.

Ich verwabhrte sie im Krug und hiillte ihn in

Decken aus dgyptisch Flachs und Wolle ein.

Als des Weinkrugs Todesstunde kam — vergeblich

strebte er danach, vom Tod sich zu befrein —,

da durchstiefs ich seinen Nabel, Blut flofs, und ich

liefs es in vergoldete Pokale seihn.

Und es schien, der Schenke sei ein heller Vollmond,

und die Kanne glitzerte von seinem Schein.

Mit dem Auge schenkt er Liebesleidenschaft in

den Pokal, und mit den Hdnden schenkt er Wein.

Also schliirfen wir zwei Becher Leidenschaft, die

Schwachheit unsern Gliedern, unsrer Kraft verleihn!

Von Gagzellen stammt der Hals des Kruges, seines

Schenken Auge muf$ von ihren Augen sein!

Die Liebesdichtung: Ibn al-Ahnaf und nochmals Abt Nuwas

Das Thema aller Themen war aber die Liebe, nicht nur am Hofe, und nicht nur in
der Dichtung. So versammelte der Barmakidenwesir Yahya in einem denkwiirdigen
maglis dreizehn Theologen (zumeist Mu‘taziliten und Schiiten, aber sogar ein
Zoroastrier war dabei), um iiber das Wesen der Liebe zu diskutieren.!® Natiirlich
bildete Liebe das Thema der meisten Verse, die die Sdnger am Hofe Hariins
vertonten. Dies waren haufig Verse von alteren Dichtern. So fand Hariin besonderen
Gefallen an den Versen von Dii r-Rumma (st. 117/735), einem Dichter der

Umaiyadenzeit, der sich an der vorislamischen arabischen Poesie orientierte. Der

!> Der maglis wird wiedergegeben bei al-Mas‘tdi: Murig ad-dahab. Ed. Ch. Pellat. 7 Bde. Beirut 1965-
1979, Bd. 4, S. 236-241.



13

Sanger Ibrahim al-Mausili lie® sich von Hartin ein Privileg auf die Vertonung seiner
Verse geben und verdiente gut damit.'®

[177] Unter den zeitgenossischen Dichtern diirfte es kaum einen gegeben
haben, der nicht auch Liebesdichtung (gazal) gedichtet hat. Ein Dichter, der sich
ganz und gar auf dieses Genre spezialisierte, war al-‘Abbas ibn al-Ahnaf.!” Der Kalif
schitzte seine Gedichte und seine Gesellschaft, nahm ihn mit auf Reisen und lief$ ihn
in Haremsstreitigkeiten vermitteln. Doch ihn als den ,Minnesdnger am Hofe Hariin
ar-Rasids“ zu bezeichnen,!® scheint doch iibertrieben, denn die Welt, in der sich al-
‘Abbas vor allem bewegte, ja die er geradezu verkorpert, ist das stddtische Milieu der
gurafa@’, der, wie man auf Franzosisch sagen wiirde, raffinés und élégants, also
literarisch gebildeten jungen Leuten aus der Oberschicht, die einen raffinierten,
eleganten Lebensstil pflegten. Hierzu gehorte geradezu als Distinktionsmerkmal die
richtige Art, hingebungsvoll zu lieben und an dieser Liebe zu leiden. Sich selbst
stilisiert al-‘Abbas zum vorbildlichen Martyrer der Liebe, wie in folgendem Gedicht,

dessen SchluRvers geradezu sprichwortlich geworden ist:*?

Den Schmerz, den Kummer kennst du nicht, und wie

man schlaflos wacht, hat niemand dich gelehrt!

Denn ich bin’s, dem die Trdanen nimmermehr

vertrocknen, ich bin’s, dem der Schlaf verwehrt!

Und du bist einer Klage taub, die andern

stets noch ihrer Liebsten Gunst beschert!

So wurde ich zum Docht, der andern leuchtet,

wdhrend selbst die Flamme ihn verzehrt!

Doch die eigentlich zukunftsweisende Liebesdichtung ging nicht von al-‘Abbas aus,
sondern wiederum von Abi Nuwas, dessen Vorbild fiir die ndchsten tausend Jahre
mafdgeblich werden sollte. Dem westlichen Beobachter fallt am stirksten die
Tatsache ins Auge, dal} sich seine Liebesgedichte nicht nur an Madchen, sondern
auch an Jiinglinge richten. Zwar war ihm sein Lehrer Waliba hierin vorangegangen,

doch war es erst Abii Nuwas selbst, der das homoerotische gazal in der arabischen

16 Ag. 5:238f., vgl. auch Neubauer: Musiker, S. 89.

7 Zu ihm vgl. Bauer: al-‘Abbds ibn al-Ahnaf und S. Enderwitz: Liebe als Beruf. Stuttgart 1995. Er wurde
um das Jahr 133/750 geboren und muf} zwischen 188/803 und 195/810 verstorben sein.

8 So Joseph Hell: Al-‘Abbds Ibn al-Ahnaf, der Minnesdnger am Hofe Harun ar-Rasids. In: Islamica 2
(1926), S. 271-307.

19 Vgl. Bauer: al-‘Abbds ibn al-Ahnaf, S. 87f.



14

Literatur Wurzeln schlagen lie3, aus der es erst wieder auf Grund europiischen
Einflusses im 19. Jh. verschwand. Die schnelle Verbreitung, die diese Form der
Liebesdichtung fand, zeigt nur, da} es Abii Nuwas gelungen war, eine Dichtung zu
schaffen, die nicht mehr linger die Vorstellungen von Liebe und Sexualitét
reflektierte, wie sie auf der arabischen Halbinsel herrschten, sondern wie sie in den
Stadten des fruchtbaren Halbmonds géangig waren. Diese wiederum scheinen sich
nur wenig von denjenigen der griechischen und romischen Antike unterschieden zu
haben, wo Liebe und Sexualitidt nicht nach dem Geschlecht der geliebten Person in
homo- und heterosexuelle eingeteilt wurde, wie dies in der westlichen Moderne
geschieht, sondern der Geschlechterrolle nach in diejenige des erwachsenen Mannes
als Liebendem einerseits und der geliebten Person andererseits, die eine Frau oder
auch ein junger Mann vor dem Bartwuchs sein kann.* Dabei ist der Geliebte der
arabischen (und ebenso der persischen und tiirkischen) Liebesdichtung élter als der
der griechischen , Knabenliebe“ (weshalb dieser Begriff hier auch nicht pal3t), und so
erstaunt es nicht, dal} Gedichte, in denen sich der Dichter fiir den schon maéchtig
spriellenden Bart seines Geliebten entschuldigt (zu diesem Zeitpunkt kommt die
Liebesbeziehung mit gesellschaftlichen Normen in Konflikt), schon bald nach Abi
Nuwas zu einem beliebten Genre der Liebesdichtung werden.*

Mit dem Islam kollidierte homoerotische Liebesdichtung vor allem dann,
wenn man in ihr eine Anstachelung zu verbotenen Sexualpraktiken sehen wollte,
denn ebenso wie im Abendland waren es nicht Veranlagungen, die die Religion
sanktionierte, sondern Handlungen. Gesellschaftlicher Konsens war aber, daf}
erotische Anziehungskraft von Jiinglingen und jungen Frauen gleichermalien
ausging. So werden in der arabischen Literatur bis ins 19. Jh. hinein von ein und
denselben Verfassern Liebesgedichte auf Angehorige beider Geschlechter (so wie
Liebesgedichte, die das Geschlecht der geliebten Person nicht erkennen lassen)
gleichermal3en produziert.

Die meisten Liebesgedichte auf Jiinglinge, die Abti Nuwas dichtete,
unterscheiden sich inhaltlich nicht von denjenigen auf Maidchen. Sogar das
Schonheitside-[178] al ist bei beiden weitgehend gleich, und die Schonheit beider

wird durch dieselben poetischen Bilder dargestellt. So wird etwa das Gesicht mit

%0 Vgl. Bauer: Liebe, S. 150-184 mit weiterer Literatur sowie J.W. Wright Jr., Everett K. Rowson (eds.):
Homoeroticism in Classical Arabic Literature. New York 1997.
2 vgl. Bauer: Liebe, S. 255-280.



15
dem Mond verglichen, der Oberkorper mit einem Zweig und das Gesal} mit einem

Sandhiigel. Setzt man diese Vergleiche zusammen, klingt es wie folgt:*?

Auf dessen Gesicht kein Makel liegt,

an den sich das Kleid des Verfiihrers schmiegt,
der einzig an Schonheit ist und der sagt,

dafs darin sein Anteil an dieser Welt liegt.

Und Gott, als er schuf, erschuf ihn als Mond
und als Hiigel dort, wo ein Zweig sich biegt.

So wiegt sich der Mond nun iiber dem Zweig,

wenn der Zweig sich iiber dem Hiigel wiegt.

Auch die Sehnsucht unerfiillter Liebe, die Klage des Liebesleids und die Bitte um

Erhorung finden sich in Liebesgedichten jeglicher Art. So etwa in folgendem:2?

Es imitiert der Mond dein Licht.

und wer ihn sieht, sieht dein Gesicht.

Wenn er dich nachahmt gibt sein Glanz

von deinem Glanze uns Bericht.

Der du mein alles bist, sei mild,

und leiste auf den Zorn Vergzicht!

Oh Mondengleicher, in Geduld

ertrag ich diese Liebe nicht!

Doch waren die Liebesgedichte auf Jiinglinge noch nicht durch die Konvention so
festgelegt wie diejenigen auf Méddchen, und so finden sich bei Abii Nuwas hier des
ofteren Uberschneidungen mit Wein- und Scherzgedichten. Hierunter fillt auch das
folgende fiir die Gattung des gazal eigentlich zu frivole, aber fiir Abii Nuwas nicht
untypische Gedicht, in dem vom Wein und von den als Knabberzeug zum Wein
gereichten Niissen die Rede ist, und das das Thema der Verganglichkeit irdischen
Lebens auf eine ganz diesseitige Weise (und ganz anders als in den gleich zu

besprechenden Askesegedichten Abii 1-‘Atahiyas) gestaltet:**

*2 Der Diwan des Abii Nuwads. Teil 4. Hg. von Gregor Schoeler. Wiesbaden 1982, S. 168 (Nr. 32).
2 Ebd. S. 285f. (Nr. 209).
2 Ebd. S. 295 (Nr. 225).



16
Unter allen Menschen gibt es keinen, der mir gleicht.

Statt Wasser seh ich Wein, statt Niissen Kiisse dargereicht.

So geht es fort, und wenn die Augen miid geworden sind,

fdllt mir, wenn mir ein Hintern dient als Bett, das Schlafen leicht.

Ihr Leute alle, kommt und horet meine Predigt an:

Seid euch bewufst, dafs aller Seelen Frist gar schnell verstreicht!

Und deshalb soll den Herren preisen jedermann von euch,

der mit des Schicksals Hilfe eines Lieblings Gunst erreicht!

Abii 1-‘Atahiya, der Dichter der Askese

Als ar-Rasid an einem Fieber darniederlag, erreichten ihn folgende Verse, die
angeblich eine lange und innige Beziehung zwischen ihm und ihrem Dichter, Abi 1-
‘Atahiya (131-211/748-826), begriindet haben sollen:*

Wiifsten die Menschen, was du fiir sie bist,

stiirben sie an deinen Schmerzen sogleich.

Wog’ man die Menschheit auf gegen dich,
Gottes Kalife, sie woge nicht gleich!

Auch der Arme — wie mancher erfuhr’s! —

sieht er dein Antlitz, macht es ihn reich!

Ibn al-A‘rabi (150-231/767-846), der grole Kenner der altarabischen Poesie und
eine der Griinderfiguren der arabischen Lexikographie (die Zeit ar-Rasids war eine
Periode méichtigen Aufblithens der arabischen Sprachwissenschaften), hat diese
Geschichte erzahlt, aber man glaubte ihm nicht. So schlechte Verse, hief3 es, konnten
unmoglich eine solche Wirkung gehabt haben. Aber es war auch nicht die
Lobdichtung, sondern die Gattung der zuhdiyya (etwa ,, Askesegedicht“), der Abtu I-
‘Atahiya seinen Ruhm verdankt. In den Gedichten dieser Gattung, die vor [179] ihm
wenig entwickelt war, spricht der Dichter von der Vergénglichkeit, dem Tod, dem
Alter, der Nichtigkeit alles Irdischen und der Unzuldnglichkeit der Menschen. Wie

% Ag. 4:13f.; das Folgende, wenn nicht anders angegeben, nach Ag. 4:1-112 (z.T. {ibs. in: Abu I-Farag:
Und der Kalif beschenkte ihn reichlich. Ausziige aus dem »Buch der Lieder«. Aus dem Arabischen tibertragen
und bearbeitet von Gernot Rotter. Tiibingen, Basel 1977, S. 186-204) und Ibn al-Mu‘tazz: Tabaqat as-
$u‘ar@, S. 227-234. Eine deutsche Ubersetzung der Gedichte Abii 1-‘Atahiyas liegt vor von Oskar
Rescher: Der Diwan des Abi ’I-‘Atahija. Teil 1. Stuttgart 1928 (= Gesammelte Werke. Abt. V. Bd. 1,
Osnabriick 1991).



17
Abii 1-‘Atahiya auf diese Gattung verfiel ist ebenso ungeklart wie so manches andere
im Leben dieses eigenwilligen Poeten.

Abii 1-‘Atahiya stammte aus Kiifa. Ubrigens ist es kein Zufall, daf die
meisten hier behandelten Dichter entweder aus Basra oder aus Kiifa stammten, denn
diese beiden alten Stiddte bildeten das wichtigste Reservoir, aus dem das erst vom
Groldvater ar-Rasids, dem Kalifen al-Mansiir (reg. 136-158/754-775), gegriindete
Bagdad seinen intellektuellen Nachschub bezog. In seiner Jugend trieb sich Abi I-
‘Atahiya mit den ,Effeminierten“ (muhannatiin) herum, die als Gaukler durch die
Lande zogen. Dann verdiente er sich sein Geld mit dem Verkauf von Tonkriigen. Es
wird erzéhlt, dal} die jungen Manner der Stadt zu seiner Werkstatt kamen, um seinen
Gedichten zu lauschen und sie aufzuschreiben, wobei ihnen die herumliegenden
Tonscherben als billiger Beschreibstoff dienten.* Seine niedere Herkunft teilte er mit
vielen anderen Dichtern, denen in der relativ mobilen islamischen Gesellschaft, die
ja keine geburtsstindische ist, ein steiler Aufstieg gelang. Abu 1-‘Atahiya kam unter
Hariins Vater al-Mahdi nach Bagdad und dichtete, was man so dichtete: Lob-, Liebes-
und Weingedichte, mit denen er schnell Anklang fand. Das Objekt seiner
Liebesgedichte war eine Sklavin des Kalifen namens ‘Utba, die ihn aber abwies.
Unter dem Kalifat Hariins schliel3lich vollzog er eine abrupte Wendung und verfal3te
fortan nur noch zuhdiyyat. Hariin lie ihn deshalb sogar eine Zeit lang ins Gefdngnis
werfen, welcher Aufenthalt sich literarisch als fruchtbar erwies (arabische Autoren
betrachteten Gefangenschaft oft als einen der dichterischen Inspiration forderlichen
Umstand), lief3 ihn aber bald wieder frei, nahm ihn zum stindigen Begleiter, und
liel} sich von ihm seine traurigen Gedichte, die den Kalifen oft zu Trinen riihrten,

vortragen, etwa nach Art des folgenden:*

Oh sagte man mir nur — doch warum sollt ich’s glauben —

an welchem Tag mein Leben wird sein Ende haben?

In welchem Lande wird man mir die Seele rauben?

An welchem Flecken wird man wohl das Grab mir graben?

War die Wendung Abii 1-‘Atahiyas eine Reaktion auf seine enttduschte Liebe zu
‘Utba? Wollte er den Kalifen, den er vielleicht fiir mitschuldig hielt, dal} diese Liebe
unerfiillt bleiben muf3te, dadurch bewuf3t vor den Kopf stolden (was immerhin auch

die Gefangensetzung erkldren wiirde)? Hatte Abii 1-‘Atahiya ein Bekehrungserlebnis

% vgl. Ag. 4:9.
7 Ag. 4:46 = Abil l-‘Atahiya, as‘Gruhii wa-ahbaruhii. Ed. Sukri Faisal. Damaskus 1965, S. 170 (Nr. 172)

(Reimschema in der Ubs. gedndert); er riihrt ar-Rasid zu Trénen: z.B. Ag. 4:106.



18
gehabt? Wurde er gar zum Werkzeug einer Verschworung zum Sturz der
Barmakiden?® Oder hatte er lediglich mit den Askesegedichten eine Gattung
gefunden, in der er weitgehend konkurrenzlos (entsprechende Versuche Abt Nuwas’
nahm er sehr gereizt auf) Popularitit und Ruhm einheimsen konnte? Letzteres
scheint mir die iiberzeugendste Erkldrung zu sein, hatte er sich doch auf einen Typ
von Literatur verlegt, mit dem er nicht nur in Hofkreisen, sondern auch bei
Religionsgelehrten, Predigern und einfachem Volk ein Publikum finden konnte.? Vor
allem aber war der Stil der zuhdiyya einfach, und damit hob sich diese Gattung
merklich ab von den iibrigen, in denen sich der ,Neue Stil“ mit seinen kunstvollen
Metaphern und raffinierten Vergleichen immer mehr durchsetzte. Abii 1-‘Atahiya fiel
das Dichten leicht. Er konne, sagte er, ganz und gar in Versen sprechen, und er
dichte dergestalt, dal er wartete, bis ihm die Verse von selbst zuflogen; dann miil3te
er nur noch die brauchbaren von den unbrauchbaren aussondern, und das Gedicht
wire fertig.*® Doch fiir das kunstreiche Spiel mit Stilfiguren war der (wohl relativ
ungebildete) ,Naturdichter weniger geschaffen, und so bot sich ihm die
Askesedichtung formlich an, zumal er es verstand, seinen Namen untrennbar mit
dieser Gattung zu verbinden. Es heil3t, sogar der byzantinische Kaiser habe davon
gehort und versucht, ihn an seinen Hof zu ziehen.®' Uberhaupt muf} die Nachfrage
nach seinen Gedichten gro3 gewesen sein, lief3en sie sich doch auch zu praktischen
Zwecken verwenden, wie etwa der folgende, etwas misanthropische Zweizeiler, der

verfallt wurde, um in einen Ring eingraviert zu werden:** [180]

Ich bin der Menschen satt, will ldnger

nicht mehr horen ihr Gebrumme!

Wie viele Menschen gibt es doch,

wie klein dagegen ist die Summe!

Die These, Abu 1-‘Atahiyas Spezialisierung auf die Askesedichtung verdanke
sich — zumindest unter anderem - auch einer Erfolgsstrategie, ist um so plausibler,
als schon die Zeitgenossen nicht recht an Abii 1-‘Atahiyas fromme Wendung glauben

wollten. Wie schon etwa besingt er doch die Nichtigkeit irdischen Besitzes:*?

28 Eine solche, auf aberwitzige Uberinterpretation der Quellen beruhende Deutung bieten M.A.A. El
Kafrawy, J.D. Latham: Perspective of Abii al-‘Atahiya. In: The Islamic Quarterly 17 (1973), S. 160-176.
2 Vgl. Ag. 4:70.

0vgl. Ag. 4:13.

3 vgl. Ag. 4:105.

32 Ag. 4:38.

3 Ag. 4:16.



19
Wenn der Mensch von seinem Geld sich nicht befreit,

macht ihn zum Sklaven dieses Geld.

Dir gehort das Geld nur, das du ausgibst, doch

nicht jenes, das dein Erbe zdhlt!

Hast du Geld, dann gib es dem, der es verdient,

eh’s Prassern in die Hdnde fdllt!

Ein in der Tat bedenkenswertes Gedicht, das allerdings von einem Dichter stammt,
der fiir seine Geldgier stadtbekannt war. Zahlreiche Anekdoten hieriiber laufen um.
So soll er auf die Frage, ob er Almosensteuer bezahle, geantwortet haben, er erndhre
davon seine Familie. Auf den Einwand, die Almosensteuer stiinde doch den Armen
und Waisen zu, entgegnete er: ,Wenn ich das Almosengeld nicht meiner Familie
gibe, dann gibe es ja keine drmeren als sie!“3*

Da nun Abii I-‘Atdhiya in einer Zeit der Bliite der Weindichtung als
asketischer Protagonist der religiosen Dichtung erscheint, konnte es um so
erstaunlicher wirken, da3 gerade er in Sachen Religion durchaus unorthodoxe
Ansichten vertrat. Insbesondere scheint er von dualistischen Ansichten beeinfluf3t
gewesen zu sein und wird deshalb héaufig als zindiq ,Manichder, Haretiker“
bezeichnet.*® Auch am Kalifenhof war Religion ein beliebtes Thema, denn wiewohl
das dort herrschende persische Hofzeremoniell mit seinen rituellen Weingelagen
wenig islamisch wirkt, waren die Kalifen durchaus religios. Immerhin bildete der
Islam ihre Legitimation und war es ihre Aufgabe, den Islam zu reprasentieren und zu
verteidigen. Dennoch lief der religiose Diskurs weitgehend aul’erhalb des Hofes ab,
namlich bei den Religionsgelehrten. Eine Theokratie im vollen Wortsinne war das
Kalifat mithin nicht, denn einen Einflul} auf die Religion, der demjenigen der
frankischen Kaiser (von den byzantinischen ganz zu schweigen) vergleichbar war,
konnten die Kalifen kaum je verbuchen. Doch theologische Fragen beschiftigen den
Hof, und auch Abii 1-‘Atahiya mischte sich in theologische Debatten ein, und mul3te
sich unter diesen Umstidnden die Frage gefallen lassen, warum denn in seinen

Gedichten immer nur vom Tod und der Vergénglichkeit die Rede ist, aber nie von

3 Ag. 4:19.

% Vgl. Ag. 4:5f., 8, 34f.; vgl. auch Josef van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert
Higra. Eine Geschichte des religiosen Denkens im friihen Islam. 6 Bde. Berlin, New York 1991-1997 (zu
Abii 1-‘Atahiya bes. 1:448-450).



20
der Auferstehung. Dies war fiir ihn Anlal fiir folgende zuhdiyya, die starker dezidiert

islamisch gestimmt ist als die tiblichen:**

Wir alle werden vergehen.

Kein Mensch kann ewig bestehen.

Von Gott allein gingen wir aus;

zuriick zu ihm werden wir gehen.

Dafs Gott man trotzt, daf$ er gar

verleugnet wird, wer kann’s verstehen?

Es kommt doch alles von ihm:
der Stillstand und das Geschehen.

Dafs Gott ein Eingziger sei:

Ein jedes Ding ldfst uns dies sehen!

Vor allem ist es das religiose Gefiihl, das angesprochen wird, mehr als die
Religion selbst, denn die meisten Askesegedichte sind nicht ausdriicklich auf
theologische Sitze oder religiose Normen bezogen. Vielmehr fand hier eine
emotionale Seite ihren Ausdruck, die durch Liebes- und Weingedichte nicht
abgedeckt wurde, und die sich spater in den mystischen Gedichten der Sufis ganz
neue Erfahrungsbereiche erschliel3en sollte. Doch schon zu ar-Rasids Zeiten gab es
die ersten Sufis, etwa die Heilige von Basra, Rabi‘a al-‘Adawiyya (st. 183/801), die
Mysti-[181] kerin der Gottesliebe, der man die vielleicht dltesten mystischen Verse
der arabischen Literatur zuschreibt. Sie soll, wie es heif3t, durch Basra gelaufen sein
mit einem Eimer Wasser in der einen und einer Fackel in der anderen Hand, denn sie
wollte ,Feuer ans Paradies legen und Wasser in die Holle giel3en, damit diese beiden
Schleier verschwinden und es deutlich wird, wer Gott aus Liebe und nicht aus
Hollenfurcht oder Hoffnung aufs Paradies anbetet.“*” Doch sollte es noch eine Weile
dauern, ehe der Sufismus zu einer maéchtigen Ausdrucksform des Islam wurde.
Immerhin aber hatten die Dichter der Zeit ar-Rasids in der Askesedichtung eines Abt
1-‘Atahiya, vielleicht aber sogar noch mehr in der Liebes- und Weindichtung eines
Abii Nuwas, die Themen und Motive populdr gemacht, auf die die mystischen

Dichter spater zum Ausdruck ihrer Erfahrungen zuriickgreifen konnten.

% Ed. Faisal, S. 102-104 (Nr. 103) = Ag. 35 (ohne V. 4).
% Annemarie Schimmel: Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufismus. Koln 1985, S. 66.



21

Die Dichter Hariins: Eine Bilanz

Mit den sechs hier vorgestellten Dichtern — ASga‘ as-Sulami, Mansiir an-Namari, Aba
Nuwas, Muslim ibn al-Walid, al-‘Abbas ibn al-Ahnaf und Abi 1-‘Atahiya - ist die
Reihe der namhaften Dichter, die mit Hariin in Kontakt standen, langst nicht
erschopft® — ganz zu schweigen von jenen, die dem Kalifen nie begegnet sind
(Rabi‘a al-‘Adawiyya wurde erwéhnt). Von den wichtigsten Gattungen der Dichtung
dieser Zeit konnte weder auf die Trauerdichtung noch auf die Satire und die Scherz-
und Zotendichtung ndher eingegangen werden, ebensowenig auf die
Versiibersetzung der persischen Fabelsammlung ,Kalila und Dimna“ durch Aban al-
Lahiqi und die zu dieser Zeit aufkeimende arabische Prosaliteratur, deren erstes
Genie al-Gahiz (ca. 160-255/776-868) allerdings bei Hariins Tod erst ganz am
Anfang seiner Karriere stand.

Ohne jeden Zweifel also handelte es sich bei der Zeit Hartin ar-Rasids um
eine Bliitezeit, und ohne jeden Zweifel um eine Aufbruchszeit, wie wir am
Aufkommen des ,Neuen Stils“, des homoerotischen Liebesgedichts und des
Aufbliihens der Jagd- und Askesedichtung sahen. Es entstanden zahllose Gedichte,
die zu den Klassikern der arabischen Poesie gehoren und die noch heute ihren
Charme verspriihen, und es wurde so manche Weiche gestellt, die fiir die arabische
Literatur der folgenden Jahrhunderte entscheidend sein sollte. Dennoch sollte man
sich davor hiiten, diese Zeit gegen spidtere Epochen auszuspielen. Denn ein
Hegelsches Geschichtsbild hat die Bedeutung der islamischen Kultur fiir die
Menschheit ganz und gar auf jene Epoche beschranken wollen, in der sie Europa in
kultureller und materieller Hinsicht gleichermaf3en endlos iiberlegen war und in der
sie Wesentliches auch zur Entwicklung Europas (etwa durch die Vermittlung
aristotelischer Philosophie) beigetragen hat. Die Berechtigung einer eigenen
Geschichte, die nicht zum selben Resultat wie diejenige Europas fiihrte, wollte man
ihr aber nicht zugestehen. Analog dazu wollte man auch in der arabischen

Literaturgeschichte ein ,,Goldenes Zeitalter“ erkennen, das man von ca. 750 bis 1055

% Nach ihrem Todesdatum geordnet lieRen sich, ohne Anspruch auf Vollstindigkeit, noch nennen: as-
Saiyid al-Himyari (st. ca. 173/789); Marwan ibn Abi Hafsa (st. ca. 182/798); Salm al-Hasir (st.
186/802); der Schwarze Nusaib al-Asgar (st. nach 190/806); al-‘Umani (st. vor 193/809); Abii §-§is
(st. 196/812); Rabi‘a ar-Raqqi (st. 198/814); Ibn Munadir (st. 198/814); ar-Raqasi (st. ca. 200/815)
Aban al-Lahiqi (st. um 200/815); Abti Muhammad al-Yazidi (st. 202/817); Sa‘id ibn Wahb (st.
209/824); ‘Ulaiya bint al-Mahdi (st. 210/825); Abii Hafs a$-Sitrangi ,der Schachspieler* (st.
210/825); Abt Ya‘qlib al-Huraimi (st. 214/829); al-‘Attabi (st. ca. 220/835); Bakr ibn an-Nattah (st.
nach 222/837); Di‘bil (246/860); unbekannt ist das Todesdatum von Abii Malik al-A‘rag, ‘Ali b.
Umaiya, Yiisuf as-Saiqal und Yahya ibn Talib.



22
ansetzte, auf das dann ein Silbernes Zeitalter und schlielich eine lange Periode der
Finsternis folgte.*® Dieses Geschichtsbild ist ldngst nicht mehr haltbar, wie es
iiberhaupt vermessen ist, die eineinhalb Jahrtausende wihrende arabische
Literaturgeschichte in das ,,Wasserstrahlmodell“ eines einzigen Auf- und Abstiegs zu
pressen. Vielmehr zeigt sich, dal} auch die arabische Literaturgeschichte durch
zahlreiche Bliitezeiten, die mit Perioden geringerer literarischer Prominenz
abwechselten, gekennzeichnet ist. Doch die Linie einer sich organisch
entwickelnden, durch ein hohes Maf3 an Kontinuitdt gekennzeichneten arabischen
Literatur bricht erst infolge des Zusammenstoes mit dem kolonialistischen Europa
in der zweiten Hilfte des 19. Jhs. ab. Bis in diese Zeit aber lassen sich
Traditionslinien verfolgen, die zur Zeit Harlin ar-Rasids ihren Anfang nahmen. Die
literarische Epoche, die mit dem Namen des Kalifen Hariin ar-Rasids verkniipft ist,
erweist sich damit in der Tat als eine der wichtigsten formativen Perioden der

arabischen Literatur.

[171] Weiterfiihrende Literatur

Thomas Bauer: Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und 10.
Jahrhunderts. Eine literatur- und mentalitdtsgeschichtliche Studie des arabischen
Gazal. Wiesbaden 1998.

—.—: Al-‘Abbas ibn al-Ahnaf: Ein literaturgeschichtlicher Sonderfall und seine Rezeption.
In: Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes 88 (1998), S. 65-107.

Encyclopaedia of Islam. New Edition. Vol. 1-11. Leiden 1954-2002.

Encyclopedia of Arabic Literature. Hgg. J.S. Meisami, P. Starkey. 2 Bde. London, New
York 1998.

Renate Jacobi: Abbasidische Dichtung. In: Helmut Gatje (Hg.): Grundrif$ der Arabischen
Philologie. Bd. 2: Literaturwissenschaft. Wiesbaden 1987, S. 41-63.

Philip Kennedy: The Wine Song in Classical Arabic Poetry. Oxford 1997.

Gregor Schoeler: Bashshar b. Burd, Abii ’l-‘Atahiyah and Abii Nuwas. In: The Cambridge
History of Arabic Literature: ‘Abbasid Belles-Lettres. Cambridge 1990, S. 275-299.

Andras Hamori: On the Art of Medieval Arabic Literature. Princeton 1974.

Eckhard Neubauer: Musiker am Hof der friihen ‘Abbasiden. Frankfurt 1965.

Ewald Wagner: Abii Nuwadas. Eine Studie zur arabischen Literatur der friihen
‘Abbasidenzeit. Wiesbaden 1965.

—.—: Grundgziige der klassischen arabischen Dichtung. 2 Bde. Darmstadt 1987, 1988.

% So etwa H.A.R. Gibb, J.M. Landau: Arabische Literaturgeschichte. Ziirich 1968.



