
Ibn Nubata al-Misri (1287-1366) – Der vergessene Poet und die Erfassung seines Gesamtwerks 

 

 ليشتري الخبزَ منه والأدُُما   باعَ صديقي لِجامَ بغلَتهِ 

 فهو على ذاكَ يأكُلُ اللجُُما   واهًا عليه راحتْ جِرايتهُُ 

Mein Freund verkaufte die Zügel seines Maultiers, um Brot und Beikost zu kaufen. 

Wehe ihm! Seine Ration ist weg (d.h. wurde gestrichen), nun isst er die Zügel. 

 

Diese zweizeilige Form der Dichtkunst war zur Zeit der Mamluken sehr beliebt, was nicht zuletzt dem 

Dichter Ibn Nubata al-Misri zu verdanken war. Als einer der größten Poeten seiner Zeit wertete er die 

sogenannten Epigramme auf, indem er als Erster eine gesonderte Sammlung dieser Gedichtform 

herausbrachte. Obwohl Ibn Nubata bereits zu seinen Lebzeiten zu den größten Dichtern und 

Schriftstellern zählte, ist sein Werk bis heute nicht umfassend erforscht und ediert. Doch es scheint 

Licht am Ende des langen Tunnels der Unwissenheit zu geben. Ende 2019 genehmigte die Deutsche 

Forschungsgesellschaft (DFG) einen Antrag, den der Leiter des Instituts für Arabistik und 

Islamwissenschaft der Universität Münster, Prof. Thomas Bauer, in Zusammenarbeit mit Prof. Syrinx 

von Hees gestellt hatte. Damit machte die DFG den Weg frei für die erste kritische und digitale 

Edition des Gesamtwerks von Ibn Nubata al-Misri. Dieser Artikel gibt Antworten auf die Fragen, wer 

Ibn Nubata al-Misri war und wie das Forschungsteam um Thomas Bauer und Syrinx von Hees 

versucht, sein Gesamtwerk zu erfassen. 

 

Das Leben Ibn Nubatas 

Um das Leben und die Karriere von Ibn Nubata al-Misri verstehen zu können, reicht es nicht aus, sich 

nur mit der Biografie des Schriftstellers zu beschäftigen. Auch die sozialen Umstände seiner Zeit sind 

von großer Bedeutung. Um das Jahr 1100 beginnt ein Gesellschaftswandel, der bis in die Zeit Ibn 

Nubatas, das 14. Jahrhundert, immer deutlicher wird und der die Karriere von Ibn Nubata erst 

ermöglicht. Verglichen mit den Jahrhunderten zuvor nehmen nun wesentlich mehr Menschen am 

literarischen Diskurs teil. Dies liegt vor allem an der Bildungsexpansion, die durch die steigende 

Anzahl an Madrasas (eine Art Hochschulen) ermöglicht wurde. Dieses Bildungssystem, das weiten 

Teilen der Bevölkerung zur Verfügung steht, löst den elitären literarischen Diskurs der Abbasidenzeit 

ab. Zu jener Zeit war vor allem die Literatur für den Hof, also die Dichtung auf den Herrscher, von 

Bedeutung gewesen. Zwar hatte es auch andere Formen der Dichtung gegeben, wie etwa die Wein-, 

Garten- oder Liebesdichtung, allerdings hatte die Lobdichtung aufgrund ihrer politischen Funktion 

einen besonders hohen Stellenwert besessen. Das änderte sich zur Zeit von Ibn Nubata. Die 

Lobdichtung verschwindet zwar nicht gänzlich, allerdings gewinnen nun auch andere Formen der 

Dichtung an Bedeutung. Die Hauptfunktion von Literatur ist jetzt, zu kommunizieren und sich 

untereinander zu loben. Mit diesem Wandel der Funktion von Dichtung geht auch ein Wandel im 

Berufsstand des Dichters einher. So gibt es zwar weniger „Profidichter“ als zuvor, dafür aber eine 

wesentlich breitere Masse an Menschen, die dichten, um sich in der Gruppe der Gelehrten zu 

profilieren. Sprache wird also nicht nur als Mittel der Kommunikation, sondern in Form von Dichtung 

auch als Distinktionsmerkmal verwendet. Man schreibt sich gegenseitig Gedichte zu festlichen 

Anlässen wie der Einsetzung in ein Amt oder zur Geburt eines Kindes, und zwar meist in 

Zusammenhang mit einem Brief. In diesem Kreis von gelehrten Stadtbewohnern ist Ibn Nubata, der 

seine literarische Karriere stark forciert, einer der herausragendsten. 



Trotz seiner Ambitionen und der offensichtlichen Anerkennung, die Ibn Nubata für seine Dichtkunst 

erhält, muss auch er sich den ökonomischen Zwängen des Lebensunterhalts ergeben. Obwohl er es 

lange Zeit schafft, sich mit der Kunst zu finanzieren, indem er Lobgedichte für einen Lokalfürsten in 

Hamah schreibt, sieht auch Ibn Nubata sich irgendwann dazu gezwungen, einen Posten in der 

Staatskanzlei anzunehmen. Hinzu kommt, dass der Vater von Ibn Nubata, ein Hadithgelehrter, 

seinem Sohn die finanzielle Unterstützung nicht mehr gewährt. Damit steht Ibn Nubata in der 

Tradition vieler Künstler:innen vor und nach seiner Zeit. Auch heutzutage ist das Spannungsverhältnis 

zwischen künstlerischer Freiheit und ökonomischen Zwängen Alltag im Leben vieler 

Kunstschaffender. Der gebeutelte Künstler ist längst nicht die einzige Parallele, die sich zwischen den 

Lebzeiten Ibn Nubatas und der heutigen Zeit ziehen lässt. Hakan Özkan, einer der beteiligten 

Forscher:innen am Projekt zur Erfassung des Gesamtwerks von Ibn Nubata, beschreibt, wie schnell 

diese Parallelen und Gemeinsamkeiten in Vergessenheit geraten können: 

„Man muss sich immer vor Augen halten, dass es um einen Menschen [Ibn Nubata] geht, der auch 

alltägliche Probleme hatte. Die kommen natürlich auch in seinen Gedichten vor. Ich denke, dass es 

sehr berührend ist, wenn man diesen Menschen durch seine Texte kennenlernt.“ 

Weiter erklärt Hakan Özkan, dass es nicht nur die Probleme sind, die unsere Zeit und die Zeit des 

ägyptischen Dichters einen, sondern auch die Laster: 

„Die Zaǧals [Strophengedichte, die zum Teil dialektale Sprachformen aufgreifen], die ich untersuche, 

sind voller Sex, Drugs and Rock `n Roll. Das kennt man heute aus vielen Liedern, zum Beispiel im Hip 

Hop. Einige dieser Texte sind geradezu vulgär. Es ist faszinierend das kulturwissenschaftlich zu 

betrachten und Verbindungen zu heute herzustellen.“ 

Die wissenschaftliche Betrachtung literarischer Texte spielt eine wichtige Rolle im Verständnis der 

Lebensrealität vergangener Gesellschaften. Zu wissen, dass Menschen in islamisch geprägten 

Räumen bereits im 14. Jahrhundert Drogen konsumierten und ihre Sexualität auslebten, ist darüber 

hinaus wichtig, um eine differenzierte Betrachtung des Islam und seiner Geschichte zu ermöglichen. 

 

Das DFG Langzeitvorhaben 

Bevor Texte wissenschaftlich analysiert werden können, müssen sie zunächst erfasst und 

Wissenschaftler:innen zugänglich gemacht werden. Dieser Prozess ist die Hauptaufgabe des DFG 

Langzeitvorhabens. Bevor dieses Editionsprojekt genauer beleuchtet wird, lohnt es sich, einen Blick 

auf die Leibniz-Preis-Forschungsstelle ALEA zu werfen, die von Thomas Bauer geleitet wurde und 

deren Fokus auf arabischer Literatur und Rhetorik des 11. bis 18. Jahrhunderts lag. Finanziert wurde 

die Forschungsstelle mit Geldern aus dem Leibniz-Preis, den Bauer 2013 für sein Werk Die Kultur der 

Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams verliehen bekam. In seinem Werk zeigt er die 

Diskrepanz zwischen dem Bild, das heutzutage oft von vormoderner islamischer Geschichte 

gezeichnet wird und der Lebensrealität vormoderner, islamisch geprägter Gesellschaften auf. Dabei 

ist seine Hauptthese, dass sich islamisch geprägte Gesellschaften bis ins 19. Jahrhundert durch eine 

Offenheit und Toleranz auszeichneten, die für moderne, in schwarz-weiß Kategorien denkende 

Menschen nur schwer vorstellbar ist. Neben dieser Offenheit habe es damals außerdem ein 

Bewusstsein dafür gegeben, dass es nicht möglich ist, eindeutige Erkenntnisse über den Willen 

Gottes zu erlangen. Aus diesem Bewusstsein ergibt sich die Ambiguitätstoleranz, also das Tolerieren 

dieser Mehrdeutigkeit.  

Nach Auslauf der Finanzierung des ALEA-Projekts war jedoch weder für das erforschte Thema noch 

für die daran beteiligten Forscher:innen Schluss. Daher traf es sich gut, dass Bauer bereits früh auf 



die Forschungslücke zu Ibn Nubatas Gesamtwerk gestoßen war und dass einige der beteiligten 

Forscher:innen im Rahmen des ALEA-Projekts bereits zu dem ägyptischen Schriftsteller geforscht 

hatten. Also beantragten er und Syrinx von Hees bei der Deutschen Forschungsgesellschaft weitere 

Forschungsgelder mit dem Ziel, eine kritische Edition von Ibn Nubatas Gesamtwerk zu erstellen. Die 

DFG genehmigte den Antrag und gab damit den Startschuss für das auf zwölf Jahre angelegte 

Langzeitvorhaben. Wie die Startbedingungen des Projekts aussahen, erklärt Syrinx von Hees, die 

ebenfalls zur mamlukenzeitlichen Literatur und Rhetorik forscht: 

„Man kann sich das in etwa so vorstellen, als wäre das Werk Dantes oder Goethes nur in einem 

ungenauen Druck und ansonsten in weltweit verstreuten Handschriften verfügbar. Das Ziel des 

Edierens ist es nun, diese Schriften in modernen Druck zu übersetzen. Das ist im Grunde die 

Hauptaufgabe des Langzeitvorhabens.“ 

Das bedeute allerdings nicht, dass die Edition am Ende einfach aus einer pdf-Datei des 

abgeschriebenen Textes besteht, so Syrinx von Hees weiter. Vielmehr gehe es um die Darstellung von 

Ibn Nubatas Vorliebe zur Überarbeitung seiner Texte: 

„Das Besondere an Ibn Nubata ist, dass er seine eigenen Gedichte im Laufe der Zeit immer wieder 

verändert und leicht oder teilweise abgewandelt neu herausgegeben hat. In Form eines gedruckten 

Buches ist eine Darstellung dieser Veränderungen nicht leicht zu realisieren. Darum hoffen wir, durch 

die Möglichkeit der digitalen Edition einen besseren Überblick über die verschiedenen Versionen der 

Werke Ibn Nubatas gewährleisten zu können.“ 

Es mag so scheinen, als sei Ibn Nubata ein Perfektionist gewesen, den seine eigenen Texte nicht 

zufriedenstellen konnten. Dass die Überarbeitung seiner Texte zuweilen auch pragmatische Gründe 

hatte, erklärt Hakan Özkan: 

„Ibn Nubata hat seine Texte nicht so gesehen, als müssten sie eine finale Form haben. Zum Beispiel 

gab es ein Gedicht, das er umgearbeitet hat, weil sein neuer Mäzen religiöser war als der Alte. Also 

musste er ein paar alkoholfreundliche Passagen rauswerfen.“ 

Die Darstellung dieser Veränderungen und der Unterschiede in den einzelnen Handschriften ist es, 

was diese Edition zu einer kritischen Edition macht. Neben den logistischen Anforderungen 

unterscheidet vor allem der Wunsch nach Erkenntnisgewinn die Aufgabe des Edierens vom bloßen 

Abschreiben historischer Texte. Abgesehen von der intensiven literaturwissenschaftlichen  

Auseinandersetzung mit Ibn Nubatas Texten, interessiert die beteiligten Forscher:innen auch die 

Einsicht in die Lebensverhältnisse zur Zeit des Dichters: 

„Diese Forschung zur Literatur hat ganz viel mit Gesellschaftsgeschichte zu tun. Wir machen hier nicht 

etwa nur irgendwelche Stilkunde. Das auch, aber das Ziel ist eigentlich immer zu verstehen, was das 

für die Gesellschaft bedeutet. Anhand der Literatur lässt sich auf ganz vielfältige Weise immer wieder 

zeigen, wie sich die Gesellschaft verändert. Die Literatur wird dadurch zu mehr als einer Quelle der 

Literaturgeschichte, nämlich auch zur Quelle für Gesellschaftsgeschichte.“ - Syrinx von Hees 

Die Dimensionen dieses Vorhabens werden deutlich, wenn man einen Blick auf die Fülle des Werks 

von Ibn Nubata wirft. Allein 2000 Gedichte zählen zum Werk des Schriftstellers und in dieser Summe 

sind seine Prosatexte noch nicht enthalten. Wenn man bedenkt, dass viele dieser Gedichte von Ibn 

Nubata teilweise mehrmals überarbeitet wurden, wird klar, warum das Projekt auf einen solch 

langen Zeitraum angelegt ist.  

Auch die Beschaffung der benötigten Handschriften nahm einen nicht zu unterschätzenden Teil der 

Forschungsarbeit ein. Denn um an die wertvollen Objekte zu gelangen musste zunächst eine Vielzahl 

von Handschriftenkatalogen aus verschiedenen Bibliotheken weltweit durchforstet werden. Dank 



dieser Vorarbeit stehen den Forscher:innen nun sogar Manuskripte zur Verfügung, die von Ibn 

Nubata höchstpersönlich geschrieben wurden.  

 

Abbildung 1:  

Handschrift von Ibn Nubata selbst geschrieben (also ein Autograph), und zwar von seinem Buch mit Liebesdichtung, das den 
Titel Suq ar-raqiq trägt. Heute befindet sie sich in der Bibliothek El Escorial in Madrid unter der Signatur MS arab 449. Hier 
abgebildet ist der Anfang mit einem kurzen Vorwort (auf der Rückseite des 1. Blattes) und dann auf Blatt 2 das erste Gedicht 
mit dem Reimbuchstaben „alif“ unter der Überschrift „qafiya al-alif“.  

 

Dass es so viele Handschriften des ägyptischen Dichters gibt, ist nicht nur seiner großen Popularität, 

sondern unter anderem auch dem Geschäftssinn seines Schülers al-Bashtaki zu verdanken. Dieser 

brachte eine Sammlung mit Gedichten Ibn Nubatas heraus und verwendete dafür auch bereits 

überarbeitete Verse, um noch mehr Seiten verkaufen zu können.  

 

 



 

Abbildung 2:  

Handschrift des Diwans (der Gedichtsammlung) von Ibn Nubata in der ersten Fassung seines Schülers al-Bashtaki, die sich 
heute in Istanbul befindet unter der Signatur Ayasofya 2352.  Diese Handschrift ist datiert: Sie wurde am 3. Rajab 878 (also 
am 24. November 1473; d.h. also ca. 100 Jahre nach dem Tod des Autors) vollendet. Das Epigramm aus dem Einstieg des 
Artikels findet sich oben auf der rechten Seite. 

Wenn die Handschriften zu einem Text vorliegen, so Syrinx von Hees, sieht das weitere Vorgehen wie 

folgt aus: 

„Man hat natürlich nicht nur eine Handschrift. Nach Möglichkeit legt man mehrere Handschriften 

nebeneinander, weil es manchmal gar nicht so einfach ist, das zu lesen. Dann vergleicht man die 

verschiedenen Varianten ein und desselben Gedichts und dokumentiert die Unterschiede.“ 

Das Übersetzen der Texte steht dabei erst einmal nicht im Vordergrund, auch, wenn sich die 

beteiligten Forscher:innen das manchmal anders wünschen: 

„Das Übersetzen der Texte halte ich persönlich für eine ganz wichtige Aufgabe. Vorgesehen im 

Rahmen dieses Langzeitprogramms ist es nicht wirklich. Es geht erstmal nur um die Verschriftlichung, 

um das kritische Edieren des Gesamtwerks Ibn Nubatas. Das klingt vielleicht langweilig, aber bei der 

Bearbeitung dieser Texte setzt man sich durch das häufige Lesen der gleichen Zeilen auch 

zwangsläufig mit dem Inhalt auseinander. Jeder von uns aus dem Forschungsteam publiziert ja auch. 

Daher suchen wir uns einzelne Gedichte aus, die wir dann übersetzen, einordnen und analysieren.“ - 
Syrinx von Hees 

Um den technischen Anforderungen einer digitalen Edition gerecht zu werden, lernt Hakan Özkan 

den Umgang mit der Auszeichnungssprache XML, um die Gedichte Ibn Nubatas zu digitalisieren. Ein 

Blick auf die zu erwartende digitale Edition und die umfangreichen Möglichkeiten, die diese bietet, 

rechtfertigt den Aufwand. Am Ende soll die digitale Edition neben der Darstellung von 



unterschiedlichen Versionen einzelner Texte auch den zeitspezifischen Sprachgebrauch der 

Mamlukenzeit sichtbar machen: 

„Wir arbeiten auch daran, die Texte direkt mit einem online verfügbaren Wörterbuch zu verbinden, 

sodass Leser:innen der kritischen Edition nicht nur die Querverweise zwischen den einzelnen 

Versionen nachvollziehen können, sondern auch verstehen können, was die Texte bedeuten. Alle 

Wörter oder Ausdrücke, die nicht in diesem Wörterbuch drin sind, werden wir in einem Glossar 

sammeln. So können wir auch zeitspezifische Ausdrücke verständlich machen. Wir arbeiten also auch 

an einem mamlukenzeitlichen Wörterbuch.“ - Hakan Özkan 

Das Besondere am DFG-Langzeitvorhaben ist außerdem, dass auch Studierende des Instituts für 

Islamwissenschaft und Arabistik der WWU Münster die Gelegenheit bekommen, die Arbeit an den 

Texten Ibn Nubatas aktiv mitzuerleben. So bot Syrinx von Hees im vergangenen Wintersemester ein 

Seminar zur mamlukenzeitlichen Dichtung an, in dem die teilnehmenden Studierenden einen Einblick 

in die Forschungsarbeit gewinnen und sich teils unbearbeiteten Gedichten aus dem Fundus von Ibn 

Nubatas Werk oder auch seiner Zeitgenossen widmen konnten.  

Weitere Informationen zum ALEA-Projekt sowie zum DFG-Langzeitvorhaben und den beteiligten 

Forscher:innen finden Sie hier. 

 

 

https://www.uni-muenster.de/ALEA/Aktuelles/index.html

