Ibn Nubata al-Misri (1287-1366) — Der vergessene Poet und die Erfassung seines Gesamtwerks

i) 5 4ia 303l g sl aily ala) Liaa gL
Ll (KRG @n e g Wy ya Gl ade B

Mein Freund verkaufte die Ziigel seines Maultiers, um Brot und Beikost zu kaufen.

Wehe ihm! Seine Ration ist weg (d.h. wurde gestrichen), nun isst er die Zlgel.

Diese zweizeilige Form der Dichtkunst war zur Zeit der Mamluken sehr beliebt, was nicht zuletzt dem
Dichter Ibn Nubata al-Misri zu verdanken war. Als einer der groRten Poeten seiner Zeit wertete er die
sogenannten Epigramme auf, indem er als Erster eine gesonderte Sammlung dieser Gedichtform
herausbrachte. Obwohl Ibn Nubata bereits zu seinen Lebzeiten zu den grofSten Dichtern und
Schriftstellern zéhlte, ist sein Werk bis heute nicht umfassend erforscht und ediert. Doch es scheint
Licht am Ende des langen Tunnels der Unwissenheit zu geben. Ende 2019 genehmigte die Deutsche
Forschungsgesellschaft (DFG) einen Antrag, den der Leiter des Instituts flr Arabistik und
Islamwissenschaft der Universitat Minster, Prof. Thomas Bauer, in Zusammenarbeit mit Prof. Syrinx
von Hees gestellt hatte. Damit machte die DFG den Weg frei fiir die erste kritische und digitale
Edition des Gesamtwerks von Ibn Nubata al-Misri. Dieser Artikel gibt Antworten auf die Fragen, wer
Ibn Nubata al-Misri war und wie das Forschungsteam um Thomas Bauer und Syrinx von Hees
versucht, sein Gesamtwerk zu erfassen.

Das Leben Ibn Nubatas

Um das Leben und die Karriere von |bn Nubata al-Misri verstehen zu kénnen, reicht es nicht aus, sich
nur mit der Biografie des Schriftstellers zu beschaftigen. Auch die sozialen Umstande seiner Zeit sind
von groRer Bedeutung. Um das Jahr 1100 beginnt ein Gesellschaftswandel, der bis in die Zeit Ibn
Nubatas, das 14. Jahrhundert, immer deutlicher wird und der die Karriere von Ibn Nubata erst
ermoglicht. Verglichen mit den Jahrhunderten zuvor nehmen nun wesentlich mehr Menschen am
literarischen Diskurs teil. Dies liegt vor allem an der Bildungsexpansion, die durch die steigende
Anzahl an Madrasas (eine Art Hochschulen) ermdglicht wurde. Dieses Bildungssystem, das weiten
Teilen der Bevolkerung zur Verfligung steht, 16st den elitédren literarischen Diskurs der Abbasidenzeit
ab. Zu jener Zeit war vor allem die Literatur fiir den Hof, also die Dichtung auf den Herrscher, von
Bedeutung gewesen. Zwar hatte es auch andere Formen der Dichtung gegeben, wie etwa die Wein-,
Garten- oder Liebesdichtung, allerdings hatte die Lobdichtung aufgrund ihrer politischen Funktion
einen besonders hohen Stellenwert besessen. Das dnderte sich zur Zeit von Ibn Nubata. Die
Lobdichtung verschwindet zwar nicht ganzlich, allerdings gewinnen nun auch andere Formen der
Dichtung an Bedeutung. Die Hauptfunktion von Literatur ist jetzt, zu kommunizieren und sich
untereinander zu loben. Mit diesem Wandel der Funktion von Dichtung geht auch ein Wandel im
Berufsstand des Dichters einher. So gibt es zwar weniger ,,Profidichter” als zuvor, dafiir aber eine
wesentlich breitere Masse an Menschen, die dichten, um sich in der Gruppe der Gelehrten zu
profilieren. Sprache wird also nicht nur als Mittel der Kommunikation, sondern in Form von Dichtung
auch als Distinktionsmerkmal verwendet. Man schreibt sich gegenseitig Gedichte zu festlichen
Anlassen wie der Einsetzung in ein Amt oder zur Geburt eines Kindes, und zwar meist in
Zusammenhang mit einem Brief. In diesem Kreis von gelehrten Stadtbewohnern ist Ibn Nubata, der
seine literarische Karriere stark forciert, einer der herausragendsten.



Trotz seiner Ambitionen und der offensichtlichen Anerkennung, die Ibn Nubata fiir seine Dichtkunst
erhalt, muss auch er sich den 6konomischen Zwangen des Lebensunterhalts ergeben. Obwohl er es
lange Zeit schafft, sich mit der Kunst zu finanzieren, indem er Lobgedichte fiir einen Lokalfiirsten in
Hamah schreibt, sieht auch Ibn Nubata sich irgendwann dazu gezwungen, einen Posten in der
Staatskanzlei anzunehmen. Hinzu kommt, dass der Vater von Ibn Nubata, ein Hadithgelehrter,
seinem Sohn die finanzielle Unterstltzung nicht mehr gewahrt. Damit steht lbn Nubata in der
Tradition vieler Kiinstler:innen vor und nach seiner Zeit. Auch heutzutage ist das Spannungsverhaltnis
zwischen kinstlerischer Freiheit und 6konomischen Zwangen Alltag im Leben vieler
Kunstschaffender. Der gebeutelte Kiinstler ist Iangst nicht die einzige Parallele, die sich zwischen den
Lebzeiten Ibn Nubatas und der heutigen Zeit ziehen ldsst. Hakan Ozkan, einer der beteiligten
Forscher:innen am Projekt zur Erfassung des Gesamtwerks von Ibn Nubata, beschreibt, wie schnell
diese Parallelen und Gemeinsamkeiten in Vergessenheit geraten kénnen:

»Man muss sich immer vor Augen halten, dass es um einen Menschen [Ibn Nubata] geht, der auch
alltéigliche Probleme hatte. Die kommen natiirlich auch in seinen Gedichten vor. Ich denke, dass es
sehr bertihrend ist, wenn man diesen Menschen durch seine Texte kennenlernt.”

Weiter erklart Hakan Ozkan, dass es nicht nur die Probleme sind, die unsere Zeit und die Zeit des
agyptischen Dichters einen, sondern auch die Laster:

,Die Zagals [Strophengedichte, die zum Teil dialektale Sprachformen aufgreifen], die ich untersuche,
sind voller Sex, Drugs and Rock 'n Roll. Das kennt man heute aus vielen Liedern, zum Beispiel im Hip
Hop. Einige dieser Texte sind geradezu vulgdr. Es ist faszinierend das kulturwissenschaftlich zu
betrachten und Verbindungen zu heute herzustellen.”

Die wissenschaftliche Betrachtung literarischer Texte spielt eine wichtige Rolle im Verstandnis der
Lebensrealitdt vergangener Gesellschaften. Zu wissen, dass Menschen in islamisch gepréagten
Rdaumen bereits im 14. Jahrhundert Drogen konsumierten und ihre Sexualitdt auslebten, ist dariber
hinaus wichtig, um eine differenzierte Betrachtung des Islam und seiner Geschichte zu erméglichen.

Das DFG Langzeitvorhaben

Bevor Texte wissenschaftlich analysiert werden kénnen, miissen sie zunachst erfasst und
Wissenschaftler:innen zuganglich gemacht werden. Dieser Prozess ist die Hauptaufgabe des DFG
Langzeitvorhabens. Bevor dieses Editionsprojekt genauer beleuchtet wird, lohnt es sich, einen Blick
auf die Leibniz-Preis-Forschungsstelle ALEA zu werfen, die von Thomas Bauer geleitet wurde und
deren Fokus auf arabischer Literatur und Rhetorik des 11. bis 18. Jahrhunderts lag. Finanziert wurde
die Forschungsstelle mit Geldern aus dem Leibniz-Preis, den Bauer 2013 fiir sein Werk Die Kultur der
Ambiguitét. Eine andere Geschichte des Islams verliehen bekam. In seinem Werk zeigt er die
Diskrepanz zwischen dem Bild, das heutzutage oft von vormoderner islamischer Geschichte
gezeichnet wird und der Lebensrealitdt vormoderner, islamisch gepragter Gesellschaften auf. Dabei
ist seine Hauptthese, dass sich islamisch geprédgte Gesellschaften bis ins 19. Jahrhundert durch eine
Offenheit und Toleranz auszeichneten, die fiir moderne, in schwarz-weil} Kategorien denkende
Menschen nur schwer vorstellbar ist. Neben dieser Offenheit habe es damals auBerdem ein
Bewusstsein dafiir gegeben, dass es nicht moglich ist, eindeutige Erkenntnisse tiber den Willen
Gottes zu erlangen. Aus diesem Bewusstsein ergibt sich die Ambiguitatstoleranz, also das Tolerieren
dieser Mehrdeutigkeit.

Nach Auslauf der Finanzierung des ALEA-Projekts war jedoch weder fiir das erforschte Thema noch
fiir die daran beteiligten Forscher:innen Schluss. Daher traf es sich gut, dass Bauer bereits friih auf



die Forschungsliicke zu Ibn Nubatas Gesamtwerk gestoRen war und dass einige der beteiligten
Forscher:innen im Rahmen des ALEA-Projekts bereits zu dem dgyptischen Schriftsteller geforscht
hatten. Also beantragten er und Syrinx von Hees bei der Deutschen Forschungsgesellschaft weitere
Forschungsgelder mit dem Ziel, eine kritische Edition von Ibn Nubatas Gesamtwerk zu erstellen. Die
DFG genehmigte den Antrag und gab damit den Startschuss fiir das auf zwolf Jahre angelegte
Langzeitvorhaben. Wie die Startbedingungen des Projekts aussahen, erklart Syrinx von Hees, die
ebenfalls zur mamlukenzeitlichen Literatur und Rhetorik forscht:

,Man kann sich das in etwa so vorstellen, als wire das Werk Dantes oder Goethes nur in einem
ungenauen Druck und ansonsten in weltweit verstreuten Handschriften verfiigbar. Das Ziel des
Edierens ist es nun, diese Schriften in modernen Druck zu iibersetzen. Das ist im Grunde die
Hauptaufgabe des Langzeitvorhabens.”

Das bedeute allerdings nicht, dass die Edition am Ende einfach aus einer pdf-Datei des
abgeschriebenen Textes besteht, so Syrinx von Hees weiter. Vielmehr gehe es um die Darstellung von
Ibn Nubatas Vorliebe zur Uberarbeitung seiner Texte:

,Das Besondere an Ibn Nubata ist, dass er seine eigenen Gedichte im Laufe der Zeit immer wieder
veréindert und leicht oder teilweise abgewandelt neu herausgegeben hat. In Form eines gedruckten
Buches ist eine Darstellung dieser Verdéinderungen nicht leicht zu realisieren. Darum hoffen wir, durch
die Méglichkeit der digitalen Edition einen besseren Uberblick iiber die verschiedenen Versionen der
Werke Ibn Nubatas gewdhrleisten zu kénnen.”

Es mag so scheinen, als sei Ibn Nubata ein Perfektionist gewesen, den seine eigenen Texte nicht
zufriedenstellen konnten. Dass die Uberarbeitung seiner Texte zuweilen auch pragmatische Griinde
hatte, erkldrt Hakan Ozkan:

»Ibn Nubata hat seine Texte nicht so gesehen, als miissten sie eine finale Form haben. Zum Beispiel
gab es ein Gedicht, das er umgearbeitet hat, weil sein neuer Mdzen religiéser war als der Alte. Also
musste er ein paar alkoholfreundliche Passagen rauswerfen.”

Die Darstellung dieser Veranderungen und der Unterschiede in den einzelnen Handschriften ist es,
was diese Edition zu einer kritischen Edition macht. Neben den logistischen Anforderungen
unterscheidet vor allem der Wunsch nach Erkenntnisgewinn die Aufgabe des Edierens vom blof3en
Abschreiben historischer Texte. Abgesehen von der intensiven literaturwissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit lbn Nubatas Texten, interessiert die beteiligten Forscher:innen auch die
Einsicht in die Lebensverhaltnisse zur Zeit des Dichters:

,Diese Forschung zur Literatur hat ganz viel mit Gesellschaftsgeschichte zu tun. Wir machen hier nicht
etwa nur irgendwelche Stilkunde. Das auch, aber das Ziel ist eigentlich immer zu verstehen, was das
fiir die Gesellschaft bedeutet. Anhand der Literatur Idsst sich auf ganz vielfiltige Weise immer wieder
zeigen, wie sich die Gesellschaft verdndert. Die Literatur wird dadurch zu mehr als einer Quelle der
Literaturgeschichte, ndmlich auch zur Quelle fiir Gesellschaftsgeschichte.” - Syrinx von Hees

Die Dimensionen dieses Vorhabens werden deutlich, wenn man einen Blick auf die Fiille des Werks
von lbn Nubata wirft. Allein 2000 Gedichte zdhlen zum Werk des Schriftstellers und in dieser Summe
sind seine Prosatexte noch nicht enthalten. Wenn man bedenkt, dass viele dieser Gedichte von Ibn
Nubata teilweise mehrmals iberarbeitet wurden, wird klar, warum das Projekt auf einen solch
langen Zeitraum angelegt ist.

Auch die Beschaffung der benétigten Handschriften nahm einen nicht zu unterschatzenden Teil der
Forschungsarbeit ein. Denn um an die wertvollen Objekte zu gelangen musste zunachst eine Vielzahl
von Handschriftenkatalogen aus verschiedenen Bibliotheken weltweit durchforstet werden. Dank



dieser Vorarbeit stehen den Forscher:innen nun sogar Manuskripte zur Verfligung, die von Ibn
Nubata hochstpersonlich geschrieben wurden.

]
Sy i

’ L)

“LV ' . . - ' o
I gjﬂi s
jD}fJ/yé”q»c/ 294/——"%’“/’6 'M” i ffi Jﬂfb
x:zfmwwgw b B uis
i) g@gaﬂb ] ég}f’\/‘z‘ﬂﬁ‘ﬁdf’”
/@‘w,j,y/bﬁéawﬂ - SHassiy 5
Lol ? v 5‘ _'_f ’xg ;d/ ! d&"/‘d’
fé/f; fL{JﬂW \_ﬂé‘;dl frwéd“' -J

~

Abbildung 1:

Handschrift von Ibn Nubata selbst geschrieben (also ein Autograph), und zwar von seinem Buch mit Liebesdichtung, das den
Titel Suq ar-raqiq trégt. Heute befindet sie sich in der Bibliothek El Escorial in Madrid unter der Signatur MS arab 449. Hier
abgebildet ist der Anfang mit einem kurzen Vorwort (auf der Riickseite des 1. Blattes) und dann auf Blatt 2 das erste Gedicht

mit dem Reimbuchstaben ,alif* unter der Uberschrift , qafiya al-alif”.

Dass es so viele Handschriften des dgyptischen Dichters gibt, ist nicht nur seiner groBen Popularitat,
sondern unter anderem auch dem Geschaftssinn seines Schiilers al-Bashtaki zu verdanken. Dieser
brachte eine Sammlung mit Gedichten Ibn Nubatas heraus und verwendete dafiir auch bereits
liberarbeitete Verse, um noch mehr Seiten verkaufen zu kénnen.



Abbildung 2:

Handschrift des Diwans (der Gedichtsammlung) von Ibn Nubata in der ersten Fassung seines Schiilers al-Bashtaki, die sich
heute in Istanbul befindet unter der Signatur Ayasofya 2352. Diese Handschrift ist datiert: Sie wurde am 3. Rajab 878 (also
am 24. November 1473; d.h. also ca. 100 Jahre nach dem Tod des Autors) vollendet. Das Epigramm aus dem Einstieg des
Artikels findet sich oben auf der rechten Seite.

Wenn die Handschriften zu einem Text vorliegen, so Syrinx von Hees, sieht das weitere Vorgehen wie
folgt aus:

»Man hat natiirlich nicht nur eine Handschrift. Nach Mdglichkeit legt man mehrere Handschriften
nebeneinander, weil es manchmal gar nicht so einfach ist, das zu lesen. Dann vergleicht man die
verschiedenen Varianten ein und desselben Gedichts und dokumentiert die Unterschiede.”

Das Ubersetzen der Texte steht dabei erst einmal nicht im Vordergrund, auch, wenn sich die
beteiligten Forscher:innen das manchmal anders wiinschen:

,Das Ubersetzen der Texte halte ich persénlich fiir eine ganz wichtige Aufgabe. Vorgesehen im
Rahmen dieses Langzeitprogrammes ist es nicht wirklich. Es geht erstmal nur um die Verschriftlichung,
um das kritische Edieren des Gesamtwerks Ibn Nubatas. Das klingt vielleicht langweilig, aber bei der
Bearbeitung dieser Texte setzt man sich durch das héufige Lesen der gleichen Zeilen auch
zwangsldufig mit dem Inhalt auseinander. Jeder von uns aus dem Forschungsteam publiziert ja auch.
Daher suchen wir uns einzelne Gedichte aus, die wir dann libersetzen, einordnen und analysieren.” -
Syrinx von Hees

Um den technischen Anforderungen einer digitalen Edition gerecht zu werden, lernt Hakan Ozkan
den Umgang mit der Auszeichnungssprache XML, um die Gedichte Ibn Nubatas zu digitalisieren. Ein
Blick auf die zu erwartende digitale Edition und die umfangreichen Méglichkeiten, die diese bietet,
rechtfertigt den Aufwand. Am Ende soll die digitale Edition neben der Darstellung von



unterschiedlichen Versionen einzelner Texte auch den zeitspezifischen Sprachgebrauch der
Mamlukenzeit sichtbar machen:

»Wir arbeiten auch daran, die Texte direkt mit einem online verfiigbaren Wérterbuch zu verbinden,
sodass Leser:innen der kritischen Edition nicht nur die Querverweise zwischen den einzelnen
Versionen nachvollziehen kénnen, sondern auch verstehen kénnen, was die Texte bedeuten. Alle
Wérter oder Ausdriicke, die nicht in diesem Wérterbuch drin sind, werden wir in einem Glossar
sammeln. So kénnen wir auch zeitspezifische Ausdriicke verstdndlich machen. Wir arbeiten also auch
an einem mamlukenzeitlichen Wérterbuch.” - Hakan Ozkan

Das Besondere am DFG-Langzeitvorhaben ist auRerdem, dass auch Studierende des Instituts fur
Islamwissenschaft und Arabistik der WWU Miinster die Gelegenheit bekommen, die Arbeit an den
Texten Ibn Nubatas aktiv mitzuerleben. So bot Syrinx von Hees im vergangenen Wintersemester ein
Seminar zur mamlukenzeitlichen Dichtung an, in dem die teilnehmenden Studierenden einen Einblick
in die Forschungsarbeit gewinnen und sich teils unbearbeiteten Gedichten aus dem Fundus von Ibn
Nubatas Werk oder auch seiner Zeitgenossen widmen konnten.

Weitere Informationen zum ALEA-Projekt sowie zum DFG-Langzeitvorhaben und den beteiligten
Forscher:innen finden Sie hier.


https://www.uni-muenster.de/ALEA/Aktuelles/index.html

