Wissenschaft I (Antike bis 19.]h.)

Stephan Meier-Oeser

in: Historisches Waorterbuch der Philosophie, Bd. 12, Basel: Schwabe 2004, col. 902-915.

I. Der klassische Wissenschaftsbegriff. Antike bis 19. Jh
1. Zur Terminologie.
2. Antike.
3. Mittelalter.

a) Theologie und Aristotelischer W.-Begriff.

b) Einheit der W.

c) Mathematische und ‘experimentelle’ Fundierung der W.
4. Neuzeit.

a) Experienz und Mathematik.

b) Universalistische W.-Konzeptionen.

c) Theorie und Praxis.

d) Neuzeitliche W. und Logik.

e) W. als System von Séatzen.

f) W. als gut gebildete Sprache.

Wissenschaft (griech. émomun; lat. scientia; engl.frz. science; ital. scienza)

L. Der klassische Wissenschaftsbegriff. Antike bis 19. Jh.

1. Zur Terminologie. — Die Geschichte des W.-Begriffs fiihrt auf ein komplexes
Wortfeld zuriick, in dessen Zentrum die Termini émotun und <scientia> stehen,
die ebenso ‘W.” wie ‘Wissen’ bedeuten konnen. Dabei handelt es sich zunichst
vorrangig um erkenntnisanthropologische Kategorien der Beschreibung
psychischer Haltungen (habitus) [1], so dafS urspriinglich die Bedeutung
‘wissenschaftliches Wissen’ im Vordergrundsteht. Erst allmdhlich treten in ihrem
Gebrauch jene iiber die subjektive Bestimmung als theoretischer Habitus
hinausweisenden, objektiven Konnotationen stirker in den Vordergrund, wie sie
den modernen W.-Begriff kennzeichnen, dem gemifs W. ein «Gesamt von
Aussagen spezifischer Charakterisierung und Begriindung iiber einen spezifischen
Bereich» [2] ist oder «aus einer Vielzahl unterschiedlicher, aber miteinander
verbundener Praktiken und Titigkeitsformen, die alle dem gemeinsamen Ziel
dienen, allgemeine Merkmale und gesetzmifSige Beziehungen ... zu benennen»,
besteht [3]. Entscheidend fiir die Herausbildung eines solchen objektiven
Verstindnisses ist der piddagogische Zusammenhang, in dem die W. von
vornherein steht [4]. Deutlich zeigt sich dies daran, dafl fiir jene
Bedeutungsaspekte von émotiun oder «cientias, die mehr in Richtung von W.»
weisen, die Ausdriicke <Mathema> und téxvn [5] sowie «disciplina> und «doctrina
[6] gebriuchlich sind.



2. Antike.

Grundlegend fiir die Entstehung und Entwicklung des W.-Begriffs sind — trotz
bedeutender Vorleistungen durch PLATON - die <Analytica posteriora> des
ARISTOTELES, in denen erstmals eine detaillierte Theorie der formalen
Bedingungen fiir wissenschaftliches Wissen entworfen wird. Ist bei PLATON und
in der platonischen Tradition die Episteme, zumindest in ihrer h6chsten Form, der
Dialektik, als eine noetische, durch Voraussetzungslosigkeit ausgezeichnete Form
unmittelbarer Erkenntnis konzipiert, so ist das zentrale Bestimmungsmoment des
wissenschaftlichen =~ Wissens  nach ~ ARISTOTELES  dessen  deduktive
Begriindbarkeit. Zur Kennzeichnung dieses formalen Merkmals des von
Aristoteles ausgearbeiteten W.-Konzepts hat A. DIEMER den vielfach
aufgegriffenen Ausdruck Ex-Struktur> geprigt. Das Gemeinsame, «das sich durch
alle einzelnen Phasen und Variationen» der W.-Konzeptionen «identisch
durchhilt», ist die «Exstruktur». Denn «gleichgiiltig, wie man W. konzipiert und
definiert, wesentlich ist dabei immer, daff Mittelbarkeiten, Ableitungen,
Begriindungen oder dergleichen vorliegen», also etwas ‘aus’ (ex) etwas anderem
begriindet oder abgeleitet wird [7].

Von der Stoa wird erstmals der gerade fiir das neuzeitliche W.-Verstindnis
grundlegende Terminus System> = (s.d.) zur Definition von Kunst oder W.
verwendet, die im Gegensatz zum theoretisch ausgerichteten aristotelischen
Wissenschaftsideal [8] eine eher praktische Orientierung aufweist. So ist nach der
in der Spitantike vielzitierten stoischen Bestimmung das Ganze einer Kunst oder
W. (téxvn) — bei STOBAEUS ist von émotiun die Rede — ein «System von
Erkenntnissen, welche zu einem bestimmten, fiir die Menschen im tiglichen Leben
forderlichen Ziel gemeinsam eingeiibt worden sind» [9]. Eine als
wissenschaftliches Wissen ausgezeichnete Erkenntnis impliziert, im Unterschied
zur bloflen Katalepsis = (s.d.), die Kohirenz des Systems, dessen Teil sie ist. Dabei
ist jedoch zu beriicksichtigen, dafs nach stoischer Auffassung die émotnun, ebenso
wie die damit gleichgesetzte Wahrheit = (s.d.), nicht als abstraktes System von
Sitzen oder Aussagegehalten verstanden wird, sondern als ein komplexer,
kohirenter Zustand des korperlichen Zentralorgans (Hegemonikon) des Weisen;
dieser Zustand wird allerdings explizit als propositionales Wissen («ein alles
Wahre aussagendes Wissen») beschrieben und somit auf unkoérperliche Gehalte
bezogen [10].

3. Mittelalter.

Im MA besagt «scientia> zunichst soviel wie «doctrina> und «disciplina>; auf
letztere fithrt ISIDOR VON SEVILLA den Terminus sogar etymologisch zuriick
(«Disciplina a discendo nomen accepit: unde et scientia dici potest. Nam scire
dictum a discere, quia nemo nostrum scit, nisi qui discit») [11]. Daher erscheint
AUGUSTINUS’ berithmtes Diktum: «Omnis doctrina vel rerum est vel signorum,
sed res per signa discuntur» («Jede Lehre handelt von Dingen oder von Zeichen,
aber die Dinge werden durch die Zeichen gelernt») [12] verschiedentlich auch in
der Form «Omnis scientia ...» [13]. Insofern fungiert «cientia> zunichst als



allgemeiner Name fiir die Artes liberales, insbesondere fiir die vier
mathematischen Disziplinen des Quadrivium.

Mit der im 12. Jh. einsetzenden lateinischen Rezeption der im arabischen
Raum spiitestens seit dem 10. Jh. bekannten [14] <Analytica posteriora> [15] wird
«scientia> zum Aquivalent des Aristotelischen Begriffs <episteme> und tritt damit an
die Stelle von <ars>, womit sich ein tiefgreifender Wandel im Bildungsverstindnis
des MA vollzieht [16]. Unter expliziter Bezugnahme auf das Aristotelische Ideal
der Theorie, faktisch aber Aristoteles mit Augustinus kurzschlieSend, betont
THOMAS VON AQUIN, daf$ alle W.en und Kiinste letztlich auf das eine Ziel der
Vervollkommnung oder Gliickseligkeit des Menschen ausgerichtet sind («omnes
autem scientiae et artes ordinantur in unum, scilicet ad hominis perfectionem,
quae est eius beatitudo») [17]. Das Wissen als das eigentiimliche Geschift des
Menschen («scire est proprium opus hominis») bildet nach JOHANNES DACUS
die hochste in dieser Welt mogliche Vollkommenheit («<summa et ultima perfectio
..., que est possibilis in materiis») [18]; dabei bezeichnen «scientia, sapientia,
philosophia, doctrina, disciplina, ars, methodus et facultas» der Sache nach
dasselbe und konnotieren jeweils nur, bestimmte Aspekte betonend, eine
gedankliche Unterscheidung («idem in re nominant solum differens ratione») [19].
Die «wissenschaftliche Vervollkommnung der Seele» («perfectio scientialis
animae»), auf die jede W. und jedes Wissen hingeordnet ist («omnis ... scientia ad
hoc, ut animam perficiat, ordinatur») [20], ist das Resultat der
Wissensbemiihungen: Das Wissen ist die natiirliche Vollkommenheit des Intellekts
(«sicut forma est perfectio materiae, ita scientia est perfectio intellectus») [21].
JOHANN BURIDAN leitet daraus den Schlufs ab, daf$ jede «scientia», unabhingig
davon, ob sie praktisch oder spekulativ ist, als gut, ehrenvoll, angenehm und
niitzlich gelten kann: «omnis scientia est bona, honorabilis, delectabilis et utilis»
22].

Solange die Philosophie als oberste W. oder Inbegriff des menschlichen
Wissens gilt, konnen die Termini <philosophia> und <scientia> bedeutungsgleich
verwendet werden. Daher erscheint die wissenschaftstheoretisch zentrale
Thematik der W.-Klassifikation [23] bis ins frithe 19. Jh. in Form einer Einteilung
der Philosophie [24]. Im Mittelpunkt der wissenschaftstheoretischen Diskussionen
des 13. und 14. Jh. stehen vor allem a) das Problem der Vereinbarkeit des
Aristotelischen W.-Begriffs mit den Bestimmungen der Theologie, b) das Problem
der Einheit der W. und c) die Frage nach dem Gegenstand von Wissen oder W.
[25].

a) Theologie und Aristotelischer W.-Begriff. — Ausgangs- und Mittelpunkt der
scholastischen Theorie der W. ist zunichst die Frage nach der Moglichkeit von
Theologie als W. [26]. Die in diesem Zusammenhang entwickelten Konzeptionen
sind jedoch weit tiber den theologischen Bereich hinaus relevant. Die sich seit dem
12. Jh. abzeichnenden Bemiihungen um eine Begriindung der Theologie als
deduktive W. erfolgen zum einen in formaler Anlehnung an den <Liber de causis>
[27], der noch als methodologisches Vorbild fiir die sich im 13. und 14. Jh.
herausbildende Literaturgattung der Theoremata-Traktate dient [28]. Zum



anderen wirkt das aristotelische W.-Konzept, zunichst indirekt, durch den
Vorbildcharakter der in kategorisch-deduktiver Form angelegten Boethianischen
Schrift <De hebdomadibus> und deren Kommentierung in der Schule von Chartres
[29]. Besonders seit den 30er und 40er Jahren des 13. Jh. wird das
spannungsreiche Verhiltnis der Theologie zum aristotelischen Konzept der
demonstrativen W. zu einem intensiv diskutierten Thema [30]. Denn wihrend die
Theologie — zumal im EinflufSbereich des Platonismus — als die {iber alle
menschliche W. erhabene Weisheit («sapientia super omnes scientias humanas»)
[31] als hochste Form der W. erscheint und daher als «sapientialis scientia»
zugleich «verissime et propriissime scientia» («W. im wahrsten und eigentlichsten
Sinn») ist [32], erfiillt sie nicht die Aristotelische Bedingung, daf§ die Prinzipien
einer W. besser bekannt sein miissen als die aus ihnen abgeleiteten Konklusionen
[33]. THOMAS VON AQUIN versucht das Problem mit Mitteln der
Aristotelischen Theorie der W. zu losen. Ist nach Aristoteles z.B. die Harmonik,
indem sie ihre Prinzipien von der Arithmetik hernimmt, eine der Arithmetik
untergeordnete W. [34], so erhilt nach Thomas die Theologie ihre Prinzipien, die
Glaubenssitze, qua Offenbarung von der «scientia Dei et beatorum» («dem Wissen
bzw. der W. Gottes und der Seligen») als der ihr iibergeordneten W. [35]. Das
blieb nicht lange unwidersprochen [36]. Denn ein solches Konzept der Theologie
als «scientia subalternata» bedarf des Rekurses auf das hinsichtlich seiner
Wissenschaftstauglichkeit umstrittene Zeugnis anderer [37]. GOTTFRIED VON
FONTAINES erklirt generell, daf$ sich aus geglaubten oder vermeinten Prinzipien
kein sicheres Wissen ableiten lifst («ex principiis creditis vel opinatis non
acquiritur certa scientia de conclusione») [38]. Am schirfsten polemisiert
WILHELM VON OCKHAM diesbeziiglich gegen Thomas, wenn er, die strikte
Unterscheidung von Glauben und W. anmahnend, betont, es sei «leeres
Geschwiitz, wenn man sagt: Ich weifs gewisse SchlufSsitze, weil du die Prinzipien
weiflt, denen ich Glauben schenke, weil du sie mir sagst. Und deshalb ist es
kindisch (puerilis) zu sagen: Ich weif$ die Schluf$sitze der Theologie, weil Gott die
Prinzipien weifs, denen ich glaube, weil er sie offenbart» [39].

b) Einheit der W. — Was in den Debatten iiber die «unitas scientiae» («Einheit
der W.») thematisiert wird, ist nicht die Einheit oder Totalitit des «orbis
doctrinarum», wie sie bereits, viel spitere enzyklopidische W.-Modelle
vorwegnehmend, ROGER BACON betont, nach dem alle W.en integrale Teile des
organischen Ganzen der «sapientia totalis» sind [40]. Es geht vielmehr um das sich
vor dem Hintergrund der Aristotelischen Bestimmung des Wissens als «habitus
conclusionis» aufdringende Problem der Einheit jeder zwangsldufig eine Vielzahl
von Schlufdfolgerungen enthaltenden W. («multae conclusiones pertinent ad unam
scientiam totam») [41]. In dieser Frage, mit der zugleich das Verhiltnis der beiden
Bedeutungen von «scientia> als erkenntnispsychologischer und
disziplinentheoretischer Kategorie angesprochen ist, geht es auch um den
ontologischen Status von W. Um <W.> («scientia>) terminologisch von «scientia> im
Sinne des sich unmittelbar auf eine einzige Konklusion beziehenden Habitus
abzuheben, spricht auch BONAVENTURA von einer «scientia tota» («Illud ...



subiectum est in scientia, de quo et de cuius proprietatibus est scientia tota») [42].
Nach THOMAS besteht die «unitas scientiae» in der Einheit eines sich auf eine
«multiplicitas ... ordinata ad aliquid unum» beziehenden Habitus, welcher im
fortschreitenden Prozef§ der Deduktion und des Erkenntniszuwachses intensiv wie
extensiv vervollkommnet wird. Insofern griindet die Einheit der W. jeweils in der
Einheit des wissenschaftlichen Gegenstandes [43]. Fiir HEINRICH VON GENT
basiert die Einheit einer W. dagegen nicht prizis auf dem Gegenstand, sondern auf
der einheitlichen Betrachtungsweise desselben («scientia ... dicitur una ... propter
unitatem rationis et modi considerandi circa subiectum unum») [44]. JOHANNES
DUNS SCOTUS erkennt zwar an, dafS sich jeder Habitus «formaliter» nur auf eine
Konklusion bezieht, weshalb mit der Vervielfiltigung der Habitus auch das
Wiflbare und somit die W. vervielfiltigt wird («quot scibilia tot scientiae»);
«virtualiter» jedoch kann sich ein Habitus auf viele in einem Satz virtuell
enthaltene Konklusionen beziehen und somit die Einheit der W. gewahrt bleiben
[45]. JOHANNES CANONICUS schlief$t sich Scotus an und wendet sich gegen
PETRUS AUREOLIS These, die Einheit einer W. sei die «<numerische Einheit einer
gewissen Totalitit, die aus den Verbindungen der sich auf verschiedene
Konklusionen beziehenden kognitiven Akte resultiert» («unitas scientiae est unitas
numeralis cuiusdam totalitatis resultans ex coniunctiones particularium habituum
respicientium diversas conclusiones») [46]. WILHELM VON OCKHAM gibt
dagegen das Konzept der numerischen Einheit einer W. auf. Der Terminus
«scientia> bezeichnet entweder «eine subjektiv in der Seele existierende Qualitit»
(«quaedam qualitas subiective existens in anima») — und dient so als
erkenntnispsychologische Kategorie zur Beschreibung des auf einen Satz
bezogenen Aktes oder Habitus des Wissens bzw. der Zustimmung — oder aber eine
«Ansammlung einiger solcher die Seele bestimmender Qualititen» («collectio
aliquarum talium qualitatum animam informantium») [47]. In diesem
disziplinentheoretisch relevanten Sinn, der vorliegt, wenn «scientia> fiir eine
bestimmte W. wie Metaphysik oder Naturphilosophie steht, ist W. «auf keine
andere Weise eine Einheit, als eine Stadt, ein Volk oder ... die Welt eine Einheit
genannt werden» («Nec est aliter una, nisi sicut civitas una vel populus unus ... vel
sicut mundus dicitur unus») [48]. Denn sie umfafst viele bisweilen hdchst
verschiedene, wenn auch aufeinanderbezogene Titigkeiten oder Verhaltensweisen
wie die Erkenntnis der Termini und Sitze, die Widerlegung von Irrtiimern und
Losung von Scheinargumenten sowie notwendige Einteilungen und Definitionen
(«scientia ista non est una numero, sed continet multos habitus non tantum specie
sed etiam frequenter genere distinctos ordinem tamen aliquam inter se habentes,
propter quem ordinem specialem») [49]. W. ist damit nicht mehr eine ontologisch
oder iiber ihren Inhalt bestimmbare Einheit, sondern ein Aggregat funktional und
methodisch aufeinanderbezogener spezifischer Operationen [50]. Wie die meisten
wissenschaftsbezogenen Fragestellungen des MA geht auch die nach der «unitas
scientiae» in die logischen und metaphysischen Lehrbiicher des 17. Jh. ein, wo sie
mitunter ausfithrlicher erortert wird als im MA selbst [51]. Hatten THOMAS
VON AQUIN und BONAVENTURA von «scientia tota» gesprochen, wenn es



darum ging, den Sinn des mehrdeutigen Ausdrucks <scientia> in Richtung auf <W.
zu lenken, so setzt sich spiter dafiir die Bezeichnung «scientia totalis» durch [52].
Im Franzosischen spricht SCIPION du PLEIX diesbeziiglich von der «science
universelle», die, auch als «science habituelle» bezeichnet, von der «science
singuliere» oder «actuelle» unterschieden wird: «La Science ... universelle ou
Habituelle est ... composée d’un grand nombre de Sciences Actuelles, tendantes a
mesmes subjet ainsi qu’une habitude de plusieurs et fréquentes actions: comme la
Physique, Métaphysique, et Mathématique» [53].

c) Mathematische und ‘experimentelle’ Fundierung der W. — Um die Mitte des
13.  Jh. werden vereinzelt, gerade im Kontext der intensiveren
Aristotelesrezeption, W.-Modelle entworfen, die mit der Betonung der
mathematischen und ‘experimentellen’ Fundierung von W. jene Momente in den
Vordergrundstellen, die in der frithen Neuzeit gegen das W.-Verstindnis der
aristotelisch-scholastischen Tradition ausgespielt werden. So betont ROBERT
GROSSETESTE in seinem Kommentar zu den <Analytica posteriora», dafd es
Wissen und Beweis im eigentlichen Sinn nur in der Mathematik geben kénne («In
solis ... mathematicis est scientia et demonstratio maxime et principaliter dicta»)
[54]. Auch nach ROGER BACON gewihrleistet allein die mathematische
Fundierung der Erkenntnis die Erlangung von GewifSheit in den {ibrigen W.en («si
in aliis scientiis debemus venire in certitudinem sine dubitatione ..., oportet ut
fundamenta cognitionis in mathematica ponamus») [55]. Als Gegenmodell zu der,
wie er meint, rein ‘narrativen’ Naturphilosophie seiner Zeitgenossen, die «erzihlt
und argumentiert, aber nicht erfihrt» («narrat et arguit, sed non experitur») [56],
entwirft Bacon zugleich das Programm einer «scientia experimentalis» [57]. Bereits
in der Physik des 14. Jh. lassen sich Ansitze zu einer Mathematisierung des
Bewegungs- und Kraftbegriffs antreffen [58], so z.B. bei RICHARD
SWINESHEAD (SUISSET) oder NICOLE ORESME, der mit seiner Theorie der
«latitudines formarum» eine graphische Darstellung der Qualititen und ihrer
Verinderung entwickelt [59]. Auch wenn umstritten ist, wieweit die Betonung der
wissenschaftlichen Funktion des «experimentum» bei Grosseteste und Bacon in die
Richtung des modernen Verstindnisses von Experiment> = (s.d.) geht [60], fiihrt
von hier aus, iiber NICOLAUS CUSANUS’ Schrift <De staticis experimentis>, ein
direkter Weg zum erstmaligen Gebrauch des englischen Terminus «experimentall
Science» bei J. DEE, der sich auf Bacon und Cusanus beruft [61].

4. Neuzert.

a) Experienz und Mathematik. — In deutlicher Form zeichnet sich bei
LEONARDO da VINCI die fiir das neuzeitliche Verstindnis von W.
charakteristische Verbindung von Mathematik und Experienz sowie die
Ausrichtung der W. auf Praxis ab («La scienza & il capitano, e la pratica sono i
soldati») [62]. <W.> benennt nach Leonardo einen «mentalen Diskurs», der bei
seinen Prinzipien anhebt, liber welche hinaus in der Natur nichts anderes mehr
ausfindig gemacht werden kann, das noch wieder einen Teil dieser W. ausmachte
(«Scienza ¢ detto quel discorso mentale il quale ha origine da’ suoi principi, de’



quali in natura null’ altra cosa si pud trovare che sia parte di essa scienza») [63].
Kann als «wahre W.» nur jene menschliche Forschung gelten, die mit
mathematischen Beweisen operiert («Nessuna umana investigazione si pud
dimandare vera scienza, se essa non passa per le matematiche dimostrazioni»), so
bestreitet Leonardo, daf§ «die W.en, die vom Anfang bis zum Ende im Geiste
bleiben, Wahrheit haben», da in einem reinen Mentaldiskurs «die Erfahrung nicht
vorkommt, ohne die es keine GewifSheit gibt» («che le scienze, che principiano e
finiscono nella mente, abbiano verita, questo ... si nega per molte ragioni; e prima,
che in tali discorsi mentali non accade esperienza, senza la quale nulla da di sé
certezza») [64].

Im Zentrum der frithneuzeitlichen Diskussionen {iber den W.-Begriff stehen
Fragen der wissenschaftlichen Methode [65]. Impliziert das Verstindnis von
Philosophie als W. traditionell eine Konzeption von Erster Philosophie bzw.
Metaphysik als Grundwissenschaft, so gerit dieser Anspruch vor dem Hintergrund
des W.-Fortschritts und der zunehmenden Verselbstindigung der Physik
zwangslidufig in «Spannungsverhiltnisse, die sich aus einer zweifachen
gegenlidufigen Neubegriindung des W.-Begriffs ergeben» [66], zumal hier noch
keine scharfe terminologische Differenzierung von «scientia naturaliss und
«philosophia naturalis), von Naturwissenschaft> und <Naturphilosophie> [67]
vorliegt. In methodologischer Riicksicht stehen sich Ansitze gegeniiber, die als
grundlegende wissenschaftliche Methode entweder stirker ein rationalistisch-
deduktives (P. RAMUS) oder ein empirisch-induktives (F. BACON) Verfahren
fordern. In prinzipientheoretischer Riicksicht ist dagegen umstritten, ob der
Ausgangspunkt der W. in einfachen Begriffen bzw. angeborenen Ideen (R.
DESCARTES) oder in der sinnlichen Erfahrung (G. GALILEI, I. NEWTON) bzw.
in einfachen Sinnesempfindungen (J. LOCKE) liegt. Eng verbunden mit diesen
Fragestellungen ist die Bestimmung der wissenschaftlichen Funktion von
Observation, Experiment und mathematischer Messung bzw. Beschreibung der
physischen Phinomene.

F. BACON betont die Notwendigkeit einer «vollkommenen Rekonstruktion
der W.en» («scientiarum et artium atque omnis humanae doctrinae in universum
Instauratio») [68]. G. GALILEI vertritt, ebenso wie I. NEWTON, die resolutiv-
kompositive Methode, der gemifs, ausgehend «per via dei sensi, dell’esperienza e
delle osservazzione» [69], Gesetze formuliert und diese am konkreten Experiment
tiberpriift werden sollen [70]. Bei Galilei und Newton wird bereits deutlich, daf
das Kernstiick der sich im 17. Jh. formierenden neuen physikalischen W. das
mathematisch formulierte und durch die Erfahrung bewihrte Naturgesetz ist [71].
Aufgrund der Weite des Philosophiebegriffs, der vielfach bis ins 18. Jh. mit
«scientia> identisch verwendet wird, entwickelt sich das neuzeitliche Projekt der
experimentellen Naturwissenschaft zu erheblichen Teilen unter dem Namen der
«experimental philosophy» oder «Experimentalphilosophie» [72].

b) Universalistische W.-Konzeptionen. — Das 17. Jh. iibernimmt vielfach die im
16. Jh. formulierten universalistischen W.-Konzeptionen [73] und verbindet diese
mit dem Ideal der mathematischen Rationalitit und des Kalkiils. R. DESCARTES



nutzt die unterschiedlichen Konnotationen von «Wissen> und <W.>, wie sie mit dem
Terminus «cientia> im Singular bzw. Plural verbunden sind, um zu betonen, daf$
alle W.en nichts anderes sind als das (eine) menschliche Wissen («scientiae omnes
nihil aliud ... [sunt] quam humana scientia») [74]. Fiir diese «sapientia universalis»
entwirft er in den <Regulae> unter Berufung auf das Konzept der «Mathesis
universalis» die Grundlinien einer Methode, mit welcher die Verfahrensweisen
und die Gewifsheit der Algebra und Arithmetik auf aufSermathematische
Zusammenhinge iibertragbar gemacht werden sollen. In Anlehnung an die
methodologischen Prinzipien Descartes’ prisentiert E. W. VON TSCHIRNHAUS
eine «ars investigandi», die als «via regia seu ars universalis ad omnes scientias et
artes» die allgemeinste W. bildet («<Hac etenim scientiid, quandoquidem ea se ad
omnia, quae mens humana scire potest, extendit, nulla universalior dari potest»)
[75]. G. W. LEIBNIZ, der gegeniiber den vielfiltigen W.-Einteilungen die Einheit
aller W.en betont («Non multum interest quomodo Scientias partiaris, sunt enim
corpus continuum quemadmodum Oceanus») [76], entwickelt unter dem Namen
«Scientia generalis», der, aus der Tradition der lullistischen Philosophie stammend
[77], schon bei seinem Lehrer E. WEIGEL das hochste menschliche Gut benennt
[78], das Programm einer «Encyclopédie demonstrative», die fiir alle W.en einen
«calcul aussi exact et aussi simple, que celuy de I’Arithmetique et de 1’Algebre»
bereitstellen soll [79].

Mit der Kritik an den «pretended syllogistical reasonings, which may be found
in every other branch of learning, except the sciences of quantity and number»,
verengt sich fiir D. HUME der Bereich des im strengen Sinne Beweis- und
Wiflbaren auf die mathematischen Gegenstinde, die «only objects of the abstract
science» bzw. die «only proper objects of knowledge and demonstration» [80]. Wo
jedoch, wie hier, die «syllogistical reasonings» als wissenschaftlich unbrauchbar
und die mathematischen Prinzipien als heuristisch unfruchtbar angesehen werden,
bedarf es eines neuen Fundaments der W.; dieses bildet nach Hume die «science
of man», die «only solid foundation for the other sciences»: «In pretending,
therefore, to explain the principles of human nature, we in effect propose a
complete system of the sciences, built on a foundation almost entirely new, and
the only one upon which they can stand with any security» [81].

¢) Theorie und Praxis. — Die in der (Nikomachischen Ethik> des ARISTOTELES
grundgelegte Verbindung von W. und Theorie [82], wie sie, fiir das MA mit
wenigen Ausnahmen (ROGER BACON) verbindlich, noch D. GORLAEUS betont
(«scientia non habet alium finem quam scire») [83], wird durch die im 17. Jh.
vorangetriebene Umwertung von Theorie und Praxis [84] zunehmend in Frage
gestellt. Die frithneuzeitliche Praxisemphase, wie sie im Anschluf§ an F. BACON
etwa auch bei TH. HOBBES deutlich wird («Scientia propter potentiam; ... omnis
.. speculatio, actionis vel operis alicuius gratia instituta est») [85], fiihrt vielfach
zur Tabuisierung einer um ihrer selbst willen betriebenen theoretischen W. [86].
Diese Tendenz zeigt sich deutlich bei J. A. COMENIUS, der das Wissen um den
Nutzen einer Sache als den «<h6chsten Grad der W. und den Gipfel der Weisheit»
bestimmt («Scire ad quid res adhibendae sit est summus Scientiae gradus ...,



Supremus est Sapientiae apex») [87]. G. W. LEIBNIZ gehort zu jenen, die sich
gegen die einseitige Hervorhebung des praktizistischen W.-Ideals wenden. Dem
Versuch, die «scientia practica» gegen die «scientia speculativa» auszuspielen, halt
er entgegen, «daf§ jede W. umso praktischer ist, je spekulativer sie ist» («omnem
scientiam, quanto magis est speculativa, tanto magis esse practicam») [88]; er
kontert Bacons Ausrichtung der W. auf Macht mit dem Hinweis auf den alten
Topos von ihrem Nutzen fiir die «Vervollkommnung des Geistes» («Quanquam ...
omnis scientia potentiam in externa quoque augeat ..., est tamen alius ejus usus ...,
ipsa scilicet perfectio mentis»; «Wenngleich jede W. die Macht tiber die dufSeren
Dinge erweitert, so hat sie doch noch einen anderen Nutzen, nidmlich die
Vervollkommnung des Geistes») [89]. Das aristotelische, theorieorientierte W.-
Verstindnis erscheint noch 1752 — unter direkter Zuriickweisung der stoischen,
praxisorientierten Definition von W. als téxvn — in der 7. Auflage von E.
CHAMBERS’ «Cyclopaedia>: «Science is ... particularly used for a formed system
of any branch of knowledge; comprehending the doctrine, reason, and theory of
the thing, without any immediate application thereof to any uses or offices of life»
[90]. Reprisentativ fiir das generelle W.-Verstindnis jener Zeit ist diese Definition
jedoch nicht mehr.

d) Neuzeitliche W. und Logik. — Bildete die syllogistische Logik in der
aristotelischen Tradition das Kernstiick der Theorie der W., so wird ihr von den
Reprisentanten der neuen Naturwissenschaft — wenn iiberhaupt — nur noch eine
beschrinkte methodische Funktion zuerkannt [91], indem sie gegeniiber der
vorrangig auf Begriindung zielenden aristotelischen W.-Konzeption das Moment
der Invention und Entdeckung neuer Wahrheiten in den Vordergrundstellen [92].
Sind noch fiir ]. ZABARELLA alle Einzelwissenschaften das unmittelbare Produkt
der angewandten Logik («applicata [sc. logica] scientiam parit») [93], kritisiert F.
BACON, der die W.en als «Methoden zur Erfindung neuer Werke» («modi
inveniendi ... novorum operum») begreift [94], sowohl das axiomatischdeduktive
W.-Konzept der aristotelischen Tradition («[Aristoteles] philosophiam naturalem
dialectica sua corrupit») [95] als auch jedes lediglich auf die Disposition des bereits
Gefundenen ausgerichtete Verstindnis von W. («scientiae ..., quas nunc habemus,
nihil aliud sunt quam quaedam concinnationes rerum antea inventarum») [96]. In
der Kritik an der heuristischen Unfruchtbarkeit der syllogistischen Logik sind sich
R. DESCARTES [97] und ]J. LOCKE [98] einig, wobei Locke den Unterschied
«between the method of raising any science and that of teaching it» herausstellt
und betont, daf$ die logischen Prinzipien («Maxims») «are not of use to help men
forward in the advancement of sciences», sondern lediglich eine didaktische
Funktion haben [99]. Die auf die Syllogistik bezogene Logikkritik verliert jedoch
in dem Mafle an Bedeutung, wie sich das Verstindnis von Gegenstand und
Aufgaben der Logik tiber G. W. LEIBNIZ, J. H. LAMBERT bis hin zu B.
BOLZANO zu einer universellen Theorie des formalen SchliefSens erweitert und
die Logik, als Methodenlehre der W.en, schliefSlich selbst zur «Wissenschaftslehre»
wird [100].



e) W. als System von Sdtzen. — Im Anschlufs an P. RAMUS [101] und unter
Riickgriff auf die stoische Definition der téxvn (Kunst) wird der Begriff System> =
(s.d.) um 1600 zu einer zentralen Kategorie der wissenschaftstheoretischen
Diskussion [102]. Stoisches Erbe ist wirksam, wenn dort, wo zwischen «ars» und
«scientia» differenziert wird, der Terminus «systema> der ars assoziiert wird, wie
bei B. KECKERMANN, der den Systembegriff auf die praktisch- operativen, nicht
aber auf die theoretischen Disziplinen anwendet [103]. Auch bei C. TIMPLER ist
der Begriff des Systems stirker mit dem der «ars» verbunden, wihrend scientias
eher auf den Habitus verweist. Anders als bei Keckermann stehen <ars> und
«cientia>  jedoch nicht fiir unterschiedliche W.-Typen, sondern fiir
unterschiedliche Aspekte einer jeden wissenschaftlichen Disziplin: «Metaphysicam

. esse ... simul artem et scientiam. Artem quidem quatenus sumitur vel pro
systemate vel pro notitia certorum praeceptorum methodice dispositorum ...
Scientiam vero quatenus haec vox accipitur vel pro qualibet doctrina scibili, vel
pro quolibet habitu intellectuali» («Die Metaphysik ist sowohl Kunst wie W.
Kunst, insofern sie als System oder Kenntnis gewisser methodisch geordneter
Regeln verstanden wird, W. dagegen, insofern mit diesem Ausdruck entweder
irgendeine wifSbare Lehre oder irgendein intellektueller Habitus gemeint ist»)
[104]. Mit der fiir alle «artes liberales» geltenden Differenzierung zwischen der
«ars interna» als der «ars habitualis seu concepta» und der «ars externa» als der
«ars systematica seu enunciata» bzw. der «disciplina, quae verbis vel prolatis
traditur vel scriptis comprehenditur», wird vom subjektiven Wissensvollzug der —
nun als objektives System von Sitzen beschreibbare — lehr- und lernbare Gehalt
(«doctrina», «disciplina») abgehoben. In diesem Sinne heifSt es auch bei CH.
WOLFF: «Veritates universales seu propositiones universales inter se connexae
systema doctrinarum constituunt» («Die miteinander verbundenen allgemeinen
Wahrheiten oder allgemeinen Sitze bilden ein System von Lehrinhalten») [105].

Ist es im 17. Jh. die «doctrina» bzw. «disciplina» (und nicht die noch stirker
auf den Wissenshabitus bezogene «scientia»), die als System beschrieben wird, so
verbinden sich im Laufe des 18. Jh. die Begriffe <System> und <W.>. Voraussetzung
dafiir ist eine sich zu jener Zeit am Terminus <W.> vollziehende semantische
Verschiebung, durch welche dieser allererst jene objektive Bedeutung annimmt,
die ihn im 19. Jh. charakterisiert. Dafd es sich hierbei um einen komplexen
begrifflichen Prozefs handelt, wird daran deutlich, daf$ auch das Vorliegen der
beiden Ausdriicke <Wissen> und <W.» zundchst noch keine inhaltliche
Unterscheidung impliziert. Denn im Deutschen wird <W.» fiir lange Zeit
bedeutungsgleich mit <Wissen> verwendet [106]. So ist im 18. Jh. die subjektive
Bedeutung von <W.» zunichst noch deutlich prisent, wenn etwa J. L.
ZIMMERMANN W. als mentalen «Abdruck von dem Zusammenhange unter
denen Dingen» beschreibt [107], CH. WOLFF die W. als «eine Fertigkeit des
Verstandes, alles, was man behauptet, aus unwidersprechlichen Griinden
unumstofflich darzuthun», charakterisiert [108] oder H. S. REIMARUS definiert:
«W. ist eine Einsicht in den Zusammenhang der Wahrheiten, die aus unleugbaren
allgemeinen Grundsitzen durch unzertrennte Verbindung der Schliisse bewiesen



werden» [109]. Eine Verlagerung hin zum objektiven Verstindnis zeichnet sich
allerdings dort ab, wo W. nicht als eine auf einen «Zusammenhang», sei es von
Dingen oder Wahrheiten, bezogene Einsicht oder Fertigkeit, sondern selbst als
Gesamtheit, «Inbegriff> oder «System» von Erkenntnissen, Beobachtungen, Regeln
oder Sitzen verstanden wird. So charakterisiert etwa I. WATTS W. als «whole
body of a regular or methodological observation ... concerning any object of
speculation» [110]. Nach J. le R. I’ ALEMBERT ist W. («science») ein «systéme de
regles ou de faits relatifs a2 un certain objet» [111]. J. H. LAMBERT spricht von
der W. als dem «System oder Reich der Wahrheit» bzw. dem «System aller
Begriffe, Sitze und Verhiltnisse, die nur immer moglich sind» [112]. In diesem
formalen Sinn ist W. nach I. KANT «der Inbegriff einer Erkenntnif$ als System»
[113] (vgl. unten: II.) und fiir J. G. FICHTE explizit ein System von Sitzen [114].

W. T. KRUG verzeichnet noch beide Seiten des W.-Begriffs, wenn er W. «in
materialer Bedeutung», d.h. als «das Wissen oder die allgemeingiiltige Erkenntnis
selbst», von seiner «formalen» Bedeutung als «ein nach logischen Regeln
geordneter Inbegriff von Lehrsitzen» unterscheidet [115]. Ein deutliches Zeugnis
fiir die begriffliche Verschiebung findet sich im frithen 19. Jh. in J. CH.
ADELUNGS Feststellung, der Terminus <W.>, verstanden als «Zustand, da man
etwas weifl, Kenntnis ... davon hat», fange «in dieser Bedeutung an, im
Hochdeutschen zu veralten». Wie er weiter bemerkt, kommt auch der Gebrauch
im Sinne von «Inbegriff dessen, was man im engeren Verstande weifs, ... wenig
mehr vor. ... Am hiufigsten gebraucht man das Wort noch ... objektive, von dem
Inbegriffe in einander gegriindeter allgemeiner Wahrheiten» [116]. Schon bald
nachdem im Deutschen die Bedeutungen von <Wissen> und <W.> sich derart
sprachlich voneinander getrennt haben, wird philosophisch die Forderung nach
der Einheit von beidem erhoben [117].

War es hinsichtlich der einzelnen Disziplinen seit jeher moglich, sie als etwas
zu verstehen, das man «treibt» und nach dem man entsprechend - z.B. als
«mathematicus» oder «physicus» — benannt werden kann, scheint eine analoge
Wortbildung hinsichtlich der Ausdriicke «cientia> und <W.> erst spit, als Folge
institutioneller Veridnderung der W.-Organisation, erfolgt zu sein. Wird im
Englischen die Bezeichnung «scientist> wohl erst durch W. WHEWELL eingefiihrt
(vgl. unten: III. 4. a), so hat sich auch der Name «Wissenschafter» (ein friiher
Beleg findet sich bereits bei J. JUNGIUS [118]) fiir jemanden, «der eine W. treibt,
sich mit den W.en beschiftigt» [119], erst im 18. Jh. durchgesetzt — die heute
gebriuchliche Form «Wissenschaftler> bezeichnet noch im frithen 19. Jh. einen
«Wissenschafter ... in verkleinelndem und verichtlichem ... Verstande» [120].

f) W. als gut gebildete Sprache. — Im Zuge der intensiven, kritischen Rezeption
der Philosophie E. B. de CONDILLACS im Umbkreis der Schule der ‘Ideologie’ =
(s.d.) wird im frithen 19. Jh. dessen auf der Annahme der Identitit von Sprache —
verstanden im allgemeinen Sinn als Zeichensystem — und analytischer Methode
(«Toute langue est une méthode analytique et toute méthode analytique est une
langue») [121] basierende These, dafd eine W. nichts anderes sei als eine gut
gebildete Sprache («une langue bien faite») [122], zu einem vieldiskutierten



Thema. Wihrend gerade die konservativen Spiritualisten sie im Rahmen ihrer
Lehre vom gottlichen Sprachursprung aufgreifen [123], wird sie von A.-L.-C.
DESTUTT de TRACY, J. M. DEGERANDO und der Mehrzahl der Autoren als
eine «maxime trop absolue» abgelehnt [124]. J. FEARN, der Condillac vorwirft, er
habe «science» mit «notation of that science» verwechselt [125], betont: «A
Science or Analytical Method consists in a Rule; by the observing of which, One
Truth, or Series of Truths, of relation, results in the indication of another, as a
necessary conclusion»; Sprache dagegen «is not a rule regarding Any Truth» [126].
J. S. MILL sieht spiter in Condillacs These, die darauf hinauslaufe, «that the one
sufficient rule for discovering the nature and properties of objects is to name them
properly», den Kulminationspunkt des «Nominalist view» [127]. Zumeist wendet
sich die Kritik allerdings lediglich gegen eine strikte Gleichsetzung von W. und
Sprache. So betont ]J. PH. DAMIRON, auf den B. BOLZANO in seiner
Wissenschaftslehre> zustimmend verweist: «s’il est vrai que la science ne soit pas
seulement une langue, il est vrai aussi que sans une langue la science ne serait pas»
[128]. Der Zusammenhang von Sprache bzw. Zeichen und W. ist fiir Bolzano
insofern von Bedeutung, als er sowohl die Idee der «Summe des ganzen
menschlichen Wissens» als auch den Begriff einer jeden jeweils einen Teilbereich
desselben ausmachenden W. von ihrer sprachlichen Darstellbarkeit her konzipiert.
So versteht er unter dem Ausdruck <W.» «jeden Inbegriff von Wahrheiten einer
gewissen Art, der so beschaffen ist, dafd der uns bekannte und merkwiirdige Theil
derselben verdient, ... in einem eigenen Buche vorgetragen zu werden» [129].

Anmerkungen.

[1] Vgl. Art. Hexis (habitus)>. Hist. Wb. Philos. 3 (1974) 1120-1123.

[2] A. DIEMER: Zur Grundlegung eines allg. Wiss.begriffs. Z. allg. Wiss.theorie 1 (1970)
209-227, bes. 226.

[3] U. J. JENSEN: Art. Wissenschaft,, in: H. J. SANDKUHLER (Hg.): Europ. Enzykl. zu
Philos. und Wiss. 1-4 (1990) 4, 911-921, 911; vgl. H. TETENS: Art. Wissenschaft, in:
H. J. SANDKUHLER (Hg.): Enzykl. Philos. (1999) 1763-1773, 1764.

[4] A. DIEMER: Der Wiss.begriff in hist. und systemat. Zusammenhang, in: A. DIEMER
(Hg.): Der Wiss.begriff. Hist. und systemat. Unters. (1970) 3-20, bes. 5.

[5] Vgl. Art. <Technik A.>. Hist. Wb. Philos. 10 (1998) 940-942.

[6] Vgl. Art. Disciplina; doctrinas, a.0. 2 (1972) 256.

[7] DIEMER, a.0. [4] 5.

[8] Vgl. Art. <Theorie>. Hist. Wb. Philos. 10 (1998) 1128.

[9] ZENON bei OLYMPIODOR: In Plat. Gorg. 12, 1 [FDS Frg. 392; vgl. FDS Frg. 393-

415]; vgl. JOH. STOBAEUS: Eclogae II, 7, S [FDS Frg. 385; A. A. LONG/D. N.

SEDLEY: The hell. philosophers, Frg. 41 H (Cambridge 21992); dtsch. (2000) 305].

SEXTUS EMP.: Adv. math. VII, 38f. [FDS Frg. 324].

ISIDOR VON SEVILLA: Etymol. I, 1, 1.

AUGUSTINUS: De doctr. christ. I, 2. CCSL 32 (1962) 7.

Vgl. BONAVENTURA: 1 Sent., Quaest. prooem., q. 1. Op. omn. 1 (Quaracchi 1882) 6;

PS.-ROBERT KILWARDBY: The comm. on Priscian Maior> ascribed to R. Kilwardby,

[10
[11
[12
[13

—_— e —



hg. K. M. FREDBORG u.a. Cah. Inst. MA greque et latin 15 (1975) 1-179, hier: 1; vgl.
noch: P. NICOLE: Essais de morale (Paris 1701) 1, 29.

[14] Vgl. M. E. MARMURA: The fortuna of the Posterior Analytics> in the Arabic MA, in:
M. ASZTALOS/]. E. MURDOCH]/I. NIINILUOTO (Hg.): Knowledge and the sciences in
medieval philos. Proc. of the 8th int. congr. of medieval philos. (Helsinki 1990) 1, 85—
103; vgl. H. SCHIPPERGES: Zum Wiss.begriff im arab. MA, in: DIEMER (Hg.), a.O. [4]
21-29.

[15] Vgl. L. M. de RIJK: The Posterior Analytics> in the latin west, in: ASZTALOS u.a. (Hg.),
a.0. 1, 104-127.

[16] Vgl. A. SPEER: Art. Wissen, Wissenschaft>, in: Lex. des MA 9 (1998) 260-262; I.
CRAEMER-RUEGENBERG/A. SPEER (Hg.): Scientia und Ars im Hoch- und Spit-MA
(1994); W. KLUXEN: Der Begriff der Wiss., in: Die Renaiss. der Wiss. im 12. Jh., hg. P.
WEIMAR (Ziirich 1981) 273-293.

[17] THOMAS AQU.: In lib. met., prooem. Op. omn. 24, hg. S. E. FRETTE (Paris 1875) 333
a.

[18] JOH. DACUS: Divisio scientie. Opera 1/1, hg. A. OTTO (Kopenhagen 1955) 4.

[19] 2.0. 5.

[20] JACOBUS VON LUTTICH: Speculum musicae, hg. R. BRAGARD. Corpus scriptorum
de musica 3, 1 (Rom 1955) 16.

[21] JOH. BURIDAN: Tract. de anima, hg. B. PATAR (Léwen 1991) 181.

[22] 2.0. 182.

[23] Vgl. Art. Scientia sermocinalis/realis>. Hist. Wb. Philos. 8 (1992) 1508-1516; J. H. J.
SCHNEIDER: Scientia sermocinalis/realis. Anm. zum Wiss.begriff im MA und in der
Neuzeit. Arch. Begriffsgesch. 35 (1992) 54-92; Wiss.cinteilung und institutionelle
Folgen, in M. J. F. M. HOENEN/J. H. J. SCHNEIDER/G. WIELAND (Hg.): Philos. and
learning. Universities in the MA (Leiden u.a. 1995) 63-121; IWAKUMA YUKIO: The
division of philos. and the place of the trivium from the 9th to the mid-12th cent., in: S.
EBBESEN/R. L. FRIEDMAN (Hg.): Medieval analyses in language and cognition
(Kopenhagen 1999) 165-189.

[24] Vgl. Art. Philosophie 1. F.; II. E. 1.; IV. F... Hist. Wb. Philos. 7 (1989) 599-607. 633—
641. 731-742.

[25] Vgl. Art. Wissen II. 5.

[26] Vgl. Art. Theologie B.>, a.O. 10 (1998) 1085f.

[27] Vgl. CH. LOHR: The Pseudo-Aristotelian <Liber de causis> and latin theories of science
in the 12th and 13th cent., in: J. KRAYE u.a. (Hg.): Pseudo-Aristotle in the MA (London
1986) 53-62.

[28] Vgl. Art. <Theorem 2.>. Hist. Wb. Philos. 10 (1998) 1126.

[29] Vgl. M. DREYER: More Mathematicorum. Rezeption und Transformation der ant.
Gestalten wissenschaftl. Wissens im 12. Jh. (1996); Wiss. als Satzsystem, in: L.
HONNEFELDER/M. DREYER/R. WOOD (Hg.): John Duns Scotus — Metaphysics and
ethics (Leiden 1996) 87-105.

[30] Vgl. M.-D. CHENU: La théol. comme science au 13e s. (Paris 31957); U. KOPF: Die
Anfinge der theol. Wiss.theorie im 13. Jh. (1974); L. SILEO: Teoria della scienza teol.
Quaest. de scientia theol. di Odo Rigaldi e altri testi inediti (Rom 1984); T. GREGORY:
Forme di conoscenza e ideali di sapere nella cultura medievale, in: ASZTALOS u.a. (Hg.),
a.0. [14] 1, 10-71, bes. 46ff.



[31] HEINRICH VON GENT: Summa quaest. ordin. 1, a. 6, q. 2, in corp. [1276-92] (Paris
1520, ND 1953) fol. 44r.

[32] BERTHOLD VON MOOSBURG: Expos. sup. Elementationem theol. Procli, hg. M. R.
PAGNONI STURLESE/L. STURLESE (1984) 69.

[33] ARISTOTELES: Anal. post. I, 2, 72 a 25-29.

[34] 13, 78 b 35-79 a 2; vgl. R. D. MCKIRHAN ]r.: Aristotle’s subordinate sciences. Brit. .
Hist. Sci. 11 (1978) 197-220.

[35] THOMAS AQU.: S. theol. I, 1, 2.

[36] Vgl. GREGORY, a.O. [30] bes. 48ff.; S. BROWN: Henry of Ghent’s critique of Aquinas’
subalternation theory and the early thomist response, in: ASZTALOS u.a. (Hg.), a.0. [14]
3, 337-345; R. A. LEE: Peter Aureoli as critic of Aquinas on the subalternate character of
the science of theology. Franciscan Studies 55 (1998) 121-136.

[37] Vgl. Art. <Zeuge; Zeugnis>; Wissen IL. 1. 3...

[38] GOTTFRIED VON FONTAINES: Quodl. IV, q. 10, in: M. de WULF/A. PELZER (Hg.):
Les quatres premiers Quodlibets de Godefroid de Fontaines (Lowen/Paris 1904) 261.

[39] WILHELM VON OCKHAM: Script. in lib. I Sent. ord., Prol., q. 7. Op. theol. 1, hg. G.
GAL/S. BROWN (St. Bonaventure, N.Y. 1967) 199; zur spatmittelalterl. Diskussion vgl.
S. J. LIVESEY: William of Ockham, the subalternate sciences, and Aristotle’s theory of
metabasis. Brit. J. Hist. Sci. 18 (1985) 127-145; John of Reading on the subalternation of
the science, in: ASZTALOS u.a. (Hg.), a.0. [14] 2, 89-96; Theol. and science in the 14th
cent.: Three questions on the unity and subalternation of the science from John of
Reading’s comment. on the sentences (Leiden 1989) bes. 20-53.

[40] ROGER BACON: Opus tertium. Op. quaedam hactenus ined., hg. J. S. BREWER 1
(London 1859) 65.

[41] THOMAS AQU.: S. theol. I-11, 54, 4, arg. 3.

[42] BONAVENTURA, 2.0. [13].

[43] THOMAS AQU.: S. theol. I-11, 54, 4c; vgl. A. MAURER: The unity of a sci.: St. Thomas
and the nominalists, in: A. MAURER (Hg.): St. Thomas Aquinas 1274-1974.
Commemorative studies (Toronto 1974) 2, 269-291.

[44] HEINRICH VON GENT: Quodl. IX, q. 4, in corp., hg. R. MACKEN. Op. omn. 13
(Léwen 1983) 94.

[45] JOH. DUNS SCOTUS: Quaest. sup. libros Met. Arist. VI, q. 1. Op. philos. 3, hg. R.
ANDREWS u.a. (St. Bonaventure, N.Y. 1997) 15, n. 40; A. ZIMMERMANN: Ontol.
oder Met.? Die Diskussion iiber den Gegenstand der Met. im 13. und 14. Jh.
(Leiden/Koln 1965) 252f.; U. G. LEINSLE: Die Einheit der Wiss. nach Joh. Duns Scotus.
Wiss. Weisheit 42 (1979) 157-176; vgl. R. HOFMEISTER-PICH: Der Begriff der
wissenschaftl. Erkenntnis nach Joh. Duns Scotus. Diss. Bonn (2001).

[46] J. CANONICUS: Quest. sup. VIII lib. Phys. Arist. (Venedig 1520) fol. 2 b.

[47] WILHELM VON OCKHAM: Expos. sup. VIII lib. Phys., prol. Op. philos. 4, hg. V.
RICHTER (St. Bonaventure, N.Y. 1985) 4f.

[48] a.O. 7; zur Analogie von Wiss. und populus vgl. SEXTUS EMP.: Adv. math. VII, 41
[FDS Frg. 324]; vgl. A. MAURER: Ockham’s conception of the unity of science.
Mediaeval Studies 20 (1958) 98-112; U. G. LEINSLE: Die Einheit der Wiss. nach
Wilhelm von Ockham. Wiss. Weisheit 43 (1980) 107-129.

[49] WILHELM VON OCKHAM: Script. in lib. I Sent. ord., Prol., q. 1, a.O. [39] 8f.

[50] Vgl. R. IMBACH: Der Begriff der Wiss., in: R. IMBACH (Hg.): Wilhelm von Ockham.
Texte zur Theorie der Erk. und der Wiss. (1984) 180-187.



[51] Vgl. F. TOLETUS: Comm. in univ. Arist. log. (Kéln 1614, ND 1985) 10-12; F.
SUAREZ: Disp. metaphys. 44 (1597), hg. C. BERTON (Paris 1866, ND 1965) 2, 712~
717; Conimbricenses: Comm. in univ. Arist. dial. (Kéln 1607, ND 1976) 2, 675-682; M.
SMIGLECIUS: Logica (Oxford 21634) 685-701; zur Diskussion in der protestant.
Schulphilos. (z.B. H. CONRING) vgl. K. ESCHWEILER: Die Philos. der span.
Spitscholastik auf den dtsch. Universititen des 17. Jh. Spanische Forschung der Gorres-
Ges. 1 (1928) 251-325, bes. 3071,

[52] Vgl. Conimbricenses, a.0. 2, 666-680; SMIGLECIUS, a.0. 685-727; vgl. J. JUNGIUS:
Log. Hamburgensis IV, 16, §§ 4-6, hg. R. W. MEYER (1957) 240.

[53] SCIPION du PLEIX: Logique ou art de discourir et raisonner (Paris 1607) 273.

[54] ROBERT GROSSETESTE: Comm. in Post. anal. lib., hg. P. ROSSI (Florenz 1981) 178f.

[55] ROGER BACON: Opus maius, hg. J. H. BRIDGES (Oxford 1897) 1, 106.

[56] Part of the Opus tertium, hg. A. G. LITTLE (Aberdeen 1912) 44.

[57] Opus maius, a.0. [55] 2, 172; vgl. N. W. FISHER/S. UNGURU: Experimental science

and mathematics in Roger Bacon’s thought. Traditio 27 (1971) 353-378.

[58] Vgl. Art. <Mechanik II.>. Hist. Wb. Philos. 5 (1980) 953.

[59] Vegl. Art. «Qualitit IL. 2., 2.0. 7 (1989) 1757f.

[60] Vgl. A. C. CROMBIE: Robert Grosseteste and the origins of experimental science 1100—
1700 (Oxford 1962); J. HACKETT: Scientia experimentalis: from Robert Grosseteste to
Roger Bacon, in: J. MCEVOY (Hg.): Robert Grosseteste: new perspectives on his thought
and scholarship (Steenbrugge/Den Haag 1995) 89-119; K. HEDWIG: Roger Bacon —
Scientia experimentalis, in: TH. KOBUSCH (Hg.): Philosophen des MA (2000) 140-151.

[61] J. DEE: Vorwort zu H. BILLINGSLEYS Ubers. von EUCLID: The elements of geometry

(London 1570) fol. A 3v; S. MEIER-OESER: Die Prisenz des Vergessenen (1987) 181ff.

LEONARDO da VINCI: Cod. Atlanticus 86r.

Trattato della pittura § 1.

62
63
64] a

[
[
[
[65

—_— e

Vgl Art. Methode V. 1... Hist. Wb. Philos. 5 (1980) 1313-1323; Art. Methode,

analytische/synthetische>, a.0. 1332-1336.

[66] Vgl. Art. Metaphysik IV., a.0. 1238-1241.

[67] Vgl. Art. Naturphilosophie III. IV.>, a.O. 6 (1984) 545-548.

[68] F. BACON: Novum organum, Prooem. (1620). The works, hg. J. SPEDDING/R. L.
ELLIS/D. D. HEATH 1 (London 1858) 121.

[69] G. GALILEI: Dialogo. Opere [Ed. naz.] (Florenz 1890-1909, ND 1968) 7, 75.

[70] Vgl. Art. «Observatio; Beobachtung>. Hist. Wb. Philos. 6 (1984) 1074f.; Art. nvention;
Erfindung; Entdeckung, a.0. 4 (1976) 558; Art. Physik B. 1., a.0. 7 (1989) 9391.

[71] Vgl. Art. Kausalgesetz>, a.0. 4 (1976) 789-798, 793.

[72] Vgl. Art. Philosophie IV. 4., a.0. 7 (1989) 688ff.

[73] Vgl. Art. Pansophie>, a.0. 56-59; vgl. TH. LEINKAUF: Wissen und Universalitit. Zur
Struktur der scientia universalis in der Frithen Neuzeit. Perspektiven Philos., Neues Jb. 29
(2003) 81-103.

[74] R. DESCARTES: Regulae ad directionem ingenii, regula I, 1 [1628]. Oeuvr., hg. CH.
ADAM/P. TANNERY (Paris 1897-1913) 10, 360.

[75] E. W. VON TSCHIRNHAUS: Medicina mentis, sive tentamina genuinae logicae, ubi
disseritur de methodo detegendi incognitas veritates (Leipzig 1695) 23.

[76] G. W. LEIBNIZ: Introd. ad encyclop. arcanam [1679], in: Opusc. et fragm. inéd., hg. L.

COUTURAT (Paris 1903, ND 1988) 512.



[77] Vgl. Art. Philosophie III. C. (Lullistische Philos.)>. Hist. Wb. Philos. 7 (1989) 668-671.

[78] E. WEIGEL: Analysis Aristotelicae ex Euclide restituta, Prooem. § 1 (Jena 1658).

[79] G. W. LEIBNIZ: [Préceptes pour avancer les sciences, 1686?]. Die Philos. Schr., hg. C. L.
GERHARDT (1875-90) 7, 168.

[80] D. HUME: An enqu. conc. the human underst. (1748). The philos. works, hg. T. H.
GREEN/T. H. GROSE (London *1882-86, ND 1964) 4, 133.

[81] A treat. of human nature, Introd. (1739/40), a.O. 1, 306f.

[82] Vgl. Art. <Theorie I. A.>». Hist. Wb. Philos. 10 (1998) 1128f.

[83] D. GORLAEUS: Exercitationes philos. (Leiden 1620) 10.

[84] Art. <Theorie I. D., a.0. [82] 1135f.

[85] TH. HOBBES: De corpore I, 1, 6 (1655). Op. philos. lat., hg. W. MOLESWORTH
(London 1839-45, ND 1966) 1, 6.

[86] Vgl. W. HUBENER: Der Praxisbegriff der aristot. Tradition und der Praktizismus der
Primoderne, in: Zum Geist der Primoderne (1985) 25-41, hier: 35f.

[87] J. A. COMENIUS: De rerum humanarum emendatione consultatio catholica [1642—
1670] (Prag 1966) 1, 758, n. 5.

[88] G. W. LEIBNIZ: Br. an ]J. Greening (24. Dez. 1696), in: Textes inéd., hg. G. GRUA
(Paris 1948) 2, 662.

[89] LH XXXVII, vol. IIL, BL. 1r, zit. nach: HUBENER, a.0. [86] 40f.

[90] E. CHAMBERS: Cyclopaedia (London 71752) s.v. Science>.

[91] Vegl. Art. Logik IV... Hist. Wb. Philos. 5 (1980) 375-378, 375f.

[92] Vgl. Art. dnvention; Erfindung; Entdeckung III. 2f.>, a.0. 4 (1976) 555-561.

[93] I. ZABARELLA: De nat. log. 1, 5. Op. logica, hg. W. RISSE (1966) 10; vgl. U. G.
LEINSLE: Das Ding und die Methode (1985) 45.

[94] BACON: Nov. org. I, Aph. 8, 2.0. [68] 158.

[95] Aph 63,a.0.173.

[96] a.0. [94].

[97] DESCARTES Reg. X, a.0. [74] 405f.

[98] J. LOCKE: An essay conc. human underst. IV, 17, § 6 (1690), hg. P. H. NIDDITCH
(Oxford 1975) 679.

99]7,§ 11, 2.0. 599.

100] a.0. [91] 375f1f.

101] Vgl. Art. <Ramismus; Semiramismus>, a.0. 8 (1992) 15-17.

102] Vgl. A. von der STEIN: System als Wiss.kriterium, in: DIEMER (Hg.), a.0. [4] 99-107;
T. BORSCHE: Die artist. Transformation der Wiss. Begriffsgeschichtl. Uberginge in der
frithen Neuzeit, in: G. SCHRODER u.a. (Hg.): Anamorphosen der Rhetorik. Die

Wabhrheitsspiele der Renaiss. (1997) 53-69.

[103] Vgl. Art. System II. 2. ¢)>. Hist. Wb. Philos. 10 (1998) 827f.

[104] C. TIMPLER: Metaphysicae systema methodicum. Technologia seu tract. gen., de
natura et differentiis artium liberalium, 3 [vor lib. I] (Hannover 1606).

[105] CH. WOLFF: De differentia intellectus systematici et non systematici (1729), in: Horae
subsecivae Marburgenses 1-3 (1729-41) 1, 3. Ges. Werke, hg. J. ECOLE u.a. 11/34, 1

(1983) bes. 109.

[106] Vgl. W. BUMANN: Der Begriff der Wiss. im dtsch. Sprach- und Denkraum, in:
DIEMER (Hg.), a.0. [4] 76-89.

[107] J. L. ZIMMERMANN: Natiirliche Erkentnifs Gottes, der Welt und des Menschen (Jena
1730) 106.

— — — —



[108] CH. WOLFF: Vern. Ged. von den Kriften des menschl. Verstandes [Dtsch. Logik] § 2
(1712, 141754), 2.0. [105] I/1 (*1978) 115.

[109] H. S. REIMARUS: Vernunftlehre § 233 (31766, ND 1979) 247.

[110] I. WATTS: Logic 2, 2, § 9 (London 1725).

[111] J. le R. I’ALEMBERT: Encyclopédie. Discours prél. (1751), hg. F. PICAVET (Paris
1894) 138.

[112] J. H. LAMBERT: Neues Organon § 160 (1764).

[113] I. KANT: Logik, hg. G. B. JASCHE (1800). Akad.-A. 9, 72; vgl. KrV B 860.

[114] J. G. FICHTE: Ueber den Begriff der Wiss.lehre 1 (*1798). Akad.-A. 1/2, 112ff.

[115] W. T. KRUG: Allg. Handwb. der philos. Wiss. 4 (*1834) 529.

[116] J. CH. ADELUNG: Gramm.krit. Wb. der hochdtsch. Mundart, 4. Teil (Wien 1811)
1582; vgl. J. H. CAMPE: Wb. der dtsch. Sprache 5 (1811) 746f.; J. J]. ESCHENBURG:
Lehrb. der Wiss.-Kunde (31809) 4.

[117] Vgl. G. W. F. HEGEL: Phinomenol. des Geistes (1807). Akad.-A. 9 (1980) 11; Art.
Wissenschaft IL>.

[118] Vgl. H. KANGRO: ]. Jungius’ Experimente und Gedanken zur Begriindung der Chemie
als W. (1968) 102f.

[119] CAMPE, a.0. [116] 747.

[120] a.O.

[121] E. B. de CONDILLAC: La langue des calculs. Oeuvr., hg. G. ARNOUX/R. MOUSNIER
23 (Paris 1798) 1.

[122] La logique I, 5. Oeuvr. philos., hg. G. LE ROY 1-3 (Paris 1946-51) 2, 419 a.

[123] L. de BONALD: Législation primitive (Paris 1802) 42f.; vgl. L. BAUTAIN: L’esprit
humain et ses facultés (Paris 21859) 2, 179.

[124] J. M. DEGERANDO: Des signes et de I’art de penser considérés dans leurs rapports
mutuels 1 (Paris 1800) XXI; vgl. A.-L.-C. DESTUTT de TRACY: Eléments d’idéologie 3
(Paris 1805) 503.

[125] J. FEARN: Anti-Tooke 1 (London 1824, ND 1972) 20.

[126] a.0. 21.

[127] J. S. MILL: A system of logic, ratiocinative and inductive II, 2, 2 (1843). Coll. works,
hg. J. M. ROBSON 7 (Toronto 1974) 176.

[128] J. PH. DAMIRON: Cours de philos. (Paris 1831-36) 1, 372; vgl. B. BOLZANO:
Wiss.lehre § 285 (1837). Ges.ausg., hg. J. BERG /13, 1 (1989) 96.

[129] BOLZANO: Wiss.lehre, Einl. § 1, a.0. I/11, 1 (1985) 33f.; vgl. §§ 393ff., a.O. 1/14, 1
(1994) 30ff.

Literaturhinweise.

A. DIEMER s. Anm. [4]. — U. KOPF s. Anm. [30]. — R. IMBACH s. Anm. [50]. — M. ASZTALOSJ
E. MURDOCH/I. NIINILUOTO s. Anm. [14]. — I. CRAEMER-RUEGENBERG/A. SER (Hg.) s.
Anm. [16].



