Wissen (Mittelalter)

(griech. émotnun; lat. scientia; engl. knowledge, science; frz. connaissance,
savoir, science; ital. conoscenza, scienza)

Stephan Meier-Oeser

in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 10, Basel: Schwabe 2004, col. 868-876.

I. — A. Terminologie. (zusammen mit Jérg Hardy)

[l. Mittelalter.

1. Die Grundlagen.

2. Semantische Differenzierung.
3. W. und Glauben.

4. Die Bestimmung von W.

5. Der Gegenstand des W.

I. — A. Terminologie [zusammen mit Jorg Hardy]. — Wissen bedeutet teils eine
Fihigkeit, und zwar zum einen die Fihigkeit, einen Gegenstand so aufzufassen,
wie er wirklich beschaffen ist, und zum anderen die Fihigkeit, mit den
Gegenstinden des W. erfolgreich umgehen zu konnen, teils den epistemischen
Zustand, in dem man sich aufgrund der erfolgreichen Ausiibung seiner
Erkenntnisfihigkeit befindet, und teils auch den Inhalt, auf den eine erkennende
Person sich dabei bezieht, sowie die Aussage, in der man das Ergebnis eines
Erkenntnisvorgangs sprachlich zum Ausdruck bringt. W. zeichnet sich in
subjektiver Hinsicht durch das Merkmal der GewifSheit und in objektiver Hinsicht
durch das Merkmal der Wahrheit aus. In der Philosophie wird W. in erster Linie
im Sinne bestimmter Fihigkeiten zur Rechtfertigung von Meinungen bzw. zur
Erklarung von Tatsachen verstanden. In vorphilosophischen Auffassungen wird
W. auch als eine besondere Zugangsweise zu bzw. Vertrautheit mit einem
Sachverhalt verstanden. In der modernen Erkenntnistheorie tritt das
propositionale Wissen in der Form wahrer, gerechtfertigter Meinungen in den
Vordergrund.

Der Ausdruck <W.» geht etymologisch auf die indogermanische Sprachwurzel
«wid> zuriick, die mit Bedeutungen wie ‘sehen’ und ‘Licht’ verbunden ist und
zahlreiche Worter ausgebildet hat, die entweder ebenfalls soviel wie W. bedeuten
—z.B. Veda, 0ida und €idévau (abgeleitet von der indogermanischen Priteritalform
«woida>; eigentlich: ‘gesehen haben’) — oder damit in einem so engen inhaltlichen
Zusammenhang stehen — wie z.B. «videre> (‘sehen’), <Evidenz> und ddee> —, dafs sie
in den philosophischen Auseinandersetzungen um Natur, Umfang und Grenzen
von W. als einer ausgezeichneten Form des Erkennens eine wichtige Rolle spielen.



Dies ist um so bemerkenswerter, als das begriffliche Zentrum des komplexen,
durch Ausdriicke wie «Gnosis», codia (<Weisheitr) oder <Phronesis> gebildeten
Wortfeldes von <W.» in der Antike und im Mittelalter durch zwei Termini
markiert wird, die nicht zu jener Wortfamilie gehoren: <Episteme> und «scientia>.

Im Anschlul an Uberlegungen bei den sogenannten Vorsokratikern sowie in
kritischer Auseinandersetzung mit der Sophistik macht PLATON émotiun zum
zentralen Begriff der antiken Erkenntnistheorie. — Die Formen, Bedingungen und
Grenzen von W. werden von der klassischen Antike bis in die frithe Neuzeit unter
Gesichtspunkten thematisiert, die, gemessen an der modernen Unterscheidung
zwischen Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie, beiden Bereichen angehéren.
Wenn in Antike, Mittelalter und frither Neuzeit W. zum expliziten Gegenstand
von Theorien wird, so ist damit in erster Linie eine wissenschaftliche Form der
Erkenntnis gemeint; Gegenstand theoretischer Auseinandersetzung ist also
zunichst das W. im Sinne von Wissenschaft. Eine deutlich ausgearbeitete
Unterscheidung zwischen W. im allgemeinen und Wissenschaft im engeren Sinne
einer speziellen, institutionalisierten Form von W. ist vergleichsweise jung. Noch
junger ist die ausdriickliche philosophische Unterscheidung zwischen
Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie. <Episteme> und «scientia> — bis ins 18.
Jh. gilt dasselbe sogar fiir den Ausdruck «Wissenschaft> — kénnen, je nach Kontext,
‘W.” oder auch ‘Wissenschaft’ bedeuten, so daf$ beide deutschen Ausdriicke —
ebenso wie engl. <knowledge> und «science> sowie frz. «connaissance», <savoir> und
sciences — als  Ubersetzungsworter in  Betracht kommen. Eine prizise
terminologische Unterscheidung dieser Begriffe ist fiir die Antike und das
Mittelalter, zum Teil auch fiir die frithe Neuzeit nicht moglich, so dafs sie
begriffsgeschichtlich zusammen zu sehen sind. Die Behandlung der beiden
Stichworter erfolgt in unterschiedlicher Akzentsetzung: Unter <Wissen> wird in
erster Linie der Zusammenhang zwischen vorwissenschaftlichem und — nach
modernem Verstindnis — wissenschaftlichem W. aufgezeigt, wihrend unter
Wissenschaft> die Entwicklungslinien nachgezeichnet werden, die in die Richtung
der modernen Auffassung von Wissenschaft weisen.

I1. Mittelalter.

1. Die Grundlagen. — Die Komplexitit und Vieldeutigkeit, in der sich das
Wortfeld von <W.> dem mittelalterlichen Blick auf die Spitantike prisentiert, wird
bei KLEMENS VON ALEXANDRIEN deutlich, der die émotAun, sofern sie, in
Anlehnung an die stoische Definition, als eine €€ (Hexis) verstanden wird, aus
der eine durch Argumente unwiderlegbare Katalepsis hervorgeht, als Oberbegriff
fiir die verschiedenen W.- Formen von &idnoic als dem W. des Allgemeinen,
ovveolg als dem vergleichenden W., vnwoig als dem W. intelligibler Gegenstinde
und yvoig (Gnosis) als dem W. der Dinge in sich selbst darstellt [1]. Dort, wo er
sie in Anlehnung an die Aristotelische Definition durch das Moment der
Bestitigung durch beweiskriftige Schluf$folgerung charakterisiert, wird sie neben
vonoig, Glauben (miotic), wahrer Meinung (56Ea 6p01) u.a. als eine der vielfiltigen
Arten der Phronesis prisentiert [2].



Mit der von AUGUSTINUS unternommenen kritischen Integration antiker
Philosophie in die christliche Lehre gewinnt die Frage nach dem Verhiltnis von
«scientia» (W./Wissenschaft) zum Glauben und zur Weisheit zentrale Bedeutung.
Insofern der Glaube als ein «mit Zustimmung denken» («cum assensione cogitare»
[3]) verstanden wird und somit der subjektiven Seite der stoischen Katalepsis
dhnelt, liegt es nahe, in ihm die Voraussetzung fiir, zumindest aber keinen
Gegensatz zum W. zu sehen, sondern beides als sich wechselseitig begriindend
aufzufassen [4], wie es schon KLEMENS VON ALEXANDRIEN sagt: «Kein W.
ohne Glauben, kein Glauben ohne W.» (olte 1} yv®oic dvev miotewg o’ i mioTic
avev yvwoewg) [5]. Wihrend AUGUSTINUS in <De magistro> noch die Abhebung
des W. von jeder Form zeichenhafter Vermittlung betont [6], revidiert er, dem
Uberlieferungscharakter der christlichen Glaubenslehre Rechnung tragend, spiter
in De trinitate> diese Auffassung und erkennt das Zeugnis anderer («testimonium
aliorum») ausdriicklich als W.-Quelle an: «Fern sei es, daf$ wir verneinen, das zu
wissen, was wir aus dem Zeugnis anderer gelernt haben; denn andernfalls wiifSten
wir nicht, daf$ es den Ozean gibt, und nicht, daf$ es jene Linder und Stidte gibt,
von denen alle Welt spricht» («Absit ... ut scire nos negemus quae testimonio
didicimus aliorum; alioquin esse nescimus oceanum; nescimus esse terras atque
urbes quas celeberrima fama commendat») [7]. In den Retractationes> wird dieses
Verstindnis von W. im Sinne eines auf verliSlichen Zeugnissen beruhenden
Glaubens («nos dicere scire quod idoneis testibus credimus») als die dem
gewOhnlichen Sprachgebrauch angemessenere und auch in der HI. Schrift geiibte
Redeweise beschrieben. Wenngleich im eigentlichen Sinne W. allein die fest
begriindete Erkenntnis des Geistes ist («proprie quippe cum loquimur, id solum
scire dicimus quod mentis firma ratione conprehendimus»), hilt Augustinus jene
Redeweise so lange fiir legitim, wie man sich des Unterschiedes beider bewuf3t ist
(«dum ... inter haec et illud quid distet intelligamus») [8]. Er modifiziert die alte,
tiber CICERO und SENECA bekannte Definition der Weisheit als W. von den
gottlichen und menschlichen Dingen («sapientia ... est, ut a veteribus philosophis
definitum est, rerum divinarum et humanarum ... scientia») [9], indem er die
«sapientia» den ersteren und die «scientia» den letzteren zuordnet [10] und beide
in ihrer hochsten Form mit Christus selbst identifiziert: «Unser W. ist Christus,
unsere Weisheit ist gleichfalls derselbe Christus» («Scientia ... nostra Christus est,
sapientia quoque nostra idem Christus est») [11]. Dieser ist nach Augustinus
jedoch nicht nur die héchste Form, sondern auch das letzte Ziel allen W., so daf$
jedes nicht auf dieses Ziel hingeordnete W. als illegitime «curiositas» (Neugierde,
= s.d.) kritisiert wird [12].

In der Formulierung dhnlich wie Augustinus definiert ISIDOR VON SEVILLA:
«Scientia est, cum res aliqua certa ratione percipitur» [13], was von ALKUIN [14]
und HRABANUS MAURUS wortlich iibernommen wird, wobei letzterer jedoch
ausdriicklich das glaubwiirdige Zeugnis anderer als zusitzliche W.-Grundlage
anerkennt [15].

2. Semantische Differenzierung. — Die scholastische Epistemologie stellt sowohl
die Mehrdeutigkeit wie die divergierenden Verwendungsweisen des Terminus <W.>



von Anfang an in Rechnung. Wie HUGO VON ST. VIKTOR bemerkt, steht dieser
einerseits fiir jede wissenschaftliche Disziplin («pro aliqua disciplinarum, sicut,
cum dico dialecticam esse scientiam»), andererseits fiir jegliches W. oder jegliche
Erkenntnis («pro qualibet cognitione, sicut cum dico scientiam habere eum qui scit
aliquid») und Fertigkeit: «Wenn ich zu schwimmen weifs, habe ich W.» («si scio
natare, scientiam habeo») [16]. Mit der Ausweitung der Aristoteleskenntnis im 12.
Jh. kommt eine Bestimmung von W. in den Blick, die von den Augustinischen
Vorgaben signifikant abweicht. Zum einen erscheint die Episteme oder Scientia als
Ziel eines natiirlichen menschlichen Strebens, was fiir die Legitimierung von W.
und Wissenschaft gegeniiber dem Augustinischen curiositas-Vorbehalt von
Bedeutung ist. Zum anderen liegt in den <Analytica posteriora> ein formales
Konzept von wissenschaftlichem W. vor, das wesentlich strengere Kriterien
ansetzt und deutlich enger gefafSt ist als das Augustinische. Wohl nicht zuletzt aus
diesen Differenzen erklirt sich die Sensibilitit der mittelalterlichen
Wissenschaftstheorie fiir divergierende Verwendungsweisen von «scientia», wie sie
sich bereits in ROBERT GROSSETESTES erstem lateinischen Kommentar zu den
«Analytica posteriora> zeigt («non lateat nos quod scire dicitur communiter et
proprie et magis et maxime proprie»), wenn er vier extensional differenzierte
Auffassungsweisen von «scientia» prisentiert. So kann <W.> gebraucht werden: 1)
allgemeinhin («communiter») fiir jede Erfassung einer Wahrheit («veritatis
comprehensio»), 2) im eigentlichen Sinn («proprie») fiir die Erfassung der
Wahrheit dessen, was sich zumeist auf ein und dieselbe Weise verhilt
(«comprehensio veritatis eorum que semper vel frequentius uno modo se habent»);
3) im eigentlicheren Sinn («magis proprie») fiir die Erfassung der Wahrheit dessen,
was sich immer auf ein und dieselbe Weise verhilt («comprehensio veritatis eorum
que semper uno modo se habent») und 4) im ho6chst eigentlichen Sinn («maxime
proprie») fiir die Erfassung des Unverinderlichen durch Erfassung seiner Griinde
(«comprehensio eius quod inmutabiliter est per comprehensionem eius a quo illud
habet esse inmutabile») [17]. Ahnliche, wenn auch in Details variierende
Differenzierungen sind im MA und dariiber hinaus fester Bestandteil der
scholastischen Verstindigung iiber den W.-Begriff [18]. Ist es mittels einer solchen
semantischen Differenzierung einerseits moglich, das Augustinische und das
Aristotelische Konzept von W. terminologisch miteinander zu vereinbaren [19], so
kann mit ihr andererseits das testimoniale W. als uneigentliches aus der
Epistemologie ausgeschlossen werden [20]. Akzentuiert GAETAN VON THIENE
in diesem Rahmen den wissenschaftlichen Sonderstatus der «demonstratio propter
quid» [21] und JOHANNES DORP den Unterschied von theoretischem und
praktischem W. [22], so dient die semantische Differenzierung DOMINGO de
SOTO zur Klarstellung, daff auch die nicht mit mathematischer Strenge
deduzierende «philosophia naturalis et moralis» ein W. im eigentlichen Sinne
darstellt: «Wenn es auch innerhalb des Bereichs des eigentlichen W. Grade
hoherer oder geringerer Evidenz und GewifSheit geben mag» («Quamvis intra
latitudinem propriae scientiae sint gradus maioris et minoris evidentiae et
certitudinis») [23].



3. W. und Glauben. — Die unterschiedlichen Verwendungsweisen von <scientia
wurden bei der Erorterung epistemologischer Fragen stets beriicksichtigt; so bei
dem alten, sich vor dem Hintergrund der christlichen Theologie allerdings neu
stellenden Problem, ob etwas zugleich gewufSt und geglaubt werden konne [24]. In
der Regel wird hier nur unter der Voraussetzung eine affirmative Antwort
gegeben, daff man W. im weiten Sinn als intellektuellen Habitus versteht, der uns
veranlafSt, dem zuzustimmen, was tatsichlich wahr ist [25]. Einig ist man sich
dagegen, daf§ das Geglaubte als solches nicht Gegenstand des W. sein kann
(«impossibile est quod de eodem sit fides et scientia») [26]. Denn kann auch der
Glaube — hier sind sich THOMAS VON AQUIN und R. DESCARTES einig —
gewisser oder sicherer («certior») sein als alles W. [27], so impliziert letzteres nach
JOHANNES DUNS SCOTUS die mit dem Glauben unvertrigliche Evidenz des
Gegenstandes («ad scientiam proprie dictam requiritur evidentia objecti; evidentia
autem objecti repugnat fidei») [28] bzw. nach PETRUS VON CANDIA die
Evidenz der Zustimmung; aber niemand kann einer Proposition zugleich mit und
ohne Evidenz zustimmen («non est possibile alicui propositioni aliquem evidenter
assentire cui inevidenter assentit») [29].

4. Die Bestimmung von W. — Fiir das W. im eigentlichsten Sinn werden die
Aristotelischen Kriterien im allgemeinen anerkannt. <W.» besagt somit die
Ursachenerkenntnis («cognoscere causam rei scitae») [30] von etwas, das
notwendig ist, d.h., sich unméglich anders verhalten kann («de quo simpliciter
habetur scientia, oportet esse necessarium, scilicet quod non contingat aliter se
habere») [31], wobei diese Kenntnis als demonstratives W. («scientia
demonstrativa») aus wahren, ersten, selbst nicht mehr beweisbaren, sondern aus
sich heraus offenkundigen Sitzen erfolgt («ex propositionibus primis et
immediatis») [32]. Obwohl die <Analytica posteriora> die Grundlage der
scholastischen Konzeption der «scientia» bilden, treten seit dem 14. Jh. zwei
Bestimmungsmomente in den Vordergrund, die bei Aristoteles zumindest
terminologisch keine Rolle spielten, jedoch fiir die epikureische und/oder stoische
Epistemologie zentral waren: zum einen, besonders seit JOHANNES DUNS
SCOTUS, das Moment der «evidentia» (Evidenz, = s.d.), zum anderen, besonders
seit WILHELM VON OCKHAM, das Moment des «assensus» (Zustimmung, =
s.d.).

DUNS SCOTUS legt den W.-Begriff («ratio scientiae») in vier
Bestimmungsmomente auseinander. W. ist 1) eine sichere Erkenntnis («cognitio
certa»), bezieht sich 2) auf notwendig Wahres («verum necessarium»), kann 3) aus
einem zuvor evidenten Notwendigen Evidenz erlangen («natum est habere
evidentiam ex necessario prius evidente»), wobei 4) die evidente Erkenntnis des
Spiteren durch einen syllogistischen Schlufd verursacht ist («notitia evidentiae
posterioris causata a priore per discursum syllogisticum») [33]. In OCKHAMS
Analyse des W. ist das Moment der blofSen «notitia certa», weil es auch fiir die aus
dem Zeugnis anderer gewonnene Uberzeugung zutrifft, ausgeklammert, so daf§ das
Moment der Evidenz zur Basisbestimmung von W. wird («scire est evidens
comprehensio veritatis»); W. im strikten Sinn ist definiert als «notitia evidens veri



necessarii, nata causari per praemissas applicatas ad ipsum per discursum
syllogisticum» [34]. Weil die syllogistische Verursachung der Evidenz formales
Kriterium von W. ist — ROBERT HOLCOT charakterisiert <W.» deshalb als
konnotativen Terminus («terminus scire est terminus connotativus et supponit pro
notitia conclusionis, sed connotat ipsam esse causatam per notitiam
praemissarum») [35] —, scheidet das «per se notum» = (s.d.) aus dessen
Gegenstandsbereich aus. OCKHAM zieht daraus die Konsequenz, daf§ nur
dasjenige wissenschaftlich wifSbar ist, was auch bezweifelt werden kann:
«propositio scibilis scientia proprie dicta est propositio necessaria, dubitabilis»
[36].

Die formale Struktur des eigentlichen, wissenschaftlichen W. ergibt sich aus
der Aristotelischen Bestimmung von W. als W. aus Griinden («scire dicimur
unumquodque cum causam cognoscimus») [37]. <Scientia> besagt in diesem Sinn
stets das tiber ein blofSes «W. daf$» («scientia quia») hinausgehende «W. warum»
(«scientia propter quid»). Es ist abgeleitetes, genauer: aus ontisch Abgeleitetem
abgeleitetes W. («scientia ... est conclusionis ex causis inferioribus»), insofern es
begriindend auf die nichstliegenden, nicht aber auf die ersten Ursachen
zuriickgeht («scire propter quid resolutum in proximam causam pertinet ad
scientiam simpliciter, sed reductum in primam causam pertinet ad sapientiam»)
[38], und unterscheidet sich dadurch sowohl von der Einsicht («intellectus») als
dem «habitus primorum principiorum demonstrationis», als auch von der
Weisheit, welche die ersten Ursachen betrachtet («sapientia ... considerat causas
primas») [39]. Beruht auf dem Eingebundensein des W. in einen diskursiven
Begriindungszusammenhang einerseits seine epistemische Dignitit, so ist es
andererseits gerade dieses Kriterium fiir W. im eigentlichsten Sinne, an dem sich
die Unvollkommenheit menschlichen W. festmacht. Gelten nach DUNS SCOTUS
die ibrigen Bestimmungsmomente («cognitio certa, et necessaria, et per obiectum
per se evidens») auch fiir das gottliche W., so impliziert die Diskursivitit eine
Unvollkommenheit («causatio scientiae per discursum a causa ad scitum, includit
imperfectionem»), die eine Anwendung auf dasselbe verbietet [40]. Daraus ergibt
sich ein deutliches Spannungsverhiltnis zwischen dem ‘eigentlichsten’ und dem
hochsten W.: Fiir letzteres gelten genau jene Kriterien nicht, die das erstere
wesentlich bestimmen, wie die Festlegung auf das Unverinderliche, Notwendige
(«scientia nostra solum est necessariorum; sed scientia Dei ... cognoscit etiam
contingentia») [41] und Allgemeine («Intellectus ... dei et scientia divina primo
sunt de particulari») [42].

Eine Differenzierung unterschiedlicher W.-Formen war vorher insbesondere
im Neuplatonismus zu finden. PROKLOS unterscheidet zwischen dem zur Schau
der Ideen unfihigen diskursiven «W. in uns» (f§ map’ fuiv émotnun) und dem
gottlichen W. an sich als der einen und vollstindigen Form des W. (10 &v kai 6\ov
¢ émotnung €idog) [43]. Mit dem auf die <Elementatio theologiae> von Proklos
zuriickgehenden ps.-aristotelischen <Liber de causis> wird die neuplatonische Idee
einer Hierarchie von W.-Formen, an deren Spitze das gottliche W. steht, im
lateinischen Westen rezipiert(«scientia ... divina ... est supra scientiam



intelligentiae et scientiam animae») [44]. Wird dieses vollkommene W. als das
eigentliche verstanden, scheint es sich zu verbieten, dem Menschen {iberhaupt W.
zuzuschreiben («accipiendo scientiam proprie et perfecte, haec scientia in se
pe[r]fecta est, immo perfectissima ... homini tamen viatori ... non est scientia»)
[45]. Zumindest aber ist, dhnlich wie bei Proklos, zu differenzieren zwischen
einem «W. in uns» («scientia in nobis») und einem «W. in sich» («scientia in se»).
Das speziell in theologischem Kontext als Distinktion von «theologia in se» und
«theologia in nobis» diskutierte Lehrstiick verallgemeinert JOHANNES DUNS
SCOTUS zu einer fiir alle Gegenstinde geltenden Unterscheidung, wobei er die als
Grenzideal gemeinte «scientia in se» definiert als jenes W., welches ein einer Sache
angemessener Intellekt von dieser nach MafSgabe ihrer Eignung, sich ihm zu
manifestieren, haben kann («scientia in se est illa quae nata est haberi de obiecto
eius secundum quod obiectum natum est manifestare se intellectui proportionato»)
[46].

5. Der Gegenstand des W. — Neben den Fragen nach der Kompossibilitit von
W. und Glaube, dem Status der Theologie als Wissenschaft oder der Einheit der
bzw. einer Wissenschaft («unitas scientiae») [47] bildet die Frage nach dem
Gegenstand von W. bzw. Wissenschaft («obiectum scientiae») eines der zentralen
Themen scholastischer Wissenschaftstheorie. Sie kann in mehrere Richtungen
akzentuiert werden. Zum einen ist damit die Aristotelische Festlegung des W. auf
die Erkenntnis des Notwendigen, Allgemeinen und Unverinderlichen thematisiert.
Nach zunichst verbreitetem Verstindnis schliefSt diese Auffassung das
Kontingente, Besondere und Verinderliche nicht aus dem Gegenstandsbereich des
W. aus, sondern bestimmt lediglich die Weise, in der es erkannt wird. So wird, wie
schon AVERROES betont, das Besondere nach Art eines vom Intellekt qua
Abstraktion gebildeten Allgemeinen gewufSt («scientia ... est scientia particularium
modo universali, quem facit intellectus in particularibus, cum abstrahit ab eis
naturam unam communem») [48] und das Kontingente, wie THOMAS VON
AQUIN bemerkt, insofern in ihm Notwendiges angetroffen wird («secundum
quod in eis aliquid necessitatis invenitur») [49]. WILHELM VON OCKHAM, der
darauf insistiert, dafs es vom Kontingenten kein W. im eigentlichen Sinn gibt [50],
lehnt derartige Unterscheidungen von Betrachtungsweisen als «Eselsgeschwiitz»
(«asinine dictum») [51] ab («distinctiones, quibus distinguitur quod res
mutabiles possunt considerari sic vel sic, et quod uno modo ... sunt contingentes,
alio modo necessariae, nihil valent. Nam eadem facilitate dicerem quod homo si
consideretur sic, est asinus, si aliter, est bos») [52]. W. von Kontingentem kann es
nach Ockham nur im Riickgang auf hypothetische Sitze geben (z.B. «Wenn ein
Mensch existiert, dann ist er ein verniinftiges Lebewesen») [53].

Damit ist eine logisch-semantische Sichtweise eingenommen, wie sie
insbesondere im 14. Jh. bei der Erorterung der anders akzentuierten,
grundsitzlicheren Frage nach dem Gegenstand von W. zum Tragen kommt, die zu
kliren versucht, was eigentlich dasjenige ist, auf das sich W. bzw. Wissenschaft
bezieht — und mit der Beantwortung derselben zugleich die Bedeutung des
Ausdrucks <W.» bestimmt. Drei Positionen lassen sich im Wesentlichen



unterscheiden [54]. Nach diesen gelten als Gegenstand des W. entweder a) die
Dinge, b) Sitze tiber Dinge oder ¢) der propositionale Gehalt solcher Sitze.

a) Nach thomistischer Auffassung ist der Gegenstand einer Wissenschaft
dasjenige, auf das sich die in ihr getroffenen Feststellungen beziehen («illud est
subiectum in aliqua scientia cui attribuuntur omnia determinata in illa scientia»)
[55] bzw. was von ihr vorrangig betrachtet wird («Subiectum ... seu obiectum
scientiae est illud, de quo per se primo, et principaliter considerat scientia») [56]
oder auf dessen Erkenntnis sie in erster Linie abzielt («Subiectum est illud ... cuius
notitia principaliter intenditur») [57]. Fir THOMAS VON AQUIN, der davon
ausgeht, dafs sich die Wissenschaften auf das beziehen, was vom Intellekt erkannt
wird («scientiae sunt de his quae intellectus intelligit»), zielt die Frage nach dem
Gegenstand von W. (bzw. Wissenschaft) noch auf die Alternative, ob es sich dabei
um die Sache bzw. die Wesenheit bzw. Washeit = (s.d.) der Sache oder um das
mentale Erkenntnisbild derselben (Species, = s.d.) handelt; er entscheidet sich fiir
ersteres («species intelligibilis non est objectum intellectus, sed quidditas rei
intellectae») [58]. Im 14. Jh. vertritt WALTER CHATTON gegeniiber Ockham
die These, daf§ der W.-Akt ausschliefSlich die duflere Sache zum Gegenstand hat
(«actus sciendi ... habet rem extra pro obiecto») [59].

b) Dort, wo bei der Bestimmung des W.-Gegenstandes nicht vom Begriff der
«intellectio», sondern, wie bei WILHELM VON OCKHAM [60], JOHANNES
BURIDAN («Scientia ... est assensus propositionis adaequatus») [61] oder
ALBERT VON SACHSEN [62], von dem des «assensus» ausgegangen wird, stellt
sich die Sache anders dar: Zustimmung richtet sich nicht auf Dinge, sondern auf
Sitze: «scientia non est conclusio scita ... scientia est quidam assensus ... quo
aliquis assentit ipsi conclusioni» [63]. Insofern ist nach OCKHAM der Gegenstand
des W. der bewiesene Schluf$satz eines Syllogismus («conclusio demonstrata»)
[64]. Damit schliefSt er jedoch nicht die Dinge aus dem Gegenstandsbereich des
W. aus, denn er betont mehrfach, daf§ sich W. nur insofern auf Sitze bezieht, als
die Termini dieser Sitze fiir wirklich Existierendes supponieren [65].

c) Daf§ das Objekt des W. weder die Sache selbst noch die von ihr ausgesagte
«propositio», sondern der propositionale Gehalt («dictum») der {iber die Sache
getroffenen Aussage ist, scheint bereits von JOHANNES DUNS SCOTUS
nahegelegt worden zu sein («scientia est necessarii dicti de contingente») [66].
Ausfiihrlich wird diese Auffassung jedoch erst von WILLIAM CRATHORN [67],
ADAM WODEHAM [68] und GREGOR VON RIMINI [69] entwickelt, fiir die
das — spiter unter dem Namen «complexe significabile» dufSerst umstrittene —
Totalobjekt oder Gesamtsignifikat des SchlufSsatzes («significatum totale
conclusionis») den Gegenstand des W. und der Zustimmung bildet.

Wenn mit Bezug auf Ockham vielfach von einer «Propositionalisierung der
Wissenschaft» gesprochen wird oder sogar davon, daf§ Wissenschaft bei Ockham
zu einem «linguistic system» werde [70], so ist das zwar insoweit richtig, als
besonders — wenn auch nicht zuerst — bei OCKHAM die «propositio» [71] zentrale
Bedeutung fiir die Bestimmung von W. erlangt. Gleichwohl ist zu beachten, dafs
das, was Ockham «scientia» nennt, genaugenommen eben nicht die «propositio»,



sondern vielmehr der auf diese als das «obiectum scientiae» (Gegenstand des W.
bzw. der Wissenschaft) bezogene Akt oder Habitus der Zustimmung («assensus»)
ist.

Eine Gleichsetzung von W. («scientia») und Satz («propositio») findet sich
dagegen, mit jeweils anderer Begriindung, bei ROBERT HOLCOT, WILLIAM
CRATHORN und GREGOR VON RIMINI: HOLCOT setzt W. und GewufStes
gleich («idem est scientia et scitum») und versteht darunter die sprachfreie
«propositio mentalis» (Aussage des Geistes) [72]; sein Kontrahent WILLIAM
CRATHORN versteht darunter den konkreten sprachlichen Satz bzw. dessen
mentale Reprisentation [73], und GREGOR VON RIMINI fafst, ebenfalls im
Gegensatz zu Ockham, den Akt der Zustimmung und die «propositio mentalis»
zum Akt des W. zusammen [74].

Anmerkungen.

1] CLEMENS ALEX.: Strom. II, 17, hg. O. STAHLIN/L. FRUCHTEL. GCS 52, 152f.

2] Strom. VI, 17, a.0. 511, 251f.

3] AUGUSTINUS: De praed. sanct. 2, 5. MPL 44, 963.

4] Vgl. Art. = <FErkennen; Erkenntnis 1. Hist. Wb. Philos. 2 (1972) 649f.; vgl. E.
STIGLMAYR: Der Wissenschaftsbegriff in der christl. Philos. 1 (Wien 1979) bes. 225; A.
SCHOPF: Wahrheit und W. Die Begriindung der Erkenntnis bei Augustin (1965).

[S] CLEMENS ALEX.: Strom. V, 1, a.0. [1] 326.

[6] AUGUSTINUS: De magistro XI, 37. CCSL 29, 194f.

[7] De trin. XV, 12, 21. CCSL 50 A, 493.

[8] Retract. I, 14, 3. CCSL 57, 43; vgl. D. SOTO: In libros poster. Arist. (Venedig 1574) 89.

[

[

[

— — — —

9] CICERO: De off. II, 2, §; SENECA: Ad Lucilium ep. mor. XIV, 89, 4f.

10] AUGUSTINUS: De trin. XII, 15, 25. CCSL 50, 379; XIV, 1, 3. CCSL 50 A, 423f.

11] De trin. XIII, 19, 24. CCSL 50 A, 416; vgl. G. MADEC: Christus, scientia et sapientia
nostra. Le principe de cohérence de la doctr. august. Rech. Augustin. 10 (1975) 77-85.

12] De trin. X1V, 1, 3, a.0. 424.

13] ISIDOR VON SEVILLA: Etymol. II, 24, 1.

14] ALKUIN: De dial. MPL 101, 952 B.

151 HRABANUS MAURUS: De universo XV. MPL 111, 416 B.

16] HUGO VON ST. VIKTOR: Didascalicon II, 30. Fontes Christ. 27 (1997) 221, 4.

17] ROBERTUS GROSSETESTE: Comment. in Post. anal. libros, hg. P. ROSSI (Florenz
1981) 99; vgl. W. BURLEY: Quaest. super lib. Posterior., hg. M. C. SOMMERS (Toronto
2000) 88f.

[18] Vgl. noch: R. GOCLENIUS: Lex. philos. (1613, ND 1964) 1010 b-1011 a.

[19] vgl. HEINRICH VON GENT: Summa quaest. ordin. 1, a. 6, q. 1 in corp. [1276-92]
(Paris 1520, ND New York 1953) fol. 42.

[20] WILHELM VON OCKHAM: Expos. in lib. Phys. Arist., prol. § 2. Op. philos., hg. V.
RICHTER/G. LEIBOLD (St. Bonaventure, N.Y. 1974ff.) 4, 5f.; vgl. SOTO, a.0. [8] 89
EUSTACHIUS a SANCTO PAULO: Summa philos. (Paris 1619) 7

[21] GAIETAN VON THIENE: Expos. tract. hentisberi de scire et dubitare (Venedig 1483)
fol. b 2va.

[22] J. DORP: Perutile compendium totius logicae Joannis Buridani (Venedig 1499) fol. u
6vb.

[
[
[
[
[
[



[23] SOTO, a.0. [8] 96.

[24] Vgl. M. GRABMANN: De quaestione Utrum aliquid possit esse simul creditum et
scitum> inter scholas Augustinismi et Arist.-thom. medii aevii agitata. Acta Hebd. aug.-
thom. (Turin 1931) 110-139; S. F. BROWN: Peter of Candia on believing and knowing.
Franciscan Studies 54 (1994-97) 251-276.

[25] Vgl. JOH. DUNS SCOTUS: 3 Sent., d. 24. Op. omn. [ed. Vives] (Paris 1891-95) 15, 45;
Report. Paris. 3, d. 24, a.0. 23, 454; vgl. ALBERTUS MAGNUS: Comm. in 3 Sent., d.
24, a. 9. Op. omn., hg. A. BORGNET 28 (Paris 1894) 467; BONAVENTURA: Comm. in
3 Sent., d. 24, a. 2, q. 3. Op. omn. 3 (Quaracchi 1887) 523.

[26] THOMAS AQU.: Quaest. disp. de veritate, q. 14, a. 9, resp.

[27] Super Evang. Joannis IV, 5. Op. omn. [ed. Vives] (Paris 1845ff.) 19, 824; vgl. R.
DESCARTES: Regulae III. Oeuvr., hg. CH. ADAM/P. TANNERY (Paris 1897-1913) 10,
370.

[28] DUNS SCOTUS: Report. Paris. 3, d. 24, a.0. [25] 457.

[29] BROWN, a.O. [24] 267f.; vgl. P. TARTARETUS: Expos. super textu log. Arist. (Lyon
0.]. [ca. 1500]) fol. 97va-98rb.

[30] THOMAS AQU.: In Anal. post. I, 4, 5, hg. R. M. SPIAZZI (Turin 1964) 161.

[31]1, 4, 7, .0.

[32] 4, 10, a.0. 162.

[33] DUNS SCOTUS: Report. Paris., prol.,, q. 1, a. 1, a.O. [25] 22, 7f.; Ord., prol., p. 4, q.
1f., n. 208. Op. omn. [ed. Vat.] (Rom 1950ff.) 1, 141; vgl. PETRUS TARTARETUS, a.O.
[29] fol. 1v.

[34] WILHELM VON OCKHAM: 1 Sent., prol., q. 2. Op. theol. (St. Bonaventure, N.Y.
1967f£.) 1, 87f.

[35] R. HOLCOT: Quaest. quodl., zit. nach: F. HOFFMANN: Der Satz als Zeichen der
theolog. Aussage bei Holcot, Crathorn und Gregor von Rimini. Miscellanea mediaev. 8
(1971) 296-313, bes. 301.

[36] OCKHAM, a.O. [34] 76-79. 81f.; vgl. dagegen: WILLIAM CRATHORN: Quist. zum

ersten Sentenzenbuch, hg. F. HOFFMANN (1988) 271f.
[37] THOMAS AQU.: S. c. gent. |, 49.

[38] JOH. de ORIA: Summulae. Op. logica, hg. V. MUNOZ DELGADO (Madrid 1990) 2,
55.

[39] THOMAS AQU.: In lib. Met. I, 1, n. 34, hg. R. M. SPIAZZI (Turin 1964) 11; vgl.
OCKHAM: 1 Sent., prol., g. 8, a.0. [34] 222f.

[40] DUNS SCOTUS: Lectura, prol., p. 3, q. 1, n. 107. Op. omn. [ed. Vat.], a.0. [33] 16, 39;
Ord., a.0. [33] 141f.

[41] ALEXANDER VON HALES: Summa theol. I, 2, tract. 5, sect. I, q. un., cap. 4, n. 171
(Quaracchi 1924) 1, 254.

[42] ALBERTUS MAGNUS: De quindecim problematibus, probl. 10 (1270). Les philosophes
belges 7 (1908) 27-52, 47.

[43] PROKLOS: In Parm., hg. V. COUSIN (Paris 1864, ND 1962) 948.

[44] PS.-ARISTOTELES: Liber de causis VIII, 88; vgl. THOMAS AQU.: In Lib. de causis, lect.
9. Op. omn. [ed. Vives], a.0. [27] 26, 536ff.

[45] WILHELM VON WARE:1 Sent., prol., q. 3. Cod. Vindob. 1438, fol. 5va, zit. nach:
OCKHAM, a.0. [34] 193 (Anm. 3).

[46] DUNS SCOTUS: Ord., prol, p. 3, q. 1-3, n. 141, a.O. [33] 95; vgl. L.
HONNEFELDER: Scientia in se — scientia in nobis. Zur philos. Bedeutung einer
wiss.theoret. Unterscheidung, in: I. CRAEMER-RUEGENBERG/A. SPEER (Hg.): Scientia



und ars im Hoch- und Spitmittelalter (1994) 204-214; R. HOFMEISTER-PICH: Der
Begriff der wissenschaftl. Erkenntnis nach Joh. Duns Scotus. Diss. Bonn (2001) 37-45.
[47] Vgl. Art. ® Wissenschaft I.>.
[48] AVERROES: Destructio destructionum philos. Algazelis, disp. I, in: Arist. op. cum
Averrois comm. (Venedig 1562-1574, ND 1962) 9, fol. 36 G.
THOMAS AQU.: S. theol. I, 86, 3, concl.
OCKHAM: In Phys. prol. § 4, a.O. [20] 12f.
a. O 13.

49
50
51
52] a
53
54

Summa log. I1I-2, 5. Op. philos., a.0. [20] 1, 513.

Vgl. G. GAL: Adam of Wodeham’s question on the «Complexe significabile> as the

immediate object of scient. knowledge. Franciscan Studies 37 (1977) 66-102; E.

KARGER: William of Ockham, Walter Chatton and Adam Wodeham on the objects of

knowledge and belief. Vivarium 33 (1995) 171-196; K. TACHAU: Wodeham, Crathorn

and Holcot: The development of the complexe significabile, in: L. M. de RIJKH. A. G.

BRAAKHUIS (Hg.): Logos and pragma. Festschr. G. Nuchelmans (Nimwegen 1987)

161-187; D. PERLER: Einl., in: D. PERLER (Hg.): Satztheorien. Texte zur Sprachphilos.

und Wissenschaftstheorie im 14. Jh. (1990) 1-50; H. WEIDEMANN: Sache, Satz und

Sachverhalt: Zur Diskussion iiber das Objekt des W. im Spitmittelalter. Vivarium 29

(1991) 129-147.

[55] AEGIDIUS ROM.: In artem veterem (Venedig 1507, ND 1968) fol. 3v.

[56] JOH. VON NEAPEL: Quaest. variae, q. 20 (Neapel 1618) 173.

[57]1 HEINRICH VON GENT: Summa quaest. ordin., a. 19, q. 2 (Paris 1520; ND 1953) 1,

fol. 116v.

THOMAS AQU.: In De an. III, 8. Op. omn., a.0. [27] 24, 163.

WALTER CHATTON: Lect. in primum lib. Sent., prol., q. 1, a. 1.

OCKHAM: Quodl. §, q. 6. Op. theol., a.0. [34] 9, 501f.

JOH. BURIDAN: Perutile comp. totius log., tr. 8 (Venedig 1499) fol. u é6rb; vgl. T. K.

SCOTT jr.: John Buridan on the objects of demonstrative science. Speculum 40 (1965)

654-673.

[62] ALBERT VON SACHSEN: Quaest. subt. super lib. post., q. 33 (Venedig o0.]., ND 1986)
fol. 23rb.

[63] fol. 23va; vgl. g. 2, a.0. fol. 2vb.

[64] OCKHAM: Summa log. I, 30. Op. philos., a.0. [20] 92f.

[65] Vgl. 1 Sent., dist. 2, q. 4. Op. theol., a.0. [34] 2, 134. 136; 1 Sent., d. 27, q. 3, a.0. 4,
255.

[66] DUNS SCOTUS: Ord., prol., p. 5§, q. 1f, n. 350, a.O. [33] 227; vgl. dazu: O.

BOULNOIS: Duns Scot: La rigueur de la charité (Paris 1998) 118.
[67] CRATHORN, a.0. [36] 269f. 284f.

[68] ADAM WODEHAM: Lect. secunda in lib. primum Sent., d. 1, q. 1.

[69] GREGOR VON RIMINI: Lect. super prim. et sec. Sent., prol., q. 1, a. 1, hg. A. D.
TRAPP/V. MARCOLINO (1979ff) 1, 8f; vgl. W. ECKERMANN: Wort und
Wirklichkeit. Das Sprachverstindnis in der Theol. Gregors von Rimini und sein
Weiterwirken in der Augustinerschule (1978) 65-70.

[70] I. MIRABELL-GUERIN: Rational science and real science in William of Ockham, in: M.
ASZTALOS/]. E. MURDOCH]/I. NIINILUOTO (Hg.): Knowledge and the sciences in

[
[
[
[
[
[

—_— e e e e

58
59
60

[
[
[
[61

—_—



medieval philos. Proc. 8th int. Congr. medieval Philos. (Helsinki 1990) 3, 134-143, hier:
137.
[71] Vgl. Art. ® Proposition>. Hist. Wb. Philos. 7 (1989) 1508-1525.

[72] W. J. COURTENAY: A revised text of Robert Holcot’s quodlibetal dispute on whether
God is able to know more than he knows. Arch. Gesch. Philos. 53 (1971) 1-21, 5. 18.
[73] CRATHORN, a.O. [36] 284f.; vgl. dagegen: ROBERT HOLCOT: Conferentiae, hg. F.

HOFEMANN (1993) 69.
[74] GREGOR VON RIMINI, a.0. [69] 39.

Literaturhinweise.

M. GRABMANN: Augustins Lehre von Glauben und W. und ihr Einfluf§ auf das mittelalterl.
Denken, in: GRABMANN/]. MAUSBACH (Hg.): Aurelius Augustinus. Festschr. der Gorres-
Ges. zum 1500. Todestage des hl. Augustinus (1930) 87-110. — R. LORENZ: Die
Wissenschaftslehre Augustins. Z. Kirchengesch. 67 (1955/56) 29-60. 213-51. — A. DIEMER:
Der W.-Begriff in hist. und systemat. Zusammenhang, in: A. DIEMER (Hg.): Der
Wissenschaftsbegriff. Hist. und systemat. Unters. (1970) 3-20. — H. SCHIPPERGES: Zum
W.-Begriff im arab. MA, a.0. 21-29. — F. ROSENTHAL: Knowledge triumphant. The
concept of knowledge in medieval Islam (Leiden 1970). — U. KOPF: Die Anfinge der theol.
Wissenschaftstheorie im 13. Jh. (1974). — J. P. BECKMANN: Wilh. von Ockham. Die Philos.
unter dem Anspruch strenger Wissenschaftlichkeit, in: W. KLUXEN (Hg.): Thomas von
Aquin im philos. Gesprich (1975) 245-55; ‘Scientia proprie dicta’: Zur wiss.theoret.
Grundlegung der Philos. bei Wilh. von Ockham, in: W. KLUXEN (Hg.): Sprache und Erk. im
MA (1981) 637-47. — C. KNUDSEN: Walter Chattons Kritik an Wilh. von Ockhams
Wissenschaftslehre (1976). — E. SERENE: Demonstrative science, in: N. KRETZMANN/A.
KENNY/J. PINBORG (Hg.): The Cambridge hist. of later medieval philos. (Cambridge 1982)
496-517. — ]J. PINBORG: Diskussionen um die W.-Theorie an der Artistenfakultit, in: S.
EBBESEN (Hg.): Medieval semantics. Sel. studies on medieval log. and grammar (London
1984) 240-68. — S. P. MARRONE: Truth and scient. knowledge in the thought of Henry of
Ghent (Cambridge, Mass. 1985); Concepts of science among Parisian theologians in the 13th
cent., in: M. ASZTALOS/J. E. MURDOCH/I. NIINILUOTO (Hg.) s. Anm. [70] 1, 124-33. -
T. GREGORY: Forme di conoscenza e ideali di sapere nella cultura medievale, a.O. 10-71. -
O. GRASSI: The object of scient. knowledge in some authors of the 14th cent., a.0O. 2, 180-
189. — D. PERLER s. Anm. [54]. - H. WEIDEMANN s. Anm. [54]. — E. STUMP: Aquinas on
the foundations of knowledge, in: R. BOSLEY (Hg.): Arist. and his medieval interpreters.
Canadian ]. Philos., Suppl. 17 (1992) 125-158. — A. SPEER: The certainty and scope of
knowledge. Bonaventure’s Disputed Questions on the knowledge of christ. Medieval Philos.
Theol. 3 (1993) 35-61; Von der Wissenschaft zur Weisheit. Philos. im Ubergang bei
Bonaventura, in: T. BORSCHE/]. KREUZER (Hg.): Weisheit und Wissenschaft [Schr. der
Académie du Midi 2] (1995) 115-127. — I. CRAEMER-RUEGENBERG/A. SPEER s. Anm.
[46]. — M. DREYER: More Mathematicorum. Rezeption und Transformation der ant.
Gestalten wissenschaftl. W. im 12. Jh. (1996); Wissenschaft als Satzsystem. Die ‘Theoremata’
des Joh. Duns Scotus und die Entwickl. des kategorisch-deduktiven Wissenschaftsbegriffs, in:
L. HONNEFELDER/M. DREYER/R. WOOD (Hg.): John Duns Scotus — Metaphysics and
ethics (Leiden 1996) 87-105. — M. FUCHS: Zeichen und W. Das Verhiltnis der
Zeichentheorie zur Theorie des W. und der Wissenschaften im 13. Jh. (1999). — R.
HOFMEISTER-PICH s. Anm. [46]. — R. BERNDT/M. LUTZ-BACHMANN u.a. (Hg.):



‘Scientia’ und ‘Disciplina’ im 12. und 13. Jh. W.-Theorie und Wissenschaftspraxis im Wandel
(2001).



