Subtilitit
(griech. Aemtdtng; lat. subtilitas; frz. subtilité; engl. subtlety, subtilety;
span. sutileza).

Stephan Meier-Oeser

in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 10, Basel: Schwabe 1998, col. 563-567.

Der lateinische Begriff <subtilitas> ist tiberaus mehrdeutig. Allgemein verweist er
auf eine besondere Feinheit, wobei er ebensowohl stark positiv wie negativ
konnotiert sein kann.

Die Ambivalenz der Wertigkeit findet sich bereits im antiken griechischen wie
lateinischen Sprachgebrauch. Im Sinne von <«Genauigkeit> oder Scharfsinnigkeit>
erklirt CICERO die «subtilitas» zur rithmlichsten Eigenschaft der Philosophie
(<hanc ego subtilitatem philosophia quidem dignissimam iudico») [1]. Der Begriff
kann jedoch auch ironische Firbung annehmen, etwa wenn SENECA zur
Schwierigkeit («difficultas») der platonischen Eidos-Lehre bemerkt, daf§ es ohne
eine solche eben keine «subtilitas» geben kénne («nulla est autem sine difficultate
subtilitas») [2], oder in offen pejorativem Sinn erscheinen, etwa wenn in
ARISTOPHANES’ «Wolken> licherliche Haarspaltereien als S.en bezeichnet
werden [3]. So meint auch TERTULLIAN, die Platoniker hitten die Begriindung
der Unkorperlichkeit der Seele gerade durch die «subtilitas» (hier: Spitzfindigkeit)
ihrer Argumente verdorben («subtilitate potius quam veritate conturbant») [4], Als
Ubersetzung fiir den griechischen, schon von PLATON in der Bedeutung eines der
strikten  Beweisfithrung  durch  notwendige Griinde entgegengesetzten
Wahrscheinlichmachens [5] verwendeten Terminus mBavoloyio  prigt
TERTULLIAN den Begriff der «subtililoquentia» [6], wenn er die paulinische
Warnung vor einer solchen (Kol. 2, 4. 8) — die <Vulgata> {ibersetzt mfavoloyia hier
mit «sublimitas sermonum» — mit den Worten referiert: «monet [sc. Apostolus]
cavendum a subtililoquentia et philosophia, ut inani seductione» [7]. S. erscheint
als Feinheit und Schirfe, die leicht in Leerheit und Spitzfindigkeit umschlagen
kann.

Als physisch-metaphysische Kategorie kennzeichnet der Terminus (als
Ubersetzung von Aemtétnc) [8] zundchst die besondere Feinheit der ‘edleren’
Elemente Feuer und Luft. Noch bei R. DESCARTES sind die «materiae ...
ccelestes» und die leuchtenden Himmelskorper durch S. gekennzeichnet [9]. S.»
bezeichnet vielfach jene Eigenschaft der Materie, durch die sich diese dem
Geistigen anndhert. So ist die «materia subtilis» in der <Philosophia naturalis> S.
BASSOS Ausdruck fiir die Weltseele [10], wihrend sie beim Cartesianer C. van
HOOGELANDS jenen Teil der feinen und beweglichen Materie der Lebensgeister
(«spiritus animales») meint, der diese, je nach dem MafS seines Vorhandenseins,
der Natur der Seele oder des Geistes als eines «subtilissimum ens» angleicht [11].
Subtilitas> kann damit die Feinstofflichkeit ebenso benennen wie den Gegensatz
zu Stofflichkeit iiberhaupt («subtilitas dicitur per remotione a materialitate») [12].



Vor diesem Hintergund ist es verstindlich, daf§ unter den Bedingungen der
LEIBNIZschen Monadenmetaphysik mit ihrer speziellen Konzeption der Materie
die «immense subtilité des choses, qui enveloppe toujours et partout un infini
actuel» [13], zu einer Eigenschaft der organischen Koérper schlechthin wird [14];
allgemein gilt: «Subtilitas naturae procedit in infinitum» [15].

Im christlich-theologischen Kontext erscheint die S. auch als Eigenschaft des
Empyreums und der verklirten Korper der Seligen [16], die jedoch, wie
THOMAS VON AQUIN betont, weder mit der S. der sublunaren Elemente [17]
noch mit jener des Geistes gleichzusetzen ist [18]. Ausfiihrlich erértert Thomas
den mehrfachen analogen Gebrauch des Terminus subtilitas), den er als von dem
Vermo6gen der Durchdringung abgeleitet sieht («nomen subtilitatis a virtute
penetrandi est assumptum»). Ein solches entspringt entweder der «parvitas
quantitatis» oder der «paucitas materiae», weshalb die diinnen oder feinen
Substanzen («rara») «subtilia» genannt werden. Weil in diesen die Formseite
gegeniiber der Materie das Ubergewicht hat, wurde der Name auf all jene Korper
angewandt, in denen die Form in vollkommener Weise verwirklicht ist. Und da
die unkorperlichen Dinge ginzlich frei von Quantitit und Materie sind, wurde der
Name auch auf sie {ibertragen. So wie das Subtile ein «Durchdringendes»
(«penetrativum») genannt wird, weil es bis ins Innere der Dinge gelangt, wird auch
ein Intellekt <subtil> genannt, weil er bis zur Schau der inneren Prinzipien und der
natiirlichen Eigenschaften einer verborgenen Sache vordringt [19].

Gerade das Moment der Verborgenheit wird zentral fiir die Bestimmung des
Terminus bei G. CARDANO, der in seiner Schrift De subtilitate> die seiner
Meinung nach vor allem von den verborgenen Eigenschaften der Dinge
herrithrenden «difficillima» jeder Art von Wissenschaft behandelt. Diese sonst
iiber die einzelnen Wissenschaften und Kiinste verstreuten, hochst
unterschiedlichen Probleme und Phinomene kommen iiberein in der ihnen
gemeinsamen S., die Cardano definiert als «ratio quaedam, qua sensibilia a
sensibus, intelligibilia ab intellectu difficile comprehenduntur» («ein gewisses
Verhiltnis, aufgrund dessen Sinnesgegenstinde von den Sinnen und Geistiges vom
Intellekt schwer erfafst werden») [20].

Gegen Cardano schrieb J. C. SCALIGER das 15. Buch seiner <Exotericae
exercitationes> [21], in dem er dessen Versuch einer einheitlichen Definition der S.
kritisiert. Urspriinglich seien mit dem Wort die diinnen Fiden gemeint, die sich
bei einem guten Gewebe dem Auge fast entziehen. Cicero habe das Wort auf die
Charakterisierung der scharfsinnigen Rede und des Ingeniums iibertragen, wobei
«subtilitas> die Fihigkeit der Durchdringung des Zusammenhangs von Ursache und
Wirkung meint [22]. Die Einheit der Natur als der Kraft («vis») des alles mit
demselben Aufwand schaffenden Gottes verbietet fiir Scaliger eine Differenzierung
nach schwierigen oder weniger schwierigen Dingen, so daf§ die S. den Dingen
allein von der menschlichen Schwiche her attribuiert werde («In illius [sc. dei] ...
operis cum sit aequalitas: subtilitas attributione metita est eas a seipsa imbecillitate
humana») [23]. Sie ist damit keine Eigenschaft der Dinge selbst, sondern driickt
vielmehr eine Erkenntnisbeziechung aus. Thre Definition weist deshalb, im



Gegensatz zu der Cardanos, gerade auf die Fihigkeit des leichten Erkennens hin:
Die S. ist die «vis intellectus, qua difficilia cognitu facile comprehenduntur» [24].
Schreibt man auch den Dingen selbst S. im Sinne Cardanos zu, wird der Begriff
mehrdeutig («Differt enim subtilitas, quae est in re, a subtilitate quae est in autore
rei, non subiecto solum, sed etiam sicut effectus et caussa») [25]. Weder kann es
eine einheitliche Wissenschaft geben, welche die S. zu ihrem Gegenstand hitte
[26], noch auch, wie R. GOCLENIUS im Anschluf§ an Scaliger bemerkt, eine
allgemeine Definition derselben, denn die unterschiedlichen Formen der S.
kommen nicht in einer gemeinsamen Gattung iiberein [27].

Vor dem Hintergrund dieser Diskussion wird die S., bes. durch G. GUTKE, zu
einem grundlegenden Begriff der Gnostologie und Noologie des 17. Jh. [28]. Im
Rahmen dieser Lehre von den Prinzipien der Erkenntnis werden die S. in den
Dingen und die S. im Geist zwar als Modi eines einheitlichen S.-Begriffs [29]
unterschieden [30], gleichwohl aber unmittelbar aufeinander bezogen. Handelt es
sich nach Gutke bei der «subtilitas rerum» um die «beste und genaue, aus der
Affinitit und Verbindung der Dinge entspringende Ordnung derselben» [31], so
ist die «subtilitas in cognoscendo» jener Modus der S., durch den wir aufgrund der
Wahrnehmung dieser Affinitit und wechselseitigen Verbindung der Dinge, d.h.
durch die Erfahrung der «subtilitas rerum», «der unerschiitterlichen
Erkenntnisprinzipien», gewahr werden («subtilitatis modus, quo percepta rerum
affinitate et coniunctione mutua ... advertimus principia cognoscendi firmissima»)
[32]. Die Aufgabe der Herausbildung dieser S. der Erkenntnis fillt jener
eigenstindigen, von ihm unter dem Namen «intelligentia» entworfenen
Grundlagendisziplin zu, deren eigentiimlicher Gegenstand die «subtilitas rerum»
ist [33], aus deren Betrachtung sie die obersten Erkenntnisprinzipien gewinnt (z.B.
«Impossibile est, idem simul esse et non esse»; «Impossibile est, idem simul esse et
simul cum aliis confusum esse») [34].

Zur selben Zeit und in deutlicher Affinitit zu dieser Bestimmung der S.
erscheint der seit der Antike auch als dsthetische Kategorie gebriuchliche Begriff
[35] — CARDANO etwa nennt die S. die «Mutter aller Zierde» («decoris omnis ...
mater») [36] — als zentraler Terminus der spitmanieristischen und barocken Poetik
des Konzeptismus, die, geradezu als «Asthetik der S.» [37], in B. GRACIAN ihren
herausragenden Vertreter hat. Findet die «sutileza del pensar» nach Gracidn ihren
Ausdruck in der «agudeza del concepto», so ist ein solcher «concepto» definiert als
ein die Korrespondenz verschiedener Gegenstinde zum Ausdruck bringender Akt
des Verstandes. Das «artificio conceptuoso» besteht dementsprechend in der
«concordancia» oder «arménica correlacién entre dos o tres cognoscibiles
extremos, expresada por un acto de entendimiento», wobei die derart im
Kunstwerk ausgedriickte Ubereinstimmung und Korrelation der Dinge selbst als
«objektive S.» definiert wird («La misma consonancia o correlacién artificiosa
exprimida es la sutileza objetiva») [38].

Trotz seiner weiten Verbreitung in verschiedenen Kontexten wird der Begriff
der S. jedoch zumeist mit der scholastischen Philosophie assoziiert und als
charakteristisches Merkmal derselben aufgefaf$t. Im scholastischen Sprachgebrauch



selbst ist die Subtilitas, wie bereits die Ehrennamen fiir Duns Scotus («doctor
subtilis») und Johannes de Ripa («doctor supersubtilis») oder die in zahllosen
Werktiteln begegnenden Berufungen auf dieselbe zeigen, durchaus positiv
konnotiert [39]. Einen negativen Klang erhilt der Terminus allererst in
Verbindung mit Bestimmungen wie «vana», «cassa» oder «nimia» usw. [40] oder
aber im Plural («subtilitates»), wo man ihn zur Bezeichnung solcher Erérterungen
gebraucht, auf welche die genannten Epitheta vermeintlich zutreffen. So berichtet
bereits gegen 1340 RICHARD VON BURY von der Kritik der Pariser Magister an
den «subtilitates britannicae» [41]. In diesem Sinn wurden zunichst die
«subtilitates» zum Schlagwort der neuzeitlichen Scholastikkritik [42]. Man bezieht
sich damit zumeist auf jene angeblich exzessiv diskutierten, spitzfindigen, aber
sinnlosen Fragen, deren Karikatur F. RABELAIS zeichnet, wenn er im Pantagruel>
die «quaestio subtilissima» erwihnt, «ob eine im Vakuum herumsausende Chimire
Zweitintentionen verspeisen kann» [43].

Die negativen Konnotationen scheinen erst spit — und niemals vollstindig — auf
den im Singular stehenden Begriff {ibergegangen zu sein. R. SANDERSON etwa
lobt, trotz seiner Kritik am uneleganten Stil der Scholastiker, deren «in rebus
perscrutandis omnino felix subtilitas» [44]. Und noch J. LOCKE geht von einem
positiv besetzten Begriff der S. aus, wenn er sich dariiber beklagt, dafs die
scholastische Disputierkunst, «though a very useless Skill ... hath yet passed
hitherto under the laudable and esteemed Names of Subtlety and Acuteness» [45].
Denn diesbeziiglich wurde zumeist zwischen einer «guten» und einer
«schidlichen» Subtilitas unterschieden («geminam esse subtilitatem; videl. vitiosam
... et bonam») [46]. Positiv konnotiert bleibt der Begriff v.a. in der Hermeneutik,
in der man die «subtilitas intelligendi», das Verstehen, von der «subtilitas
explicandi», dem Auslegen, Erkliren und Mitteilen unterscheidet [47]. Noch I.
KANT wendet sich gegen eine undifferenzierte Verurteilung der S., die viele
«tadeln ..., weil sie sie nicht erreichen kénnen. Aber sie macht an sich immer dem
Verstande Ehre und ist sogar verdienstlich und nothwendig, sofern sie auf einen
der Beobachtung wiirdigen Gegenstand angewandt wird» [48]. So mufdte die
Begriindung der kopernikanischen Wende, d.h. der «Beweis, daf§ die Erde nicht
stille stehe, ... mit ungemeiner S. gefithrt werden» [49]. Negativ bestimmt ist erst
jene Form, bei der das Resultat in keinem Verhiltnis zum «Aufwand von
Verstandeskraft» mehr steht. Derlei wiren dann «S.en, die zwar schwer sind, aber
zu nichts niitzen (nugae difficiles)» [50]. Diese Ambivalenz in der Bewertung
erklirt, warum ungefihr zur selben Zeit die S. einerseits als die «subjective
Vollkommenheit» der Erkenntnis beschrieben wird [51] und andererseits — am 235.
Dezember 1771 — in PreufSen der «konigliche Spezialbefehl» ergeht, «daf$ auf
unseren Universititen die Kopfe der Studierenden nicht mit nahrungslosen
Subtilititen verdiistert, sondern aufgeheitert ... werden sollen» [52].

Anmerkungen.

[1] CICERO: Acad. pr. lib. II, 14, 43; vgl. H. DORRIE: Die geschichtl. Wurzeln des
Platonismus 1 (1987) 488-502; vgl. CICERO: De nat. deor. II, 1.



2] SENECA: Ep. morales LVIII, 20.

3] ARISTOPHANES: Nubes 153.

4] TERTULLIAN: De an. VI, 1.

5] PLATON: Theaet. 162 e.

6] Vgl. S. A. DEMMEL: Die Neubildungen auf -antia und - entia bei Tertullian (1944) 105ff.

7] TERTULLIAN: Adv. Marc. V, 19.

8] Vgl. SIMPLICIUS: Comm. sur les Cat. d’ Arist., hg. A. PATTIN (Paris 1971) 363.

9] R. DESCARTES: Princ. philos. IV, 8 (1644). Oeuvr., hg. CH. ADAM/P. TANNERY 1-11
(1897-1913) 8/1, 206.

[10] S. BASSO: Philos. naturalis adv. Aristotelem libri 12 (Amsterdam 1649), zit. nach: R.
SPECHT: Commercium mentis et corporis (1966) 85.

[11] C. van HOOGELANDS: Cogit. quibus Dei existentia, item animae spiritualitas et
possibilis cum corpore unio demonstr. (Leiden 1676) 33; vgl. SPECHT, a.O.

[12] THOMAS VON AQUIN: 1 Sent., d. 10, q. 1, a. 4 concl.

[13] G. W. LEIBNIZ: Nouv. ess. sur I’entend. humain, Préf. [1704]. Akad.-A. VI/6 (1962) 57

[14] Syst. nouv. pour expliquer la nature des substances ..., 1. Entw. [1694]. Philos. Schr., hg.
C. 1. GERHARDT 4 (1880, ND 1965) 474f.

[15] Br. an F. W. Bierling (12. 8. 1711), a.0. 7 (1890, ND 1965) 501.

[16] THOMAS VON AQUIN: 4 Sent., d. 44, g. 2, a. 2; eingegangen in das Supplementum»
der S. theol. 111, 83; JOH. DUNS SCOTUS: Op. Oxon. IV, d. 49, q. 16, n. 18f.; vgl. J. M.
AUBERT: “Subtil’ et ‘subtilité’ chez saint Thomas d’Aquin. Rev. MA lat. 44 (1988) 6-13.

[17] THOMAS VON AQUIN: 2 Sent, d. 2, q. 2, a. 2.

[18] S. theol , Suppl. 83, 1 concl.

[19] a

[20]

[21]

— s /e

20 G CARDANO De subtilitate (1552). Op. omn. 3 (Lyon 1663, ND 1966) 357.

21] J. C. SCALIGER: Exoteric. exercitationum lib. XV: De subtilitate (Paris 1557); vgl. U. G.
LEINSLE: Das Ding und die Methode (1985) 79ff.

[22] a.0. fol. 1v; als «facultas penetrandi» erscheint die S. auch bei J. H. ALSTED: Encycl.
(1630) 94b.

27] R. GOCLENIUS: Isag. in peripatet. et scholast. primam philos., disp. 14: De subtilitate
(1598, ND 1976) 206212, hier: 206.

[28] Vgl. M. WUNDT: Die dtsch. Schulmet. des 17. Jh. (1939) 243-259; W. RISSE: Logik

der Neuzeit 1 (1964) 507ff.; LEINSLE, a.0. [21] 395ff.; 420f.

G. GUTKIUS: Habitus primorum princ. seu Intelligentia (1625) fol. C 8r-D 2r.

a.0. fol. F Sr.

fol. B 7r.

fol. G 7r.

fol. B 7r.

Vgl. fol. D 3rff.

Vgl. VITRUV: De archit. lib. decem IV, 1, 10. 12; VIL, §, 7.

CARDANO, a.O. [20] 610; vgl. W. TATARKIEWICZ: Gesch. der Asthetik 3 (Basel

1987) 179.

[37] TATARKIEWICZ, a.0. 390.



[38] B. GRACIAN: Trat. de la agudeza y arte de ingenio ... (Madrid 1648), zit. nach: M.
MENENDEZ PELAYO: Hist. de las ideas estéticas en Espafia 2. Obras compl. 2
(Santander 1940) 246f.; vgl. TATARKIEWICZ, a.0. 388-395; G. FUNKE: Gewohnheit.
Arch. Begriffsgesch. 3 (1958) 245ff.

[39] Zur Subtilitas im spatmittelalter]. Kontext vgl. F. BOTTIN: La scienza degli Occamisti
(Rimini 1982) 345ff.

[40] Zu J. GERSONS Kritik an der «cassa subtilitas» vgl. C. PRANTL: Gesch. der Logik im
Abendl. 4 (1867, ND 1955) 146; vgl. CARDANO, a.O. [20] 587ff. («De inutilibus
subtilitatibus»).

[41] RICHARD VON BURY: Philobibl.; vgl. J. WEISHEIPL: Curric. of the Fac. of Arts at
Oxford in the early 14th cent. Mediaev. Studies 26 (1964) 143-1885, hier: 185; vgl. J. E.
MURDOCH: Subtilitates anglicanae in 14th cent. Paris: John of Mirecourt and Peter
Ceffons, in: M. PELNER COSMAN/B. CHANDLER (Hg.): Machaut’s world. Sci. and art
in the 14th cent. (New York 1978) 51-86.

[42] Vgl. z.B. H. LORITIUS: In ... Caesaris Dialecticen ... annot. (Basel 1556) 6; vgl. RISSE,
a.0. [28] 25f.

[43] F. RABELAIS: Pantagruel II, 7 (1532-52). Oeuvr. compl., hg. P. JOURDA 1 (Paris 1991)
252.

[44] R. SANDERSON: Logicae artis compend. (Oxford 1615) 119.

[45] J. LOCKE: An ess. conc. human underst. (1690) III, 10, § 8, hg. P. H. NIDDITCH
(Oxford 1975) 494,

[46] ALSTED, a.O. [22] 573b; TH. W. RITMEIER: Diss. philos. de solida, vana ac falsa
subtilitate (1728).

[47] J. A. ERNESTI: Instit. interpretis Novi Test. §§ Sff. (31775) 4ff.; J. G. TOLLNER:
Grundrif§ einer erwiesenen Hermeneutik, 3. Abt. (1765) 145ff.; S. F. N. MORUS: Sup.
hermeneutica Novi Test. acroases acad., Proleg. §§ 5Sff. (1797) 1, 10ff.; G. L. BAUER:
Entwurf einer Hermeneutik des Alten und Neuen Test. § 9 (1799) 10; C. A. G. KEIL:
Lehrb. der Hermeneutik des NT nach den Grundsitzen der gramm.-hist. Interpret. §§
108ff. (1810) 123ff,

[48] I. KANT: Logik JASCHE, Einl. VII (1800). Akad.-A. 9, 55.

[49] Phys. Geogr. § 9 (1802), a.0. 170.

[50] Log a.0. [48]; vgl. Anthropol. 1, § 44 (1798). Akad.-A. 7, 201.

[51] a

[52] Z1t nach K. VORLANDER: I. Kant (31992) 203.



