Auszug aus: Stephan Meier-Oeser, Die Spur des Zeichens. Das Zeichen und
seine Funktion in der Philosophie des Mittelalters und der frithen Neuzeit, Ber-
lin, New York: De Gruyter 1997 (Quellen und Studien zur Philosophie, 44).

VI. Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der
Pramoderne

[..]

B. Das Zeichen in der Theorie der perzeptiven Erkenninis

Wie die voraufgegangenen Kapitel gezeigt haben, verfiigte das 17. Jahrhun-
dert tiber eine hochentwickelte und fest in den akademischen Lehrbetrieb inte-
grierte Zeichentheorie. Jeder, der, ganz gleich wo, eine akademische Ausbildung
absolviert hatte, konnte oder sollte eigentlich zumindest mit den Grundziigen
der Zeichentheorie in Beriihrung gekommen sein. Die materialen Voraussetzun-
gen dafiir, daf§ das Konzept des Zeichens auch aufSerhalb des engeren Bereichs
seiner logischen oder metaphysischen Thematisierung wirksam werden konnte,
waren also gegeben. Die Tatsache, daf$ und die Weise, in der es wirksam wurde,
hingt im wesentlichen damit zusammen, daf$ gerade das Konzept des Zeichens
und das der Reprisentation Losungen bereitzustellen schien fiir jene Probleme,
die sich aus der cartesianischen Metaphysik fiir das Konzept der Kausalitit er-
gaben; zunichst fiir den Kausalnexus der beiden durch einen metaphysischen
Hiatus getrennten Bereiche von res extensa und res cogitans, spiter dann fiir die
Kausalitit insgesamt.

Sicherlich wiirde man etwas zu weit gehen, wollte man behaupten, “daf$ die
klassische Philosophie von Malebranche bis zur Idéologie durch und durch eine
Philosophie des Zeichens gewesen ist.”! Aber eben nur etwas. Denn das Kon-
zept des Zeichens und das der Reprisentation besetzen bei niherem Hinsehen
zentrale Systemstellen in der philosophischen Diskussion der Primoderne.

Es war, wie gesehen, eine durchaus gingige These, daf$ Erkenntnis ohne die
Prisenz des Erkenntnisobjekts nicht méglich ist; ein Allgemeinplatz, der in die-
ser Generalitit - die weder die Art des Erkenntnisvermégens, noch des Erkennt-
nisobjekts, noch auch die der Prisenz festlegt - gleichwohl Raum fiir zahlreiche
divergierende Erkenntniskonzeptionen bot. Die iiberwiegend anerkannte triviale
Tatsache, dafs die Dinge nicht selbst in das Erkenntnisverm6gen eingehen oder
diesem realiter prisent sein konnen, schien die Annahme einer vermittelnden,

1 M. FOUCAULT, Les mots et les choses, dt. Die Ordnung der Dinge (1971) 101.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

vergegenwiartigenden Instanz erforderlich zu machen, welche geeignet war, die
fehlende Prisenz des dufSeren Gegenstandes durch die Reprisentation desselben
zu kompensieren. Diese Annahme, deren Wirksamkeit in der mittelalterlichen
Theorie der Erkenntnis oben skizziert worden ist,2 hatte auch neuzeitlich nicht
an Plausibilitit eingebiifst.3

Wenn etwa Locke am Schluf§ seines Essays zur Begriindung der generellen
Bedeutung einer “doctrine of signs” fiir die Theorie menschlicher Erkenntnis
feststellt:

For since the Things, the Mind contemplates, are none of them, besides it self, present
to the Understanding, ‘tis necessary that something else, as a Sign or Representation of
the thing it considers, should be present to it,*

so verwendet er damit exakt die traditionell zur Legitimation der Annahme
von species gebriuchliche Argumentationsfigur.

“Ad eliciendam cognitionem”, heifdt es bei Johannes a Sancto Thoma, “oportet quod
obiectum reddatur unitum seu praesens potentiae ... Et cam hoc non possit per seipsam
ingredi potentiam illique uniri, oportet hoc fieri media aliqua forma, quae vocitur spe-
cies” - (Zum Hervorbringen einer Erkenntnis ist es erforderlich, daf§ der Gegenstand
mit dem Erkenntnisvermdgen vereint oder diesem prisent gemacht wird ... Und weil
dieser nicht durch sich selbst in das Erkenntnisvermdgen eingehen und sich mit diesem
vereinigen kann, muf$ dies durch die Vermittlung einer gewissen Form geschehen, wel-
che Species genannt wird).®

Die Vermittlung zwischen dem materiellen dufSeren Gegenstand und dem
immateriellen Intellekt wurde von der Speciestheorie als ein mehrstufiger Pro-
zel der Uberfithrung sinnlicher Erkenntnisbilder (species sensibiles) in geistige
Erkenntnisbilder (species intelligibiles) oder Begriffe (conceptus, verbum mentis)
aufgefaf3t,6 welche als Ahnlichkeiten, Bilder oder Zeichen der Dinge bestimmt
wurden (similitudines, imagines, simulacra, signa). Der Begriff des Zeichens be-
setzt damit eine zentrale Stellung innerhalb der Theorie der perzeptiven Er-
kenntnis. Erkennen vollzieht sich im Medium der Zeichen. Aber auch dort, wo
die Speciestheorie abgelehnt wird, bleibt, wie bei Locke, das Konzept des Zei-
chens selbst prisent und fungiert weiterhin als vermittelnde Instanz zwischen
dem Subjekt und dem Objekt der Erkenntnis.

Die bis ins 17. Jahrhundert iiberwiegend anerkannte Speciestheorie bot das
Modell einer durch Zeichen geleisteten abgestuften Vermittlung zwischen dem
materiellen dufSeren Erkenntnisgegenstand und dem immateriellen Intellekt. Das

2°S. Kap. 2 D.

3 Vgl. J. W. YOLTON, On Being present to the Mind: A Sketch for the History of an Idea: Dia-
logue 14 (1975) 373-88; DERS., Perceptual Acquaintance from Descartes to Reid (1984).

4 J. LOCKE, An Essay concering Human Understanding, IV, 21, 4 (1975) 720f.

5 JOHANNES A STO. THOMA, Ars logica (1948) 707b.

6 Eine recht ausfiihrliche Prisentation der Speciestheorie gibt bereits W. HAMILTON, in: TH.
REID, The Philosophical Works (1895) 951-60.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

Problem der Prisenz des Erkenntnisgegenstandes gegeniiber dem Erkenntnis-
vermogen stellt sich bei den verschiedenen Formen von sinnlicher Wahrneh-
mung, Imagination und intellektueller Erkenntnis in je unterschiedlicher Weise.
Entsprechend kommen den Species mehrere Funktionen zu. Zum einen garan-
tieren sie hinsichtlich der sinnlichen Wahrnehmung die lokale Prisenz des Er-
kenntnisgegenstandes, d.h. seine mittelbare Einwirkung auf das Sensorium. Sie
iberbriicken somit die rdumliche Distanz zwischen dem dufSeren Erkenntnisge-
genstand und dem Sinnesvermdgen. Notwendig wurde diese Funktion durch die
von der aristotelischen Physik vorausgesetzte Unmdglichkeit einer Fernwirkung
(actio in distans).” Dariiber hinaus gewihrleisten die Species hinsichtlich der
imaginativen und intellektiven Erkenntnis die fiir eine solche Art der kognitiven
Erfassung erforderliche intentionale Prisenz.? Sie leisten jedoch noch mehr, als
die bloe Uberbriickung der rdumlichen und metaphysischen Distanz, nimlich
die Garantie der Ahnlichkeit. Wenn Erkenntnis die Angleichung von Erkennt-
nisgegenstand und erkennendem Vermdogen voraussetzt, so ist diese hier stets
dadurch gesichert, daf§ die Einwirkung der Dinge auf die potentia durch etwas

7 Vgl. EUSTACHIUS A STO. PAULO, OCist., Summa philosophiae, vgl. E. GILSON, Index schola-
stico-cartésien (1979) 268f: “Quaestio igitur est, an ejusmodi species (scil. intentionales) seu
imagines rerum objectarum necessario admittendae sint ut possint fieri sensatio, ita ut absque
illis nihil usquam sensus perciperet. Respondemus necessario admittendas esse. Probatur ...
quia omnis actio fit per contactum, quo fit ut nihil agat in distans nisi per aliquid medium...;
atqui objectum sensibile distat a sensu (sensibile enim supra sensum positum non sentitur) et
agit in sensum ....; ergo necesse est ut per aliquid medium agat; illud autem non potest aptius
assignari quam species, quae ab objecto ad sensum usque pertingit...”; C. FRASSEN, OFM,
Philos. academica (1686) 2.656a: “An sint (species intentionales) admittendae. Affirmo...
Nihil agit in distans, medio neque agente, neque patiente: sed objectum saepe distat a sensu,
imo objecti distantia necessario requiritur ad visum formandum; medium autem non coagit,
cum saepius nec percipiatur, neque aptum videatur ad faciendam semper ejusdem generis co-
gnitionem: Ego necessum est aliquid ab objectum emissum recipere, et ad sensus usque pro-
pagare... objectum se habet ut alterans respectu sensus et intellectus, sentire enim et intellige-
re est quoddam pati: ergo sensus et facultas debent esse simul: sed potentia non exit ad
ipsum objectum, nec objectum sese per suam entitatem praesens exhibet potentiae... ergo ne-
cesse est, ut fiat praesens per sui speciem aut imaginem.”

8 Vgl. PETRUS DE ONA, OMerc, Commentaria ... super ...logicam magnam (1588) fol. 184v-
185r: “... adverte, quod sicut ad hoc ut color videatur, non sufficit quod sit visibilis in actu,
sed requiritur ut sit debite praesens potentiae visivae: sic etiam ad hoc, ut res aliqua intelliga-
tur, non satis est quod sit obiectum in actu, sed ultra requiritur quod sit praesens intellectui.
Considerandum tamen, quod non quaelibet potentia requirit eodem modo praesentiam
obiecti ad suam operationem: aliqua enim ut visus, et alij exteriores sensus requirunt prae-
sentiam localem sui obiecti secundum esse naturale, aliae vero potentiae solum requirunt
praesentialitatem obiecti secundum esse quoddam intentionale, sicut imaginativa, ad hoc ut
vere imaginetur Stephanum scribere, non est necesse ut Stephanus sit praesens secundum lo-
cum, nec quod sit a parte rei secundum esse naturale, sed sufficit quod sit praesens secundum
quoddam esse intentionale mediante idolo, quod mea imaginativa fabricavit. Unde a fortiori
ad hoc, ut intellectus rem aliquam intelligat ... solum est necesse ut sit praesens secundum es-
se intentionale, in esse obiectivo, id est, medio verbo quod intellectus informatus intelligibili
speciem sibi constituit.”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

erfolgt, das je schon die Ahnlichkeit bei sich fithrt und mitbringt. Denn die spe-
cies ist, nach der prignanten Formulierung von Didacus Masius, nichts anderes
als eine vom Gegenstand zum Erkenntnisvermdgen “hiniiberflieBende Ahnlich-
keit” (“Species nihil aliud est quam imago quaedam et similitudo effluens ab
obiecto in potentiam, repraesentans potentiae obiectum, sicut est a parte rei.”).?

Dieses Modell der Vermittlung zwischen den korperlichen Erkenntnisgegen-
stinden und dem geistigen Erkenntnisvermogen war jedoch gerade dort nicht
mehr zu akzeptieren, wo sich das Problem der geistigen Erfassung koérperlicher
Dinge schirfer stellte als je zuvor: im cartesianischen Dualismus von res cogitans
und res extensa. Denn bereits die Annahme von species sensibiles oder species
intentionales, die als von der Materie gelGste, sich im diaphanen Medium aus-
breitende Formen aufgefafSt wurden, war mit den Prinzipien der cartesischen
Physik unvereinbar.10

1. Descartes’ Occasionalismus des Zeichens

Descartes mufSte derartige “petites images voltigeantes par I’air” verwerfen.
Und dafiir bedurfte es des Nachweises, daf$ sie nicht nur unmoglich sondern
auch unnoétig waren, indem das, was sie leisten sollten, entweder auch anders
geleistet werden konnte oder aber iiberhaupt nicht geleistet zu werden brauchte.
Die Theorie der species, bereits Durandus de Sto. Porciano hatte im frithen 14.
Jahrhundert darauf hingewiesen, steht unter dem Paradigma der visuellen
Wahrnehmung.!! Sie war also am einfachsten dadurch zu widerlegen, daf§ man
zeigte, daf$ auch Blinde ‘sehen’ kénnen. Descartes hat bekanntlich genau das in
seiner Dioptrique vorgefiihrt.12 Die species oder Bilder liefSen sich hinsichtlich
ihrer Funktion, die riumliche Distanz zwischen dem Erkenntisobjekt und dem
Wahrnehmungsorgang zu tiberbriicken, ohne weiteres durch mechanische Be-
wegungsreize ersetzen.!3 In bezug auf die beiden anderen Funktionen, die den

9 D. MasIUs, OP, Comment. in Porphyrium et univ. Arist. Logicam, t. 1 (1617) 85b.

10 Vgl, M. T. MARCIALIS, “Species”, percezioni e idee tra sei e settecento: Rivista critica di storia
della filosofia 44 (1989) 647-676.

11 Vgl. DURANDUS DE SANCTO PORCIANO, 2 Sent. d. 6. q. 6 (1571) 139f; vgl. A. MAIER, Das
Problem der “species sensibiles in medio” und die neuere Naturphilosophie des 14. Jh. (1967)
429ff.

12 DESCARTES, Dioptrique, disc. 4 (AT VI, 114, 1-11): “... Iaveugle ... touche quelques cors de
son baston, il est certain que ces cors n’envoyent autre chose iusques a luy, sinon que, faisant
mouvoir diversement son baston selon les diverses qualités qui sont en eux, ils meuvent par
mesme moyent les nerfs de sa main, et ensuite les endroits de sont cerveau d’ou
vienent ces nerfs; ce qui donne occasion a son ame de sentir tout autant de diverses qualités
en ces cors, qUil se trouve de varietés dans les mouvemens qui sont causés par eux en son
cerveau.”; vgl. ebd. 84.

13 DESCARTES, Dioptrique, disc. 1 (AT VI, 85, 13-27): “... il n’est pas besoin de supposer qu’il
passe quelque chose de materiel depuis les obiets iusques a nos yeux, pour nous faire voir les
couleurs et la lumiere, ny mesme qu’il y ait rien en ces obiets, qui soit semblable aux idées ou



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

species nach scholastischer Auffassung im Prozefs der Konstitution von Erkennt-
nis zukommen, besteht jedoch eine fundamentale Differenz zwischen den spe-
cies und den mechanischen Bewegungsreizen. Denn sind jene immer schon simi-
litudines, so konnen diese weder in einem Ahnlichkeitsverhiltnis zum Gegen-
stand, durch den sie verursacht werden, noch zu der Wahrnehmung, die durch
sie ausgelost wird, stehen. Und dienen jene dazu, das Problem der kausalen
Wirkungsbeziehung zwischen dem materiellen Wahrnehmungsobjekt und dem
spirituellen Erkenntnisvermogen gleichsam durch eine graduelle Dematerialisie-
rung und Vergeistigung des Erkenntnisgegenstandes zu 16sen, so ist bei Des-
cartes unter der Voraussetzung des Dualismus der zwei Substanzen eine solche
Anpassung nicht konzipierbar, so daf$ jede direkte Kausalbeziehung zwischen
den Bewegungsreizen und den ihnen korrespondierenden Wahrnehmungen aus-
zuschlieflen ist. Descartes hatte also zu zeigen, dafl weder die Ahnlichkeit noch
die Annahme einer physischen Kausalbeziehung zur Konstitution von Wahr-
nehmung erforderlich ist.

Genau hierfiir gewinnt der Zeichenbegriff fiir ihn seine zentrale Bedeu-
tung.'4 Werden durch duflere Einwirkungen korpereigene Nerven affiziert, so
setzt sich, wie er in den Meditationes darlegt, diese Bewegung der Nerven bis zu
den inneren Gehirnteilen fort und gibt dort dem Geist ein Zeichen, etwas zu
empfinden (“menti signum dat ad aliquid sentiendum”), z.B. einen Schmerz im
Fuf$.’s Zwischen der Bewegung im koérperlichen Sensorium oder Gehirn und
der Empfindung bzw. Vorstellung im Geiste besteht kein physischer Kausalzu-
sammenhang. Gerade das Modell des Zeichens ermdglicht Descartes die Erset-
zung der physischen Kausalbeziehung durch eine gleichsam semantische Bezie-
hung; die Bewegung im Korper verursacht nicht, sie bezeichnet die Empfindung.
Die Nervenbewegungen - und nicht die Wahrnehmungen oder Ideen selbst, wie
bisweilen behauptet wurdel® - sind also Zeichen. Kann aber ihr Zeichencharak-
ter weder in einem Ahnlichkeits- noch in einem Kausalverhiltnis begriindet
sein, dann bleibt gemif$ der geldufigen Auffassung der Zeichentheorie als mogli-
ches Fundament der Zeichenrelation nur noch die willkiirliche Einsetzung. Und
genau diese wird fiir Descartes zum grundlegenden Modell seiner Theorie der
perzeptiven Erkenntnis dufSerer Dinge.

sentimens que nous en avons.... Et par ce moyen vostre esprit sera delivré de toutes ces peti-
tes images voltigeantes par I’air, nommées des ‘especes intentionelles’, qui travaillent tant
I’imagination des Philosophes.”

14 Vgl. J. W. YOLTON, Perceptual Acquaintance from Descartes to Reid (1984) 22ff.

15 DESCARTES, Meditationes VI, 20 (AT VII, 88): “... cum nervi, qui sunt in pede, vehementer et
praeter consuetudinem moventur, ille eorum motus per spinae dorsi medullam ad intima ce-
rebri pertingens ibi menti signum dat ad aliquid sentiendum, nempe dolorem tamquam in
pede existentem.”

16 So etwa bei J. W. YOLTON, On Being present to the Mind (1975) 384f. und C. J.
MCCRACKEN, Malebranche and British Philosophy (1983) 225.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

Die Eignung der willkiirlichen Sprachzeichen, ohne jede Ahnlichkeit von
Zeichen und Bezeichnetem Ideen zu exzitieren, liefert das Hauptargument ge-
gen das Ahnlichkeitspostulat der Speciestheorie.!” Wenn niamlich, wie er in Le
monde hinsichtlich der Erklirung der Lichtwahrnehmung ausfiihrt, die allein
aufgrund menschlicher Einsetzung signifikativen Worter uns Dinge erfassen las-
sen konnen, mit denen sie keinerlei Ahnlichkeit verbindet,

pourquoy la Nature ne pourra-t’elle pas aussi avoir estably certain signe, qui nous fasse
avoir les sentimens de la Lumiere, bien que ce signe n’ait rien en soy, qui soit semblable
a ce sentiment?18

Die Bewegungen des Sensoriums bezeichnen die sinnliche Idee des Lichts,
bzw. sind Zeichen, welche uns die Wahrnehmung des Lichts haben lassen. Sie
reprisentieren die sinnliche Idee des Lichts jedoch nicht. Denn ebenso, wie die
Ohren die Worter nur als Schall wahrnehmen und erst der ihre Bedeutung ken-
nende Geist die entsprechende Idee in sich hervorbringt, ist es “unser Geist, der
uns die Idee des Lichts immer dann reprisentiert, wenn die Aktion die diese
bezeichnet, unser Auge beriihrt” (c’est nostre esprit tout de mesme, qui nous
represente I’idée de la Lumiere, toutes les fois que I’action qui la signifie touche
nostre oeil).1?

Der Riickgriff auf das Modell des willkiirlichen Sprachzeichens erfolgt nicht
zufillig. Strukturell entspricht das bei Descartes vorliegende Problem, wie die
materiellen, mechanischen Bewegungsreize in der Lage sind, zu einer bestimm-
ten Wahrnehmung oder Vorstellung auf Seiten des Geistes zu fithren, genau
jener Frage, deren Erdrterung im Rahmen der Theorie der Sprache in der scho-

17" Vgl. DESCARTES, Dioptrique, disc. 1 (AT VI, 112, 5-28): “II faut ... prendre garde a ne pas
supposer que, pour sentir, I’ame ait besoin de contempler quelques images qui soyent envoy-
ées par les objets iusques au cerveau, ainsi que font communement nos Philosophes; ou, du
mois, il faut concevoir la nature de ces images tout autrement qu’ils ne font. ... Et ils n’ont eu
aucune raison de les supposer, sinon que, voyent que nostre pensée peut facilement estre ex-
citée, par un tableau, a concevoir I’object qui y est peint, il leur a semblé qu’elle devoit
Iestre, en mesme fagon, a concevoir ceux qui touchent nos sens, par quelque petits tableaux
qui s’en formassent en nostre teste, au lieu que nous devons considerer qu’il y a plusieurs au-
tres choses que des images, qui peuvent exciter nostre pensée; comme, par example, les sig-
nes et les paroles, qui ne resemblent en aucune facon aux choses qu’elles
signifient.”

18 DESCARTES, Le monde (AT XI, 4). Ebenso, wie die sprachlichen Ausdriicke vom Menschen
eingesetzt sind, um bestimmte Ideen zu exzitieren, sind die “mouvemens” “institués de la Na-
ture pour faire avoir de les sentimens.” Vgl. DESCARTES, Dioptrique, disc. 6 (AT VI, 130,
14f).

19 DESCARTES, Le monde (AT XI1.4, 20-28): “Mais vous direz, peut-estre, que nos oreilles ne
nous font veritablement sentir que le son des paroles, ny nos yeux que la contenance de celuy
qui rit ou qui pleure, et que c’est nostre esprit, qui ayant retenu ce que signifient ces paroles
et cette contenance, nous le represente en mesme temps. A cela je pourrois répondre que
C’est nostre esprit tout de mesme, qui nous represente I’idée de la Lumiere, toutes les fois que
Paction qui la signifie touche nostre oeil.” Vgl. Notae in programma quoddam (AT VIII/2,
360f).



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

lastischen Diskussion eine lange Tradition hat: der Frage nimlich, wie Sprach-
verstehen moglich ist. Denn daf$ Materielles materiell und Geistiges geistig ist,
war auch vor Descartes bekannt, so dafd es als durchaus erklirungsbediirftig
galt, wie denn die im materiellen Medium der vox oder scriptura realisierten
willkiirlichen Sprachzeichen imstande sind, die Vermittlung ihrer Bedeutung zu
leisten, d.h. eine geistige Idee auf Seiten des Intellekts des Horers hervorzuru-
fen.

Von der zeitgendssischen scholastischen Logik wurde mit Hinweis auf die
Tatsache, daf$ “der sprachliche Ausdruck als ein materielles Akzidenz nicht die
Kraft haben kann, eine geistige Erkenntnis des Intellekts zu bewirken”,20 deut-
lich gemacht, daf$

die Bezeichnungsleistung des sprachlichen Ausdrucks nicht durch irgendeine physische
Kausalitit geschieht, durch welche der sprachliche Ausdruck eine Erkenntnis oder den
Begriff der Sache im Geiste hervorbrichte, sondern gleichsam durch eine moralische
Kausalitit, durch die der sprachliche Ausdruck auf moralische Weise den Geist des Ho-
rers exzitiert, daf$ auf das Aussprechen des sprachlichen Ausdrucks hin, dessen Bedeu-
tung dem Horer bekannt ist, dieser dank des eingeprigten Erkenntnisbildes, das er zu-
vor schon besitzt, sofort einen Begriff von der bezeichneten Sache hervorbringen
kann.21

Was Mastrius hier in gingiger Weise mit dem Terminus der causalitas mora-
lis benennt,22 beschreibt er an anderer Stelle als occasionelle Verursachung oder

20 R. AVERSA, Logica (1623) 122: “Significatio sumpta in actu ultimo, prout vox actualiter in-
gerit alicui notitiam rei significatae, non est per aliqua causalitas physica qua vox producat
cognitionem. Non enim potest habere vim, vox accidens materiale, ad producendum cogni-
tionem intellectus spiritualem. Est autem quaedam veluti causalitas et excitatio moralis, qua
vox moraliter excitat mentem audientis, qui propter impositionem vocis, et ex sua cognitione
quam habet de significatione vocis, statim audita voce concipit eius rei cogitationem. (...) Si-
cut etiam ex re aliqua visa, solent quidam affectus excitari in nobis: non quod illa res quic-
quam physica causalitate efficiat in affectum nostrum; sed tantum moraliter ad eum movet,
quatenus nos ea visa illum elicimus.”

21 B. MASTRIUS / B. BELLUTUS, OFM, Disputationes in Organum Aristotelis (1644) 262b-263a:
“Dicendum ... exercitium significationis vocis ... non fieri per aliquam causalitatem physi-
cam, qua vox producat cognitionem, seu conceptum rei in mente, sed fit per quandam exci-
tationem, et causalitatem veluti moralem, qua vox moraliter excitat mentem auditoris, ut ad
prolationem vocis, cuius significationem scit, statim eliciat rei significatae conceptum merito
speciei impressae, quam prachabet.”

22 Das Konzept der causalitas moralis scheint im Rahmen der theologischen Diskussion der
Gnadenwirksamkeit der Sakramente entwickelt worden zu sein. Vgl. M. LEDESMA , Tomus
primus, q.3 a.1 (1555) 37f; zit. n. M. GIERENS, De causalitate sacramentorum (1935) 106:
“causas esse in duplici differentia: Alteras naturales, alteras morales. Morales autem appello
causas liberas, quae scilicet libere movent; ut qui consulit, qui imperat eius rei causa est, quae
per eius aut imperium aut consilium efficitur. ... Morales ... non attingunt actione phisica ef-
fectus suos nec influunt aut producunt qualitates aliquas. ... Virtus motiva moralis est autho-
ritas consulentis vel ratio qua persuadet vel praeceptum quo imperat. ... sicut causa naturalis
dividitur in principalem et instrumentalem, ita etiam moralis. Ut qui daret pecuniam pro re-
dimendis captivis, esset causa principalis redemptionis, moralis tamen. Pecunia vero vel mini-
ster destinatus ad redimendum sunt causae redemptionis instrumentales, sed morales. Et



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

Exzitation?3 und damit in genau jener - bereits dlteren24 - Terminologie, derer
sich auch Descartes bedient. Denn der in den Meditationes gebrauchten Wen-
dung des “signum dare” entspricht bei Descartes, mit der scholastischen Termi-
nologie hier vollig im Einklang,25 ein mehrfach verwendetes “occasionem da-
re”.26

Der Wert des Modells des willkiirlichen Zeichens besteht fiir Descartes somit
darin, dafd es genau fiir jene beiden Probleme, die sich aus seiner Metaphysik
der zwei Substanzen fiir die Erkenntnis ergeben mufSten, eine Lésung bereitstell-
te. Denn einerseits konnte mit ihm gezeigt werden, dafs durch das Zeichen ohne
irgendeine physische Einwirkung allein aufgrund einer moralischen oder occa-
sionellen Exzitation auf Seiten des Zeicheninterpreten eine Idee hervorgerufen
werden kann. Und andererseits machte es deutlich, daf§ das Funktionieren die-
ses Zeichens keinerlei Ahnlichkeit desselben zum Signifikat voraussetzt, sondern
allein durch eine willentliche Einsetzung hinreichend begriindet werden kann.

Die Sache hat allerdings einen Haken: Sprache ist ein System2” rememorati-
ver Zeichen.?8 Jede zeichenvermittelte rememoratio jedoch setzt eine zuvor er-
folgte unmittelbare Wahrnehmung des Erinnerten voraus, exzitiert nur, was

marsuppium dicitur moraliter continere redemptionem eo quod continet pecuniam qua fiet
redemptio captivorum. ... dico quod sacramenta novae legis sunt causae morales gratiae et
non naturales...” GABRIEL VAZQUEZ duflerte die Vermutung, daf$ der Begriff der moralischen
Kausalitit von Gregor von Valengia stammt; vgl. M. GIERENS (1935) 113.

23 Ebd. 249a-b: “... demonstravimus speciem, quam de se ingerit (249b) vox in mentem audito-
ris, non sufficere cum intellectu ad rem significandam, de qua fit sermo, sed necessario prae-
riquiri in intellectu auditoris speciem illius rei, quam vox significat, quae species per vocem
excitata concurrit postea cum intellectu ad pariendam notitiam significati, ad quam occasio-
naliter tantum, et per modum excitantis vox habet concursum...”

24 Zur occasionellen Verursachung von Erkenntnis durch Sprachzeichen und deren Vorausset-
zung vgl. z.B. JOHANNES DE ORIA, Summularum vol. primum (1987) 157f: “... signa ad pla-
citum significantia ponuntur ut, mediantibus ipsis, habeatur noticia de suis significatis: si, er-
g0, necessario presupponunt talem noticiam, quomodo mediantibus ipsis habetur. Responde-
tur, ponendo ...: duplex est noticia, scilicet habitualis et actualis; licet signum ad placitum si-
gnificans presupponat noticiam habitualem, que est species intelligibilis ... tamen mediante
ipso instrumentaliter seu occasionaliter habetur noticia actualis. Et sic patet quomodo repre-
sentat rem de novo, quia actualiter, necessario presupponendo eam representatam habituali-
ter.”

25 Vgl. R. SPECHT, Uber ‘occasio’ und verwandte Begriff vor Descartes: Archiv fiir Begriffsge-
schichte 15 (1971) 215-155; DERs., Uber ‘Occasio’ und verwandte Begriffe bei Zabarella
und Descartes: Archiv fiir Begriffsgeschichte 16 (1972) 12-27; DERS., Commercium mentis et
corporis (1966) Kap. 2.

26 Vgl. z.B. DESCARTES, Dioptrique, disc. 4 (AT VI, 114, 1-11), s. Anm. 105; Notae in pro-
gramma quoddam (AT VIII/2, 360), s. Anm. 161.

27 Die Verwendung des Begriffs des Zeichensystems zur Bestimmung von Sprache ist hierbei
durchaus nicht anachronistisch. Vgl. J. H. BISTERFELD, Philosophiae primae seminarium
(1657) 219: “Inter signa humana, excellunt voces articulatae, pronuntiatae, vel scriptae, qua-
rum systema dicitur linguae.”

28 JOHANNES DUNS ScoTus, Ox. IV, d. 1 q. 4, op. omn. (1639) 8.90a: “Sermo audibilis est
signum rememorativum respectu conceptus...”



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

bereits habituell bekannt ist. Insofern hatte schon Augustinus betont, daf§ eher
das Zeichen durch die zuvor erkannte Sache als umgekehrt durch das gegebene
Zeichen die Sache selbst gelernt werde (“magis signum re cognita quam signo
dato ipsa res discitur”).2 Man kann reden soviel man will, hat der Hoérer nicht
bereits ein Erkenntnisbild der Sache, iiber die gesprochen wird, in sich, wird in
ihm kein Begriff derselben verursacht (“quantumcumque sermo proferretur, si
audiens non haberet in se speciem rei prolatae, nullus conceptus causaretur in
eo de illa re”).30 Und diese species, dieser Begriff der Sache, kann eben nur aus
der sinnlichen Wahrnehmung selbst gewonnen werden.3! Die Kenntnis der Din-
ge liegt dem Funktionieren von Sprache vorauf und zugrunde.32 Wenn nun
Descartes die rememorative und exzitative Funktionsweise sprachlicher Aus-
driicke zum Modell fiir die Erkliarung der perzeptiven Erkenntnis dufSerer Dinge
nimmt, so mufS sich daraus zwangsliufig ein recht intrikates Problem ergeben.
Das Modell der sprachlichen Bezeichnung soll bei ihm ndmlich genau dasjenige
erkliren, was nach gingigem Verstindnis gerade die Voraussetzung fiir jedes
Funktionieren sprachlicher Bezeichnung darstellt: die unmittelbare, jedenfalls
nicht sprachlich vermittelte Erkenntnis der Dinge.

Die Konsequenz kann nur sein, daf§ die Kenntnis der Signifikation der Zei-
chen, weil sie eben nicht durch sinnlich Erfahrung ‘von auflen’ erlernt sein
kann, je schon ‘im Innern’ angelegt, sprich angeboren ist. Die Annahme angebo-
rener sinnlicher Ideen ist damit bereits fiir die Gewihrleistung der einfachen
perzeptiven Wahrnehmung erforderlich. Sie ist die Voraussetzung fiir das Funk-
tionieren der natiirlichen Sprache der Erkenntnis. Denn nur so kann der Geist
sich, veranlaf$t durch die korperlichen Signale, die entsprechenden sinnlichen
Idee vorstellen.33 Das Angeborensein der Ideen heifst jedoch nichts anderes, als

29 AUGUSTINUS, De magistro X, 33.

30 JOHANNES DUNS ScoTUs, Ox. 1V, d.1, q. 4, op. omn. (1639) 91a.

31 vgl. B. COLUMBUS, OFM, Nowvus cursus philosophicus (1669) 217b: “(Vox) ut est significati-
va ... est signum rememorativum, cuius notitia habetur apud illos, qui impositio ipsius vocis
significativae innotescit. ... observo nos non duci in cognitionem rei, cui vox imponitur, nisi
prius per speciem noverrimus eam rem, quae voce afficitur: quando autem eius
cognitionem habitualem habemus, audientes vocem, nobis comparamus actualem notitiam
per eamdemmet vocem tamquam per signum rememorativum...”

32 Vgl. B. MASTRIUS DE MELDULA / B. BELLUTUS, OFM, Disp. in Organum Aristotelis (1644)
263a: “...cum ...vox sit accidens materiale, non potest habere vim producendi cognitionem
intellectus, quae spiritualis est. ...vox tantum immutat sensum auditus... auditu tamen immu-
tato a voce significativa immutatur phantasia, et memoria, et rememoratur rei, cui tale no-
men fuit impositum, et sic excitat intellectum ad considerationem illius rei, cuius prius habuit
notitiam, non enim moveret, et excitaret, nisi res, cui imponitur, prius fuerit sibi nota, et
quod ad rem illam significandam imponebatur... Ex hoc colligitur, quod ut vox sig-nificativa
suum munus exerceat, ducat scilicet mentem audientis in cognitionem rei significatae, triplex
notitia requiritur, tum ex parte loquentis, tum audientis, notitia scilicet ipsius vocis, significa-
tionis eius, et rei significatae per ipsam.”

33 Vgl. DESCARTES, Notae in Programma quoddam (AT VIII/2.359): “Quippe nihil ab objectis
externis ad mentem nostram per organa sensuum accedit, praeter motus quosdam corporeos



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

dafl der Mensch das Vermogen besitzt,34 auf die entsprechende “occasio” hin
sich selbst die Ideen zu reprisentieren, d.h. jene Ideen zu bilden,35 durch die uns
die Dinge reprisentiert werden, genau so, wie es unsere facultas cogitandi ist,
aus der die Ideen stammen, die uns, wenn wir Worter horen, deren Signifikate
reprasentieren.3® Genau dieser Punkt wurde spiter zum Gegenstand der Kritik
von Seiten Malebranches.

Das von Descartes entwickelte Modell der Erklirung perzeptiver Wahrneh-
mung als einer Art gottlich instituierter Zeichensprache hat jedoch - trotz gele-
gentlicher Kritik37 - schnell eine weite Verbreitung erlangt. Es kann in der auf
Descartes reagierenden Schulphilosophie sogar wieder an jene Systemstelle zu-
riickwandern, von der her Descartes es offenbar entwickelt hatte, die Theorie

..., sed ne quidem ipsi motus, nec figurae ex iis ortae, a nobis concipiuntur, quales in organis
sensuum fiunt... Unde sequitur, ipsas motuum et figurarum ideas nobis esse innatas. Ac tanto
magis innatae esse debent ideae doloris, colorum, sonorum, et similium, ut mens nostra pos-
sit, occasione quorundam motuum corporeorum, sibi eas exhibere; nullam enim similitudi-
nem cum motibus corporeis habent.”

34 Ebd. 357: “Non ... umquam scripsi vel judicavi, mentem indigere ideis innatis, quae sint
aliquid diversum ab ejus facultate cogitandi...”

35 EBD. 358f: “... quisquis recte advertit, quousque sensus nostri se extendant, et quidnam sit
praecise, quod ab illis ad nostram cogitandi facultatem potest pervenire, debeat fateri, nulla-
rum rerum ideas, quales eas cogitatione formamus, nobis ab illis exhiberi. Adeo ut nihil sit in
nostris ideis, quod menti, sive cogitandi facultati, non fuerit innatum, solis iis circumstantiis
exceptis, quae ad experientiam spectant: quod nempe judicemus, has vel illas ideas, quas
nunc habemus cogitationi nostrae praesentes, ad res quasdam extra nos positas referri: (359)
non quia istae res illas ipsas notrae menti per organa sensuum immiserunt, sed quia tamen
aliquid immiserunt, quod ei dedit occasionem ad ipsas, per innatam sibi facultatem, hoc
tempore potius quam alio, efformandas.”

36 Ebd. 360f: “... observatio, si fiat per visum, nihil propria sua vi mente exhibet praeter pictu-
ras, et quidem picturas ex sola motuum quorundam corporeorum varietate constantes...; si
per auditum, nihil praeter verba et voces ... Et sane, quod visus nihil praeter picturas, nec
auditus praeter voces vel sonos, proprie ac per se exhibeat, unicuique est manifestum: adeo
ut illa omnia quae praeter istas voces vel picturas cogitamus tanquam earum significata, nobis
repraesententur per ideas non aliunde advenientes quam a nostra cogitandi facultate, ac
proinde cum illa nobis innatas, hoc est potentia nobis semper inexistentes...”; vgl. A.
ARNAULD / P. NICOLE, L’art de penser (1965) 46: “Il est donc faux que toutes nos idées vien-
nent de nos sens; mais on peut dire au-contraire, que nulle idée qui est dans notre esprit ne
tire son origine des sens, sinon par occasion, en ce, que les mouvemens qui se font dans no-
tre cerveau, qui est tout ce que peuvent faire nos sens, donnent occasion a ’ame de se former
diverses idées qu’elle ne se formeroit pas sans cela...”

37 J. GLANVILLE (The Vanity of Dogmatizing, 1661) fragt im Zusammenhang mit der Darstel-
lung der erkenntnistheoretischen Konsequenzen des Leib-Seele-Dualismus (...body cannot act
on any thing but by motion; motion cannot be received but by quantitative dimension; the
soul is a stranger to such gross substantiality, and hath nothing of quantity..., p. 29): “... by
what Art doth the soul read that such a ... stroke in matter ... signifies such an object? Did we
learn such an Alphabet in our Embryostate?” (30) und bestreitet, dafs “the Philosophy of the
most ingenious Des-Cartes help us out: For that striking upon divers filaments of the brain
cannot well be supposed to represent their respective distances, except some ... kind of Infe-
rence be alloted us in our faculties; the concession of which will only steed us as a Refuge for
Ignorance” (31f).



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

des Zeichens im Rahmen der Peribermeneias-Kommentierung. Jean-Baptiste
Duhamel erliutert hieran die Distinktion von signum naturale und signum arbi-
trarium,38 indem er die gottlich instituierte Verbindung der korperlichen Bewe-
gung oder zerebralen vestigia und der Perzeptionen als einen natiirlichen Zei-
chenzusammenhang den menschlich eingesetzten sprachlichen Ausdriicken ge-
geniiberstellt. Hatte Descartes jenen nach dem Modell der sprachlichen Be-
zeichnung konzipiert, so wird er hier genau zum Exempel des natiirlichen Zei-
chen.

In England iibernimmt der Cambridger Platoniker Ralph Cudworth das
Modell der durch das Zeichen regulierten “magicall union” von Kérper und
Geist, wenn er betont, dafs

Sense ... is but a kind of Speech, (if I may so call it) Nature as it were talking to us in the
Sensible Objects without, by certain Motions as Signs from thence Communicated to
the Brain.3?

Eine solche Adaptation bot sich hier an. Denn in Cudworth’s Darstellung
werden die deutlichen Parallelen der cartesischen Theorie zu jener Konzeption
sinnlicher Wahrnehmung prisent, die schon Thomas von Aquin als die platoni-
sche beschrieben hatte.40

38 J. B. DUHAMEL, Philosophia vetus et nova (1682) 182: “Est itaque connexio quaedam neces-
saria inter signa naturalia, et res ipsas, quae ab iis repraesentarentur. Sic impressio illa,
quam arbor visa cerebro infigit, cum idea arboris est necessario connexa; non item vox illa
“arbor” cum idea vel notione arboris est colligata: prior quidem ab authore naturae; posteri-
or ab hominum voluntate profecta est. Sic enim Deus animum cum corpore conjunxit, ut
certos corporis motus, aut certa vestigia cerebri quaedam perceptiones, vel ideae consequan-
tur, ac vicissim...”

39 R. CUDWORTH, A Treatise Concerning eternal and Immutable Morality (1731): 214; vgl.
ebd. 215f: “... as in Speech, when Men talk to one another, they do but make Certain Moti-
ons upon the Air, which cannot Impress their Thoughts upon one another in a Passive Man-
ner; but it being first consented to and agreed upon, that such certain Sounds shall signify
such Ideas and Cogitations, he that hears those Sounds in Discourse, doth not fixe his
Thoughts upon the Sounds themselves, but presently Exerts from within himself (216) such
Ideas and Cogitations as those Sounds by Consent signify, though there be no Similitude at
all betwixt those Sounds and Thoughts. Just in the same manner Nature doth as it were talk
to us in the Outward Objects of Sense... only by certain Local Motions from them, as it were
dum Signs made in the Brain; It having Constituted and Appointed by Nature’s Law, that
such Local Motions shall signify such Sensible Ideas and Phantasms, though there be no Si-
militude at all betwixt them ... as there is non Similitude betwixt many Words and Sounds,
and the Thoughts which they signify.”

40 Vgl. Ebd. 214f: “... all Perception whatsoever is a Vital Energy, and not a Meer Dead Passi-
on; ... there is nothing Communicated in Sensation from the Material Objects without, but
only Certain Local Motions, that are propagated from them by the Nerves into the Brain;
which Motion cannot propagate themselves Corporeally upon the Soul, because it penetrates
and runs through all the Parts of its own Body. But the Soul, by reason of that Vital and Ma-
gical Union which is between it and the Body, sympathizing with the several Motions of it in
the Brain, doth thereupon exert Sensible Ideas or Phantasms within it self, whereby it percei-
ves or takes Notice of Objects Distant from the Brain, either within or without the Body.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

Die sprachliche Bezeichnung wird bald zum Paradigma der Beschreibung des
Leib-Seele-Verhiltnisses. In Deutschland tibernimmt Johannes Clauberg dieses
Modell.#! Daf§ die korperlichen Zeichen von Sprache, Schrift und Gesten tat-
sdchlich ihre Funktion der Expression von Gedanken erfiillen kénnen, obwohl
zwischen ihnen auf der einen und den geistigen pensées auf der anderen Seite
des metaphysischen Hiatus keinerlei Ahnlichkeit besteht, hilt auch Cordemoy
fiir “une des principales choses” der Betrachtung des Zeichens.*? Er sieht darin
namlich das “schonste Mittel”, das “Geheimnis” der Verbindung von Leib und
Seele zu erkennen; bzw. zu erkennen, dafs es hier im Grunde ein Geheimnis
nicht gibt. Denn wenn es bereits den Menschen moglich ist, durch blofSe Einset-
zung gewisse korperliche Bewegungen mit bestimmten geistigen Gedanken zu
verbinden, dann wird es keine Schwierigkeit machen, zu begreifen, daf$ auch der
“Auteur de la nature” imstande war, eine solche Verbindung zwischen den Be-
wegungen des Korpers und den Gedanken einzusetzen.*3

Many of which Sentiments and Phantasms have no Similitude at all, ei-ther with those Local
Motions made in the Brain, or with the Objects without... “; vgl. THOMAS VON AQUIN, Sth 1
q. 84 a. 6: “Sensum ... posuit [sc. Plato] virtutem quamdam per se operantem. Unde nec ipse
sensus, cum sit quaedam vis spiritualis, immutatur a sensibilibus; sed organa sensuum a sen-
sibilibus immutantur; ex qua immutatione anima quodammodo excitatur, ut in se species
sensibilium formet.”

41 vgl. J. CLAUBERG, Exercitationes de cognitione Dei et nostri, in: Op. omn. philos. (1691)
753: “Ad rationem dubitandi allatam, quod inter corporis motus et animi cogitationes nulla
sit affinitas, responderi potest, quod etiam inter conceptus nostros et vocabula quibus illos
exprimimus nulla sit cognatio naturae; sed quod haec vocabula ad hos conceptus designan-
dos inventa et adhibita sint, id totum ex arbitrio et beneplacito humano pendeat. Ita ergo eti-
am se res habet cum motibus nostri corporis et cogitationibus mentis, quae ex institutione et
beneplacito Dei talem inter se nexum habent, qualem habere experimur.”

42 G. DE CORDEMOY, Discours physique de la parole (1968) 209: “Une des principales choses,
que je trouve digne de consideration touchant ces signes, est qu’ils n’ont aucune conformité
avec les pensées, que ’on y joint par institution. En effet, soit que nous exprimions nos pen-
sées par des gestes, par des discours, ou par des caracteres, qui sont les trois sortes de signe
les plus ordinaires, par lesquels nous fassions connoitre nos pensées, nous ne voyont bien ...
qu’il n’y a rien de moins ressemblant & nos pensées, que tout ce qui nous sert a les expli-
quer.”

Ebd. 210: “Mais ce que je trouve de plus admirable en cela, c’est que cette extréme differen-

ce qu’il y a entre ces signes et nos pensées, en nous marquant celle qui est entre nétre corps

et ndtre ames, nous donne en méme temps a connoitre tout le secret de leur union. Au moins

il me semble que cette étroite union, que la seule institution des hommes est capable de met-

tre entre certains mouvemens exterieurs, et nos pensées, est ... le plus beau moyen de conce-

voir en quoy consiste veritablement I'union du corps et de I’'ame. Car enfin, si I’on congoit
que les hommes puissent par institution joindre certains mouvemens a certaines pensées, on
ne doit pas avoir de peine a concevoir que I’Auteur de la nature, en formant un homme,
unisse si bien quelque pensées de son ame a quelques mouvemens de son corps, que ces
mouvemens ne puissent étre excitez dans les corps, qu’aussi-tot des pensées ne soient excitées
en I’ame; et que reciproquement, dés que I’ame veut que le corps soit m d’une certain
fagon, il le soit en méme temps.” R. SPECHT hat durchaus Recht mit seiner beziiglich dieser
Ausfithrungen gedufSerte Vermutung (Commercium mentis et corporis (1966) 144): “Viel-

43



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

Hatte bereit Augustinus das Verhiltnis von Leib und Seele am Gleichnis der
Konstitution des Sprachzeichens aus sonus und significatio veranschaulicht,** so
wird hier erneut der signifikative sprachliche Ausdruck gleichsam zum Modell
des Menschen. Dieses Konzept eines nach dem Paradigma der Signifikation
willkiirlicher Sprachzeichen geregelten Zusammenhanges von koérperlichen und
mentalen Prozessen stellt eine Moglichkeit dar, das insbesondere in der Wahr-
nehmung zutage tretende Problem der Vermittlung von Geist und Korperlich-
keit ohne Rekurs auf die Annahme einer kausalen Beeinflussung - und sei es
auch nur metaphorisch - in den Griff zu bekommen.

2. Reprisentation und Zeichen in der Arnauld-Malebranche-Kontroverse

Bei Malebranche fiihrt die Einsicht, daf$ die dufSeren Dinge lediglich Gele-
genheitsursachen der menschlichen Erkenntnis sein kénnen, bekanntlich zu an-
deren theoretischen Konsequenzen. Zentral fiir diesen Zusammenhang sind die
ersten sechs Kapitel des 2. Teils vom 3. Buch seiner Recherche de la verité.
Nachdem er hier das Erkenntnisproblem zunichst in einer Weise exponiert, die
nicht anders als traditionell zu nennen ist, prisentiert Malebranche vier Lo-
sungsmodelle, nach deren Abweisung allein seine Lehre, “Que nous voyon tou-
tes choses en Dieu”, als wahrscheinlich und plausibel itibrig bleiben wird. Den
sechs Kapitel unterliegt folgende Argumentationsbewegung*: Da nur erkannt
werden kann, was der Seele prisent und mit ihr “intimement unie” ist, die du-
8eren, entfernten und materiellen Dinge dies beides aber nicht sind und an sich
selbst nicht sein konnen, bedarf es einer reprisentierenden Instanz, der Ideen
(Kap. 1).4¢ Ausgangspunkt ist also auch fiir Malebranche genau jenes Argument,

leicht ist das ein Hinweis auf den sprachphilosophischen Hintergrund der cartesischen Lehre
von der Sinnlichkeit.”

44 Vgl. AUGUSTINUS, De quantitate animae, XXXII 66 (PL 32, 1072).

45 Im Hintergrund der Prisentation der verschiedenen Meinungen scheint die Quaestio 84 des
ersten Teils der Summa theologica des Thomas von Aquin (“quomodo anima corpori con-
juncta intelligat corporalia quae sunt infra ipsam™) zu stehen, in der ein analoges Spektrum
von Losungsmodellen - wenngleich selbstverstindlich mit ganz anderem Ergebnis - erdrtert
wird (Art. 2: “Utrum anima per essentiam suam corporalia intelligat”; Art. 3: “Utrum anima
intelligat omnia per species sibi naturaliter inditas”; Art. 5: “Utrum anima intellectiva co-
gnoscat res immateriales in rationibus aeternis”; Art. 6: “Utrum intellectiva cognitio accipia-
tur a rebus sensibilibus”). Diese bekannte Exposition des Problems der Erkenntnis dufSerer
Dinge benutzt Malebranche als Folie, um verschiedene Aspekte der cartesischen bzw. carte-
sianischen Erkenntnislehre zu problematisieren.

46 N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité 111, 2, 1, § 1, (Euvres complétes, hg. A. Robinet
(1958-67) 1.413f.: “Je croi que tout le monde tombe d’accord, que nous n’appercevons
point les objects qui sont hors de nous par eux-mémes. Nous voyons le Soleil, les Etoiles, et
une infinité d’objects hors de nous; et il n’est pas vraisemblable que ’ame sort du corps, et
qu’elle aille, pour ainsi dire, se promener dans les cieux, pour y contempler tous ces objects.
Elle ne les voit donc point par eux-mémes, et ’objet immédiat de noétre esprit, lorsqu’il voit
le Soleil par example, n’est pas le Soleil, mais quelque chose (114) qui est intimement unie 4



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

mit dem innerhalb der Schulphilosophie die Notwendigkeit der species und bei
Locke die der Ideen begriindet wird.

Die species hatten, wie gesehen, die Funktion, sowohl die raumliche wie die
metaphysische Distanz zwischen dem materiallem Erkenntnisobjekt und dem
immateriellen Erkenntnisvermégen zu iiberbriicken und hierdurch beides zu
vereinen. Beide Momente, die Prisenz des Abwesenden*” und die innerliche
Vereinigung des Unvereinbaren$, sind auch fiir Malebranche Voraussetzung der
Erkenntnis materieller Dinge. Nachdem jedoch im Anschluf§ an Descartes fest-
steht, dafl die die Erkenntnis erst ermoglichende geistige Prisenz der Dinge
nicht durch die Annahme von species geleistet werden kann (Kap. 2), bleibt zu
kliren, was dann dasjenige ist, welches die Reprisentation gewihrleistet. Die
folgenden drei Kapitel thematisieren unterschiedliche Lésungsvarianten, in de-
nen die Seele selbst - sei es durch ein aus eigener Kraft erfolgendes “se représen-
ter” (Kap. 3), sei es mittels angeborener Ideen (Kap. 4),% sei es mittels ihrer
eigenen Wesenheit (Kap. 5)%0 - diese Reprisentation leistet. Nachdem diese im
Einzelnen zuriickgewiesen worden sind, wird als einzig mogliche Losung die
Reprisentation der Dinge durch die gottlichen Ideen tibrig bleiben.

Sicherlich ist Gouhier darin zuzustimmen, daf$ die vier der Formulierung sei-
ner eigenen Position voraufgehenden Kapitel nicht als “histoire du probléme de

ndtre ame; et c’est ce que j’appelle idée. Ainsi par le mot idée je n’entends ici autre chose,
que ce qui est ’objet immédiat, ou le plus proche de I’esprit, quand il appercoit quelque ob-
jet, c’est-a-dire ce qui touche et modifie I’esprit de la perception qu’il a d’un objet.”

47 Ebd. 414: “Il faut bien remarquer qu’afin que I’esprit appercoive quelque objet, il est abso-
lument nécessaire que I’idée de cet objet lui soit actuellement présente...”

48 Ebd. 416: “... choses matérielles ... certainement ne peuvent s’unir 2 notre ame, de la fagon
qui est nécessaire afin qu’elle les appergoive: parce qu’étant étendués, et ’ame ne ’étant pas,
il n’y a point de rapport entr’elles.”

49 N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité 111, 2, 4, (Buvres (1958-67) 1.429ff. Das Zentrum
der Argumentation Malebranches hinsichtlich dieser Meinung liegt darin, daf§ auch unter der
Voraussetzung von - aufgrund des Sparsamkeitsprinzips (“Dieu agit tolijours par les voyes
les plus simples”) gleichwohl abzulehnenden - angeborenen Ideen, diese nicht in suffizienter
Weise die reprisentierende Erkenntnistitigkeit der Seele begriinden konnten, da bereits die
Auswahl der jeweils zu dem von den Dingen allein mitgeteilten mechanischen Bewegungsreiz
passenden Idee ein unlésbaren Problem darstellen wiirde (ein Problem, das fiir Descartes
durch das Modell der ‘Natursprache’ als geldst galt). Vgl. 431: “... Quand méme ’esprit au-
roit un magazin de toutes les idées qui lui sont nécessaires pour voir les objets, il seroit
néanmoins impossibles d’expliquer comment ’'ame pourroit les choisir pour se les représen-
ter... On ne peut donc pas dire que les idée des choses soient créees avec nous, et que cela
suffit afin que mous voyons les objets qui nous environnent.” (Hervorhebung von mir).

50 N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité 111, 2, S, Oeuvres (1958-67) 1.433ff. Malebranche
richtet sich hier gegen das Konzept einer von der Bestimmung der Ideen als blofle Modifika-
tionen der Seele getragenen Moglichkeit eines “se représenter” aller Dinge. Vgl. 433: “... la
difficulté est de scavoir, si les idées qui representent quelque chose qui est hors de ’ame, et
leur ressemble en quelque fagon, comme les idées du Soleil, d’'une maison ... &c. ne sont que
des modifications de ’ame: de sorte que I’esprit n’ait besoin que de lui-méme, pour se repré-
senter toutes les choses qui sont hors de lui.” (Hervorhebung von mir).



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

la connaissance” zu lesen sind und in erster Linie zum Beweis der letzteren die-
nen sollen.’! Das heifSt aber keineswegs, daf§ der kritische Aspekt dieser Aufzih-
lung akzidentell52 wire. Vielmehr hat m.E. Alquié zu Recht betont, dafd in den
drei auf die offensichtlich in Anlehnung an Descartes gefiihrte Polemik gegen
die Speziestheorie der “Peripatetiker”s3 folgenden Positionen jeweils unter-
schiedliche Aspekte der cartesischen Theorie selbst thematisiert werden.’* Das
Hauptanliegen Malebranches ist die Zuriickweisung der verschiedenen Varian-
ten einer jeweils in der Figur des se représenter zum Ausdruck kommendenss
Annahme der Selbstsuffizienz und Eigentitigkeit des menschlichen Erkenntnis-
vermogens, denn: “Non sumus sufficientes cogitare aliquid a nobis, tamquam ex
nobis, sed sufficientia nostra ex Deo est”, wie er mit Paulus sagt.56¢ Am deutlich-
sten kommt dies im 3. Kapitel zum Ausdruck, wo er die Meinung jener attac-
kiert,

qui croyent, que nos ames ont la puissance de produire les idées des choses ausquelles

elles veulent penser: qu’elles sont excitées a les produire par des impressions que les ob-

jects font sur le corps, quoique ces impressions ne soient pas des images semblables aux
objets qui les causent.’”

Die Annahme eines solchen, die Partizipation an der géttlichen Potenz vor-
aussetzenden® “se représenter les objets” lehnt er als Ausdruck menschlicher
Selbstiiberschitzung entschieden ab:

Cette participation a la puissance de Dieu, que les hommes se vantent d’avoir pour se
représenter les objets... est une participation qui semble tenir quelque chose de
I'indépendance, comme on I’explique ordinairement. Mais cette aussi une participation
chimérique, que I’ignorance et la vanité des hommes leur a fait imaginer. Ils sont dans
une dépendance bien plus grande qu’ils ne pensent de la puissance et de la bonté de
Dieu...>?

Wenngleich vielfach gerade hinsichtlich dieser Meinung die Schwierigkeit
einer eindeutigen historischen Identifizierung bekundet wird,0 liegen die Bezii-

51 HENRI GOUHIER, La philosophie de Malebranche et son expérience religieuse (1948) 224.

52 Ebd.

53 N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité 111, 2, 2, (Euvres (1958-67) 1.418ff. Hierbei ver-
mischt Malebranche jedoch, wenn er die “espéces impresses” als “petits corps” beschreibt
(419), die “commune opinion ... des Peripateticiens” (418) mit Elementen der von dem de-
zidierten Antiperipatetiker Gassendi vertretenen epikureischen Eidola-Lehre. Vgl. F. ALQUIE,
Le Cartésianisme de Malebranche (1974) 191f.

54 F. ALQUIE, Le Cartésianisme de Malebranche (1974) 191.

55 Vgl. Anm. 142 u. 143.

56 N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité, (Euvres (1958-67) 1.439; vgl. 2 Korinther 3. 5.

57 N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité, (Buvres (1958-67) 1.422.

58 Ebd.: “Ils prétendent que c’est en cela que ’homme est fait 2 I'image de Dieu, et qu’il parti-

cipe a sa puissance.”

59 Ebd. 422; (Hervorhebung von mir).

60 F. ALQUIE, Le Cartésianisme de Malebranche (1974) 192; vgl. G. RODIS-LEWIS, Notes de
Iéditeur, in: N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité, (Euvres (1958-67) 1.524f, n. 344.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

ge m.E. offen auf der Hand. Ein unmittelbarere Bezug ergibt sich zu Louis De la
Forge, der das menschliche Vermogen des “se représenter toutes choses a luy
mesme” unter Hinweis auf dessen Partizipation am gottlichen Geist begriindet
hatte.6!

Aber auch Descartes hatte in Le monde deutlich betont - und De la Forge
hatte diese Stelle ausfiihrlich zitiert62 -, daf§ es unsere Seele selbst sei, die auf
Veranlassung durch mechanische Bewegungsreize hin “nous represente I’idée de
la Lumiere”. Diese Formel des ‘se représenter’ oder, lateinisch: des ‘sibi aliquid
repraesentare’ (sich etwas vorstellen) ist in der mittelalterlichen Terminologie
nicht - oder allenfalls in bezug auf das gottliche Erkennen® - nachweisbar.
Denn dort ist es stets der geistige Begriff und nicht die Seele selbst, welcher ihr
etwas reprisentiert. Hat sie auch - vorbereitet durch die spitmittelalterliche Fi-
gur des ‘effective repraesentare’- in der cartesianischen Erkenntnislehre nicht
ihren Ursprung,®* so scheint sie doch gerade hier in terminologischer Weise6’
gebriuchlich geworden zu sein.6¢ Thre Verwendung war hier insofern nahege-

61 1. DE LA FORGE, Traité de lesprit de I’homme (1974) 175: “... comment il est possible que
des choses Spirituelles, telles que sont les idées ou les formes de nos pensées, nous puissent
faire concevoir les Corps et ses proprietez, avec lesquelles elles n’ont aucun raport ny res-
semblance. Cela n’est pas sans difficulté; mais neanmoins vous ne devez pas douter de ce que
ie viens de dire, principalement si vouz prenez garde a deux choses. La premiere, que I’Esprit
estant une chose qui pense, sa nature est necessairement telle qu’il peut par ses propres pen-
sées se representer toutes choses a luy mesme [Hervorhebung von mir]; Et la seconde, que
nostre Esprit est divinae quasi particula mentis. Or cét Esprit Infiny qui connoist toutes cho-
ses par luy mesme, ne pourroit pas connoistre les Corps, s’il estoit impossible que sa pensées,
toutes Spirituelle qu’elle est, les luy put representer. Il n’y a donc point d’inconvenient de di-
re, que nos Idées, quoy que Spirituelles, ont le pouvoir de nos faire concevoir les Corps aussi
bien que les Esprits; Au contraire, nous devons croire que c’est une suite de ’essence de la
pensée, de pouvoir representer I’objet auquel nous pensons, et d’en estre ainsi 'image et le
tableau.”

62 Ebd. 168f.

63 Vgl. Kap.III, Anm. 88.

64 Bereits Hurtado hatte das signum formale, bzw. die cognitio Formalzeichen oder die “reprae-
sentatio formalis” des Erkenntnisgegenstandes als jenes Zeichen beschrieben, durch welches
wir uns den Gegenstand vorstellen, ohne daf$ es dazu noch eines anderen Zeichens bedarf;
vgl. P. HURTADO DE MENDOZA, S], Disp. de universa philosophiae (1617) 8f: “Hoc signum
[sc. formale] est cognitio, quae est formalis repraesentatio obiecti, signum expressum sive
species expressa illius, unde per illa nobis repraesentamus obiectum, quin sit necessarium ali-
ud signum, quod est esse signum formale.”

65 Das ist insofern zu betonen, als das Franzosische auch einen unspezifischen Gebrauch im
Sinne des “s’imaginer” kennt. Und in diesem Verstindnis kann selbst Malebranche das “se
représenter” verwenden. Vgl. MALEBRANCHE, Recherche de la verité, (Euvres (1958-67)
1.429: “...il faut se représenter...”; ebd. 1.257: “Représentons-nous quel seroit ’etonnement
des hommes...”

66 Descartes verwendet mehrfach bedeutungsgleich hierzu auch die Formel des “sibi exhiberi”;
vgl. Notae in programma quoddam (AT VIII/2.359, s. Anm. 34). Die Ubersetzung von Cler-
selier sowie De la Forge, der auch diese Stelle zitiert, gibt dies als “se représenter” wieder;
vgl. L. DE LA FORGE, Traité de ’esprit de I’lhomme (1974) 172. Chauvin wird diese Stelle spi-



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

legt, als der menschliche Geist nach Descartes, Arnauld u.a. als aktives Vermo-
gen der Hervorbringung der - ihm gleichwohl angeborenen - Ideen®” selbst die
“causa proxima” der Reprisentation ist.68 Und genau das war fiir Malebranche
das hauptsichliche Skandalon, gegen das sich seine Kritik an der Erkenntnisleh-

67

68

ter unter Verwendung von “res sibi praesens facere” referieren, vgl. E. CHAUVIN, Lexicon
philosophicum (1713) 622b: “... species impressa nihil aliud est, quam motus aliquis ab ob-
jectis mediate, vel immediate, exterioribus corporis partibus impressus, indeque per nervos
ad cerebrum transmissus; vel certa fibrarum cerebri commotio, ex spiritum animalium, in ce-
rebro decurrentium, agitatione procedens: quae, cum nulla habeant cum rebus objectis natu-
rae similitudinem, nulla alia de causa earum habentur repraesentamina, quam quod ipsorum
occasione mens res sibi faciat praesentes, easdemque in ideis suis exinde nascentibus contem-
pletur.” Vgl. ANTOINE LE GRAND, Institutio philosophiae secundum Principia Renati Des-
cartes, P. VIII c. 10 (*London 1680) 578: “Ita ... sumus a natura comparati, ut occasione
quorundam motuum, qui in organis fiunt, quasdam in mente ideas rerum ac figuras nobis re-
praesentemus.” (zit. n. W. HAMILTON, The Cartesian Theory of Perception and Ideas, in: TH.
REID, Philosophical Works (1895) 964). In der Logik von Port-Royal heift es, “la forme par
laquelle nous nous représentons ces choses, s’appelle idée.” (A. ARNAULD / P. NICOLE, L’art
de penser (1965) 37). Ebenso bestimmt Arnauld, “apercevoir une chose, en avoir la percepti-
on, et se la représenter A I’esprit, sont la méme chose.” (A. ARNAULD, Défense de M. Arnauld
(1775-83) 38.588). Von Arnauld abhingig ist M. FARDELLA, Universae philosophiae systema,
t.1 (1691) 136: “Quaelibet Idea duo necessario respicit, videlicet Mentem, tamquam princi-
pium, et subiectum, cui inest, et obiectum, quod Mens per Ideam sibi repraesentat...” Vgl.
auch ]J. CLAUBERG, Metaphysica, XXI, n. 331, Op. omn. philos. (1691) 337: “Mens de Deo
cogitans est causa ideae seu notionis, quatenus intus operando Deum sibi repraesentat: atqui
Deus est causa exemplaris illius ideae...”. G. O. GRIMMIUS (Disputatio inauguralis philo-
sophica De Signis (1695) 5) sieht spiter in dem Vermdgen des “sibi aliquid repraesentare”
gerade eine Prirogative des Geistes: “Notandum enim est, sibi aliquid per signa posse reprae-
sentare, perfectionem esse aliquam, et mentis prae brutis praerogativam...”

Vgl. A. ARNAULD / P. NICOLE, L’art de penser (1965) 45: “... les idées de I’étre et de la pensée
ne tirent en aucune sort leur origine des sens, mais ... notre ame a la faculté de les former de
soi méme, quoiqu’il arrive souvent qu’elle est excitée a le faire par quelque chose qui frappe
les sens; Comme un peintre peut étre porté a faire un tableau par I’argent qu’on lui promet,
sans qu’on puisse dire pour cela que le tableau a tiré son origine de I’argent.”; vgl. R.
CUDWORTH, A Treatise Concerning eternal and Immutable Morality, (1731) 188: “... there
are many Ideas of the Mind, which, though the Cogitations of them be often occasionally in-
vited from the Motion or Appulse of Sensible Objects without made upon our Bodies; yet
notwithstanding the Ideas themselves could not possibly be stamped or Impressed upon the
Soul from them, because Sense takes no Cognizance at all of any such Things in those Cor-
poreal Objects, and therefore they must needs arise from the Innate Vigour and Activity of
the Mind it self.”

Vgl. DESCARTES, Notae in programma quoddam (AT VIII/2, 360): “... aliquid dici posse ex
alio esse, vel quia hoc aliud est causa ejus proxima et primaria, sine qua esse non potest; vel
quia est remota et accidentaria duntaxat, quae nempe dat occasionem primariae, producendi
suum effectum uno tempore potius quam alio. Sic artifices omnes sunt operum suorum cau-
sae primariae et proximae; qui vero jubent, vel mercedem promittunt, ut illa faciant, sunt
causae accidentariae et remotae...” Das hier verwendete Beispiel zur Erklirung der occasio-
nellen Verursachung, das in dhnlicher Form auch in der Logik von Port-Royal begegnet (vgl.
Anm. 160), weist deutliche Parallelen (Befehl, Geldbetrag) zu Ledesmas Erklirung der causa-
litas moralis auf.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

re der “Messieurs les Cartésiens” richtete.®® Die “faculté de penser”, auf welche
jene sich beriefen, durfte nach Malebranche nicht als ein aktives sondern mufSte
vielmehr als ein passives Vermogen verstanden werden: “Je scai bien que ’ame
est capable de penser; mais je scai aussi que 1’étendué est capable de figures”.
Die Seele ist des Wollens in derselben Weise fihig, wie die Materie der Bewe-
gung.”% Sie will nicht, denkt nicht, sondern wird wollen und denken gemacht.

Die Sinnesreize sind, wie fiir Descartes auch, “causes occasionelles”, nicht
jedoch fiir die Anregung einer reprisentierenden Eigenleistung des menschli-
chen Geistes, sondern fiir die gottliche Titigkeit in uns: “nos sens ne sont que
des causes occasionelles de I’action de Dieu en nous.””! Der Ausfall der Verur-
sachung der Perzeption durch dufSere Dinge wird nicht durch eine Eigenrepri-
sentation des Geistes kompensiert, sondern dadurch, daf§ Gott die Erkenntnis in
uns bewirkt. Das “nous voyons toutes choses en Dieu” heifst in letzter Konse-
quenz, “c’est Dieu qui agit en nous”’2, Malebranche tiberfiihrt im Riickgriff auf
Augustinus’? die cartesianische Erkenntnismetaphysik in eine quietistisch ge-
prigte Erkenntnistheologie. Angesichts der Tatsache, dafs Gott die Ideen aller
von ihm geschaffenen Dinge in sich trigt und dariiber hinaus mit der menschli-
chen Seele durch seine Prisenz vereint ist,’# steht fiir Malebranche fest, “que
I’esprit peut voir ce qu’il y a dans Dieu qui représente les etres créez, puisque
cela est tres-spirituelle, tres-intelligible, et tres-présent 4 I’esprit.””s

Gott selbst wird damit zur Instanz, die jene Bedingungen erfiillt, die von der
thomistischen Tradition an das Erkenntnisobjekt bzw. die es reprisentierenden
species zur Gewihrleistung seiner intellektuellen Erfafsbarkeit gestellt wurden
(Immaterialitidt bzw. Spiritualitit, Intelligibilitit und Prisenz).”¢ Indem Gott, der

69 Vgl. N. MALEBRANCHE, Eclaircissement X, (Euvres (1958-67) 3.144ff. Zur Kritik an der
Annahme, “que I’esprit peut se former les idées des objects” (“notre ame a la faculté de les
former de soi méme”, hief§ es in der Logik von Port-Royal, s. Anm. 160) vgl. Recherche de la
verité, 111, 2, 3.

70 Eclaircissement X, (Euvres (1958-67) 3.145.

71 Ebd. 146f.

72 Recherche de la verité 111, 2, 6, (Buvres (1958-67) 1.445.

73 1In der Préface der 1696er Edition der Entretiens sur la métaphysique ((Euvre XII, 20) be-
zeugt er ausdiicklich die augustinische Motiviertheit seiner Ideenkonzeption: “Je reconnais et
je proteste, que c’est 4 saint Augustin que je dois le sentiment que j’ai avancé sur la nature des
idées... En comparant ce qu’il nous enseigne sur cela et ce que je savais d’ailleurs, je demeurai
... convaincu que c’est en Dieu que nous voyons toutes choses.”

74 N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité, (Euvres (1958-67) 1.437: “... il est absolument
nécessaire que Dieu ait en lui-méme les idées de tous les étres qu’il a crées... Il faut de plus
scavoir que Dieu est tres-étroitement uni & nos ames par sa présence...”

75 Ebd.

76 Vgl. Z.B. JOHANNES A SANCTO THOMA, Ars logica (1948) 823a: “Supponit ... D. Thomas pro
fundamentali principio, quod unaquaeque res intantum est intelligibilis, inquantum est a ma-
teria separabilis, eo quod intelligibile idem est quod spirituale et immateriale, principium au-
tem spiritualitatis est denudatio a materia. Et sic cum materia obumbret et impediat intelligi-



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

als Schopfer in der Einfachheit seines Seins alle Dinge umfaf$t, die Bedigungen
fiir intellektuelle Erkennbarkeit im h6chsten MafSe erfiillt, ermoglicht er auch
die menschliche Erkenntnis der Dinge, d.h. die Prisenz dessen, was an sich
selbst nicht prisent sein kann.”” Die Erkenntnis aller Dinge in Gott ist von da-
her “tres-conforme a la raison”; doch mehr noch, sie entspricht zugleich der
“oeconomie de toute la nature”.”8 Denn wenn es Gott moglich ist, allein durch
seinen Willensentschluf$ bei den Geistern die Wahrnehmung aller Dinge zu be-
wirken, so gibt es keinen Grund fiir die Annahme, dafS er sich hierfiir zusitzli-
cher Hilfsmittel, wie etwa der angeborenen Ideen, bedient.”?

Abweichend von Descartes versteht Malebranche unter ‘idée’ das vom Be-
wufStseinseinsakt bzw. der Modifikation der Seele unterschiedene unmittelbare
intelligible Erkenntnisobjekt. Diese ‘Verdinglichung’ der Ideen wird zum
Hauptgegenstand einer umfangreichen Kontroverse mit Arnauld,8° die in gewis-
ser Hinsicht als Neuauflage der im 14. Jahrhundert gefiihrten Debatte um die
Bestimmung der conceptus angesehen werden kann. Antoine Arnauld, fiir den
“I’idée d’un objet” und “la perception d’un objet” dasselbe besagen,8! und fiir
den die Perzeptionsakte somit die einzigen “vraies idées” sind, attackiert Male-
branches Konzept der von ihm - Arnauld - als “étres représentatifs” apostro-
phierten Ideen unter Rekurs auf genuin zeichentheoretische Uberlegungen, so
daf$ seine Kritik addquat nur vor dem Hintergrund der élteren und zeitgendssi-
schen Theorie des Zeichens und der Reprisentation verstanden werden kann.
Nach Arnauld sind all jene Dinge, die gewd6hnlich als ‘représentatives’ charakte-
risiert werden, wie z.B. Bilder, Rede, Schrift und dhnliche Zeichen (somit auch

bilitatem, illuminatur et apparet obiectum, secundum quod a materia secernitur diversimode.
... radix intelligibilitatis est immaterialitas.”

77 N. MALEBRANCHE, Recherche de la verité, OEuvres (1958-67) 1.440f: “... il est certain que
tous les étres sont présens a notre esprit; et il semble que tout les étres [441] ne puissent étre
presens a ndtre esprit; que parce que Dieu lui est present, c’est-a-dire, celui qui renferme tou-
tes choses dans la simplicité de son étre.”

78 Ebd. 438.

79 Vgl. ebd.: “Puis donc que Dieu peut faire voir aux esprits toutes choses, en voulant simple-
ment qu’ils voient ce qui est au milieu d’eux-mémes, c’est-a-dire ce qu’ils y a dans lui-méme
qui a rapport a ces choses et qui les représente, il n’y a pas d’apparence qu’il le fasse autre-
ment; et qu’il produise pour cela autant d’infinitez de nombres infinis d’idées, qu’il y a
d’esprits créez.”

80 Vgl. S. FERNANDEZ GARCIA-GOMEZ, The Problem of Objective Knowledge in Descartes, Ma-
lebranche, and Arnauld (1979) 184; vgl. A. O. LOVEJOY, Representative Ideas in Malebran-
che and Arnauld: Mind 32 (1923) 449-461; R. GLAUSER, Arnauld Critique de Malebranche.
Le statut de idées: Revue de théologie et de philosophie 120 (1988) 389-410; R. WAHL, The
Arnauld-Malebranche Controversy and Descartes’ Ideas: The Monist 71 (1988) 560-572.

81 Vgl. A. ARNAULD, Des vraies et des fausses idées, (Euvres (1775-83) 38.198: “Penser, connoi-
tre, appercevoir, sont la méme chose. Je prends aussi pour la méme chose, I’idée d’un objet
et la perception d’un objet. Je laisse a part s’il y a d’autres choses, a qui on puisse donne le
nom d’idée. Mais il est certain qu’il y a des idées prises en ce sens; et que ces idées sont ou
des attributs, ou des modifications de notre ame.”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

Malebranches ‘étres représentatifs’) reprisentativ nur auf Grund ihrer Bezie-
hung zu unseren Perzeptionen, durch welche allein die Dinge dem Geist prisent
sein konnen.82

Die spitmittelalterliche mentalistische Zeichenkonzeption, derzufolge allein
das formaliter reprisentierende Mentalzeichen, der conceptus mentis, als “pri-
mum et principalissimum signum” galt,83 findet bei Arnauld - unter Ersetzung
des Zeichen- durch den Reprisentationsbegriff - insofern ihre Entsprechung, als
er den Gebrauch des Begriffsfeldes der Reprisentation, “proprement, premié-
rement et principalement”$4 genommen, fiir die geistigen Perzeptionen reser-
viert, “qui sont les représentations formelles de leurs objets”. Die Verwendung
des Reprisentationsvokabulars auf alles andere als die mentale Formalreprisen-
tation selbst, hat letztlich nur im Modus der Analogie Giiltigkeit.85 Hiermit
steht er deutlich in der Fluchtlinie der augustinischen Bestimmung des Verhilt-
nisses zwischen dem eigentlichen, geistigen Wort und dem nur von diesem her
als ein solches geltenden verbum vocis.86 Hatte das spite Mittelalter aufgrund
des gewandelten Zeichenbegriffs das Zeichen selbst in seinem eigentlichsten
Sinn in jenen Raum geistiger Prisenz versetzt, von dem es nach Augustinus aus-
geschlossen war, so kehrt Arnauld wieder zur dlteren Terminologie zuriick.

Die Reprisentation im eigentlichen Sinne hat ihren Ort allein in der durch
die geistigen Perzeptionsakte geleisteten mentalen Reprisentation. Wird von

82 A. ARNAULD, Défense de M. Arnauld, (Euvres (1775-83) 38.586: “... toutes les choses distin-
gués des perceptions qu’on nomme représentatives; tableaux, images, parole, écriture et au-
tres signes semblables, n’y ayant de représentatif en tout cela, que par rapport a nos percep-
tions, par lesquelles seules les choses peuvent étre présentes a notre esprit, d’ou vient le mot
de représenter...”

83 Vgl. F. DIEL, Modernorum summulae logicales (ca. 1489) fol. aSv; s. Kap. III, Anm. 150.

84 Vgl. A. ARNAULD, Brief an P. Nicole (April 1684), in: MALEBRANCHE, (Euvres (1958-67)
18.306.

85 A. ARNAULD, Défense de M. Arnauld, (Euvres (1775-83) 38.584f: “Pour peu qu’on y fasse
d’attention, on reconnoitra qu’il est de mots représenter, représentatifs, représentation,
comme de ceux de sain et de santé, qui conviennent a divers choses par analogie: ce qui fait
que les Philosophes les appellent analogues... Je dis donc qu’il en est de méme des mots re-
présenter, représentatifs, représentation. Car si on y prend bien garde, ces mots ne convien-
nent proprement et premiérement, qu’aux perceptions de I’esprit, qui sont les représentati-
ons formelles de leurs objets, et ce n’est que par rapport a nos perceptions que les autres cho-
ses, comme les tableaux, les images, les mots, les characteres de ’ecriture, sont dits représen-
ter, ou sont appellés représentatifs.”

86 Vgl. die mit der in der vorigen Anm. zitierten Passage bis ins Detail iibereinstimmenden Aus-
fithrungen zum verbum mentis von DURANDUS A SANCTO PORCIANO, 1 Sent 27, 2, 7 (1571)
fol. 78: “... omne quod dicitur tale [sc. verbum] denominatione extrinseca ut signum vel cau-
sa reducitur ad aliquid, quod est tale per essentiam sicut sanum dictum de urina ut signum et
de medicina ut de causa reducitur ad sanum dictum de animali, quod sanum est per essenti-
am, ita quod sanitas animalis est sanitas per essentiam, et non signum vel causa sanitatis. Si-
militer in proposito manifestativum dictum de verbo vocis ut signo, et de specie vel imagine
ut causa vel qualitercumque aliter reducitur ad manifestativum per essentiam, quod est ipsa
cognitio rei, quae ob hoc habet rationem primi verbi.”



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

etwas anderem als den Perzeptionen gesagt, es reprisentiere, so ist diese Rede
analogisch, genau genommen elliptisch. Das dufSere Bild des Kaisers mag so gut
gemacht sein wie es will, es wird den Kaiser nicht durch sich selbst sondern nur
insofern reprisentieren, als es im Geist des Betrachters eine jenen im eigentli-
chen Sinne reprisentierende Perzeption oder représentation formelle exzitiert.8”
Und diese Art der Reprisentation ist von ganz anderer Natur, als alles, was
sonst mit diesem Namen belegt wird$8 und im Grunde doch nichts als blofSes
Zeichen ist.8? Denn allein jene représentation formelle vermag die objektive Pri-
senz des Erkenntnisgegenstandes zu gewihrleisten.

Arnauld lehnt zwar das von Malebranche {ibernommene und seiner Argu-
mentation zugrundegelegte traditionelle Postulat der Prisenz des Erkenntnisge-
genstandes ab. Das heifst aber keineswegs, daf§ dadurch der Begriff der Prisenz
selbst aus der Beschreibung der Erkenntnis getilgt wird. Fiir Arnauld hat der
Priasenzbegriff vielmehr nur als objektive, spirituelle Prisenz einen Bezug zur
Erkenntnis. Riumliche Prisenz des Erkenntnisgegenstandes ist auch fiir sinnli-
che Wahrnehmung nicht erforderlich: Wir sehen die entfernten Dinge, folglich
hat die Seele das Vermdgen, dies zu tun.?® Arnauld insistiert jedoch auf der fun-
damentalen Differenz von lokaler und spiritueller bzw. objektiver Prisenz, wel-
che den Prisenzbegriff im hochsten Grade dquivok werden l4f8t, und meint, dafs

87 ANTOINE ARNAULD, Défense de M. Arnauld, (Euvres (1775-83) 38.585: “Le tableau du Roi
Louis XIV sera si bien fait que I’on voudra, il ne représentera rien, si personne ne le regarde.
Et comment représentera-t-il si on le regarde. Cela ne pourra étre qu’en réveillant I’idée ou la
perception du Roi.” Nach Arnauld zeigt sich diese Fundierung jeglicher Reprisentation in
der perception “encore mieux dans les signes d’institution, tels que sont les mots et les carac-
teres d’écriture; étant plus claire que le jour, qu’ils ne peuvent étre significatifs ou représenta-
tifs, que par rapport a nos perceptions, qu’ils réveillent. Car que I’on prononce le mot de
Godt devant un homme qui ne sait point d’allemand, ce ne lui sera qu’un son, qui ne sera, a
son égard, significatif ou repésentatif de qui que ce soit.” (Ebd).

88 ANTOINE ARNAULD, Des vraies et des fausse idées, OEuvres (1775-83) 38.199: “Quand on
dit que nos idées et nos perceptions ... nous représentent les choses que nous concevons, et
en sont les images, c’est dans tout un autre sens, que lorsqu’on dit, que les tableaux représen-
tent leurs originaux et en sont les images, ou que les paroles, prononcées ou écrites, sont les
images de nos pensées. Car, au regard des idées, cela veut dire que les choses que nous con-
cevons sont objectivement dans notre esprit et dans notre pensée. Or cette maniere d’étre ob-
jectivement dans Pesprit, est si particuliere a I’esprit et a la pensée, comme étant ce qui en
dait particuliérement la nature, qu’en vain on chercheroit rien de semblable en tout ce qui
n’est pas esprit et pensée.”

89 Vgl. A. ARNAULD, Brief an P. Nicole (April 1684), in: MALEBRANCHE, (Euvres (1958-67)
18.306: “Ils [sc. les mots de représenter et de représentatifs] conviennent proprement, pre-
miérement et principalement, 4 la représentation formelle qui ne se trouve qua dans nos per-
ceptions, et ce n’est que par rapport a nos perceptions que les tableaux, les images, les paro-
les, ’Ecriture, et tous les autres signes, soit naturales, soit d’institution, sont dits représenter
or étre repésentatifs.”

90 A. ARNAULD, Des vraies et des fausses idées, (Buvres (1775-83) 38.215: “... généralement
tous les corps de la nature, hors celui qui est joint & mon ame, sont éloignes du lieu ou est
mon ame. Donc mon ame a la faculté de voir des corps éloignés du lieu ot elles est, et Dieu,
en la créant, lui a donné cette faculté...”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

aufgrund dieser Aquivozitit das Prisenzpostulat in seinem geldufigen, auch bei
Malebranche vorliegenden Verstindnis Anlaf§ zu zwei irrigen Meinungen gege-
ben hat.! Einerseits zu der Annahme, “dafd diese Prisenz der Erkenntnis der
Korper voraufgeht, und dafs sie notwendig sei, damit die Koérper erkannt wer-
den koénnen”; anstatt vielmehr zu sehen, daf$ es sich hier um eine “présence ob-
jective” handelt, die in keiner Weise von der Perzeption selbst unterschieden ist.
Andererseits zu der “groben” Verwechslung von objektiver und lokaler Pri-
senz.%?

Wenngleich sich Malebranche dagegen verwahrt, den Prisenzbegriff im
raumlichen Sinne zu verwenden, bleibt seine Perspektive auf das Verhiltnis von
Prisenz und Reprisentation im entscheidenden Punkt doch genau invers zu der
von Arnauld.?> Malebranche leitet aus der Notwendigkeit der Prisenz des Er-
kenntnisgegenstandes die Notwendigkeit reprisentierender Ideen ab, Arnauld
dagegen aus der Tatsache, daf§ wir iiber Perzeptionen der Dinge verfiigen, die
Gegebenheit der Prisenz der Erkenntnisgegenstinde.”* Bei Arnauld fallen Pri-
senz und Reprisentation zusammen, repraesentare ist praesens sistere. Die Be-
stimmung des Erkennens als eines repraesentare ist daher notwendig fiir den
Arnauldschen Ansatz. Sie schliefSt jedoch zugleich den Begriff des Zeichens aus
dem Bereich der Ideen aus. Denn Zeichen ist fiir Arnauld immer instrumentelles
Zeichen in dem Sinne, daf§ es, in Anlehnung an die augustinische Zeichendefini-
tion durch die Verbindung zweier Ideen konstituiert wird.?s

Vor dem Hintergrund der zeitgendssischen scholastischen Zeichentheorie
betrachtet, stimmt Arnauld mit der besonders von den Jesuiten vertretenen Akt-
theorie der Erkenntnis iiberein, nach der es kein Drittes zwischen dem Erkennt-
nisakt (conceptus; Arnauld: perception) und dem Erkenntnisgegenstand gibt,%6

91 Ebd., 216: “Mais d’ou vient donc, ne dira-t-on, que tout le monde s’est laisser aller a cette
pensée, que I’ame, ne pouvant connoitre les objets éloignés d’elle, il falloit que quelque chose
servit a lui rendre présents, et que c’est a quoi sont nécessaires les idées ou especes? ... C’est
la comparaison de la vue corporelle mal etendue, avec la vue de esprit; et ’équivoque du
mot de présence y a beaucoup servi... Ainsi, le mot de présence, signifiant, au regard des
corps, une présence locale, et au regard des esprits, une présence objective, selon laquelle les
objets sont dits étre dans notre esprit, quand ils y sont objectivement, c’est-a-dire quand ils
sont connus..., cette présence spirituelle pour la plupart du monde, et la présence locale leur
étant bien plus connue, on a attaché deux sens trés-faux a cette proposition équivoque: “Il
faut que les corps soient présents 4 ’ame pour en étre connus”.

92 Ebd. 216f.

93 Vgl. D. RADNER, Malebranche (1978) 95ff.

94 A. ARNAULD, Des vraies et des fausses idées, (Euvres (1775-83) 38.198: “Je dis qu’un objet
est présent A notre esprit, quand notre esprit I’appercoit et le connoit. Je laisse encore a ex-
aminer s’il y a une autre présence de I’objet, préalable a la connoissance, et qui soit nécessai-
re afin qu’il soit en état d’étre connu. Mais il est certain que la manier dont je dis qu’un objet
est présent a I’esprit, quand il en est connu est incontestable.”

95 Vgl. die Zeichendefinition der L’art de penser, s. Kap. IV, Anm. 314.

96 Vgl. A. ARNAULD, Des vraies et des fausse idées, (Buvres (1775-83) 38.210: “... je prétends,
que ... ce n’est pas médiatement, mais aussi immédiatement, que nous pouvons connoitre les



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

da die Annahme eines solchen fiir die Erklirung der Erkenntnis nicht nur iiber-
fliissig ist, sondern sie letztlich verhindern wiirde. Die Perzeptionen bediirfen
nach Arnauld keines von ihnen unterschiedenen reprisentierenden Mediums, da
sie als dasjenige, wodurch wir erkennen,?” an sich selbst und aufgrund ihrer ei-
genen Natur “essentiellement” reprisentativ sind.”8 Diese der perception/idée
eigentiimliche wesensmifSige Reprisentanz erklirt sich aus deren essentieller
Bezogenheit sowohl auf das Objekt wie auf das Erkenntnisvermogen, die bereits
in der sachlichen Identitit der durch die beiden Bezeichnungen (perception,
idée) zum Ausdruck kommenden Aspekte manifest wird.”® Hiermit befindet sich
Arnauld - sieht man von der relationsmetaphysischen Problematik der Zeichen-
relationen ab, auf die Arnauld nicht eingeht - in vollkommener Ubereinstim-

choses matérielles, aussi-bien que Dieu et notre ame; c’est-a-dire, que nous les pouvons con-
noitre sans qu’il y ait aucun milieu entre nos perceptions et I’objet...”

97 A. ARNAULD, Défense de M. Arnauld, (Euvres (1775-83) 38.384: “Toutes nos perceptions ...
se rapportent ... aux objets, comme étant ce par quoi nous les apercevons: id quo intelligi-
mus: id quo percipimus objecta”. Vgl. R. GLAUSER, Arnauld Critique de Malebranche. Le sta-
tut des idées (1988) 402.

98 Vgl. A. ARNAULD, Des vraies et des fausses idées, (Buvres (1775-83) 38.199: “Ce que
jentends par les étres représentatifs, en tant que je les combats comme des entités superflues,
ne sont que ceux que I’on s’imagine étre réellement distingués des idées prises pour des per-
ceptions. Car je n’ai garde de combattre toutes sortes d’étres ou de modalités représentatives;
puisque je soutiens qu’il est clair, & quiconque fait réflexion sur ce qui passe dans son esprit,
que toutes non perceptions son des modalités essentiellement représentatives.” Vgl. Défense
de M. Arnauld, (Euvres (1775-83) 38. 382.

99 Vgl. A. ARNAULD, Des vraies et des fausses idées, (Buvres (1775-83) 38.198: “Jai dit que je
prenois pour la méme chose la perception et I’idée. Il faut néanmoins remarquer, que cette
chose, quoiqu’unique, a deux rapports: 'un a ’ame, qu’elle modifie: ’autre a la chose ap-
pergue, en tant qu’elle est objectivement dans ’ame; et que le mot de perception marque plus
directement le premier rapport, et celui d’idée le dernier. Ainsi la perception d’un quarré,
marque plus directement mon ame comme appercevant un quarré; et ’idée d’un quarré,
marque plus directement le quarré, en tant qu’il est objectivement dans mon esprit. Cette
remarque est trés-importante pour résoudre beaucoup de difficultés, qui ne sont fondées que
sur ce qu’on ne comprend pas assez, que ce ne son point deux entités différentes, mais une
méme modification de notre ame, qui enferme essentiellement ces deux rapports.” Hierauf
wird Arnauld in der Défense verweisen, wenn es darum geht, die perceptions/idées als essen-
tiellement représentatives zu beweisen; vgl. 38.384f. Arnaulds Bemerkung ist insofern “trés-
importante”, als hier deutlich wird, daf§ die beiden Aspekte von idée/perception nicht gemifs
der scholastischen Begrifflichkeit von conceptus formalis und conceptus obiectivus auseinan-
derdividiert werden konnen, wie dies spiter etewa EDMONT POURCHOT versucht hat. Vgl. In-
stitutio philosophica, t.1 (1700) 36: “Quid sit perceptio, vel idea, naturaliter omnes intelli-
gunt; ac facilius ea res intelligi, quam verbi exprimi... Id potius observandum venit, duplicem
intellectum in usu positum esse. Nam vel pro perceptione, quam est forma, seu modus, seu
dispositio, aut affectio mentis percipientis; vel pro objecto, seu re ipsa percepta, sumitur.
Prior dici solet in Scholis idea formalis; posterior idea objectiva: prior perceptionis nomen
retinet; posterior idea potius quam perceptio nominatur. Idea igitur idem quiddam est, ac rei
species intellectui exhibita, et ab eo percepta, sive, est objectum ipsum mente conceptum.
Perceptio vero est objecti cognitio, vel, ut Scholae loquuntur, apprehensio, qua quidpiam
concipitur tantum, nihil de eo affirmatur aut negatur.”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

mung mit dem scholastischen Konzept des Formalzeichens, wie es etwa von
Balthazar Tellez oder David Derodon prisentiert wird. Auch dort wird die be-
sondere Natur der signa formalia betont, die darin besteht, dafs sie bereits mate-
rialiter genommen, d.h. als das, was sie selbst sind, in einem wesensmifSigen
Doppelbezug zum Erkenntnisvermégen und zum Gegenstand stehen und somit
“essentialiter” Zeichen sind.100

Diese Ubereinstimmung war Arnauld offensichtlich bekannt. Malebranche
hatte sich immer wieder - “vielleicht fiinfhundertmal”, wie er selbst in seiner
Réponse a la troisieme lettre de M. Arnauld zihlt - gegen diesen Punkt der essen-
tiellen Repriasentanz der Perzeptionen gewandt,'0! in der er wohl nur das Pen-
dant der These von der Selbstsuffizienz der menschlichen Seele zum se représen-
ter sehen konnte. Als sich Arnauld gegen Malebranches Behauptung verteidigt,
mit dieser Meinung “I’homme du monde le plus singulier” zu sein, weif$ er sich
auf die Gesellschaft aller “Philosophes de I’Ecole” zu berufen, die zwar als Ver-
treter der Speciestheorie “par une préjugé de I’enfance, ont recours a des étres
représentatifs, pour connoitre les choses absentes”, jedoch zugleich behaupte-
ten, “que conceptus sunt signa formalia rerum.”102

Andererseits stimmt Arnauld mit dem konservativen Thomismus (Bafiez)
darin iiberein, daf§ er das Zeichen im augustinischen Sinne versteht und somit
das Formalzeichen letztlich nicht zulassen kann. Seine Bestimmung der Perzep-
tion entspricht zwar im wesentlichen exakt dem signum formale, nur ist sie eben
nicht Zeichen - denn ein Zeichen umfafSst immer zwei Perzeptionen -, sondern
Reprisentation. Insofern argumentiert Arnauld gegen Malebranches “bizarre
Philosophie des Etres représentatifs”193 in genau derselben Weise, wie Ockham
gegen die Speciestheorie argumentiert hatte; nur, dafd er nicht, wie jener, den
Begriff des Zeichens gegen den der Reprisentation ausspielt, sondern genau
umgekehrt den der Reprisentation gegen den des Zeichens.

Diese Abhebung des Reprisentationsbegriffs im eigentlichen Sinne, verstan-
den als unmmittelbare formale Reprisentation und objektive Prisenz des Er-
kenntnisgegenstandes, von dem Begriff des auf Mittelbarkeit festgelegten Zei-
chens ist konstitutiv fiir seine Ideenlehre sowie fiir seine Argumentation gegen
Malebranche. Wo diese Trennung nicht beriicksichtigt wird, kommt es zwangs-
laufig zu Mif3verstindnissen wie dem von Nicole, der die Struktur des instru-
mentellen Zeichens fiir jegliche Reprisentation als erforderlich ansieht. Nicole
greift in die Debatte ein, indem er unter direkter Bezugnahme auf die augustini-
sche Zeichendefinition das Konzept des instrumentelle Zeichen mit seinen zwei

100 vgl, B. TELLEZ, SJ, Summa univ. philos. (1642) 82b; vgl. D. DERODON, Logica restituta
(1659) 497; s. Kap. IV, Anm. 264.

101 ygl, hierzu A. O. LOVEJOY, ‘Representative Ideas’ in Malebranche and Arnauld: Mind 32
(1923) 452.

102 A, ARNAULD, Défense de M. Arnauld, (Euvres (1775-83) 38.385.

103 Ebd. 371.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

Ideen als Folie verwendet, auf der er das jeweilige Defizit von Malebranches
und Arnaulds Erkenntnisauffassung beschreiben zu kénnen meint.

Fehlt bei Malebranche zum Funktionieren zeichenvermittelter Sacherkennt-
nis die zweite Idee des Zeichens, nimlich die der reprisentierten Sache,'%4 so
verbietet sich bei Arnauld aufgrund des Fehlens der ersten Idee des Zeichens,
d.h. der der reprisentierenden Sache, die Bestimmung der Perzeption als Repri-
sentation.'5 In seiner Antwort auf diesen Einwand kann Arnauld noch einmal
auf den besonderen Status der perception/idée als repraesentatio formalis ver-
weisen,106 fiir die die Bedingungen des augustinischen Zeichens eben nicht gel-
ten, da sie nicht Zeichen ist, sondern jene Instanz, die jede zeichenhafte, in-
strumentale Reprisentation erst erm6glicht und tragt. Im Gegensatz dazu lidfSt
sich die augustinische Zeichendefinition sehr wohl auf die selbst nach Art eines
Gegenstandes erkannten “étre représentatifs” Malebranches anwenden und ge-
gen diese ausspielen. Das hat jedoch zur Voraussetzung, dafS man, weil sie im
strikten Wortsinn genommen nur fiir sinnlich wahrnehmbare Zeichen gilt, ihren
Geltungsbereich entsprechend ausweitet. Und genau dies unternimmt Arnauld,
wenn er erklirt, daf§ die “berithmte Definition, die Augustinus dem sinnlichen
Zeichen gegeben hat”, auch fiir jedes andere Zeichen gilt.197 Damit ist keines-
wegs die Wiedereinfithrung des signum formale intendiert. Worauf es Arnauld
beim augustinischen Zeichen ankommt, ist nicht die Auferlichkeit sondern
vielmehr die Mittelbarkeit des Zeichens, seine komplexe Struktur der ‘duplex

104 Vg, P. NICOLE, Brief an Arnauld (Febr. 1684), in: MALEBRANCHE, (Euvre (1958-67) 18.288:
“S. Augustin dit qu’un signe est quod praeter rem quam exhibet sensibus, aliud animo re-
praesentat. Il faut donc deux idées pour un signe, I'une pour le signe représentant, Iautre
pour la chose représentée, que I’on connoist par le signe. Le signe excite I’esprit, mais il faut
qu’en vertu de cette excitation, il se forme une idée distincte de la chose représentée; mais si
on n’a qu’une seule idée, on ne voit point du tout la chose représentée, parce qu’on ne voit
point le signe comme signe, mais comme chose.”

105 vgl. P. NICOLE, Brief an Arnauld (April 1684), in: MALEBRANCHE, OFEuvres (1958-67)
18.303f.: “L’idée commune que I’on a d’une chose qui représente, c’est a dire d’un signe est
celle meme que St. Augustin en a eue lorsqu’il définit un signe guod praeter species quam ex-
hibet sensibus aliud quid animo repraesentat. Ainsi un signe ou choses représentative renfer-
me necessairement deux qualitez. I° d’estre conndi par ’Esprit comme chose, 2° et de passer
Iesprit a une autre chose par le rapport qu’elle y a. Or la perception semble manquer de la
IT€ qualité. Elle connoist mais elle n’est pas connue. Elle montre le but mais elle ne se montre
(304) pas elle meme. On voit I’objet par elle mais on ne voit point ’objet en elle, et par le
rapport qu’elle y a. Elle est donc simplement perceptive mais elle n’est pas representative
parce que pour estre représentative in faut estre connu et faire connoistre.”

106 S Anm. 182 Vgl. hierzu R. GLAUSER, Arnauld Critique de Malebranche. Le statut des idées
(1988) 403ff.

107 A, ARNAULD, Défense de M. Arnauld, (Euvres (1775-83) 38.587: “...la définition célebre, qu’
a donnée S. Augustin du signe sensible, se peut appliquer a toutes les autres sortes des signes.
Signum est quod praeter species quam ingerit sensibus facit aliquid aliud in cognitionem veni-
re. Nous ne pouvons donc rien connoitre comme représentatif, que nous ne connoissions en
méme temps ce dont il est représentatif: c’est pourquoi si je connois A, sans connoitre B. je
ne connoitrois pas A, comme un signe, mais comme une chose.”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

notitia’. Arnaulds Begriff des Zeichens entspricht daher, genau genommen, dem
des von Hurtado eingefiihrten signum materiale als desjenigen “quod prius co-
gnitum ducit in cognitionem alterius”.108

Das in der Definition angesprochene “prius cognitum” des Zeichens grenzt
dieses jedoch nur gegen das Formalzeichen ab. Es beschreibt nicht die Bedin-
gung des Funktionierens des Zeichens, bzw. beschreibt sie nicht vollstindig.
Denn dazu, daf§ das so bestimmte Zeichen wirklich etwas bezeichnen kann, ist,
wie Augustinus hinsichtlich des Zeichens, Ockham hinsichtlich des Reprisentie-
renden!® und Arnauld hinsichtlich des zeichenhaft Reprisentierenden betonen,
eben auch die Erkenntnis des Bezeichneten bzw. Reprisentierten vorausgesetzt.
Und genau hieran erweist sich fiir Arnauld das Scheitern der Ideenlehre Male-
branches. Wenn man namlich, wie er Malebranches Beispiel'10 aufgreifend aus-
fithrt, das “étre représentatif” (die Idee) der Sonne als A und die Sonne selbst als
B bezeichnet, dann ist es, damit A fiir mich reprisentativ ist, erforderlich, dafs
ich nicht allein die Perzeption von A besitze, sondern auch die von B und daf
mir A als Mittel dient, B zu erfassen. Sihe mein Geist namlich allein A, so wiir-
de A lediglich als ein Ding und nicht als ein Zeichen aufgefafst, das B reprisen-
tiert.1!! Malebranches “étres représentatifs” konnen somit keine Sacherkenntnis
bewirken, ja iiberhaupt nichts reprisentieren, wenn die bezeichneten oder re-
prisentierten Dinge selbst nicht bereits durch unmittelbare Perzeption bekannt
sind. In diesem Fall jedoch verlieren sie jegliche Funktion und erweisen sich als
iberfliissig.

Es verhilt sich mit den Ideen oder Perzeptionen Arnaulds genau wie mit den
naturaliter proprie bezeichnenden conceptus der Logik um 1500: Wenn es keine
unmittelbare Reprisentation durch den reprisentierenden Akt selbst gibt, dann
gibt es tiberhaupt keine Reprisentation, d.h. wenn es keine unmittelbare Er-
kenntnis gibt, dann gibt es {iberhaupt keine.

108 p, HURTADO DE MENDOZA, SJ, Disput. de univ. philos. (1617) 144; s. Kap. IV, Anm. 282.

109§, Kap. II, Anm. 233.

110 vgl. Anm. 47.

11T A, ARNAULD, Défense de M. Arnauld, (Euvres (1775-83) 38.587: “Il faut ... considére,
qu’appellant A, Pétre représentatif du soleil, et le soleil B, afin qu’A me soit représentatif, il
faut que je n’aie pas seulement la perception d’A, mais que j’aie aussi celle de B, et que celle
d’A me soit un degré pour ’avoir. Car si mon esprit ne voyoit qu’A, sans passer de la vue d’A
a celle de B, je ne verrois A, que comme une chose absolue, et non comme un signe représen-
tatif de B; puisque la définition célebre, qu’a donnée S. Augustin du signe sensible, se peut
applique a toutes les autres sortes de signes. Signum est quod praeter speciem quam ingerit
sensibus facit aliquid aliud in cognitionem venire. Nous ne pouvons donc rien connoitre
comme représentatif, que nous ne connoissions en méme temps de dont il est représentatif.”
Die Spur dieses der augustinischen Zeichenkritik (De magistro) entstammenden Arguments
148t sich in seiner erkenntnistheoretischen Verwendung in die spitere Debatte um den “way
of ideas” hinein verfolgen. JOHN SERGEANT wird es in seiner Solid philosophy (1697) gegen
Lockes Ideenlehre in Anschlag bringen. Vgl. R. GLAUSER, John Seargeant’s Argument against
Descartes and the way of ideas: The Monist 71 (1988) 590f.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

3. Berkeleys ‘naturall language’

Eine radikale Anwendung findet das durch Descartes bekannt gewordene
sprachliche Erklirungsmodell sinnlicher Erkenntnis bei George Berkeley.!12 Es
steht hier jedoch insofern unter verdnderten Vorzeichen, als Berkeley auch die
letzten Konsequenzen aus jenen Uberlegungen zieht, die Malebranche zur Kon-
zeption seiner Erkenntnistheologie veranlafsten. Berkeleys Reaktion auf Male-
branche ist bekanntlich Teil einer intensiven Auseinandersetzung mit dessen
Philosophie, wie sie in England, beginnend in den 80ern, besonders in den 90er
und den ersten Jahren des 18. Jahrhunderts erfolgte.113

Bereits Locke erkannte in seiner Examination of P. Malebranche’s Opinion
deren impliziten Immaterialismus,!!* wenn er deutlich machte, daf§ das Prinzip
der Schau aller Dinge in Gott jedes Wissen um die dufSere physische Welt aus-
schlief$t!’5 und beim Versuch gar, deren Existenz zu beweisen, zwangsliufig zu
einer petitio principii fiihrt. Denn die occasionalistische Lésung des Erkenntnis-
problems setzt mit ihrer Annahme, daf§ bei Gelegenheit der Prisenz eines Ge-
genstandes Gott in uns die Perzeption des Gegenstandes verursacht, genau das
voraus, was allererst bewiesen werden muf$, nimlich daf§ den Perzeptionen iu-
ere Gegenstinde entsprechen.!6 Doch taugt die occasionalistische Option
nicht nur nicht zum Beweis der Existenz einer dufSeren Welt; sie macht, wie

112 7Zur Theorie des Zeichen und der Sprache bei Berkeley vgl. S. GELBER, Universal Language
and the Sciences of Man in Berkeley’s Philosophy: Journal of the History of Ideas 13 (1952)
482-513; R. L. ARMSTRONG, Berkeley’s Theory of Signification: Journal of the History of
Philosophy 7 (1969) 163-76; A. D. WOOZLEY, Berkeley’s Doctrine of Notions and Theory of
Meaning: Journal of the History of Philosophy 14 (1976) 427-434; P. F. MUGNAL, Segno e
linguaggio in George Berkeley (1979); D. E. PFEIFER, George Berkeley: Precursor of Peirceian
Semiotic, in: Zeichenkonstitution, Bd. 1, hg. A. Lange-Seidl (1981) 67-74; H. PAETZOLD,
Locke und Berkeley iiber Zeichen, in: Historiographia Semioticae, hg. K. D. Dutz u. P.
Schmitter (1985) 149-181; W. MCGOWAN, Berkeley’s Doctrine of Signs (1991).

113 Vgl. CH. ]J. MCCRACKEN, Malebranche’s Influence in Britain, in: Ders.: Malebranche and
British Philosophy (1983) 119ff.

114 ygl, J. W. YOLTON, John Locke and the Way of Ideas (1956) 98f.

115 Vgl. J. LOCKE, Examination of P. Malebranche’s Opinion, The Works (1823; ND 1963)
9.253: “For we see nothing but the ideas that are in God; but body itself we neither do nor
can possibly see at all; and how then can we know that there is any such thing existing as
body, since we can by no means see or perceive it by our senses, which is all the way we can
have of knowing any corporeal thing to exist.”

116 Ebd. 253f: “But the sun being risen and the horse brought within convenient distance, and
so being present to my eyes, God shows me their ideas in himself: and I say God shows me
these ideas when he pleases, without the presence of any such bodies to my eyes. For when I
think I see a star at such a distance from me; which truly I do not see, but the idea of it
which God shows me; I would have it proved to me that there is such a star existing a milli-
on of million of miles from me when I think I see it, more than when I dream of such a star.
For until it be proved that there is a candle in the room by which I write this, the supposition
of my seeing in God the pyramidical idea of its flame, upon occasion of the can-dle’s being
there, is begging what is in question.”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

Locke und andere!'” bemerkten, deren Annahme im Grunde genommen tiber-
fliisssig und damit, unter Ansetzung des von Malebranche selbst verwendeten
Okonomieprinzips, widerverniinftig.118

Berkeleys Argumentation gegen die Existenz der materiellen Welt geht genau
diesen Weg. Unter der Voraussetzung, daf$ die Materie nicht auf den Geist ein-
wirken kann und folglich jede Wahrnehmung als unmittelbar von Gott verur-
sacht anzusehen ist, wird dem Sparsamkeitsprinzip gemifs nicht allein die An-
nahme weiterer erkenntnisvermittelnder Instanzen iiberfliissig, sondern auch die
Existenz korperlicher Dinge selbst. Deren weitere Zulassung hiefse, wenn anders
die Welt als Mitteilung Gottes an den Menschen zu verstehen ist, unterstellen,
“that God has created innumerable beings that are entirely useless”.11® Die
“doctrine of matter or corporeal substance” besitzt damit nicht nur keinerlei
Erklarungswert hinsichtlich der Phinomene,!20 sie bildet, indem sie einen der
menschlichen Erkenntnis grundsitzlich unzuginglichen Bereich postuliert, zu-
gleich auch den “main pillar and support of scepticisms”.121

Berkeleys Versuch einer Abwehr des Skeptizismus zwingt ihn auch zur Zu-
riickweisung von Lockes Ideenlehre, in deren Zulassung abstrakter Ideen er das
Hauptmotiv und die theoretische Grundlage fiir die Annahme der extramenta-
len Existenz erkenntnisunabhingiger korperlicher Substanzen ausmachen zu
konnen glaubt.122 Denn diese ist nach Berkeley allein das Resultat der unzulissi-
gen Abstraktion der Existenz sinnlicher Objekte von ihrem Erkanntwerden.123
Mag eine solche Abstraktion auch durch den triigerischen Charakter der
menschlichen Sprache begiinstigt werden; wenn man sich von deren schidli-
chem Einfluf$ frei macht und den “curtain of words”124 beiseitezieht, so erkennt

117 7u Pierre Bayle, Arthur Collier u.a. vgl. CH. J. MCCRACKEN, Malebranche and British Philo-
sophy (1983) 191f.

118 J. LOCKE, Examination of P. Malebranche’s Opinion, The Works (1823; ND 1963) 9.221:
“According to his hypothesis of Seeing All Things in God, how can he know that there is any
such real being in the world as the sun? Did he ever see the sun? No; but on occasion of the
presence of the sun to his eyes, he has seen the idea of the sun in God, which God has exhi-
bited to him; but the sun, because it cannot be united to his soul, he cannot see. How then
does he know that there is a sun which he never saw? And since God does all things by the
most compendious ways, what need is there that God should make a sun that we might see
its idea in him when he pleased to exhibit it, when this might as well be done without a real
sun at all.”

119 G. BERKELEY, Principles of Human Knowledge, Works (1948-57) 2.49.

120 Ebd. 49; vgl. 62: “To explain the phenomena, is all one as to shew, why upon such and such

occasions we are affected with such and such ideas. But how matter should operate on a spi-
rit, or produce any idea in it, is what no philosopher will pretend or explain. It is therefore
evident, there can be no use of matter in natural philosophy.”

121 Ebd. 81; vgl. 78f.

122 ygl. R. L. ARMSTRONG, Berkeley’s Theory of Signification: Journal of the History of Philo-
sophy 7 (1969) 164f.

123 Vgl. G. BERKELEY, Principles of Human Knowledge, Works (1948-57) 2 42f.

124 Ebd. 40.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

man, daf$ das Sein der Dinge mit ihrem Erkanntwerden koinzidiert: “Their esse
is percipi” 125

Die unmittelbaren Objekte der sinnlichen Wahrnehmung, das Licht und die
Farben mit ihren Schattierungen und Abstufungen sind nichts anderes als Zei-
chen, die in ihrer unendlichen Vielfalt und Kombination jene durch die gottli-
che Providenz willkiirlich eingerichtete, gleichwohl natiirliche “optic langua-
ge”126 bilden, in der Gott, “actually and intimately present”,'2” zu den Men-
schen spricht!28 und die ihnen die Entfernungen, Figuren, Lagen, Dimensionen
sowie die verschiedenen Qualititen der tastbaren Gegenstinde darstellt: “not by
similitude, nor yet by inference of necessary connexion, but by the arbitrary
imposition of Providence, just as words suggest the things signified by them.”12?

Die traditionelle Auffassung von der Fundierung des Zeichens durch die drei
Moglichkeiten von Ahnlichkeit, Kausalbeziehung und willkiirlicher Verbindung
steht damit deutlich im Hintergrund von Berkeleys Theorie der visual language,
wenngleich diese in letzter Konsequenz darauf angelegt ist, die beiden erstge-
nannten, traditionell dem signum naturale zugewiesenen Fundierungsverhiltnis-
se zugunsten des letzteren auszuschalten. Denn jene bilden nicht das unmittelba-
re Fundament des Zeichenseins sondern stellen nur unterschiedliche Weisen
dar, in denen etwas als etwas anderes bezeichnend betrachtet wird und liegen
damit ganz auf der Seite der Zeicheninterpretation. Der Grund fiir die Signifi-
kanz der Zeichen besteht, wie bei Bernaldus de Quiros,!30 in jedem Fall in der

125 Ebd. 42, 12-24: “The table I write on, I say, exists, that is, I see and feel it. ... There was an
odour, that is, it was smelled; there was a sound, that is to say, it was heard; a colour or fi-
gure, and it was perceived by sight or touch. This is all that I can understand by these and
the like expressions. For as to what is said of the absolute existence of unthinking things
without any relation to their being perceived, that seems perfectly unintelligible. Their esse is
percipi, nor is it possible they should have any existence, out of the minds or thinkings things
which perceive them.” - Die Seinsweise der Dinge entspricht hierin genau derjenigen der
zeitweilig von Ockham angenommenen ficta: “... tantum sunt quaedam cognita ab anima, ita
quod esse eorum non est aliud quam ipsa cognosci.” (OCKHAM, Expositio in librum periber-
menias Aristotelis (OP II (1978) 359). Anders als bei Ockham wird bei Berkeley hierdurch
jedoch kein Drittes zwischen dem Akt und dem Gegenstand der Erkenntnis gesetzt. Es ist der
Erkenntnisgegenstand selbst, hinter dem es kein Drittes mehr gibt.

126 Alciphron, Works (1948-57) 3.159, 28. Berkeley spricht auch von “visual language” (ebd.
160, 14; 161, 11), “language of vision” (ebd. 156, 12) oder “natural language” (ebd. 157,
39). Vgl. hierzu S. GELBER, Universal Language and the Sciences of Man in Berkeley’s Philo-
sophy: Journal of the History of Ideas 13 (1952) 482-513.

127 Alciphron, Works (1948-57) 3.160, 15f.

128 Vgl. ebd. 149, 27-32: “... God speaks to men by the intervention and use of arbitrary, out-
ward, sensible signs, having no resemblance or necessary connexion with the things they
stand for and suggest... ... by innumerable combinations of these signs, and endless variety of
things is discovered and made known to us.”; vgl. 157, 7ff: “...the great Mover and Author
of Nature constantly explaineth Himself to the eyes of men by the sensible intervention of
arbitrary signs, which have no similitude or connexion with the things signified...”

129 Ebd. 154, 15-17.

130 ygl, Kap. IV, Anm. 346.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

durch die wiederholte Beobachtung der Verbindung zweier Dinge oder genauer:
zweier Ideen generierten Gewohnheit,!3! die eine Idee des einen als Zeichen
derjenigen des anderen zu betrachten:

Ideas which are observed to be connected with other ideas come to be considered as
signs, by means whereof things not actually perceived by senses are signified or sugges-
ted to the imagination, whose objects they are, and which alone perceives them. And as
sound suggest other things, so characters suggest those sounds; and in general, all signs
suggest the things signified, there being no idea which may not offer to the mind
another idea which hath been frequently joined with it. In certain cases a sign may sug-
gest its correlate as an image, in others as an effect, in others as a cause. But where is no
such relation of similitude or causality, nor any necessary connexion whatsoever, two
things, by their mere coexistence, or two ideas, merely by being perceived together,
may suggest or signify one the other, their connexion being all the while arbitrary; for it
is the connexion only, as such, that causes this effect.132

Wo, wie im Fall der visual language, keine Kausal- oder Ahnlichkeitsbezie-

hung zwischen Zeichen und Bezeichnetem vorliegt, wird etwas allein durch die
Regularitit der Koexistenz mit etwas anderem zu dessen Zeichen, d.h. dadurch,
daf$ es mehrfach zusammen mit diesem beobachtet wurde.!33 Das Nichtvorhan-
densein der Kausal- oder Ahnlichkeitsrelationen hindert jedoch nicht daran, die
durch sie konstituierte Sprache als naturall language zu charakterisieren. Natiir-
lichkeit und Arbitrareitit schliefSen einander nicht aus.’3* Denn Naturalitit bil-
det nicht den Gegensatz zur Arbitrareitit, sondern zur Artifizialitit der kiinst-
lich vom Menschen geschaffenen Sprachen. Die Natiirlichkeit der visual langua-
ge ist nicht funktional im Verhiltnis der Zeichen zu ihren Signifikaten sondern

131 Alciphron, Works (1948-57) 3.154, 25-32: “... light, shades, and colours, variously combi-

132
133

134

ned, answer to the several articulations of sound in language; and ... by means thereof, all
sorts of objects are suggested to the mind through the eye ... neither from necessary deducti-
on ..., nor from similitude ... , but purely and solely from experience, custom and habit.”

G. BERKELEY, The Theory of Vision vindicated, sect. 39, Works (1948-57) 1.264.

Besonders deutlich betont spiter Reid, dessen Theorie des Zeichens stark von Berkeley be-
einfluft ist, die Bedeutung der Regularitit fiir die Konstituierung von Zeichenbeziehungen.
Vgl. TH. REID, Inquiry into the Human Mind V1, 24, in: Philosophical Works (1895) 1.198:
“If there were not a principle of veracity in the human mind, men’s words would not be
signs of their thoughts: and if there were no regularity in the course of nature, no one thing
would be a natural sign of another.” Zur Fundierung der Signifikation von Sprache in der
“obligatio veracitatis” vgl. PETRUS DE COMITIBUS, OESA, Philosophia rationalis (1671) 498f,
s. Kap. IV Anm. 360. Zur Zeichentheorie von Reid vgl. B. E. ROLLIN, Thomas Reid and the
semiotics of perception: Monist 61 (1978) 257-270; K. LEHRER, Thomas Reid (1989) 43ff.
G. BERKELEY, The Theory of Vision vindicated, sect. 40, Works (1948-57) 1.265: “Infinitely
various are the modifications of light and sound, whence they are each capable of supplying
and endless variety of signs, and, accordingly, have been each employed to form languages;
the one by the arbitrary appointment of mankind, the other by that of God Himself. A con-
nexion established by the Author of Nature, in the ordinary course of things, may surely be
called naturall; as that made by men will be named artificial. And yet this doth not hinder
but the one may be as arbitrary as the other.”



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

genetisch liber ihre Konstitution durch den Author of Nature begriindet.135 Wie
jede andere durch arbitrire Zeichen konstituierte Sprache muf$ auch die langua-
ge of vision durch Erfahrung und Gewohnheit erlernt werden. Ein Blindgebore-
ner, der spiter sein Augenlicht erhielte, konnte ihre Zeichen, das Licht und die
Farben, ebensowenig deuten, wie die Worte einer ihm unbekannten Sprache.136
Berkeleys idealistischer Sensualismus hat weitreichende Konsequenzen fiir
die Naturphilosophie, da er jede Kausalbeziehung in eine Zeichenbeziehung
transformiert.’3” Die Verbindung der Ideen impliziert kein Ursache-Wirkungs-
Verhiltnis sondern allein die Relation von Zeichen und Bezeichnetem:

... the connexion of ideas does not imply the relation of cause and effect, but only of a
mark or sign with the thing signified. The fire which I see is not the cause of the pain I
suffer upon my approaching it, but the mark that forewarns me of it. In like manner,
the noise that I hear is not the effect of this or that motion or collision of the ambient
bodies, but the sign thereof.!38

Insofern hilt er “die Lehre von den Zeichen (doctrine of signs) fiir einen
Punkt von grofSer Wichtigkeit ..., der bei geniigender Erwigung kein geringes

135 Ebd.: “A great number of arbitrary signs ... do constitute a language. If such arbitrary conne-
xion be instituted by men, it is an artificial language; if by the Author of Nature, it is a natu-
rall language.”

136 Vgl. Ebd. 155, 10ff.

137 Vgl. Principles of Human Knowledge, sect. 66, Works 2 (1949) 69, 36-70, 3: “... those things
which under the notion of a cause co-operating or concurring to the production of effects,
are alltogether inexplicable, and run us into great absurdities, may be very naturally explai-
ned, and have a proper and obvious use assigned them, when they are considered only as
marks or signs for our information. And it is the searching after and endeavoring to under-
stand those signs instituted by the Author of Nature, that ought to be the employment of the
natural philosopher...” Obwohl er den Immaterialismus Berkeley verwirft, bezieht sich Reid
affirmativ auf dessen Theorie der Natursprache (vgl. J. W. YOLTON, Perceptual Acquaintance
from Descartes to Reid (1984) 213) und die hierdurch ermdglichte Transformation der Kau-
sal- in Zeichenbeziehungen. Vgl. THOMAS REID, Inquiry into the Human Mind, V, 3, Philo-
sophical Works (1895) 1.122: “What we commonly call natural causes might, with more
propriety, be called natural signs, and we call effects, the thing signified. The causes have no
proper efficiency or causality, as far as we know; and we can certainly affirm this, that na-
ture has established a constant conjunction between them and the things called their effects;
and hath given to mankind a disposition to observe those connections, to confide in their
continuance.” Auch Reid betont die Analogie artificial und natural language. Der einzige Un-
terschied besteht darin, dafy deren Zeichen in der Gewohnheit fundiert sind (ad placitum ex
consuetudine hitte man scholastisch gesagt), diese dagegen in der urspriinglichen Konstituti-
on unsere Geistes (naturaliter ex instinctu naturae hitte man um 1500 das genannt); vgl.
ebd. 1.121: “As in artificial signs there is often neither similitude between the sign and thing
signified, nor any connection that arises necessarily from the nature of the things, so it is also
in natural signs. ... In like manner, a sensation of touch suggests hardness, although it hath
neither similitude to hardness, nor, as far as we can perceive, any necessary connection with
it. The difference betwixt these two signs lies only in this - that, in the first, the suggestion is
the effect of habit and custom; in the second, it is not the effect of habit, but of the original
constition of our minds.”

138 Vgl. Principles of Human Knowledge, sect. 65, Works (1948-57) 2.69, 16-20.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

Licht auf die Dinge werfen und eine gerechte und echte Losung vieler Schwie-
rigkeiten herbeifithren wiirde.”139

Mit Berkeley erreicht die metaphysische Konjunktur des arbitriren Zeichens
ihren nicht mehr iiberbietbaren Zenith. Das arbitrary sign ist nicht allein, wie
bei Descartes, Cudworth, Cordemoy oder Clauberg das Modell fiir den Konnex
der zwei Substanzen, sondern tritt nun selbst an die Stelle der einen dieser bei-
den Substanzen, an die der res extensa. Die vermeintlich materielle Welt ist
nichts anderes mehr, als ein System willkiirlich eingesetzter Zeichen, eine “lan-
guage of vision”; der Kausalzusammenhang der Dinge nichts anderes als die
Syntax einer letztlich referenzlosen Sprache. Denn deren Zeichen bezeichnen
nicht Dinge sondern andere Zeichen, die ihrerseits nicht Dinge sondern andere
Zeichen bezeichnen.140

Die seit Augustinus immer wieder - wenn auch nie als echtes Problem - ge-
stellte Frage, ob jedes signum auch eine res sei, entscheidet sich hier in einem
von Augustinus nicht vorhersehbaren Sinn. Das Zeichen ist kein Ding, zumin-
dest nicht in dem bei der Formulierung der Frage vorausgesetzten Verstindnis
von res, und kann es schon deshalb nicht sein, weil jedes ‘Ding’ Zeichen ist -
und nichts als Zeichen; oder aber - denn der alte Satz, wonach “omnis res mun-
di est signum”, erhilt hier den Charakter einer identischen Pridikation: jedes
Zeichen ist Ding,14! weil es, die thinking things ausgenommen, iiberhaupt keine
anderen Dinge gibt als Zeichen.

Das Zeichen erweist sich hier abermals als dufSerst resistent. Ebenso, wie im
Mittelalter auch dort, wo es durch die Betonung der unmittelbaren mentalen
Prisenz des Erkenntnisgegenstandes im Akt der Erkenntnis zur Ausschaltung
der vermittelnden Erkenntnismedia kam, letztlich doch das Zeichen als eben die
Prisenz selbst zuriickblieb, so bleibt auch hier nach der theoretischen Abschaf-
fung des extramentalen, materiellen Seins an dessen Stelle allein das Zeichen
zurtick.

Der Weg von Descartes (wobei Descartes hier im wesentlichen nur fiir die
Betonung der Differenz von Kérper und Geist bei gleichzeitiger Ablehnung der

139 Alciphron, Works (1948-57) 3.307.

140 Die affirmative Stellung von Peirce zur Berkeley, dessen Erkenntnistheorie er als “for the
most part correct in its affirmative assertions” bezeichnet (The Nation 73 (1. August 1901)
96), ist nicht verwunderlich. Spiter bekundet er sogar einen direkten Einflufs, wenn er sagt,
dafd aus der “idea that a thought is nothing but a habit connected with a sign, on can build
up quite a little philosophy which is what I meant by “pragmatism”. I think the idea was
suggested to me by Berkeley’s two little books on vision...”; vgl. C. S. PEIRCE, The New Ele-
ments of Mathematic, hg. C. Eisele (1976) 3. 192; vgl. D. E. PFEIFER, George Berkeley: Pre-
cursor of Peirceian Semiotic (1981) 68f.

141 Vgl. G. BERKELEY, Principles of Human Knowledge, sect. 90, Works (1948-57) 2.90: “Ideas
imprinted on the senses are real things, or do really exist; this we do not deny, but we deny
they can subsist without the minds which perceive them, or that they are resemblances of
any archetypes existing without the mind: since the very being of sensation or idea consists
in being perceived, and an idea can be like nothing but an idea.”



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

Speciestheorie steht) zu Berkeley ist geradlinig und an entscheidenden Stellen
durch die Begrifflichkeit von Zeichen und Reprisentation gebahnt. Das zentrale
Problem ist das der ‘Kommunikation’ - der forcierte Riickgriff auf das Modell
der Sprachzeichen, wie er sich am Anfang und am Ende dieses Weges zeigt, mag
diesen Begriff rechtfertigen - von ‘AufSen’ und ‘Innen’. Descartes ersetzt die auf-
grund des metaphysischen Hiatus zwischen res extensa und res cogitans unmaog-
lich gewordene Kausalbeziehung durch eine Zeichenbeziehung, wobei er auf das
Modell der Sprache und der ihr von der scholastischen Zeichentheorie zugewie-
senen moralischen Kausalitit zuriickgreift. Weil jedoch das, was die perzeptive
Erkenntnis der Dinge vermitteln soll, der mechanische Bewegungsreiz, die kog-
nitive Reprisentation nur veranlaf$t, die Dinge aber, ebenso wie der sprachliche
Ausdruck und anders als die species, nicht selbst reprisentiert, fillt die Repra-
sentationsleistung, das effective repraesentare der die Zeichen interpretierenden
Seele umso stirker ins Gewicht. Das findet seinen Ausdruck in der von Male-
branche so vehement attackierten Formel des sibi aliquid repraesentare, mit der
bei Descartes nicht mehr gemeint ist, als dafs die Seele selbst, exzitiert durch die
occasio, die causa proxima der Hervorbringung oder Aktuierung der passenden,
in der facultas cognoscendi bereits angelegten Idee ist. Das sibi aliquid reprae-
sentare entspricht damit dem, was die scholastische Logik seit dem ausgehenden
Mittelalter als effective repraesentare bezeichnete, d.h. das “esse causam efficien-
tem noticie vel actus intelligendi et isto modo anima natura dicitur repraesenta-
re effective.”142

Aber bereits die Ansetzung einer solchen Effizienz hief§ eben fiir Malebran-
che dem menschlichen Erkenntnisvermdégen weitaus zu viel zuzutrauen. An die
Stelle des se représenter tritt bei ihm die vision dans dieu. Kommt das effective
repraesentare nach Arnauld und De la Forge der menschlichen Seele zu, so nach
Malebranche dem gottlichen Geist. Nicht die Seele reprisentiert sich die Dinge,
sondern Gott reprisentiert sie der Seele mittels der Ideen, der, wie Arnauld sie
nannte, étres représentatifs. Diese werden von ihm unter Rekurs auf eine, wie
gesehen, traditionelle zeichentheoretische Argumentation kritisiert. Die Ideen
sind Akte, nicht etwas Drittes, zwischen den Akten und ihren Objekten. Fiir sie
gilt, und Arnauld verwendet diesen Begriff explizit, das repraesentare formaliter,
nicht das repraesentare instrumentaliter, wie er es den Ideen Malebranches vin-
diziert, sie dadurch zu im augustinischen Sinn verstandenen Zeichen macht und
als solche zuriickweist. Denn Zeichen sind, das galt zumal in augustinischer
Tradition als ausgemacht, zur Vermittlung von Ersterkenntnis untauglich.

Die durch die Zeichen geleistete occasionelle Verursachung hatte bei Des-
cartes die Funktion, die beiden nicht iiber regulire physische Kausalitit aufein-
ander beziehbaren Bereiche von res extensa und res cogitans aufeinander abzu-
stimmen, d.h. zu gewihrleisten, daf$ sich das menschliche Erkenntnisvermégen

142 JOHANNES DE CELAYA, Introductiones dialecticae (1511) fol. a4vb.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

jeweils im richtigen Augenblick die richtige Idee bildet.143 Malebranche iiber-
nimmt das Konzept der occasio und baut es aus. Adressat der occasio ist fiir ihn
jedoch nicht mehr das zu einem se représenter der Dinge unfihige menschliche
Erkenntnisvermogen, sondern Gott, der uns bei entsprechender Gelegenheit die
passende Idee zeigt. Fiir die Beschreibung und Erklirung der Erkenntnis selbst
werden die materiellen Gelegenheitsursachen damit jedoch iiberfliissig. Thre
Annahme griindet allein in der durch die theologische Offenbarungstatsache der
gottlichen Weltsch6pfung motivierten Voraussetzung der Existenz einer dufSere
materiellen Welt und der Hypothese, dafd aufgrund der gottlichen veracitas die
beiden Bereiche der dufleren Welt und der menschlichen Ideen aufeinander ab-
gestimmt sein miissen. Werden aber die dufleren Dinge nicht selbst erkannt,
konnen sie unter konsequenter Ansetzung des Okonomieprinzips geleugnet
werden. Wihrend fiir Arnauld die étres représentatifs Malebranches tiberfliissig
sind, da sie die Erkenntnis der dufSeren Dinge nie gewidhrleisten konnten, erklart
Berkeley die dufSeren Dinge fiir tiberfliissig, da sie nie erkannt werden konnten.
Was bleibt, sind die ‘denkenden Dinge’ (thinking things) und die ihnen von Gott
gegebenen Zeichen, die nun jeden extramentalen Referenten verloren haben.

Berkeley sieht deutlich, daf§ die materiellen Occasionen im Grunde nur die
Funktion haben, die Konstanz und Regularitit der semsations zu erkliren.144
Mag eine solche, die Abfolge der Ideen regulierende Instanz noch einen gewis-
sen Erklirungswert besitzen, wenn sie direkt auf die menschliche Seele bezogen
wird, so verliert sie jeden Sinn, wenn, wie bei Malebranche, der Addressat der
occasions gewechselt hat und durch sie nicht mehr die menschliche Seele in ih-
rer Wahrnehmung reguliert wird, sondern der gottliche Geist; denn “on the
part of an all-sufficient spirit, what can there be that should make us believe, or
even suspect, he is directed by an inert occasion to excite ideas in our
minds?”145 Die Konstanz und Regularitit des Wahrnehmungsgeschehens ergibt
sich nicht daraus, dafs die Abfolge der gleichsam als Impulsgeber unserer sensa-
tions dienenden materiellen Dinge durch physikalische Naturgesetze reguliert
ist, sondern unmittelbar aus der von Gott festgelegten Grammatik der visual
language.

143 Vgl. DESCARTES, Notae in programma quoddam (AT VIII/2) 359; s. Anm. 36.

144 Vgl.G. BERKELEY, Principles of Human Knowledge, Works (1948-57) 2.71: “For, say, you,
since we observe our sensations to be imprinted in an orderly and constant manner, it is but
reasonable to suppose there are certain constant and regular occasions of their being produ-
ced. That is to say that there are certain permanent and distinct parcels of matter, cor-
responding to our ideas, which, though they do not excite them in our minds, or any ways
immediately affect us, as being altogether passive and unperceivable to us, they are neverthe-
less to God, by whom they are perceived, as it were so many occasions to remind him when
and what ideas to imprint on our minds: that so things may go on in a constant uniform
manner.”

145 Ebd. 73.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

4. Leibniz’ Metaphysik der Reprisentation

In der hier skizzierten Fluchtlinie des Dualismusproblems, die charakterisiert
ist durch die Auflésung der Materialitit und physischen Kausalitit in Reprisen-
tation und Zeichen, steht auch die Metaphysik von Leibniz, die letztlich nichts
anderes ist, als ein weiterer Versuch, das Problem der “communication des sub-
stances” zu l6sen ohne auf das “miracle continuelle”!46 der “cause occasionel-
les” zuriickzugreifen.

Im Systéme nouveau de la nature von 1695, der ersten von Leibniz verof-
fentlichten Darstellung seines neuen Systems, gibt er Rechenschaft iiber dessen
Genese. Das Problem, das sich Leibniz im Rahmen seiner Reflexionen “sur
I'union de I’ame avec le corps” stellte, war ein doppeltes, denn es galt nicht al-
lein zu erkliren, “comment le corps fait passer quelque chose dans I’ame, ou
vice versa”, sondern ebenso, “comment une substance peut communiquer avec
une autre substance creée.”147 Letzteres war von Descartes selbst noch nicht als
Problem betrachtet worden. Die Prozesse auf Seiten der res extensa waren fiir
ihn durch mechanische Gesetze und physische Kausalitit vollstindig erklirbar.
Seine Schiiler jedoch - Leibniz bezieht sich hier in erster Linie auf Malebranche -
modifizierten nicht nur die Erklirung der perzeptiven Wahrnehmung, indem sie
urteilten, “que nous sentons les qualités des corps, parceque Dieu fait naistre
des pensées dans ’ame a I’occasion des mouvemens de la matiere”, sondern
wandten, da ihnen auch die “communication des mouvemens” unbegreiflich
erschien, dasselbe Modell der durch Gelegenheitsursachen gesteuerten unmit-
telbaren gottlichen Bewirkung auf die Erklirung der Bewegungsiibertragung an
und behaupteten, “que Dieu donne du mouvement a un corps a I’occasion du
mouvement d’un autre corps.”148

Fiir Leibniz wird in dem Augenblick, in dem er das doppelte Problem
(Kommunikation von Koérper und Seele; Bewegungsiibertragung zwischen den
Substanzen) als ein einfaches begreift, auch die Lésung diesen Problems einfach.
Denn das Problem ist in beiden Fillen dasselbe, namlich “qu’il n’est pas possible
que I’ame ou quelque autre veritable substance puisse recevoir quelque chose
par dehors”.14% Und ebenso ist die Losung in beiden Fillen dieselbe. Denn wenn
feststeht, dafs nichts von auflen in die Substanzen eintreten kann, braucht man -
ohne sich auf den “Deus ex machina” der causes occasionelles berufen zu miis-
sen - nur anzunehmen, daf$ nichts von aufSen entreten mu/fS, indem man voraus-
setzt,

146 G. W. LEIBNIZ, An Arnauld, Juni 1686, in: Die philosophischen Schriften, hg. C. 1. Gerhardt
(1875-90 = GP) 11, 57.

147 Systéme nouveau de la nature et de la communication des substances, GP IV, 483.

148 gl, ebd.

149 Ebd. 484.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

que Dieu a creé d’abord ’ame ou toute autre unité reelle en sorte, que toute luy naisse
de son propre fonds par une parfaite spontaneité a ’égard d’elle-méme, et pourtant
avec une parfaite conformité aux choses de dehors.159

Die doppelte Problematik reduziert sich also insofern auf eine einfache, als
sich die Frage, “comment une substance peut communique avec une autre sub-
stance creée”, auf jene reduziert, “comment le corps fait passer quelque chose
dans ’ame”, weil es keine “unité reelle” bzw. keine einfache Substanz gibt, die -
trotz aller graduellen Differenzen - etwas anderes ist, als eine Art perzipierende
Seele. Und das Problem des Ubergangs aus dem einen, materiellen, Bereich in
den anderen, geistigen, entfillt hier, weil es einen solchen Ubergang nicht gibt
und nicht zu geben braucht, da die Perzeptionen nicht von auflen sondern von
innen aus der reprisentierenden Natur der Seele selbst kommen:

... ces perceptions internes dans ’ame méme luy arrivent par sa propre constitution ori-

ginale, c’est a dire par la nature representative ... qui luy a esté donnée des sa création,
et qui fait son charactere individuel.151

Weder gibt es ein “faire passer quelque chose dans ’ame”, noch ein “rece-
voir quelque chose par dehors”. Nichts wird von auflen hineingetragen und
nichts von innen aufgenommen. Denn die Welt ist schon in der perzipierenden
Substanz und diese gleichsam “un monde entier”.152 Fiir ein solches metaphysi-
sches Konzept ist der Begriff der Reprisentation zwangsldufig von eminenter
Bedeutung.153

Das triviale Faktum, daf$, wenn nichts von aufSen in die Seele eintreten kann,
alles schon in irgendeiner Weise in ihr vorhanden oder angelegt sein mufs, fand
bei Descartes hinsichtlich des Problems der perzeptiven Erkenntnis dufSerer
Dinge seinen Ausdruck in der Annahme der angeborenen Ideen. Da sich die
Wahrnehmung jedoch als eine geordnete Abfolge von Perzeptionen darstellt,
von der zudem angenommen werden mufSte, daf$ sie in mehr oder weniger ad-
dquater Weise auf die Verdnderungen im dufSeren Bereich der res extensa ant-
wortet, blieb zu erkliren, wie die Seele als causa proxima ihrer Ideen im richti-
gen Moment die richtigen Ideen produziert. Genau diese Funktion der Syn-
chronisation von Innen und Auflen kam den occasionellen Ursachen zu. Die
Abfolge der Perzeptionsideen war damit noch von aufden tiber die occasionellen
Verursachung bzw. durch Zeichen reguliert. Leibniz nun versetzt auch die In-

150 Ebd.

151 Ebd.; vgl an Lady Masham, Mai 1704, GP 111, 342: “L’Ame est expressive des corps en vertu
de sa Nature primordiale.”

152 Discours de Métaphysique § 9, GP 1V, 434. Vgl. Remarques sur la lettre de M. Arnauld..., GP
11, 46f; An Arnauld, Juni 1686, GP 11, 57.

153 Zur Funktion des Reprisentationsbegriffs fiir die leibnizsche Metaphysik vgl. P. KOHLER,
Der Begriff der Reprisentation bei Leibniz (1913), H. JALABERT, La fonction explicative de la

notion de “représentation” dans I'ontologie de Leibniz, in: Akten des int. Leibniz-Kongresses,
Hannover, 14.-19. Nov. 1966, Bd. 1 (1968) 123-38.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

stanz der Regulierung der Abfolgeordnung der Perzeptionen in das Innere, d.h.
in die Seele. Er kann sich damit des occasionalistischen Deus ex machina entle-
digen, indem er die Seele selbst als einen geistigen Automaten (Automate spiri-
tuelle)!54 konzipiert, der eines solchen externen ‘Maschinisten’ nicht bedarf,
weil ihm zugleich mit seiner reprisentierenden Natur auch das Gesetz der gere-
gelten Abfolge seiner Modifikation, d.h. der Sequenz seiner Perzeptionen “ein-
geschrieben” ist;155 wobei die pristabilierte Harmonie stets garantiert, daf§ die
durch das jeder Monade eingeschriebene ‘Programm’ festgelegte “suite des re-
presentations que I’ame se produit, répondra naturellement a la suite des chan-
gemens de I'univers méme.”156

Die Kommunikation der Substanzen ist nichts anderes als die pristabilierte
Harmonie ihrer Reprisentationen. Das Reprisentationsgeschehen in jeder Mo-
nade korrespondiert mit dem Weltgeschehen, weil die Ordnung der Welt selbst
nichts anderes ist als die Ordnung der Reprisentation. Die erkenntnis- und
wahrheitstheoretische Problematik der Entsprechung von ‘Innen’ (Seele) und
‘Auflen’ (Welt) ist hier in grundlegender Weise modifiziert. Denn das ‘AufSen’
ist selbst nur eine unendliche Vielzahl von ‘Innen’.157

Jalabert hat Recht mit dem Hinweis, daf$ fiir Leibniz “la Représentation n’est
une fonction psychique que dans une de ses réalisations possibles. Plus profon-
dement elle désigne la Nature méme de la substance.”!58 Das Entscheidende ist
jedoch, daf$ sich bei Leibniz beides letztlich nicht voneinander trennen lafst. Je-
de Monade reprisentiert (bzw. perzipiert) das gesamte Universum. Da durch die
pristabilierte Harmonie aber ihre Perzeptionen zum {ibrigen Universum in ei-
nem Verhiltnis stehen, das als “rapport exacte”!5? den von Leibniz aus der Ma-

154 Systeme nouveau de la nature, GP IV, 485.

155 Vgl. Extrait du dictionnaire de M. Bayle, Art. Rorarius ... avec mes remarques, GP IV, 548:
“Je ... congois ... la loy de la suite des modifications d’une Ame ... comme une loy inscrite
dans sa substance.”

156 Systeme nouveau de la nature, GP 1V, 485. Vgl. Considérations sur la doctrine d’un esprit
universel unique, GP VI, 538: “... chaque ame ... contient dans son fonds un ordre repondant
a celuy de Punivers méme...”; an Arnauld, GP 11, 126: “Enfin pour rammasser mes pensées
en peu de mots: je tiens que toute substance renferme dans son estat present tous ses estats
passés et A venir et exprime méme tout ["univers suivant sont point de veue ...; et par conse-
quent rien ne luy arrive que de son fonds, et en vertu des ses propre loix, pourveu qu’on y
joigne le concours de Dieu.”

157 An Des Bosses, 16. 6. 1712, GP 11, 451: “Verum est, consentire debere, quae fiunt in anima,
cum iis quae extra animam geruntur; sed ad hoc sufficit, ut quae geruntur in una anima re-
spondeant tum inter se, tum iis quae geruntur in quavis alia anima; nec opus est poni aliquid
extra omnes Animas vel Monades.”

158 H. JALABERT, La fonction explicative de la notion de “représentation” dans I’ontologie de
Leibniz (1968) 123.

159 Théodicée, n. 357, GP VI, 327: “Il est vray que la méme chose peut étre représentée diffe-
remment; mais il doit tousjours y avoir un rapport exacte entre la représentation et la chose,
et par consequent entre les differentes representations d’une méme chose. Les projections de
perspective, qui reviennent dans le cercle aux sections coniques, font voir qu’un méme cercle



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

thematik entlehnten Kriterien eines Expressions- bzw. Reprisentationsverhilt-
nisses entspricht,!60 reprisentiert (bzw. perzipiert) nicht nur jede Monade das
gesamte Universum, sondern ist selbst “une representation de I'univers suivant
sa point de veue”.'¢! Oder andersherum: Weil jede Monade ihrer Natur nach
“representatif de I'univers”162 ist, ist perzeptive Erkenntnis immer schon meta-
physisch durch die Struktur des Universums selbst garantiert. Das Sein der Welt
ist von ihrem Reprisentiertsein durch die Monaden nicht abzutrennen, denn
das Universum besteht aus nichts anderem, als aus reprisentierenden Monaden.

Im metaphysischen Kontext spielt der Zeichenbegriff selbst bei Leibniz zwar
keine Rolle. Er ist vollstindig verdringt durch das Begriffsfeld von Expression
und Reprisentation.!63 Gleichwohl sind aber auch hier deutliche Spuren einer
Wirksamkeit der Zeichentheorie zu finden. So entspricht z.B. die Bestimmung,
die Leibniz der Idee in ihrem expressiven Bezug zu dem von ihr Ausgedriickten
gibt, im wesentlichen der traditionellen Lehre von der dreifachen Fundierung
der Zeichenrelation in einer willkiirlichen oder natiirlichen Verbindung, wobei
es sich bei letzterer entweder um eine - im weitesten Sinn verstandenen - Ahn-
lichkeit oder um ein Kausalverhiltnis handeln kann.164 Dabei ist jedoch die

peut étre representé par une ellipse, par une parabole, et par une hyperbole... Aussi faut il
avouer que chaque ame se represent ['univers suivant son point de vue, et par un rapport qui
luy est propre; mais une parfait harmonie y subsiste tousjours.”

An Arnauld, GP 11, 112: “Une chose exprime une autre (dans mon langage) lorsqu’il y a un
rapport constant et reglé entre ce qui se peut dire de 'une et de I’autre. C’est ainsi qu’une
projection de perspectives exprime son geometral. L’Expression est commune 24 toutes les
formes, et c’est un genre dont la perception naturelle, le sentiment animal, et la connoissance
intellectuelle sont des especes. Dans la perception naturelle et dans le sentiment il suffit que
ce qui est divisible et materiel, et se trouve dispersé en plusierus estres, soit exprimé ou re-
presenté dans un seule estre indivisible, ou dans la substance qui est douée d’une veritable
unité. On ne peut point douter de la possibilité d’une belle representation de plusieurs choses
dans une seule, puisque notre ame nous en fournit un exemple. Mais cette representation est
accompagnée de conscience dans ’ame raisonnable, et c’est alors qu’on I’appelle pensée. Or
cette expression arrive par tout, parceque toutes les substances sympathisent avec toutes les
autres.”; vgl. Quid sit idea, GP VII, 263: “Exprimere aliquam rem dicitur illud, in quo ha-
bentur habitudines, quae habitudinibus rei exprimendae respondent.” Zum Begriffsfeld von
repraesentatio/expressio vgl. M. KULSTAD, Leibniz’s Conception of Expression: studia leibni-
tiana 9 (1977) 55-76; K. D. DUTZ, Schliisselbegriffe einer Zeichentheorie bei G. W. Leibniz:
Analysis und Synthesis, Expressio und Repraesentatio, in: Rekonstruktion und Interpretation,
hg. L. Kaczmarek u. K. D. Dutz (1985) 259-310.

161 Ay Jaquelot, 9. 2. 1704, GP 111 464f.

162 Principes de la Nature et de la Grace, GP VI, 599.

163 Das hat seinen Grund darin, daf fiir Leibniz das Zeichen, anders als die Reprisentation oder
Expression, nicht mit dem Akt der Perzeption oder Erkenntnis gleichgesetzt werden kann,
sondern vielmehr als selbst wahrgenommenes Medium der Erkenntnis gilt; vgl. Table de
définitions, in: Opuscules et fragments inédits, hg. L. COUTURAT (1903) 497: “Signum est
perceptum ex quo colligitur existentia non percepti.”

Quid sit idea, GP VII, 264: “Patet etiam expressiones alias fundamentum habere in natura,
alias vero saltem ex parte fundari in arbitrio, ut sunt expressiones quae fiunt per voces et
characteres. Quae in natura fundantur, eae vel similitudinem aliquam postulant, ... vel certe

160

164



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

Kausalitit, die es bei Leibniz ebenso wie bei Berkeley nurmehr im Modus des
“als ob” (comme si I'une agissoit sur I’autre)!¢5 geben kann, ihrerseits aus mo-
nadologischer Perspektive notwendig in eine Art Zeichenbeziehung transfor-
miert. Galt nach traditioneller Auffassung die Wirkung als Zeichen ihrer Ursa-
che und umgekehrt, weil aus der einen die andere erkannt werden konnte, so ist
hier die Auszeichnung von etwas als Ursache oder Wirkung genau umgekehrt
nur die Funktion der spezifischen Weise der Erkennbarkeit oder des Ausge-
driicktseins des einen im anderen. Etwas ist

actif en tant que ce qu’on connoit distinctement en lui, sert a rendre raison de ce qui se

passe dans un autre; et passif en tant que la raison de ce qui passe en lui, se trouve dans
ce qui se connoit distinctement dans un autre.166

In rigore metaphysico kann eine adiquate Beschreibung der Welt nurmehr
iiber den Begriff der Reprisentation gelingen. Dieser bildet, zusammen mit sei-
nem Pendant, der expressio,'67 das alles bestimmende Zentrum der leibnizschen
Metaphysik: “...le point de la representation de I"univers dans chaque Monade
estant establi, le rest n’est que consequences...”168

C. Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

[...]

connexio, qualis est inter circulum et ellipsim quae eum optice repraesentat, quodlibet enim
punctum ellipseos secundum certam quandam legem alicui puncto circuli respondet. ... Simi-
liter omnis effectus integer repraesentat causam plenam, possum enim semper ex cognitione
talis effectus devenire in cognitionem suae causae...”; vgl z.B. JOHANNES A STO THOMA, Ars
logica 1 (1948) 355b; s. Kap. IV, Anm. 199.

165 LEIBNIZ an Arnauld, Sept. 1687, GP 11, 115; vgl. Monadologie § 81.

166 Vgl, Monadologie, § 52. Vgl. an Foucher, GP 1, 382f: “Je croy que toute substance individu-
elle exprime I'univers tout entier a sa maniere, et que son estat suivant est une suite (quoyque
souvent libre) de son estat precedent...; mais comme toutes les substances sont une producti-
on continuelle du souverain Estre, et expriment le méme univers ou les mémes phenomenes,
elle s’entraccordent exactement, et cela nous fait dire que I'une agit sur I’autre, parce que
I’une exprime plus distinctement que ’autre la cause ou raison des changemens...”

167 Der Begriff der expressio ist fiir die leibnizsche Philosophie insofern von besonderer systema-
tischer Bedeutung, als er die Verbindungsstelle von Metaphysik und Logik ausmacht. Die
Monaden sind Reprisentationen, die cogitatio ein Prozef$ der Transformation von Zeichen
(signa, characteres). Beides aber ist nur méglich, weil es sich dem einen wie beim anderen,
bei der metaphysischen Reprisentation wie beim logischen Zeichen um eine expressio han-
delt, d.h. um etwas, das in einem “rapport reglé” zu jeweils Reprisentierten oder Bezeichne-
ten steht.

168 LEIBNIZ, an Jacquelot, GP 111, 465; vgl. an de Volder, Juni 1703, GP II, 253: “Doctrinam
meam quomodo quodlibet corpus omnia alia exprimat, et quomodo quaelibet anima vel En-
telechia exprimat et suum corpus et per ipsum alia omnia, videris pulchre perspexisse. Sed
ubi ejus vim expenderis, nihil aliud dictum a me videbis, quod non inde consequatur.”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

2. Leibniz’ Konzept der cognitio symbolica

Wird die leibnizsche Metaphysik der pristabilierten Harmonie ganz vom
Begriff der Reprisentation beherrscht, so ist fiir die Erkenntnislehre und Logik
das Konzept des Zeichens von zentraler Bedeutung. Bereits in seinen Vorstudien
zur ars characteristica betont Leibniz mit Nachdruck die Angewiesenheit
menschlichen Denkens auf den Gebrauch von Zeichen:

Omnis ratiocinatio signis quibusdam sive characteribus perficitur. Non tantum enim res
ipsae, sed et rerum ideae semper animo distincte observari neque possunt neque de-
bent; et itaque compendii causa signa pro ipsis adhibentur - (Alles menschliche Denken
vollzieht sich mittels gewisser Zeichen oder Charaktere. Denn nicht nur die Dinge
selbst, sondern auch die Ideen der Dinge kénnen und sollen vom Geist nicht immer
deutlich betrachtet werden; und deshalb werden der Kiirze halber statt ihrer die Zei-
chen verwandt).169

In der Wiirdigung der mnemonischen Funktion der Zeichen fiir das Denken
steht Leibniz in der Folge von Hobbes. Er akzentuiert jedoch die erkenntnisfun-
dierende Funktion der Zeichen erheblich stirker als Hobbes oder Locke.!70 Die
Zeichen werden nicht nachtriglich mit den in einem sprachfreien Denken ent-
wickelten Ideen verbunden, sondern sind konstitutive Elemente des Diskurses
selbst.171 Zwar ist ein Denken ohne Worter moglich, nicht jedoch ohne jegliche
andere Zeichen (“cogitationes fieri possunt sine vocabulis ... at non sine aliis
signis”).172 Und hiermit meint Leibniz eben nicht die von der scholastischen
Tradition als signa naturalia bzw. signa formalia bestimmten einfachen Elemen-
te der oratio mentalis, die geistigen Konzepte oder Mentaltermini. ‘Zeichen’
heif3t bei Leibniz vielmehr, hierin befindet er sich in Ubereinstimmung mit der
cartesianischen bzw. augustinischen Zeichenkonzeption, immer signum instru-
mentale:

Signum est quod nunc sentimus et alioquin cum aliquo connexum esse ex priore expe-
rientia nostra vel aliena judicamus - (Zeichen ist, was wir jetzt wahrnehmen und bereits

169 G. W. LEIBNIZ, in: Die Philosophischen Schriften, GP VII, 204; vgl. Demonstrationes proposi-
tionum primarum, 1671/2, in: Simtliche Schriften u. Briefe, hg. v. d. PreufS. (spiter: Dt.)
Akad. d. Wiss., Darmstadt (spiter: Leipzig, zuletzt: Berlin) 1923ff. [= A] VLii, 481: “Ita
nemo ratiocinationes longe productas persequi animo posset, nisi reperta essent signa quae-
dam, id est nomina, quibus magna rerum vis ita compendiose comprehenderetur, ut plurima
celeriter percurrere liceret.”

170 Vgl M. DASCAL: Quelques fonctions des signes chez Leibniz et ses contemporains (1975);
DERS.: La sémiologie de Leibniz (1978) 134-71; A. HEINEKAMP, Sprache und Wirklichkeit
nach Leibniz, in: H. PARRET (Hg.): History of Linguistic Thought and Contemporary
Linguistics (1976) 522ff.

171 G. W. LEIBNIZ, GP VIL

172 G. W. LEIBNIZ, Dialogus, GP VII, 191. Als Beispiele solcher Zeichen nennt er “literas, figuras
chemicas, Astronomicas, Chinenses, Hieroglyphicas, notas Musicas, steganographicas,

arithmeticas, algebraicas aliasque omnes quibus inter cogitandum pro rebus utimur” (GP VII,
204).



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

aufgrund einer vorhergehenden Eigen- oder Fremderfahrung als mit einem anderen in
Verbindung stehend beurteilen).173

Als Zeichen fungieren somit nicht die Ideen und geistigen Begriffe selbst,
sondern allein die vom Geist zur cogitatio instrumentalisierten sinnlichen oder
imaginierten notae, Charaktere, Worter usw. Das ist insofern eine wichtige
theoretische Voraussetzung fiir die Entwicklung des Programms einer characte-
ristica universalis, als erst dann, wenn die Zeichen, die das Denken leiten und
regulieren, nicht mehr als natiirliche Zeichen in Form der bei allen Menschen
identischen geistigen Konzepte gelten, der Versuch Sinn machen kann, tiber die
Verbesserung des Zeichenmediums eine Perfektionierung des Denkens zu be-
wirken.

Diese Verbindung des Denkens mit dem sinnlichen Medium der Zeichen hat
ihr ontologisches Fundament in der in Absetzung vom cartesianischen Sub-
stanzdualismus ausgeformten Leibnizschen Metaphysik. Denn es ist die unmit-
telbare Konsequenz seines Systems der pristabilierten Harmonie, daf§ “durch
eine wunderbare Okonomie der Natur” abstrakte Gedanken stets mit sinnlichen
Zeichen verbunden sind.174 Das Lehrstiick von der konstitutiven Funktion sinn-
licher Zeichen fiir die menschliche bzw. jede endliche Erkenntnis ist historisch

173 G. W. LEIBNIZ, Vorarbeiten zur characteristica universalis, in: A VI/2.500; vgl. H.
BURCKHARDT, Logik und Semiotik in der Philosophie von Leibniz (1980) 175; M. DASCAL,
La sémiologie de Leibniz (1978) 96ff; vgl. Anm. 256.

174 Vgl. Nouveaux Essays 1, 1, § 5, A VI/6.27: “... C’est par une admirable (Economie de la na-
ture, que nous ne saurions avoir des pensées abstraites, qui n’ayent point besoin de quelque
chose de sensible, quand ce ne seroit que des caracteres tels que sont les figures des lettres et
les sons, quoiqu’il n’y ait aucune connexion necessaire entre tels caracteres arbitraires, et tel-
les pensées.” Das Syndrom von Koérperlichkeit, Sensitivitit (beides ist nach Leibniz nichts
anderes als Ausdruck der eingeschrinkten Deutlichkeit der Perzeptionen) und Zeichenge-
brauch des Denkens (als Remedium gegen eben jene eingeschrinkte Deutlichkeit - daher die
Rede von der wunderbaren Okonomie) gilt grundsitzlich fiir alle kreatiirlichen Geister. Vgl.
ebd. I, 22, § 73: “... je suis persuadé que les Anges et les Esprits crées ne sont jamais sans or-
ganes et jamais sans sensations, comme ils ne sauroient raisonner sans caracteres.” Wie auf
der Grundlage der metaphysisch notwendigen Verbindung von Geist und Kérper, Denken
und Sinnlichkeit, letztere hinsichtlich ihrer Funktion fiir das abstrakte Denken des Status von
- arbitrdren - Zeichen erhilt, zeigt eine Passage aus den Pariser Noten (vgl. Leibnitiana. Ele-
menta philosophiae arcanae, ed. I. Jagodinskij (1913) 96: “Si verum est, memoriam sine ve-
stigia esse nullam, et vestigia cogitationum de rebus incorporalibus in corpore non sunt natu-
ralia sed arbitraria (neque enim ulla inter incorporeum et corporeum necessaria connexio re-
praesentandi), seu characteres, sequitur nullam esse scientiam neque ratiocinationem sine
characteribus, quonima omnis ratiocinatio vel demonstratio fit per memoriam praemissarum.
Memoria autem sine characteribus aut imaginibus nulla [...]” Vgl. hierzu M. DASCAL, Signs
and Thought in Leibniz’s Paris Notes, in DERS.: Leibniz (1987) 47-59. Vgl. Extrait du Dicti-
onnaire de M. Bayle article Rorarius ... avec mes remarques, GP IV, 541: “Quoyque ’homme
raisonne sur des chose abstraites et qui surpassent I'imagination, il ne laisse pas d’avoir dans
I’imagination des signes qui y repondent, comme sont les lettres et les characteres. Il n’y a
jamais un entendement si pur qu’il ne soit point accompagné de quelque imagination.”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

wirksam geworden unter dem Titel der cognitio symbolica,'’5 den Leibniz in
seinen 1684 in den Leipziger Acta Eruditorum veroffentlichten Meditationes de
cognitione, veritate et ideis einfiihrt, die den Basistext fiir die spitere Tradition
der symbolischen Erkenntnis bilden.

Leibniz unterscheidet hier im Rahmen eines dichotomischen Systems von
Perfektionsstufen der Erkenntnis!76 zum ersten - und in dieser terminologischen
Fassung einzigen - Mal zwischen cognitio intuitiva und cognitio symbolica, zwi-
schen anschauender und symbolischer bzw., wie es im 18. Jahrhundert zumeist
heif$t, “figiirlicher” Erkenntnis.l”” Wird ein Begriff unmittelbar zugleich mit all
seinen Bestimmungsmomenten erfafst, handelt es sich um eine intuitive Er-
kenntnis.!”8 Da eine solche Simultaneitit der vollstindigen adiquaten Erkennt-
nis komplexer Gegenstinde nur dem gottlichen, nicht aber dem menschlichen
Intellekt moglich ist, bedarf es, um die diskursive Erfassung komplexer Inhalte
in einer der endlichen Existenz angemessenen Zeit realisieren zu kénnen und
weil die Simultaneitit der Erkenntnis letztlich erst Ausweis fiir die Einheit des
erkannten Gegenstandes ist,!'7? der Zusammenfassung und Stellvertretung der
fiir den Menschen allenfalls sukzessiv erkennbaren Teilideen durch ein sinnli-
ches bzw. imaginierbares Zeichen. Hiermit liegt dann eine symbolische Er-
kenntnis vor,!80 welche die gegenstindliche Unmittelbarkeit zugunsten der an-
ders nicht zu gewihrleistenden zeitlichen Unmittelbarkeit preisgibt.

175 Vgl. S. KRAMER, Symbolische Erkenntnis bei Leibniz: Zeitschrift fiir philosophische For-
schung 46 (1992) 224-237.

176 Vgl. G. W. LEIBNIZ: Meditationes de cognitione, veritate et ideis, GP IV, 422: “Est ergo co-
gnitio vel obscura, vel clara, et clara rursus vel confusa vel distincta, et distincta vel inad-
aequata vel adaequata, item vel symbolica vel intuitiva: et quidem si simul adaequata et intui-
tiva sit, perfectissima est.”
In anderen Schriften verwendet Leibniz anstelle von “cognitio symbolica” die Begriffe von
cognitio (bzw. cogitatio) caeca (so bereits in der Dissertatio de arte combinatoria, GP IV, 335,
an Gallois, Ende 1672, A 11/1.229; Nouveaux Essays, A V1/6.185f), pensée sourdes (ebd.
188) oder connoissance suppositive (Discours de Métaphysique § 24, GP IV, 4491,
178 Meditationes de cognitione, GP IV, 423: “... cum notio valde composita est, non possumus
omnes ingredientes eam notiones simul cogitare: ubi tamen hoc licet, vel saltem in quantum
licet cognitionem voco intuitivam.” Vgl. Discours de Métaphysique § 24, GP 1V, 449f: “...
quand mon esprit comprend a la fois et distinctement tous les ingrediens primitifs d’une no-
tion, il en a une connoissance intuitive qui est bien rare, la pluspart des connoissances hu-
maines n’estant que confuses ou bien suppositives.”

Vgl. De arte combinatoria, GP 1V, 35: “Unum autem esse intelligitur, quicquid uno actu

intellectus seu simul cogitamus, v. g. quemadmodum numerum aliquem quantumlibet ma-

gnum saepe Caeca quadam cogitatione simul apprehendimus, cyphras nempe in charta le-
gendo, cui explicate intuendo ne Mathusalae quidem aetas suffectura sit.”

180 Meditationes de cognitione, GP IV, 423: “Plerumque ..., praesertim in Analysi longiore, non
totam simul naturam rei intuemur, sed rerum loco signis utimur, quorum explicationem in
praesenti aliqua cogitatione compendii causa solemus praetermittere, scientes aut credentes
nos eam habere in potestate: ita cum Chiliogonum seu Polygonum mille aequalium laterum
cogito, non semper naturam lateris et aequalitatis et millenarii ...considero, sed vocabulis istis
(quorum sensus obscure saltem atque imperfecte menti observatur) in animo utor loco idea-

177

179



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

Wihrend es von einem einfachen, distinkten Begriff (notio distincta primiti-
va) keine andere als eine intuitive Erkenntnis geben kann, ist die der komplexen
Begriffe “in den meisten Fillen” (plerumque) - streng genommen: immer!8! -
symbolisch.182 An die Stelle der komplexen Gegenstandsidee tritt hier die einfa-
chere Idee eines jene reprisentierenden sinnlichen Zeichens, d.h. in der Regel:
eines Wortes. Nicht der Gegenstand selbst, sondern ein stellvertretendes Zei-
chen wird intuitiv erkannt. Hieraus ergibt sich der Doppelcharakter der symbo-
lischen oder blinden Erkenntnis. Wihrend sie zum einen, wie Leibniz immer
wieder betont, die Abkiirzung und Erleichterung des rationalen Diskurses ge-
wihrleistet, beinhaltet sie, insofern sie sich allein auf das Zeichensystem der
natiirlichen Sprache!83 stiitzt, andererseits die Gefahr, daf$ aus der funktionalen
Ersetzung eine Verwechselung wird, die dazu fithren kann, dafd das Zeichen
entweder, die Gegenstandserkenntnis eher verstellend, selbst als die Sache gilt
oder aber als Vernunftgrund zur ErschliefSung von etwas an der Sache genom-
men wird.184 Als blinde oder taube Zeichen kénnen die Worter solches jedoch
aufgrund ihres arbitriren Verhiltnisses zum bezeichneten Gegenstand bzw. des-
sen Idee nicht leisten. Sie funktionieren nur, weil man weifS, was sie bedeuten,
und voraussetzen kann, diese Bedeutung, wenn es erforderlich wird, in Form
einer sukzessiven intuitiven Erfassung der Teilideen realisieren zu konnen.!85
Die blofSe Erkenntnis der Zeichen hat als solche keinen Wert in sich selbst. Die
Zeichen sind “Wechsel-Zeddel des Verstandes”!86 und miissen im rationalen
Diskurs zuletzt eingelost werden, um die blofle Zeichenerkenntnis wieder in

rum quas de iis habeo, quoniam memini me significationem istorum vocabulorum habere ...;

qualem cogitationem caecam vel etiam symbolicam appellare soleo ...”

Denn es gilt: “Solius Dei est ideas habere rerum compositarum.” Vgl. Leibnitiana. Elementa

philosophiae arcanae (1913) 6.

182 Vgl Meditationes de cognitione, GP 1V, 423.

183 Zur Sprachphilosophie von Leibniz vgl. H. AARSLEFF, Leibniz on Locke on Language (1964);
F. SCHMIDT, Zeichen, Wort und Wahrbeit bei Leibniz (1969); A. HEINEKAMP, Natiirliche
Sprache und Allgemeine Charakteristik bei Leibniz (1975); DERS., Sprache und Wirklichkeit
bei Leibniz (1976); R. WIDMAIER, Die Idee des Zeichens bei Locke und Leibniz in ibren Unter-
suchungen iiber den menschlichen Verstand (1986).

184 Vgl, E. BODEMANN, Die Leibniz-Handschriften der konigl. éffentl. Bibliothek zu Hannover
(1895), 81: “Die Worth sind wie rechenpfennige bei verstindigen und wie Geld bey unver-
stindigen. Denn bey verstindigen dienen sie vor Zeichen, bey unverstindigen aber gelten sie
als ursachen und vernunfftgriinde. [in marg.]: sunt nobis signa, sunt vobis fercula digna”;
vgl. G. W. LEIBNIZ, Opuscules et fragments inédits (1903) 30.
In dieser Unterstellung - und nicht in der mit dem Suppositionsbegriff verbundenen Stellver-
tretung - liegt wohl auch der Grund fiir die Charakterisierung als “suppositive” Erkenntnis,
denn Leibniz erliutert im Discours de métaphysique (§ 25, GP IV, 450f.) die connoissance
suppositive: “Par example lors que je pense a mille ou a un chiliogone, je le fais souvent sans
en contempler ’idée (comme lors que je dis que mille est dix fois cent), sans me mettre en
peine de penser ce que c’est que 10 et 100, parce que je suppose de le scavoir et ne crois pas
d’avoir besoin a present de m’arrester a le concevoir.”

186 G. W. LEIBNIZ, Unvorgreiffliche Gedancken, betreffend die Ausiibung und Verbesserung der
Teutschen Sprache (1717) 258.

181

185



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

Sacherkenntnis umzumiinzen.!87 Die Funktion der Sprache fiir das Denken ist
jedoch nicht beschrinkt auf die Abkiirzung oder Beschleunigung einer anson-
sten auch intuitiv, nur langsamer und miithsamer erreichbaren Erkenntnis. Sie ist
vielmehr die Abkiirzung, die in Erkenntnisbereiche fiihrt, die angesichts der
Verfassung des menschlichen Erkenntnisapparates auf anderem Weg iiberhaupt
nicht zuginglich wiren. Eben deshalb gilt von den Wortern: “ils nous donnent
moyen de trouver ce que nous ne trouverions pas sans eux.”188 Ohne Zeichen
wiren wir weder zur deutlichen Erkenntnis noch zum rationalen Diskurs in der
Lage.18? Insofern ist die Sprache das wichtigste “instrumentum rationis”1%0 und
“organon mentis”.191

3. Leibniz’ Projekt der characteristica universalis

Mit dem Konzept der cognitio symbolica ist bei Leibniz mehr verbunden, als
nur die deskriptive Darstellung der Funktion der gebriuchlichen Zeichen, von
denen die Sprache das wichtigste bildet. Im Vordergrund steht vielmehr das
Projekt der Universalcharakteristik, d.h. eines Zeichensystems, bei dem unter
Beibehaltung der beschriebenen Vorteile, die zeichengestiitzte Erkenntnis als
symbolische Erkenntnis bietet, deren Nachteile, die ihr als blinde oder taube
Erkenntnis anhingen, vermieden wiirden, so dafs sie geradezu als Remedium
gegen die Taubheit und Sprachlichkeit der Gedanken dienen kénnte.192

In begriffs- wie problemgeschichtlicher Hinsicht laufen im leibnizschen Pro-
gramm der ars characteristica mehrere heterogene Traditionstringe frithneuzeit-
licher Sprach- und Zeichenkonzeption zusammen,'?3 das Konzept der mathesis

187 Ebd. 257f.: “... gleich wie man in grossen Handels-Stidten, auch im Spiel und sonsten nicht
allezeit Geld zahlet, sondern sich an dessen Statt der Zeddel oder Marcken, biss zur letzten
Abrechnung oder Zahlung bedienet; also thut der Verstand mit den Bildnissen der Dinge,
zumahl wenn er viel zu dencken hat, dass er nehmlich Zeichen dafiir brauchet, damit er nicht
nothig habe, die Sache iedesmahl so offt sie vorkommt, von neuen zu bedencken. [... 258]
Daher braucht man offt die Worte als Zifern, oder als Rechen-Pfennige, an statt der Bildnisse
und Sachen, biss man Stuffenweise zum Facit schreitet, und beym Vernunfft-Schluss zur Sa-
che selbst gelanget.”

188 Ay Simon de Foucher, GP 1, 415.

189 Dialogus, GP VII, 191: “... si characteres abessent, nunquam quicquam distincte cogitaremus,
neque ratiocinaremur.”

190 A Oldenburg, 1673 (?), A11/1.239.

191 A Rédeken, 1708, GP VII, 32.

192 Vgl. Nouveaux Essays IV, 6, § 2, A V1/6.398: “Et on pourroit introduire un Caractere Uni-

versel ... 'usage de cette maniere d’ecrire seroit d’une grande utilité pour enrichir
I’'imagination et pour donner des pensées moins sourdes et moins verbales, qu’on n’a main-
tenant.”

193 Vgl. R. HALLER, Das “Zeichen” und die “Zeichenlehre” in der Philosophie der Neuzeit: Ar-
chiv f. Begriffsgeschichte 4 (1959)122.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

universalis,'* die Kombinatorik des Renaissance-Lullismus!®S sowie jene sich im
spiaten 16. formierenden und im 17. Jahrhundert ausbreitende Bewegung der
lingua universalis und philosophical language.

Die in der Logik um 1500 im Rahmen der Behandlung des terminus scriptus
mehrfach stark hervorgehobene Beliebigkeit des Zeichenmediums findet ein
spites Echo in Francis Bacons’ in De augmentis scientiarum getroffener Feststel-
lung:

Quicquid scindi possit in differentias satis numerosas, ad notionum varietatem expli-

candam (modo differentiae illae sensui perceptibiles sunt) fieri posse vehiculum cogita-

tionum de homine in hominem - (Was immer auch in so viele Teile differenzierbar ist,
daf$ dadurch die Fiille der Begriffe dargetan werden kann, vermag, sofern jene Unter-

schiede sinnlich wahrnehmbar sind, zum Vehikel der Mitteilung der Gedanken zwi-
schen den Menschen zu werden).196

Wenn Sprache und Schrift, wie allgemein tiblich, als Systeme arbitrirer Zei-
chen betrachtet werden, ist es angesichts dieser Fiille moglicher Mitteilungsfor-
men denkbar, daf$ Zeichensysteme konstruierbar sind, welche die jeweils beste-
henden in bestimmter oder auch in mehrfacher Hinsicht iibertreffen.197

Nachdem bereits im 16. Jahrhundert mehrere Modelle von Geheimschrift
(Kryptographia) und Kurzschrift (Brachygraphia) vorgelegt worden waren, rich-
tete sich im 17. Jahrhundert das Interesse mehr auf die Entwicklung von skrip-
turalen Zeichensystemen, welche die an die natiirlichen Sprachen gebundene
alphabetische Schrift in ihrer kommunikativen Funktion tibertreffen und den
Defekt aller natiirlichen Sprachen, nicht {iberall verstanden zu werden, iiber-
winden sollten. Gesucht wurde die unter Bezeichnungen wie “lingua universa-
lis”, “common writing” oder “universal character” angepriesene Universalspra-
che bzw. Universalschrift.198 Das Modell einer Schrift, durch deren Hilfe “nati-

194 yol. H. POSER, Signum, notio und idea. Elemente der Leibnizschen Zeichentheorie (1979).

195 vgl. W. HUBENER, Leibniz und der Renaissance-Lullismus (1983); W. SCHMIDT-BIGGEMANN,
Topica universalis (1983) 186ff.

196 F. BACON, The Works (1857-74) 1.651.

197 In der Regel handelt es sich hierbei um Versuche der Vervollkommnung der Schrift. Nur in
wenigen Programmen wird eine Substitution der Schrift durch ein anderes Zeichenmedium
vorgeschlagen, wie in JOHN BULWERs Entwurf einer gestischen “Universalsprache”. Vgl.
JOHN BULWER, Chirologia: or the Naturall Language of the Hand. Composed of the Speaking
Motions, and Discoursing Gestures thereof. Whereunto is added Chironomia: or the Art of
Manuall Rhetoricke etc. by J. B. Gent Philochirosophus, London 1644. Aber auch die Gesten-
sprache wire ja nach dem extrem weit gefafsten Schriftverstindnis, wie es in den Texten der
Maior-Schule sowie bei F. BACON (s. Anm. 375) und DALGARNO (Kap. III, Anm. 193) vor-
liegt, als ‘scriptura’ bestimmt worden. Zu Bulver vgl. J. R. KNOWLSON, The Idea of Gesture
as a Universal Language in the XVIIth and XVIIIth Centuries: Journal of the History of Ideas
26 (1965) 495-509.

198 Vgl hierzu L. J. COHEN, On the Project of a Universal Character: Mind 63 (1954) 49-63; J.
KNOWLSON, Universal Language Schemes in England and France 1600-1800 (1975); D.
CRAM, Language Universals and 17th Century Universal Language Schemes, in: Rekonstruk-
tion und Interpretation, hg. K. D. DUTZ u. L. KACZMAREK (1985) 243-57; B. ASBACH-



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

ons of strange languages may communicate their meaning together in writing,
though of sundrie tongues” findet sich bereits 1588 bei Timothy Bright,1%® der
diese noch in erster Linie als Kurz- und Geheimschrift konzipiert hatte. Die
Anwendbarkeit seiner Kurzschrift als universales Verstindigungsmittel resultiert
aus der Verwendung von “verbal characters” anstelle von “spelling characters”.
Die Zeichen stehen jeweils fiir ganze Worte und bezeichnen damit die Dinge
unabhingig von den verschiedenen Nationalsprachen. Dieser Gedanke einer
transidiomatischen Schrift sowie das Prinzip ihrer Konstitution ist bestimmend
fiir die zahlreichen Programme der Universalschrift im 17. Jahrhundert.200 De-
ren erklirtes Ziel ist zunichst die Bereitstellung eines Mittels fiir die Ermogli-
chung des wechselseitigen Verkehrs (commercium) der Nationen sowie fiir die
Ausbreitung des Wissens und des wahren Glaubens.20! Die intendierte Universa-
litit der Schrift war dabei nur zu erreichen, wenn diese ihrer Bindung an die
einzelnen ‘natiirlichen’, d.h. idiomatischen Sprachen enthoben wurde, d.h. nicht
linger mehr als phonetische Schrift nur Zeichen von - arbitriren - Zeichen ent-
hielt, sondern bereits in ihren einfachsten Elementen in eine unmittelbare Zei-
chenbeziehung zu den Dingen selbst oder den Begriffen als den natiirlichen und
deshalb bei allen Menschen identischen Zeichen fiir dieselben trat.

Francis Bacon hatte in De augmentis scientiarum darauf hingewiesen, dafs
solche Schriftzeichen (“characteres quidam reales, non nominales, qui ... nec
literas nec verba, sed res et notiones exprimunt”) in China allgemein in Ge-
brauch seien. Er unterschied in diesem Zusammenhang zwei Arten von ideo-
graphischen Zeichen (notae), die unmittelbar die Dinge bezeichnen, nimlich
einerseits solche, die ihr Signifikat aufgrund einer Ahnlichkeit oder Uberein-
stimmung mit demselben (ex congruo) bezeichnen, wie die Hieroglyphen und
die Gesten als eine Art transitorischer Hieroglyphen (hieroglyphica transitoria),
und zum anderen die Realcharaktere als willkiirlich gebildete Schriftzeichen
ohne eine solche Ahnlichkeit zum Signifikat.202 Kam eine Schrift, die aus hiero-
glyphischen, d.h. eine Ahnlichkeit zum Signifikat aufweisenden Schriftzeichen

SCHNITKER u. H. J. HOLLER, Projekte zur Schaffung einer ‘characteristica’ und ‘lingua univer-
salis’, in: F. UEBERWEG, Grundriss der Geschichte der Philosophie, Die Philosophie des 17.
Jahrbunderts, Bd. 3/1 (1988) 314-39.

199 Vgl. TIMOTHY BRIGHT, Characterie: an arte of shorte, swifte, and secrete writing by character
(London 1588) Epistle dedicatorie.

200 Vgl CAVE BECK, The Universal character, by which all nations in the World may understand
one anothers conceptions, reading out of one common writing their mother tongues (Ipswich
1657) (vgl. V. SALMON, The Study of Language in 17th-Century England (1979) 177-90)
oder FRANCIS LODWICK, A Commom Writing: Whereby Two, Although Not Understanding
One the Others Language, Yet by the Helpe thereof, May Communicate Their Minds One to
Another, London 1647 (ND Menston 1969); vgl. V. SALMON, The Works of Francis Lod-
wick. A Study in the Intellectual Context of the Seventeenth Century (1972); J. KNOWLSON,
Universal Language Schemes (1975) S7ff.

201 ygl, J. KNOWLSON, Universal Language Schemes (1975) 11f.

202 E, BACON, The Works (1857-74) 1.651ff.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

gebildet war, wegen ihres sehr beschrinkten Bereichs moglicher Signifikate zur
Bildung einer Universalsprache nicht ernsthaft in Betracht, so war auch die
vermeintlich aus Realcharakteren gebildete chinesische Schrift aufgrund der, wie
Wilkins konstatiert, “difficulty and perplexedness” ihrer Charaktere203 kein be-
friedigendes Modell. Denn fiir das Hauptproblem der Universalschrift konnte
sie keine Losung bereitstellen: Namlich wie Kiirze, Regularitit und Einfachheit
der Realcharaktere zu erreichen war, wenn diese doch zugleich die Vielfalt und
Komplexitit der natiirlichen Welt addquat reprisentieren sollten.

Um die Anzahl der verwendeten Schriftzeichen méglichst gering und die um-
fangreichen Zeichenglossare {iberschaubar zu halten, war die Einfiihrung einer
systematischen Ordnung erforderlich. Eine solche Strukturierung des Systems
der Zeichen ist im Falle von Realcharakteren jedoch immer auch eine Ordnung
der Dinge selbst.204 Entsprechend gehen die beiden umfangreichsten, aus dem
Kreis der Londoner Royal Society stammenden Universalsprachensysteme, Dal-
garnos Ars Signorum?295 sowie Wilkins’ Entwurf eines “real character” und einer

203 J. WILKINS, An Essay Towards a Real Character and a Philosophical Language (1668; ND
1968) 451.

204 G. DALGARNO, Ars signorum, vulgo character universalis et lingua philosophica (1661) 18:
“Cum enim ... Signa a nobis pro Rebus ipsis supponantur”, bemerkt daher Dalgarno, “omni-
no rationi consentaneum est, ut Ars Signorum Artem Rerum sequatur” [Da die Zeichen von
uns fiir die Sachen selbst eingesetzt werden, ist es nur verniinftig, daf$ die Kunst der Zeichen
der Kunst der Dinge folgt]. Aus eben diesem Grund hatte sich DESCARTES bereits 1629 in ei-
nem Brief an Mersenne gegen die Realisierbarkeit einer Universalsprache ausgesprochen (AT
I, 81f.): “Iinvention de cette langue depend de la vraye Philosophie”, so daf§ ihre Einfithrung
“presuppose de grans changemens en ’ordre des choses, et il faudroit que tout le monde ne
fust qu’un paradis terrestre.” Genau zur Herbeifiihrung dieses Zustandes sollte die lingua
universalis nach dem Programm von JOHANN AMOS COMENIUS beitragen. Sie gilt ihm als das
einzige noch fehlende Mittel zur Realisierung seines utopischen Projekts einer “reformatio
universalis” (J. A. COMENIUS, Via lucis (1669) 58f) In seiner 1641 verfafsten und spiter der
Royal Society dedizierten pansophischen Programmschrift formuliert Comenius (dedicatio n.
9) die an eine solche “lingua prorsus nova, prorsus facilis prorsusque rationalis et philo-
sophica” zu stellenden Anforderungen. Um als universelles Heilmittel gegen die Verwirrung
der Begriffe (confusionis conceptuum antidotum universale) fungieren zu kénnen, darf sie 1)
bis in die kleinsten Bestandteile hinein nur aus signifikativen Elementen bestehen, 2) keiner-
lei UnregelmifSigkeiten enthalten und 3) keine Diskrepanz zwischen den Dingen und den Be-
griffen zulassen, so daf§ mit den Worten immer zugleich auch die Naturen der Dinge und ih-
re Unterschiede ausgedriickt werden (78). Vgl. B. DEMOTT, Comenius and the Real Charac-
ter in England: Publications of the Modern Language Association of America 70 (1955) 1068-
81.

205 7Zu Dalgarno vgl. O. FUNKE, Zum Weltsprachenproblem in England im 17. Jabrbundert. G.
Dalgarno’s ‘Ars Signorum’ (1661) und J. Wilkins’s ‘Essay Towards a Real Character and a
Philosophical Language’ (1668) (1929); P. Rossl, Clavis universalis. Arte mnemoniche e logi-
ca combinatoria da Lullo a Leibniz (1960) 226f.; V. SALMON, The Study of Language in
17th-Century England (1979) 157-75; D. CRAM, George Dalgarno on ‘Ars Signorum’ and
Wilkins® ‘Essay’, in: Progress in Linguistic Historiography, hg. K. KOERNER (1980) 113-121.



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

“philosophical language”2% von der Entwicklung einer allgemeinen Kategorien-
tafel aus. Den in ihr verzeichneten Gattungen (17 bei Dalgarno, 40 bei Wilkins)
werden jeweils Basiszeichen zugewiesen, die durch Hinzufiigung weiterer Zei-
chen den verschiedenen Arten und Modi gemif weiter ausdifferenziert werden
konnen. Fiir jeden Gegenstand oder Begriff steht somit ein komplexes Zeichen,
das ihn nicht allein reprisentiert, sondern auch eindeutig im kategorialen Sy-
stem verortet und damit definiert. Hierdurch vermittelt die Kenntnis der Uni-
versalsprache - die eben deshalb auch eine ‘philosophical language’ ist - zugleich
die Kenntnis der Dinge. Dieses Moment unterscheidet, zumindest dem An-
spruch nach, die philosophischen Sprachentwiirfe von Dalgarno und Wilkins
deutlich von den ilteren Modellen einer Universalschrift.

Die nach diesen Prinzipien vollkommen eingerichtete Universalsprache wire
ein nach MafSgabe des zugrundegelegten Kategoriensystems perfektes symboli-
sches Modell der Ordnung der Dinge und damit nicht nur Instrument zur Auf-
zeichnung und Mitteilung von Wissen, sondern wiirde, weil eben jedes “Wort”
eine akkurate Beschreibung der bezeichneten Sache darstellte, selbst Wissen sein
- allerdings nur insoweit, als dieses Wissen ihr durch die Sprachinstitution zuvor
gleichsam eingeschrieben wurde. Dies ist genau der Punkt, an dem sich Leibniz
mit seinem Programm der characteristica universalis?®7 von den ilteren Entwiir-
fen einer Universalsprache absetzt. Denn das von diesen verfolgte Ziel der Er-
leichterung des wechselseitigen Verkehrs der Volker sei, wie er meint, noch der
geringste Nutzen, den eine Universalcharakteristik haben wiirde,2%8 bildet sie als
“scriptura rationalis” doch das michtigste Instrument fiir die Erreichung des
grofSten, was dem Menschen {iberhaupt widerfahren kann: Der Perfektionie-
rung der Geistesfunktionen (perfectio functionum mentis).2%° Es ist dies jedoch

206 7, WILKINS, An Essay Towards a Real Character and a Philosophical Language (1668). Zu
Wilkins vgl. B. DEMOTT, The Sources and Development of John Wilkin’s Philosophical Lan-
guage: Journal of English and Germanic Philology 47 (1958) 1-13; P. ROsS1, Clavis universa-
lis (1960) 223ff.; J. KNOWLSON, Universal Language Schemes (1975) 98ff.; V. SALMON, The
Study of Language in 17th-Century England (1979) 191-206; S. CLAUSS, John Wilkin’s essay
towards a real character: its place in the seventeenth century episteme: Journal of the History
of Ideas 43 (1982) 531-53.

207 Zur characteristica universalis von Leibniz vgl. L. COUTURAT, La logique de Leibniz (1901);
H. SCHNELLE, Zeichensysteme zur wissenschaftlichen Darstellung (1962); F. KAULBACH, Der
Begriff des character in der Philosophie von Leibniz (1966); H. W. ARNDT, Die Entwick-
lungsstufen von Leibniz’ Begriff einer lingua universalis (1967); A. HEINEKAMP, Natiirliche
Sprache und Allgemeine Charakteristik bei Leibniz (1975); H. BURCKHARDT, Logik und Se-
miotik in der Philosophie von Leibniz (1980); H. H. KNECHT, La logique chez Leibniz (1981);
O. M. POMBO, Leibniz and the Problem of a Universal Language (1987); S. KRAMER, Bere-
chenbare Vernunft. Rationalismus und Kalkiil im 17. Jabrbundert (1991) 220ff.

208 vgl. GP VI, 7, 12, 19.

209 An Oldenbourg, o.]., GP VII, 12: “Nihil hominibus evenire majus potest quam perfectio
functionum mentis; scripturam autem rationalem ajo potissimum rationis instrumentum fo-
re, minimumque ejus usum censeri debere commercium inter gentes lingua dissitos.” Die Ab-
setzung von dem vornehmlich auf Kommunikation ausgerichteten Universalsprachenpro-



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

eine Vervollkommnung, die nicht am Ort dieser Mentalfunktionen selbst, der
mens, ansetzt, sondern im externen Medium der Zeichen realisiert werden soll.
Sie vollzieht sich daher als Exteriorisierung der Denkfunktionen, als Ubertra-
gung von Geistesfunktionen auf ein dufleres Zeichensystem, so daf§ die Voll-
kommenheit des Zeichensystems als Perfektionierung der Geistesfunktionen
selbst erscheinen kann.

Die Bedingung der Moglichkeit eines solchen Programms ist die Auffassung
von Leibniz, daf§ jedes diskursive Denken selbst “nichts anderes als die Ver-
kniipfung und Ersetzung von Zeichen ist” (Omnis Ratiocinatio nostra nihil ali-
ud est quam characterum connexio et substitutio).210 Leibniz meint, es liefSe sich
“eine Art Universalschrift ausdenken, mit deren Hilfe wir bei allen Arten von
Dingen so rechnen und Beweise auffinden kénnen, wie in der Algebra und der
Arithmetik.”211 Seine Realcharaktere sollen also - anders als die von Dalgarno
und Wilkins - nicht allein die Reprisentation von bereits Bekanntem, sondern
vielmehr gerade auch die Entdeckung von noch Unbekanntem erméglichen. Die
characteristica realis ist damit gleichsam als ein sich selbst generierendes System
von Zeichen intendiert. Entsprechend postuliert er, “es miifSte sich eine Art Al-
phabet der menschlichen Gedanken ersinnen und durch die Verkniipfung seiner
Buchstaben und die Analyse der Worte, die sich aus ihnen zusammensetzen,
alles andere entdecken und beurteilen lassen.”212

Eine definitive Grenze hat die characteristica universalis lediglich an den
Glaubenswahrheiten. Dies hat theologische Griinde, die sich mit Leibniz kurz so
zusammenfassen lassen: Wire das Mysterium analysierbar - und damit voll-

grammen von Wilkins und Dalgarno ist bei Leibniz stets verbunden mit der Parallelisierung
seiner Realcharakteristik mit der Leistungsfihigkeit der arithmetischen und algebraischen
Zeichen.

210 GP VII, 31; vgl. ebd. 205: “Omnis humana ratiocinatio signis quibusdam sive characteribus
perficitur.”

211 Ap Theodor Haak (1679/80), GP VII, 17: “Ego ... scripturam quandam universalem excogi-
tari posse arbitror, cuius ope calculare in omni genere rerum et demonstrationes invenire
possimus perinde ac in Algebra et Arithmetica.” Vgl. Brief an Galloys, ebd. 21: “... surtout je
songeois a4 mons vieux dessein d’une langue ou écriture rationelle, dont le moindre effect soit
I'universalité et la communication de differentes nations. Son veritable usage seroit de pein-
dre non pas la parole..., mais les pensées... Car si nous ’avions telle que je la congois, nous
pourrions raisonner en metaphysique et en morale 4 peu pres comme en Geometrie et en
Analyse...”; Vgl. GP VII, 184: “(Characteristica) ..., cujus notae sive characteres praestarent
idem quod notae arithmeticae in numeris et Algebraicae in magnitudinibus abstractis.”; In
sein Handexemplar von Dalgarnos Ars Signorum notiert sich Leibniz beziiglich der von ihm
projektierten Relacharakteristik: “efficit in omni materia, quod characteres Arithmetici et Al-
gebraici in Mathematica.” (GP VIL, 7).

212 GP VII, 185: “incidi ... in hanc contemplationem admirandam, quod scilicet excogitari pos-
set quoddam Alphabetum cogitationum humanarum, et quod literarum hujus Alphabeti
combinatione et vocabulorum ex ipsis factorum analysi omnia et inveniri et dijudicari pos-
sent.”



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

kommen erkennbar -, wire es kein Mysterium mehr.213 Zwar sind auch die
kontingenten Tatsachenwahrheiten nicht der logischen Analyse, sondern allein
der Erfahrung zuginglich, so dafS es licherlich wire, von der characteristica uni-
versalis die Realisierung des utopischen Programms einer Pansophie zu erhof-
fen.214 Die prinzipielle Nichtanalysierbarkeit der Tatsachenwahrheiten macht
diese jedoch nicht zu einem der Universalcharakteristik gidnzlich unzuginglichen
Bereich. Denn selbst wenn das Gesuchte aus den vorliegenden “Daten” nicht
letztlich entscheidbar ist, so ermdglicht sie hier doch immerhin, dafS wir uns
entweder der Wabhrheit in infinitum nihern oder aber zumindest den Wahr-
scheinlichkeitsgrad unserer Konjekturen berechnen kénnen.2!S Insofern kann
die characteristica realis durchaus Universalititsanspruch erheben. Sie ist der
“Calculus in omnibus scientiis tractabilis”, der in allen Wissenschaften anwend-
bare Kalkiil.216 Fiir den Bereich der Vernunftwahrheiten jedoch garantiert die
Algebra generalis unter der Voraussetzung einer gelungenen Einfiihrung der die
Natur der Dinge reprisentierenden Realcharaktere als eine Art mechanischer
Leitfaden (filum mechanicum) zur Regulierung des menschlichen Intellekts21”
die gleichsam maschinelle Auffindung der Wahrheit und die Irrtumsunfihigkeit
des Denkens. Denn:

Haec Algebra ... generalis ... praestat, Errare ne possumus quidem si velimus, et ut Veri-
tas quasi picta, velut Machinae ope in charta expressa, deprehendatur - (Diese allge-
meine Algebra bewirkt, daf§ wir, selbst wenn wir das wollten, nicht irren kénnen und
dafS die Wahrheit gleichsam als gemalt und wie durch eine Maschine auf das Papier ge-
druckt erfaf$t werden kann.)218

Der Schliissel zur Erreichung dieses Plans liegt fiir Leibniz im wesentlichen
darin, daf$ die Arbitraritit des Verhiltnisses der Elementarzeichen zu den einfa-
chen Ideen durch deren Analogie auf der Ebene ihrer jeweiligen Verbindung
neutralisiert werden kann. Die einzelnen Elementarzeichen kénnen willkiirlich

213 G. W. LEIBNIZ, Opuscules et fragments inédits, hg. L. COUTURAT (1903) 285: “Notandum
autem est, linguam hanc esse judicem controversiarum, sed tantum in naturalibus, non vero
in revelatis, quia Termini mysteriorum Theologiae revelatae non possunt recipere analysin
istam, alioquin perfecte intelligerentur, nec ullum in illis esset mysterium.”

214 An Detlef Cliiver, August 1680, GP VII, 19.

215 vel. GP VII, 201: “Quando ex datis quaesitum non est determinatum aut exprimible, tunc
alterutrum hac analysi praestabimus, ut vel in infinitum appropinquemus, vel, quando con-
jecturis agendum est, demonstrativa saltem ratione determinemus, ipsum gradum probabili-
tatis, qui ex datis haberi potest.”

216 An Theodor Haak, GP VII, 19.

217 Vel. Analysis linguarum, 11.9.1672, L. COUTURAT, La logique de Leibniz (1901) 92: “intel-
lectus noster filo quodam mechanico regendus est, ob suam imbecillitatem”; vgl. an Tschirn-
haus (Mai 1678), ebd. 90f. Vgl. an Oldenbourg, GP VII, 14: “Filum autem Meditandi voco
quandam sensibilem et velut mechanicam mentis directionem quam stupidissimus quisque
agnoscat.” Vgl. hierzu S. MEIER-OESER, Die Entlastung von der Miihsamkeit des Denkens
(1993).

218 An Oldenbourg, 28. 12. 1675, GP VII, 10.



Die Funktion arbitrirer Zeichen fiir das Denken

sein; es kommt allein darauf an, dafd das Verhiltnis der Zeichen untereinander
dem Verhiltnis der durch sie bezeichneten Dinge oder Ideen untereinander ent-
spricht und somit das System der Zeichen in einem durch Strukturanalogie fun-
dierten natiirlichen ‘Abbild’-Verhiltnis zur Ordnung der Dinge oder Ideen
steht.2!” Hierdurch ist es moglich, der symbolischen Erkenntnis gleichsam die
Qualitit intuitiver Erkenntnis zu verleihen, da aus der Struktur des komplexen
Zeichens selbst unmittelbar (statim) die Teilideen des durch ihn reprisentierten
Begriffs ersechen werden kénnen.220 Das System der vollkommen eingerichteten
Zeichen 143t jedoch nicht nur die symbolische Erkenntnis zu einer “quasi intui-
tiven” Erkenntnis werden.22! Dadurch, daf§ das Verhiltnis der Zeichen unter-
einander dem Verhiltnis der Dinge untereinander korrespondiert, erhalten die
an sich willkiirlichen Zeichen auf der Ebene ihrer Komplexionen den Charakter
natiirlicher Zeichen.222

Augustinus hatte in De doctrina christiana das Problem des Verhiltnisses von
Zeichen- und Sacherkenntnis thematisiert und vor einer Vernachlissigung der
letzteren durch zu weit getriebene Beriicksichtigung der ersteren gewarnt. Die
Beschiftigung mit den Zeichen diirfe einen Christen nicht von der Erkenntnis
der Sachen abhalten. Leibniz schlief$t derartige Bedenken fiir seine characteristi-
ca universalis von vorneherein aus. Die “contemplatio characterum” wird, wie
er betont, aufgrund des expressiven Charakters derselben nicht mehr von den
Dingen weg, sondern umgekehrt ins Innere der Dinge selbst fithren.223 Die Uni-

219 Vel. Dialogus, GP VII, 192: “Atque hoc mihi spem facit exeundi e difficultate. Nam etsi
characteres sint arbitrarii, eorum tamen usus et connexio habet quiddam quod non est arbi-
trarium, scilicet proportionem quandam inter characteres et res, et diversorum characterum
easdem res exprimentium relationes in ter se. Et haec proportio sive relatio est fundamentum
veritatis.” Vgl. E. BODEMANN, Die Leibniz-Handschriften der konigl. 6ffentl. Bib-liothek zu
Hannover (1895) 80: “Ars characteristica est ars ita formandi atque ordinandi characteres, ut
referant cogitationes, seu ut eam inter se habeant relationem, quam cogitationes inter se ha-
bent.”

220 An Tschirnbaus, A 11/1.413: “Erit enim in promtu velut Mechanicum meditandi filum, cujus
ope idea quaelibet in alias ex quibus componitur facillime resolvi possit, imo Charactere ali-
cuius conceptus attente considerato statim conceptus simpliciores in quos resolvitur menti
occurrent: unde ... Characteres tantum aspecti nobis, adaequatis notitias, sponte et sine labo-
re ingerent in mentem.” Die Charaktere ermdglichen es, “totus noster cogitandi processus
uno obtutu perspici”; Leibnitiana, ed. I. Jagodinskij (1913) 4.

221 Die sich auf der Ebene der komplexen Zeichen einstellende Konversion der symbolischen in
intuitive Erkenntnis hat im Anschluf§ an Leibniz CHRISTIAN WOLFF (Psychologia empirica §
312) hervorgehoben: “Ope artis combinatoriae characteristicae cognitio symbolica converti-
tur quasi in intuitivam, etiam in eo casu, ubi cognitio intuitiva distincta haberi nequit.”

222 Vgl. CHR. WOLFF, Ontologia § 967: “Quoniam signa derivativa definitionum ac propositio-
num vicaria significatum primitivum ab arbitrio significatum imponentis, derivativum autem
a rebus significatis habent; ideo respectu illius artificialia sunt, respectu hujus naturalia imi-
tantur, consequenter ex artificialibus et naturalibus mixta.”

223 An Tschirnbhaus, Ende Mai 1678, A 11/1.413: “Nemo autem vereri debet, ne characterum
contemplatio nos a rebus abducat, imo contra ad intima rerum ducet. Nam hodie ob charac-



Das Zeichen in der nichtscholastischen Philosophie der Primoderne

versalcharakteristik liefert eine gleichsam mechanische Anleitung des Geistes mit
deren Hilfe

quisquis mediocri licet ingenio praeditus ... dificillima etiam intelligere et pulcherrimas
veritates invenire possit - (jeder auch nur mit mittelmidfligem Verstand Begabte die
schwierigsten Dinge verstehen und die schénsten Wahrheiten entdecken konnte).224

Mit einigem Recht hat daher schon Couturat hinsichtlich der Leibnizschen
characteristica universalis bemerkt: “Elle n’aide pas seulement le raisonnement,
elle le remplace.”?25 Denn Realcharaktere sind so konzipiert, dafs sie die Denk-
bewegung, wenn auch nicht substituieren, so doch regulieren. Der menschliche
Intellekt wird durch die Zeichenmaschine zwar nicht ersetzt, er bleibt im Spiel -
aber eben nur als Teil der Maschine. Die ‘Denk-Bewegung’ wird von ihm gelei-
stet, geleitet jedoch wird diese von der Schrift - “scriptura ... et meditatio pari
passu ibunt, vel ut rectius dicam, scripturam erit meditandi filum”226 - die da-
mit zur Vor-Schrift wird, zum Pro-gramm.

Die Beziige der Metaphysik der pristabilierten Harmonie zur Ars characteris-
tica universalis sind offensichtlich. Die beiden groflen Felder des leibnizschen
Denkens sind tiber den Begriff der expressio miteinander verbunden, der, fun-
diert jeweils im Konzept des “rapport reglé”, dort als Reprisentation, hier als
Zeichen erscheint. Die vollkommen eingerichteten Realcharaktere wiren gewis-
sermafSen die einfachen Substanzen des Denken, in die, wenn auch nicht durch
Ahnlichkeit zu dem von ihnen Reprisentierten, so doch durch ihren “rapport
constant e reglé” die adiquate Expression der Welt eingeschrieben wire. Wohl
nicht zufillig bedient sich Leibniz hinsichtlich der angemessen eingerichteten
Zeichen einer der Charakterisierung der Monaden sehr nahekommenden Meta-
pher: Sind die Monaden gleichsam spirituelle Automaten,?2” so die perfekten
Zeichen gleichsam geistige Maschinen (machinae spiritualiae).228 So, wie in me-
taphysischer Perspektive die Welt durch die Reprisentation reguliert ist, wird in
logischer Perspektive das Denken durch das Zeichen reguliert. Hat dort Gott
das vollkommene System der Reprisentation eingerichtet, so wire es hier die
Sache des Menschen, genauer: eines Leibniz, das perfekte System der Zeichen
einzurichten. Anders als jener ist dieser jedoch an der gestellten Aufgabe ge-
scheitert.

teres male ordinatos confusas saepe notitias habemus, tunc autem ope characterum habebi-
mus facile distinctissimas...”

224 GP VI, 3.

225 1. COUTURAT, La logique de Leibniz (1901) 101

226 An Oldenbourg, GP VII, 14.

227 Vgl. Anm. 247.

228 Ay Gallois (Ende 1672); A T1/1.229.



