Substanz, Individuum und Person. Anthropologie und ihre metaphysischen und
geisttheoretischen Voraussetzungen im Werk von Leibniz

in: Internationale Zeitschrift fur Philosophie, #H&f1999, S. 24-45.

Ich klare zunachst den Titel, den ich meinen Ausfigen vorangestellt habe: der Begriff
,Anthropologie* bezeichnet die Wissenschaft odem déogos” vom Menschén Als
eigenstandige wissenschaftliche Disziplin ist diethkopologie ein genuines Produkt
neuzeitlicher, erst im 19.Jahrhundert zu einem tikela Abschlu3l gekommener
Ausdifferenzierung und Stratifizierung vormals untallgemeineren Oberbegriffen
subsummierter WissensbereiheBis in die frilhe Neuzeit waren die verschiedenen
Themenbereiche, die etwa heute unter ,Anthropofogfemieren, eingebettet in
psychologische, biologische, philosophische undall@m theologische Kontexte. Es ist fir
das Folgende wichtig, sich klarzumachen, dal’ di¢esp Disziplin "Anthropologie” sich aus
dem Diskussionsfeld entwickelt hat, das die Traditiseit Platon vor allem aber seit
Aristoteles” zentraler Abhandlung ,De anima“ umeitkuseinandersetzungen mit der Seele
als dem Kernbereich des Menschlichen und dem THagelamentaler Vermdgen angelagert
hatte. Die Prazisierung des Logos vom Menschendater nicht identisch mit der
Prazisierung bestimmter in seinem Begriff implimerTeilbereiche, die dann eine etwa
biologisch oder psychologisch orientierte Disziplimerausbildet. Der Ausdruck
»-metaphysische Voraussetzungen® verweist auf dieschliel3lich durch die Disziplin der
Metaphysik zuganglichen, nicht empirischen oiéglligiblen Prinzipien, auf die der Logos
vom Menschen, der als solcher auch den Bereicldgsrischen und Phadnomenalen umfal3t,
rekurrieren muf3. Als solche Voraussetzungen enfaggker beschreiben diese Prinzipien
einen weiteren Horizont als den, fur den sie zugleich unabdingband notwendige
Voraussetzungen sifdvian kann sagen, da wissenschaftliche Diskussijatie im weiteren
und engeren Sinne anthropologische, das Wesen dassdidlen betreffende Probleme

! H.Seiler, Anthroopoi, in: Glotta 32 (1952). A.Met, Le nom de I'homme, in: Linguist.hist. et
linguist.génerale 1 (1921) S.272-280. A.Hugli/Qta@e, Art."Mensch’, in: Historisches Wdrterbuch der
Phllosophle Bd.5, hgg.von J.Ritter/K.Griinder, B4€80, Sp.1059-1092.

Zur allgemeinen Einfuihrung vgl.die allerding$ dem historischen Auge blinde Aufsatzsammmlung
von A.Gehlen, Anthropologische Forschung. Zur Sbsgegnung und Selbstentdeckung des Menschen,
Hamburg (Rowohlt) 1961 und die von H.-G.Gadamer Rnbgler herausgegebene ,Neue Anthropologie®,
Minchen-Stuttgart 1975, 6 Bde.

3 Im aristotelisch-scholastischen Sinne, den Ligibmseiner Frihzeit explizit teilt, ist damit dBereich
des ,Seienden” und seiner ,Affektionen” (passioarts) gemeint. VgDissertatio de arte combinatoris666,
A VI/1, S.170.Notae ad D.Stahliupebd.S.34-35.



abgehandelt haben, bis ins 19.Jahrhundert hineitht nbhne Rekurs auf solche
metaphysischen Voraussetzungen ausgekommen sindlaBiDenken von Leibniz gilt dies

allemal.

Leibniz hat selbst keine Anthropologie verfafind er wird so wenig mit dem Thema
assoziiert, dal3 es weder, so weit ich sehen kaarzuhetwas in der Forschungsliteratur gibt,
noch Leibniz in einschlagigen Handbuch-Artikeln z&®griff “Anthropologie” vorkommit

Es mag daher als eine im schlimmsten Fall von adiseangetragene, zumindest jedoch
ungewo6hnliche und riskante Fragestellung schemwenn man das Oeuvre von Leibniz unter
diesem Index zu interpretieren unternimmt. Ich médkber die Behauptung wagen, dal3 es
kaum einen Text in dem ,pelagus infinitum* seindicBer, Aufsatze, Fragmente und Zettel
gibt, der ohne eine anthropologische Relevanzwstin man diesen Begriff in dem oben
angezeigten weiteren Sinne eines Logos vom Menscimt. Die vielschichtige und
komplexe Seinsform, die mit dem Begriff "Menschzédiehnet wird, ist, sofern Mensch-Sein
die spezifische Form einer Existenz des Geistestmauf die hin nach alter, wohl stoischer
Tradition die Welt zugeordnet fstletztlich diesachliche Mitte von der her Leibniz seine
philosophischen Grundfragen und sein gesamtes i8ydénkt. Die immer wieder zu recht
konstatierte Tatsache, dald Leibniz die durchgeh&adienalitat der Welt auf eine neue und
bewundernswert konsequente Weise philosophischcktitgs zu machen versucht, wirde
einer Interpretation dieses komplexen Autors danal won ihrer wiinschenswerten

Tiefenscharfe nehmen, wenn sie der allzu einfa@®utung Vorschub leistete, Leibniz habe

4 Es gibt allerdings eine kleine Abhandlung, diébb& selbst ,tractatio de homine* nennt, und dahs

in einem Manuskript aus den 80er Jahren findetGlabardt in GP 11l 28-38 (unser Passus :35-38)ipekt
hat. Ich verweise ohne Wertung auf die Tatsach® dila Autoren des doch recht ausfiihrlichen Artikels
"Mensch” im Historischen Woérterbuch der Philosogki&nm.1) Leibniz nicht erwéhnen.

Eine Ausnahme ist allerdings festzuhalten, diebmi der Endredaktion zuganglich wude:
Q.Racionero, Politische Aufklarung und Staatstreebei Leibniz, in: Das geistige Erbe Europas, hgg.v
M.Buhr, Napoli (Vivarium) 1994, S.517-539. Racionapricht Leibniz in scharfer Absetzung von Dessrt
Hobbes und Locke eine ,Anthropologie der Fulle® dig gegen die desintegrative, Korper und Seetamérede
Auffassung des Menschen in der politischen Thedeie17.Jahrhunderts eine integrative Theorie siizdie
.das Bewul3tseilisedachtnigst, Integration der Vergangenheit in ein Flieldas die Gegenwart und die
Zukunft mit Kontinuitét versieht, und die eben dafveder auf den Korper verzichten noch irgendeine
menschliche Erfahrung dem Zweifel - dem Vergesddrerantworten kann“(S.526). “Integrativ’ nennedigh
Leibniz von Racionero zugeschriebene Position, Rattionero selbst von dem ,Gesichtspunkt dieser
Integration des Verschiedenen, des Einzigartiges,Uhterschiedlichen*(S.527) spricht, zudem vergies
handlungstheoretisch-moralische Implikation didatgrpretation auf den von mir weiter unten algegrativ*
bezelchneten Aspekt des anthropologischen Gedawkeniseibniz.

Zum Topos ,mundus propter hominem* und Aspekten dessen Wirkungsgeschichte in der Neuzeit
vgl.Th.Leinkauf, Mundus combinatus. UntersuchunpanStruktur der barocken Universalwissenschaft am
Beispiel A.Kirchers SJ, Berlin 1993, S.355-356, -387. Vgl.die Variation GP IV 475: ,Le Monde intedtuel
(qui n"est autre chose que la Republique de I'usiog la cité de Dieu) n"est pas assujetti auxitdesieures de
I"ordre des corps; ¢but le systeme des corps ne paroist estre faipgue le Monde intellectu&meine
Hervorhebung).



,die Metaphysik in eine Logik umgeschriebén‘Es ist vielmehr so, daR die Logik
umgeschrieben wird, um den Ansprichen einer vor woebten ihr rangierenden und
argumentierenden Metaphysik zu gentigen, die aufaledWeise die traditionellepoints de
resistancedes Begriffs - Individualitat, Singularitdt, Kongjenz, Ich, Person - fir diesen
verfugbar machen willphne die Komplexitdt des dabei zu Denkenden, etwa demar
wieder ventilierten Gedanken einer ,respublica mpti zu reduzieréh So stellen sich die
grofRen Abhandlungen von Leibniz durchgehend metagtiyen Problemen und nicht eines
der geringsten ist das der Verortung der Stellurg Menschen im Spannungsfeld von
Ontologie und Theologie. Eine Diskussion des hisrldwabgesteckten Problemfeldes ist, so
scheint es, jedoch nie in einer dieser sachlichesteBtung entsprechenden Weise von Leibniz
durchgefuhrt worden. Vielmehr muf3 man Hinweise, rifiighe Prazisierungen oder
Mikroreflexionen erst aus ihrem Versenkt- und Zenstsein der uns bis jetzt zuganglichen
Texte herauspréparieren. Die Isolierung und scrérrchleuchtung eines Begriffsfeldes
oder Sachbereiches kann und soll nicht das Garzstitsieren, sie kann es aber fir den
verstehenden Zugriff weiter aufhellen. Sie kannezudin dieser Brechung des Leibnizschen
Denkweges an einem sich von Anfang bis Ende dutiEriteen Problem, die spezifische
Binnenkontur dieses Denkens mit nachzeichnen heifehuns dabei z.B. auf die wichtige
Beobachtung stolR3en, dafld3 fast samtliche sachlicherukden der das Mensch-Sein
ausmachenden Begriffe, wie etwa Ich, IndividuumroBerson, zunachst im Kontext der
Leibniz anfangs stark beschaftigenden juristiscigbeiten auftauchen und in diesem
Kontext gleichsam das Fundament gelegt wird, amf denn das spatere monadologische
System errichtet werden wird.

Ich will im Folgenden zunéchst zu klaren versuch@msich in den Texten von Leibniz ein

praziser, sich durchhaltender Begriff vom Menscbeer so etwas wie eine Defintion des
Menschen finden lat (I). In einem zweiten Schstllen dann die metaphysischen
Implikationen oder Voraussetzungen dieses Begadffalysiert werden (I) - da ich einen

solchen zweiten Schritt ankundige, ist klar, da& Eiage des ersten positiv beantwortet
werden wird - und schlie3lich werde ich in einentten, gleichsam synthetischen Durchgang
materiale Aspekte des anthropologischen Gedankam&eibniz diskutieren (l11).

! A.Marschlich, Die Substanz als Hypothese. LeibMetaphysik des Wissens, Berlin 1997, S.54.
8 W.Schneiders, Respublica optima. Zur metaphlysiseind moralischen Fundierung der Politik bei
Leibniz, in: Studia leibnitiana 9 (1977) S.1-26.



Leibniz scheint sich kein allzu groRes Problem wohtm Begriff "Mensch” oder einer
Definition des Menschen gemacht zu machen. Diedl@uRntike zurtickgehende Einstellung,
die man etwa im 6.Kapitel des dritten Buches desyiaux Essias” findet, daf3 namlich die
menschliche Art ,zu den am besten bekannten deérlizhten Arten“ gehdreund wir daher
davon ausgehen kdnnen, tber einen zureichendenffBegr ihr zu verfigen, schlagt sich
schon seit den frihesten Texten in der scheinbgelmchenen und sich bis in die spateste
Zeit durchhaltenden Ubernahme der traditionelleilopbphischen Definition nieder, nach
der der Menschen ein ,zéon logon echon“ oder ,ahirationale sei®. Mensch-Sein heif3t
also auch fur Leibniz eo ipso: Verstand und Verhaofbesitzen. Die scharfe Grenze zu den
niederen Formen von Leben, die auch Leibniz immieder festhalt, liegt darin, daR Tiere
keinen Zugang zu sich selbst oder besser: Kelhstbesitzen; dal? sich ihnen ihr Sein und das
der Welt nicht als Resultat einer reflexiven Ansgieng und somit als Begriff erschliel3t und
dal3 Tiere somit, obgleich sie ein Inneres besitmath aus diesem ,spontan” agieren, von
aullen dazu bestimmt werden. "Von aul3en” heil3t: Spentaneitat ist, ebenso wie ihre
substantielle Einheitfir sie nicht vorhanden, kann kein Gegenstand eines stotuBten
Wollens sein und ist daher vollstandig eingesemkteinen objektiven Vollzug, dessen
Kriterien Instinkt, Trieb und Affekt sind. Man dasich jedoch von diesem eher schulmaRigen

und unauffalligen Befund nicht tauschen lassen mitdeinem déja vue-Reflex abwinkg&n

o NE Il 6 § 13; A VI/6, S.310: ,la plus connuegdespeces physiques qui est I'humaine”.

Vgl.Aristoteles,Historia animalium491 a 22.

10 Vgl.etwaNova methodus discendae docendaeque iurisprudegifi8, Zusatze von 1698-1700), A
VI/1, S.267-268, 301. A VI/2, S.449 (=C 454): ,amationale“. Ebd.472. C 429: ,homo est animalitzots,
seu est cogitans corpore organico praeditubgherales inquisitiones de analysi notionum eitatem (1686),
hgg.,lUbersetzt u. mit einem Kommentar versehenH:@chupp, Hamburg 1993, S.32-34, 104. Piéces
préparatoires zu den NE, A VI/6, S.32: ,L’ hommegst substance douée d"une ame qui raisonne,ret d'u
corps organique convenable®. NE Il 6 § 13, A6/I5.310: die raison als ,attribut fixe*; ebd.§ $8325. GP
IV 147. Diese seit der Antike (vgl.die Hinweise Ar@h fest im philosophischen Bewul3tsein des Aberdia
verankerte Uberzeugung konnte Leibniz auch unrbétetlurch Autoren des 17.Jahrhunderts immer wieder
ausgesprochen finden: B.Pasé&nsée$r.146 (Brunschvicg 1904): ,L’homme est visiblernfait pour
penser, c’est toute sa dignité“. S.Pufenddefjure naturae et gentiud672, 11 1, § 5.

1 Etwa, in noch eher cartesianisch-mechanistisch@&.imDiscours5, AT VI 56-59 scharf
herausgestellter PositioRlementa juris rationaliskonzepte (1670-1671), A VI/1, S.482: ,In brutismest
voluptas et dolor, non sensus, nedum ratio. Narmgdenodum vita, id est motus spontaneus variusesbim
plantis brutisque nisi simulate; putamus enim spombveri, quia motores non videmus. Ita sensugupia
est actio in passionem suam. Externa sensus sbnitm Repraesentatio scilicet et actio regul@isne enim
sentiens tum repraesentat objectum instar spégaliregulariter agit ordinateque ad finem, instalagii“. Die
Zusatz 1698-1700 zidova methodus discendae docendaeque iurisprudetig®l, S.267-268. GP 11 325:
»Hinc brutorum animae personam non habent, ac geogolus ex notis nobis animalibus homo habet paeso
immortalitatem, quippe quae in conscientiae suveosatione consistit, capacemque poenae et preehalit”.
NE PrefaceA VI/6, S.67: ,(..) je crois (sc.im Unterschied dan Cartesianern) qu’elles (les bestes) ont du
sentiment et des ames immaterielles (& proprenzeterp(..)".

12 Grund daflr gibt z.B. schon Alkmaion Fr.24 B,1ERels-Kranz Bd.1,214-215; Diogenes von
Apollonia bei Xenophonemorabilial 4, 11-14.; IV 3, 3 ff. und die Stoa mit Seneqadb, 29; CiceroDe offl
7,14;De natura deorunh 7,11; Il 145 ff. Vgl.Huagli, aaO.(Anm.1) Sp.106D68.



dies waére ein Fehler, der etwa dem entsprache,lrdasesse an Leibniz" dynamischer
Naturinterpretation, wie er sie seit den 80er Jalmetwickelt hat, zu verlieren und ihr den
Rucken zu kehren, nur weil wir etwa im ,Specimenaiyicum® (1695) das zentrale Konzept
der ,vis acitva primitiva“ durch den aristotelisch®egriff der Entelechie erklart find&h
Wie hier Leibniz" ,reformierender* und  transformgnder® Umgang mit der
philosophischen Tradition, vor allem mit der aristsch-scholastischen, im Blick gehalten
werden mulf3, so auch dort. Es ist zwar durchauguieslten, dafl3 Leibniz durchgehend von
der alten Definition des Menschen als eines ,aniraibnale” ausgeht, aber man mufl3 eben
auch sehen, dal3 fur Leibniz offenbar die Neuttalitél Elastizitat des durch diese Definition
abgesteckten Sachgehaltes grol3 genug erschiemrualsi Folie seiner eigenen, spezifisch
neuen dynamischen und monadologischen Interprataties Menschen weiterhin zu
verwenden. Um den Begriff des Menschen und die Bteag des Anthropologischen in
Leibniz” Denken verstehen zu kénnen, um also Veestezu kénnen, was es heildt, wenn
Leibniz sagt: ,nous somme inné & nous mérfestniissen dessen metaphysische

Voraussetzungen geklart werden.

Die Metaphysik von Leibniz ist zentriert in einepegifischen Begriff von Einheit, die von
ihm zun&chst als Substanz, spater, etwa ab 1685Mahade bezeichnet wird Diese
.metaphysischen Einheiten* bilden jeweils Kreuzyng¥kte, an denen sich die
Grundordnungen von Notwendigkeit und Freiheit, Kauntat und Diskretheit, Einheit und
Vielheit, die unser Denken nur in der Form des \Widauchs an der ihm zugéanglichen
Wirklichkeit ablesen kann, durchdringen. Metaphgises Einheiten zeichnen sich geradezu
dadurch aus, dal3 sie die durch diese Durchdringestiftete Ambivalenz oder Zweipoligkeit
in sich austragen konnen, ohne ihre Integritdt mulieren. In die Architektur dieser
substantiellen Einheiten ist das Menschliche sensitv eingeschlossen, dal3 es zugleich
Uberall und nirgends ist. Ich versuche dieses Vbenmeein, das dazu fuhrt, dal3 die
individuelle und personale Identitat des Einzelserh wie der Gipfel eines unterseeischen
Gebirges aus dem ,labyrinthischen* Meer raum-zgidr und seelisch-sensitiver Kontinuitat
heraushebt und dald dessen unterste wurzelhaftacBeran Halbdunkel und schlief3lich

13 Specimen dynamicyrhgg.von H.G.Dosch, G.W.Most, E.Rudolph, Hambw882, 13, S.6 und | 11,
S.22-24. An Arnauld, Sept./Okt.1687, GP Il 124.deVolder, Juni 1703, GP Il 250-251.An des Bosses,
2.2.1706, GP 11 294-296 und 16.3.1709, ebd.368.

1 NE Préface A VI/6, S.51.

15 Monade: NE Il c.12, § 17, A VI/6, S.145; c..8X3, S.223, c.26, § 4, S.231.



Dunkel verschwimmen konnenohne dal3 diese Identitat in ihrerprinzipiellen
Selbstzuganglichkeitind Gewil3heit grundlegend irritiert wiite fiir unsere Zwecke zu

rekonstruieren.

Im Textbefund fallt hierbei auf, da3 Leibniz an igen Stellen ein dreistufiges oder
ternarisches Gerust verwendet. Dieses bestehtslilem einfachen substantiellen Sein oder
Existieren, 2) aus dem lebendigen Sein oder Pereipiund 3) aus dem geistigen Sein oder
Reflektieren und greift damit, in dem Syndrom vasesvivere-intelligere, eine ternarische
metaphysische Struktur auf, die seit der Spatantdiee zentrale psychologisch-
geisttheoretische und trinitatstheologische Bedwutwat’. Auch fiir Leibniz sind diese drei
Entfaltungsformen des Substantiellen gleichsam chedene Indices, unter denezin
gemeinsame®rinzip, das Leibniz auch ,Seele” nennt, zu imnmkemplexerem Austrag
kommt'®, Er bringt jedoch eine entscheidende transformiggeKorrektur an, indem er Sein
(1) und Leben (2) zusammenfaldt: Da er Substanz buerade als ein ,principe de vie
subsistant* denkt, das allein konsistent individeiekani® und da er die zentrale zuséatzliche
Forderung aufstellt, dal3 Leben selbst immer vorerelPerzeptionsleistung begleitet sein
mur¥’, sind Sein und Leben untrennbar verkniipft: Seimisht-reflexives, einfach tatiges
Leben; Leben ist in sich zuriickgebogenes, empfideen Muster identifizierendes und

16 Vgl.den Passus in Remarques sur la lettre dauddnl686, GP Il 43: ]l est vray que mon exper&nc

interieure m’a convaincu a posteriori de cettetidéé [sc.meines sich durchhaltenden Ich] , miaiatt qu’il y
en ait une aussi a priori“. Wir bendétigen allerdingm unsere Identitat gewil3 fur uns zu haben, haitiniz
mehr als nur das reine Bewul3tsein, eine denkenbgtédwz zu sein (45:,que je me sente une substarice g
pense"“); wir bendtigen eigentlich umfassende Eitsit die Bestimmungsganzheit, die unsere indiviidue
Substanz ausmacht: eine ,notion complete”. Faktisdten wir jedoch immer nur eine ,experience cagifus
dieser Bestimmungsganzheit. Vgl.auch Racionero@852Z und dessen Hinweise auf GP IIl 72; IV 340-341
und AA VI/6 66.

1 Diesen Zusammenhéangen kann hier nicht nachgegamerden, ich verweise auf W.Beierwaltes,
Proklos. Grundziige seiner Metaphysik, Frankfurt®4, S.93-118. Es ist sehr wahrscheinlich, dal3nienor
allem durch Lektlre von Texten Augustins, vielléiaber auch Plotins und der neuplatonischen, bigime
Gegenwart (Cambridger Platonismus) reichenden fioadiieser Ternar bekannt war. Vgl.etwa VE Nr.147,
S.659: ,Mysterium Trinitatis optime illustratur siitudine Mentis in se reflexae” mit dem Hinweisfalie
Sancti Patres Justinus Martyr, Athanasius, Augustim unmittelbaren Kontext, VE Nr.148, S.661 led.
Nr.372,2 die Notizen zu Augustin@nfessioneXIIl 11: esse-nosse-velle.

18 GP VIl 502: ,Monas creata, eaque est vel ratioraedita, Mens, vel sensu praedita, nempe anieha, v
inferiore quodam gradu perceptionis et appetitaggita, seu animae analoga, quae nudo Monadis romin
contenta est (..).“ Die deklinierende Dreistufummg ynens-anima-monas (substantia) ist an ihrer steteiStufe
wenn man so will “offen’, da die reine, nackte Monar im analogen Sinn die substantielle Qualist d
Seelischen an sich hat. Eine vergleichbare tertaiKonfiguration findet sich GP VI 521, wo Leibrails
.2degrés dans les activités" des Seelischen undiéd Substantiellen festhalt: vie-perception-raison. ame
vegetative-sensitive-raisonnable. Hier zeigt sitdfy bei Leibniz das traditionell den Ternar grintderSein”
durch "Leben” ersetzt ist, ‘Leben” hingegen alssdpezifiziertes Leben, namlich als perzipiereriddzen,
verstanden und schlief3lich "Denken” durch "Ratititglalso den bewuf3ten und reflexiven intellekéme
Prozel3.

Lo NE Il ¢.27, § 4, A VI/6, S.231.

2 NE IIl c.10, § 22, A VI/6, S.348-349: ,Je craisetre expliqué assés sur la notion de la viedqiti
toujours etre accompagnée de perception dans lautrement ce ne sera qu’une apparence commedaeie
les sauvages de I"’Amerique attribuoient aux morttuesorloges (..)".



reproduzierendes (in der instinktiven ,SchluRfolger” [consecutiones empirica® und d.h.
perzipierendes Sein. Sein jedoch kann ohne dencldufd des dynamisch-spontanen
Lebensvollzuges keine eigene hypostatische Positéeme Subsistenz oder Wirklichkeit
gewinnen. Diese Identitat von Sein und Leben ze&tlrejenige Grundform von Einheit aus,
die Leibnizindividuierte Einheit nennt. Alles Sein, das nicht perzipiest, mur in einem
analogen Sinne als Sein zu bezeichheRaRt er die traditionelle Unterscheidung von Sein
und Leben zu einer Einheit zusammen, die das naligerSubstrat fir das Denken bildet, so
legt er dagegen Wert darauf, dal3 letzteres vasediaund dald innerhalb des Geistigen noch
einmal unterschieden wird. Wir kommen so zu eimeteaen ternarischen Konfiguration im
Substanz-Bereich: 1) lebendige, perzipierende Hinbed 2) geistige Einheit, die in sich
wiederum in eine ajeflexive Einheit und b)integrative Einheit differenziert ist. Alle diese
Einheitsformen stellen je ein ,unum in multis* datessen Perfektion in der integrativ-
moralisch agierenden Geist-Monade erreicht wirdli.Ys.Zwischen 1) und 2) liegt eine
durchaus scharfe Grenze, eine gleichsam anthropologyDemarkationslinie: es ist did®
Grenze, die reine Individualitat von Personalitérnt Ich skizziere jetzt diese einzelnen

Bereiche des Substantiellen oder Seelischen.

1)Lebendige Einheit: Der Bereich des Substantieli¢reinerseits koextensiv mit dem, was
Leibniz als ,wahrhaft oder ,wirklich“ Seiend undHd als ,existierend” bestimmt. Alles, was
wirklich ist, ist Substanz und d.h.: EinHéjtalles andere ist eine Bestimmuag solchem
substantiellen Sein oder ein ,Bild“ (image) undesiArojektion, also ein ,Schein* oder ein
.erscheinendes Sein* (Phdnomen), das bestimmte Mmdisubstantiellem Sein auf fur sie
teils unbewuBte teils bewul3te Weise erzeugen mtfssafir miissen aber festhalten, daf
dieses reine substantielle Sein als solches, dddenjZusatz an Tatigkeit und vor allem an
Perzeptivitat, fur Leibniz an dem eigentlich Seemahur auf anaolge Weise teil hat und daf3
daher der Bereich des Substantiellen andererseatsténsiv mit dem sein muf3, was ,Leben*

heil3t: Alles, was Substanz ist, ist aus sich heyilig”; es gibt nichts Substantielles ohne ein

2 Nova methodus discendae docendaeque iurisprudeaiisétz von 1698-1700, A VI/1, S.268.

22 Zu Leibniz® Auffassung von ,analog” vgl.etihediasma de arte invenieddi74 A VI/3, S.425-
426: ,Analogia autem in eo fundatur, ut quae intrawonveniunt aut opposita sunt, ea in datis gaodgginis

ad priora convenire aut opposita esse suspicerdur‘Gleichsetzung von ,esse” und ,percipi possd.g
materia, de motu, de minimis, de contirl&Y5, A VI/3, S.466. Zum Kontext vgl. Th.Leinkalfiversitas
identitate compensata. Ein Grundtheorem in LeibDeriken und seine Voraussetzungen in der frihezéiteu
(1), in: Studia Leibnitiana XXIX (1997) S.88-92.

23 An Arnauld, 30.4.1687, GP 1l 97. An des Bos4ds/17.3.1706, GP Il 305.

2 An Arnauld, Sept./Okt.1687, GP Il 126. An de \&1d23.6.1699, GP I, 183: ,extensum seu materia
non substantia est, sed substantiae“. NE 1l ¢.ZB, & VI/6, S.210-211.



unvorgreifliches dynamisches Sich-Entfalten und dBkbiv-Seirf®>. Wirklich-Sein oder
Existieren ist Wirken; dies ist ein Grundsatz desct Leibniz konsequent entfalteten
Dynamismus. Leibniz meint, sicher im Anschluf3 am8pa, dal3 es nur zwei Grundformen
solcher Tatigkeit gibt, von denen wir eine Vorstelf und einen Begriff haben: Bewegung
und Denkeff. Substanz allerdings, obgleich durch sie ein xistdesSeinsich durch seine
permanente Agilitat als kraftvolle Wirklichkeit kdrtut, ist einmetaphysischeBegriff, der
ausschlieRlich der mit Reflexivitat begabten Seeleriori zugéanglich i¥f. Substanz ist
schlechterdings teillos und daher unteilbar; dieeise Einheit, die jeder konfigurativen oder
aggregathaften Einheit nicht nur im Denken, sond@mallem dem Sein nach vorhergeht.
"Metaphysisch” ist hier also streng zu versteharmsfnz als solche ,erscheint” nicht, ist
nicht sinnlich unmittelbar erschliessbar; ohne einms angeborenen Begriff von Einheit,
Identitat oder Selbigkeit kénnten wir diese Seinsfonicht erfasséfi. Das Sein oder
Existieren der substantiellen Einheit ist, da sd-lbs und in sich unveranderlich ist,
ausschliel3lich durch ein prozel3loses Geschaffenearhichtet-Werden bestimmt und

eingegrenZt. Sofern substantielle Einheiten sind, sind sielesttthin individuiert oder

% C 514: jede Seele ist ein ,principium operandés eine ,substantia vivens* ausmacht. fiEface A

VI/6, S.65: ,Je soutiens aussi que les substameate(ielles ou immaterielles) ne sauroient étregesn dans
leur essence nue sans activité, que I"activitdefiessence de la substance en générale”; 118.22, S.210:
Lout ce qui est proprement une substance ne déégir, car tout lui vient d’elles méme apres Dieu”

% NE Il c.21, § 72, A VI/6, S.210. Theophil moditrt jedoch diese Unterscheidung durch die
Ersetzung von ,pensée” durch das allgemeinere gmian”. Leben wird A VI/1, S.482 als ,motus spamas
varius® definiert.

2 NE Il c.1, 8§ 2, AVI/6, S.110-111: ,L"ame renfee |"étre, la substance, I'un, le méme, la caase, |
perception, le raisonnement, et quantité d"autoems que les sens ne sauroient donner*. Leibai# sich
hier mit Locke darin einig, da diese metaphysisdBegriffe durch eine ,reflexion de I'esprit surmapre
nature” zuganglich werden; es ist aber nicht s8, ates, was diese Begriffe sachlich und als Seichibetben,
durch diese Reflexion erst erzeugt wirde.

2 Notae ad Bisterfeldiur(l663-66), A VI/1, S.154: ,(..) neque enim intgithus, quid sit divisum,
indivisum, aliud, nisi prius sciamus, quid sit urfum

2 Hierzu ist vor allem der Grundlegungstext Béscours de métaphysiq@#686) zu vergleichen: In
nr.9, GP IV 433-434, falit Leibniz die zentralendfigchaften dendividuellen Substanzusammen: 1)
prinzipielle Unterscheidbarkeit jenseits der nusehen Differenz und d.h. qualitative Singularigttgr
Substanz; 2) es gibt, da Substanzen in sich abigesein und vollsténdig sind, keine innerphysikhléesc
Grinde fir ihr Existieren oder Nichtexistieren;sgie kann nur Resultat einer externen Setzung (P8ohg)
und Aufhebung (=Vernichtung) von Seiten der absolutlacht Gottes sein; 3) die Einheit der Substanz i
irreduzibel und unteilbar; aus 2) und 3) folgt, @&lfbstanzen sich bei Wahrung ihres Seins nur ,deréi oder
Lverandert werden® kdnnen, ihre absolute Zahl blgibofern gleich (vgl.nr.34); 4) jede Substanzisigrund
ihrer Vollstandigkeit selbst eine Welt und zwar ilile Vollstandigkeit nichts anderes ist als ihzBg zu allen
anderen Substanzen, als Spiegel des Universumsemmdittels diesen, Gottes; 5) jede Substanz driicknd
durch sich auf singulare Weise, da sie SpiegelMdt und Gottes ist, auch dessen Macht insofernasisie
das Verhaltnis Gottes zur Welt in ihrem Verhaltmis Welt nachahmt. Allerdings ist Leibniz noch 1686
unklar, wie sich der Ubergang von zwei verschieddRealisationsformen substantieller, individueBanheit
innernattrlich erklaren lassen kann: die naturgsciet Kontinuitét zwischen Tierseele und Ratioredés&i3t
sich unter den systematischen Voraussetzungerssginestanzbegriffs nicht denken. Vgl.an Arnauldynf
1686, GP 1l 72-73: ,(..) 'ame de I'homme est quelghose de plus divin, elle n"est pas seulement
indestructible [hierzu vgl.Anm.40], mais elle s@noit tousjours et demeure conscia sui. Et quaohéorigine,
on peut dire, Dieu ne I'a produit, que lorsquearps animé qui est dans la semence se determiadrp la
forme humaine. Cette ame brute, qui animoit auariaee corps avant la transformation, est annitpijée



,substance singulierd® denn ihre Einheit ist nach Leibniz zugleich ei@anzheit oder
Totalitat, in der alle ihre eigenen vergangenen mulinftigen Zustande als Spiegel der

Zustande des Universums ab ovo vermittelt £ind

Diese aller Vielheit vorlaufende, sich jedoch dgrehend in vielheitlichen Wirkungen
entfaltende lebendige Einheit der Substanz oderadenist dieontologischeWurzel des
Mensch-Seins, das als solches nicht nur individugllbstanz ist. Mensch-Sein ist auf den tief
lotenden Sockel des Seelischen gestellt. Dem be@muZu-sich-Kommen der geistigen
Einheit einer menschlichen Person lauft immer sammtmvendig die substantielle, lebendige,
beseelte Einheit voraus. Permanente Lebens- ureeptemsakte bilden das vielschichtige,
durch gesetzmallige Ablaufe in seiner Textur stnedtie, subtile Gewebe des Wirklichen, in
das die durch Reflexion bestimmte Einheit des Measceingelassen 1t Leibniz halt
zudem Ofter kategorisch fest, dal3 das Selbst-S®inMit-sich-ldentisch-Sein des Menschen
von der Dauer oder dem Bestand der ,einfacheniotteateriellen Substanz* abharyt

2) Geistige Einheit: Leibniz setzt zwar, wie wirsgden haben, fur die geistige Einheit, die er
.-mens” oder ,esprit“ nennt, ein dieser immer schonlaufendes ontologisches Substrat an,
in dem sie ,verwurzelt* (radicata) Tt er setzt sie zugleich aber entschieden von diesem
Substrat, dessen zentrale Merkmale Téatigsein, ldigs@in, Perzipieren sind, ab: ,die
Geister unterscheiden sich von den anderen Segleinnur der Vollkommenheit nach® - hier

lorsque I"ame raisonnable prend sa place, ou si 8iange I'une dans |"autre [!], en donnant aémpere une
nouvelle perfection par une influence extraordieiy.

An Foucher, 1687, GP | 391 halt Leibniz fes3 @5 in jeder ,wahrhaften Substanz etwas Ich-astig
gibt (,quelque moy*), dem in uns das entsprichtswar Seele nennen. Dieses ,moy" scheint dem zu
entsprechen, was an anderer Stelle in genau demsgénerellen Weise allen Substanzen als ein ,soy*
zugesprochen wird (vgl.Zitat in Anm.41). Remargsesla lettre de Arnauld GP 11 39. 113. 11l 363bstance
simple. VII 329: die Seele ist ein ,substantialagiex".

3 Aufzeichnungen zur Metaphy4i&76, A VI/3, S.400: ,substantia seu ens complatuiti est illud
guod solum involvit omnia, seu ad cuius perfectataligentiam nullius alterius opus est intellengd.
Remarques sur la lettre de Arnauld 1686 , GP W3246-47. An Arnauld, Juni 1686, GP Il 52-53.

32 Vgl.die Beilage zur Baylre-Korrespondenz, GP3BLt ,Hinc porro credibile est, animam in seminibus
non nisi sensitivam, in conceptione demum homiréslgm superiorem, id est rationis vim accepiss@a Qu
explicandi ratione nec animae rationalis praeenxigteéntroducitur, nec anima corpori corrupto imitur, sed
anima sensitiva dudum existens et physica radiginatis mali jam in Adamo infecta elevatur ad petfonem
novam et fit rationis compos*. Rationalitat und shéieten auf grund einer ,metaphysica ratio* (¢kd.einer
schon bestehenden substantiellen Einheit ,hinzgt.avich Anm.40.

3 GP Il 120: ,(...) 'hnomme, qui est un estre ddiéne veritable unité, que son ame luy donne, non
obstant que la masse de son corps est divisé anasd..)". lll 474: ,Je monstre encor contre letiseent de
cet auteur (sc.Locke) que I'individualité de I"hoenqui le fait demeurer le méme, consiste dansr@edde la
substance simple ou immaterielle qui est en luy*.

3 A VI/1, S.533: ,(..) mens creata s.imperfecta waitur omni corpori, sed ei tantum in quo radicat
est, et a quo separari non potest”.



ware es zumindest mdglich an einen rein quantéatiynterschied zu denken - , ,sondern” -
so fahrt er fort - ,auch ganzlich der Gattung oNatur nach®. Es bleibt daher immer der
Eindruck bestehen, dal3 das Geistige oder der Gewie es etwa in dem berihmten,
philosophiehistorisch einflulBreichen Diktum des stoteles hief3: zu seinem Substrat
hinzutritt und daR dieses Hinzutreten und die UberbriickumgDiféerenz des Korperlich-
seelischen und des Geistigen nur theologisch abefeleerden kanti. Diese Differenz und
damit das Geistige selbst - das deckungsgleichmistdem, was bei ihm Person heil3t -
entwickelt Leibniz, wie ich meine, nach zwei Sejtehe Leibniz an einer Stelle auch
reliquiae imaginis divinae“ nenfft einmal der der Bestimmung des Denkens im engeren
Sinne, also der Reflexivitat, des Selbstbewul3tsien Intellektualitat (a); zum anderen nach
der, die ich den integrativen Aspekt des Geistigennen mdchte, der durch den freien
Willen bestimmt ist und durch den dieses nicht sigh selbst, sondern insbesondere das
Andere oder den Anderen seiner selbst mit in sichilinimmt(b); hier geht es um so genuin
anthropologische Phanomene wie ,Liebe*, ,Gluckledit), ,Glaube®®. Beide Aspekte des
Geistigen sind zusammengefal3t durch die KlammerGiestankens der Vervollkommnung,
denn es ist allein geistigen Wesen maoglich, ihrgeRgbilitdt einzusehen und dann in die
eigene Hand zu nehmen. Indem man die Ebene desigéridetritt, betritt man zugleich,
wenn auch nicht nur, die Ebene des Menschlichem iteerschreitet hierbei die oben schon
erwahnte Grenze, die das Individuum-Sein von dersdPeSein so trennt, dal3 ersteres eine
vorlaufende Bestimmtheit und Einheit ausmacht, otiieePerson nicht ist und zu der die
Person sich verhaltemu(3 obgleich sie sich auch zu anderem verhati@m Individualitat

als Signum der Substanz ist fur Leibniz, ein Reblds Atomismus, unvergdnglich und
unzerstorbar, ich hatte darauf schon hingewiesHarrs es so etwas wie Personalitat gibt, tritt
zu dieser Unzerstorbarkeit etwas Neues, ein siggeirade auch von Menschsein hinzu: das

% VE Nr.81, S.292: ,(..) mentes non tantum perteoti differunt ab animabus aliis, sed et toto genere

sive natura®“.

3 Vgl.Aristoteles, De gen.anim.ll 3, 736 b 24-28.

3 Beilage zur Bayle-Korrespondenz, GP III 36. &klar, dal3 Geist-Sein, id est Person-Sein genau
dann eine positiv zu verstehende ,reliquia“ dert&mtnbildlichkeit ist, wenn Gott selbst im Sinna\eibniz,
wie es W.Schneiders ausgedriickt hat, als ,Perstam Brersonen” zu denken ist. Vgl.Respublica optima
(Anm.8) S.3 und dort das Zitat (nach I.Jagodingleypnitiana, Kasan 1913, S.36 f): ,Si Deus mengagsona,
sequitur ratione Dei et caeterorum mentium locutreha quaecumque possunt demonstrari de optima
Republica, cuius Rex et sapientissimus et optimiegt'.Leibniz ist Gott als monas monadum - man kénnt
hierbei an das Vorbild des aristotelischen Gedaskien Sequenz immer vollkommenerer Substanzerirbiuh
Gott als der hochsten Substanz denken - nichtelbstshdchste Substanz, sondern auch héchstegetdt
Substanz und d.h.Person; vgl.efiacours de métaphysique35s: ,(..) il ne faut pas seulement consideranDi
comme le principe et la cause de toutes les sutestaet de tous les Estres, mais encore comme ehebits
les personnes ou substances intelligentes”.

3 Fir eine solche Differenzierung gibt es Anhaltdge, die zurtick bis in die Frihzeit gehen, vglaet
Brief an J.Thomasius, 20/30.4.1669, GP | 22: J{hgologia seu Metaphysica agit de rerum efficienémpe
mente; philosophia moralis (seu practica seu sifil]) agit de rerum fine, nempe bono (..)“



sich durchhaltend8ewul3tseinvon eben dieser unzerstorbaren, unaufhebbareiitéternd
von einem sich nie vollstandig erschliessenden abater gewissen ,propre fond8“ Das
selbst unzerstorbare Bewul3tsein eiagrenenldentitat erst verschafft Personen, tber ihren
Ich-Status hinaus, das, was Leibniz mit der plamnichristlichen Tradition
,Unsterblichkeit* nenrt’. Personen sind also sich bewuRte, unsterblichestautielle
Einheiten. Denken, Wollen und Erinnern sind diawgeen Tatigkeiten der geistigen Einheit
oder Persoll, Geschichte ist - wenn man diese in einem weiten,allem auch die Politik
einbeziehenden Sinne versteht - das Feld, auf dexse dPersonen als ,zahllose reale
Handlungssubjekte* denkend und wollend agi&en

3 Leibniz bestimt in den 70er Jahren den Korpgrmlens momentanea seu carens recordatione”, so an

A.Arnauld , GP | 72-73, Theoria motus abstracti, I8R30; die hier durch "Kérper” reprasentierte
uneigentliche physische Individualitat ist eine Xdrform, die der wahrhaften Geist-Einheit einert (@cus)
verschafft. Doch schon hier konvergieren physis@reund geistiger Punkt nicht mehr. Zu “propre
fonds'vglQuelques remarques sur I'essE95-97, A VI/6, S.6. NIPréface ebd.S.53; 1 ¢.1 § 1, ebd.S.74: ,(..)
et je crois méme que toutes les pensées et adiéongtre ame viennent de son propre fonds, sapslwoir
étre données par les sens (..); IV ¢c.4 8 5, S,89Pj'ai monstré, que les idées sont originaieatndans notre
esprit, et que méme nos pensées nous viennentreéepndpre fonds, sans que les autres creaturesegumiiavoir
une influence immediate sur I'ame (..)*; IV ¢.18,85.438.

40 C 438: Omnis anima est immortalis. Mens autesn tantum est immortalis, sed et semper aliquam
habet cognitionem sui sive memoriam priorum undenpe et praemii est capax”. ZusatzeMova methodus
von 1698-1700, A VI/1, S.267-268: ,Dicendum ergbredlam quidem animam aut substantiam simplicem
interire; aptius tamen animabus brutorum indestoilithtem (ut vulgoAtomis) quam immortalitatemtitii, quia
non manet illis sensus sui vel identitatis seu ciemsia, quae personalitatis conservationem fgaibniam bruta
actu animi in se reflexo carent, atque ideo etiamarsalium penitus veritatum, seu necessariumitoge
carent”. Die Tiere haben also, anders gesagt,,ginerfecta seu physica immortalitas®, die nichrtsleres als
eine ihrer selbst unbewuf3te und daher nicht fim, sicsndern nur an sich oder fiir anderes seiendscbat
Unzerstdrbarkeit ist; Personen dagegen besitzen, pérfecta sive moralis immortalitas”, die mit jigrientia
sui“ notwendig verbunden ist. Vergleichbar argureeht.eibniz NE 1l ¢.27 8§ 9, A VI/6, S.236: der
Jncessabilité" der Tierseele, die Ausdruck einielentité physique et réelle” ist, wird die ,immdit&" der
Menschenseele gegenibergestellt, die zu der phgsiddnzerstorbarkeit, die sie ,voraussetzt* (suppos
I'identité réelle), hinzutritt und Ausdruck einedentité morale ou personnelle” ist. Die physistdtentitat
konstituiert ein rein formales, sich selbst unaséidossenes ,Selbst” (soy), dies ist aber audoseilEinheit;
die moralische Identitat ist identisch mit Selbtahluld oder ,apparence de soy* und ,consciosidisolute
und paradigmatische Instanz von Person-Sein it @yt De arcanis sublimium vel de summa rerli&76, A
VI/3, S.474-475: ,Deus non est quiddam metaphysidamginarium, incapax cogitationis, voluntatistiacs
(..) sed Deus est substantia quaedam, persona, me@stendendum est Deum esse personam searstidost
intelligentem. Rigorose demonstrandum est, quotitsEnagere in se ipsum, nihil enim admirabiliusm idem
sentire ac pati a se ipso*.

4 Ebd.: ,Brutis est sensus, decretumque, sed nionaalversio. In deo solo est intelligere velle poss
nobis est intellectus et voluntas, sed potentitahuDiscours de metaphysique.35: Person ist ,le souvenir et
la connaissance de ce que nous sommes” .

42 So W.Hibener, der Leibniz” Geschichtsauffassornigerzeugender Weise von einer ,averroistischen
Geschichtstheorie” absetzt, die die menschlichéuBatals Geschichtssubjekt einsetzt, wie es siicherh
grof3en systematischen Stil dann die Geschichtsémedes Deutschen Idealismus versucht haben.
Vgl.W.Hubener, Leibniz - ein Geschichtsphilosoph?]eibniz als Geschichtsforscher, hgg.von A.Hkarap,
Studia leibnitiana Sonderheft 10, Wiesbaden 1988-88. Eine vergleichbare Beobachtung, die deregtib
und Geschichtsbegriff zusammenzieht, findet siathaachon bei H.H.Holz, der sogar eine ,bei Leibmplizit
vorhandene, aber nie prézis herausgearbeitetesBpiice des Subjekts (die zugleich eine Geschiclitspiphie
einschlief3t)” konstatiert, ohne dies allerdingser&uszufihren. Vgl.H.H.Holz, Leibniz, Stuttgar689S.65.



a) Der Bereich der Reflexion oder des Denkens @@nst - obwohl Denken, wie wir
gesehen haben, nicht ohne die seelische Subsitétistl - dadurch ausgezeichnet, daf3 allein
in ihm das Substanz-Sein oder Substantialitat @bgsich selbst zugangliciverden kanf?.
Wir, ,die wir selbst Substanzen sind*, finden, Wweibniz sagt, allein durch die Tatsache, daf3
wir das Vermogen der Reflexion besitzen ,die Idéé.die Vorstellung) der Substanz in uns
selbst**. Reflexivitat, Selbst-Sein und Substanz-Sein sils gleichurspriingliche und sich
gegenseitig auslegende Sacheverhalte. Das exklusiterium fir Geist-Sein ist das
‘cogitare de se ipso’, die sich in sich selbsglieéxMomente von ,persona intelligens” und
Jpersona intellecta“ unterscheidende RefleffoiGeist ist eine lebendige, in permanentem
Vollzug befindliche, in zwei Momente ihrer selbstsainandergetretene, binare Relation. In
diesem Grundvollzug, der alle anderen geistigenr@men gleichsam tragt und fundiert,
konstituiert sich eine andere Form von Einheit edsdiejenige ist, die reine vor-reflexive
Individualitat ausdrickt. Leibniz nennt diese EimhePerson Person ist das
Zugrundeliegende, das Trager von moralischer Guasit® diese moralische Qualitét jedoch
hat zu ihrer Voraussetzung die tatige Selbstredlexader die erwahnte binare Spannung der

43 Meditatio de principio individyil676, A VI/3, S.491: ,Cum mens nostra intima gdsbi et materiae,

sequitur nihil in iis introduci posse, quod nonabis possit intelligi qguodammodo. Prncipium magomenti®.
a4 NE I ¢.3, § 18, A VI/6, S.105: ,Je suis d opimique la reflexion suffit pour trouver I'idée de la
substance en nous mémes, qui sommes des substdviceatiologien.30, GP 612: , C'est aussi par la
connaissance des verités necessaires et par Etaalons, que nous sommes éléves aux Actesifeflgui
nous font penser & ce qui s"appelle Moy, et & denai que cecy ou cela est en Nous: et c’est ginign
pensant & nous, nous pensons a |'Etre, a la sabstmsimple ou au composé, a I'immateriel et Biéme,
en concevant que ce qui est borné en nous, esysahs bornes. Et ces Actes reflexifs fourniskanbbjects
principaux de nos raisonnemens”.

4 C 514: ,Substantia vivens, quae habet in seciminm operandi seu animam. Substantia cogitans,
guae agit in seipsam, quae dicitur et mens”. VBBNrS.292: ,Dedit enim Deus mentibus, ut cogitensdipsis,
unde oritur reminiscentia, quae facit ut mens semsminerit se eandem illam esse quae prius. Higaitir
etiam immortalitas, neque enim, vel incipere pasesbblivisci, sSemperque cogitatio alia aliam ttaht in
animabus nulla est causa cur easdem manere dictametsi a corpore sint distinctae. Vera enim cordio,
consistit in conservationis suae sensu, qui st @lesinde est ac si extinctus sim, et alius crelates mei; neque
enim unum ab altero discerni potest; adeoque pleradhabendum est. (..) persone intelligens etéatel certo
guodam modo duae sunt, etsi alio quodam modo sameademaque. Sunt enim una eademque ex hypothesi (|
ponitur enim mens seipsam intelligere (.) duae tamen, eo ipso quod sunt quodammodo diversaquise et
relatio est quaedam. Est itaque in mente binitagd@am, sed cum in deo ipsa intellectio sit perpetquiddam
et subsistens, ideo veram trinitatis ideam habenggossumus; possumus tamen non minus accurate
demonstrare trinitatem in deo, sed binitatem insfolWE Nr.112 S.433 (zitiert unten Anm.54); Nr.148661.
Nr.388, S.1833: mens id est substantia quae ssicasmest, ac Deum cognoscere potest. An Arnauld,
Sept./okt.1687, GP Il 125: von Geistern gilt, desdhsiben ,le pouvoir de scavoir ce qu’ils sont.(Lgibniz
bestimmt Denken seit ca.1670 als ,actio in seips@ml A VI/1, S.483; GP |1 61; A VI/3, S.509) odds &in ,se
sentire“(A VI/3, S.587); vgl.noch an P.Bayle, De02, GP 11l 69: ,0n voit aussi, que la pensée ddtantion
d’une méme chose sur elle méme, cela n"a poiftweans les figures et dans les mouvemens, geaur®ient
jamais monstrer le principe d’une action veritaldehinterne: d’ailleurs il faut des estres simflg% Discours
de metaphysiquer.34-35.

46 Nova methodu§ 15, A VI/1, S.301: ,Subjectum qualitatis moradist Persona et Res. Persona est
substantia rationalis eaque vel naturalis [sc.dmugelus, homo] vel civilis [sc.collegium, univeéasi]“.
Elemente iuris civilis (Vorarbeiten, 1667-70), A/¥] S.37: ,subjectum qualitatis moralis est Perseea
substantia rationalis. Persona est Deus, Angelogtiuds, Homo, Universitas®.



»Substantia rationalis“. Person-Sein ist, wie aaf dnderen Seite das Individuum-Sein, von
weiterem ontologischen Umfang als Mensch-Seinjede Substanz Individuum und nicht
jedes Individuum Mensch - denn es gibt z.B.Tierliaiien - , so ist jede rationale Substanz
Person und nicht jede Person Mensch - denn esngédligente Wesen, die nicht Menschen
sind (Gott, Engef). Dennoch gilt: ,Weil wir denken, wissen wir, dafir wind“*®. Mensch-
Sein erschliel3t sich diesem Wissen als die Fornstanbeller Einheit, die aus einer durch
eine Seele vermittelten Verbindung von organisch&@mper und Denkvermdgen besteht -
,Homo est animal cogitans seu est cogitans corpeganico praedituni® - , deren Inneres
auch bei Aussetzung des rationalen Tatigseins iersteleibt’. Dieses Wissen um das eigene
Sein, das, wie Leibniz an einer Stelle (VE Nr.3faPmuliert, einem ,insitus humanitatis
sensus” entspricht, das aus einem nach Innen g¢etechAkt des Denkens resultiert und
dessen unmittelbare Gewil3heit es uns erlaubt, das \®n Anderen, vermittelt Gber den
Rekurs auf uns selbst, anzunehmen und zu respaktist zumindest eine den Menschen von
allem innerweltichen Seienden absetzende Eigertsth&b kann Leibniz etwa sagen: ,Der
Platz des anderen ist in der Politik wie in der Mater wahre Gesichtspunkt“ denn allein
Personen, sofern diese um sich selbst wissendéeGsisd, ist es moglich, sich an die Stelle
anderer Personen zu versetzen und in der dennodberomiickbaren Differenz des

4 Vgl.GP VI 196, 379 zur ,infinité d’especes"” deer@en und Rationalseelen; siehe auch Schneiders

(1977) S.12-13.

8 C 438: ,cognitio sui“. A VI/2, S.283: ,Cogitaest indefinibile, item sentire, seu potius agete. E
tamen semel assumpta reflectuntur in se. Quiaaogis, scimus esse nos, quia agimus, esse aliucktaler
Text zur Ich-oder Selbst-KonsitutioDe veritatibus, de mente, de deo, de univa&s, A VI/3, S.509: ,In
mente nostra est perceptio seu sensus sui, ue@eriasdam rei particularis (..). Quoties volumgsascimus
nos cogitationes nostras percipere, id est cogitpaslo ante. Et ergo memoria intellectualis iregt) non quid
senserimus, sed quod senserimus: quod simussegsimus, et hoc est quod vulgo appellamus ideet, ina
nobis facultas independens ab externis”. Die NagsrGeistes besteht geradezu in dieser Selbstviahumg,
,sensus sui“. NE IV ¢.3 § 21, A VI/6, S.387: Leibrstimmt der These Lockes zu, dal3 wir eine ,ingaiti
Erkenntnis unserer eigenen Existenz" besitzen Guoit eine demonstrative, von allen anderen Dingea e
sensitive Erkenntnis.

49 C 429. A VI/6, S.32. VE Fasc.5, Nr.237, S.10%8imanarum facultatum potissima est vis
cogitandi®.

=0 NE Il .27 § 8, A VI/6, S.234: ,I'interieur dédime raisonnable y demeureroit malgré la suspemnigon
I"exercise de la raison*; ebd.lll c.6 § 13, S.30®.3

1 Confessio naturae contra atheistbB869, GP IV 109.: ,(..) cogitatio enim est res iptiate sensibilis;
mens quippe se cogitantem sentiens sibi immedsatd.§ Cogitatio enim est hoc ipsum nescio qqighd
sentimus, quando sentimua noa cogitare”. An Larfdgr&arnst von Hessen-Rheinfels, November 1686,IGP |
82: ,la pensée est la fonction principale et pergée de nostre ame”. C 429: ,Humanarum facultapatissima
est vis cogitandi“. NE 1l ¢.27 8 9, A VI/6, S.2382lassen sich Intensitatsgrade der Selbstgegeendiither
Personen und d.h. der Menschen ausmachen: l)iogflpsesente et immédiate, 2) souvenir d’intenajle
temoignage conspirent des autres. Dal’ zu unsérédeatitat gerade auch, neben der durch uns salbst
leistenden Erinnerung, das Zeugnis der Andererukmmnmen kann und oft auch muf3, ist ein wichtigenidis
auf die prekéare Situation, in die endliche Persayestellt sind, die einerseits, als substantield&ten rein aus
sich heraus Ganze und vollstandig bestimmt siredaber andererseits diese Totalitat ihrer sie sedgal
individuierenden Bestimmungen nicht uno intuiturodieo actu vor sich bringen kénnen. Hierzu ist zu
vergleichen das wichtige Fragment ,Der Platz deteesn®, in: G.W.Leibniz, Politische Schriften ligépund
eingel.von H.H.Holz, Frankfurt 1967, S.136-137.

> Ebd.136.



Andersseins den fundamentalen Bezug auf sich salbgtusdruck der gegen diese Differenz
durchschlagenden Gattungs-ldentitat, des ihnen ipsa@en Menschseins, wahrzunehmen.
Das traditionelle Moralprinzip "was du nichts wi)lglas man dir tu, das fig auch keinem
andern zu” findet in der Personalitat der Subje#lie,die Andersheit des Anderen als eine
Moglichkeit ihrer selbst annehmen kdnnen, ein meggagch fundiertes Prinzip. Durch das
sich-Versetzen in den Anderen werden die Konsearedes eigenen Denkens und Tuns in
einer Weise prasent, die deutlich macht, dal3 Pe8sim bedeutet, a priori einem uber sich
selbst, tber seine Individualitat hinausgehendenzHot des Allgemeinen anzugehdren, der
sich inshesondere in der Moralitat und lurisprudemit Leibniz” klassischer Definition der

iustitia als ,charitas sapientis” (siehe unten b), abehanaler Wissenschaft und der Politik

auspragt.

Das Proprium der intellektuellen Tatigkeit des &&dbst-Reflexion konstituierten Geistes ist
die ,Wissenschaft: ,Scientia exercitium intellestt’. Sie ist, als ,scientia humana®, das
kontrakte Bild, das endliches Denken von der Onmmisz Gottes schaffen kann. Mit der
unvorgreiflichen Reflexivitat des Denkens, deremaiyische Einheit ein intensives Bild der
gottlichen Einheit ist - Leibniz greift an einere8¢ sogar auf den ,intellectus agens” des
Aristoteles zuriicK, ist dem Menschen ein ebenso unvorgreiflicher Besin ersten

Wahrheiten mitgegeben, auf der Evidenz von dergniffiecher oder propositionaler Struktur

alles Wissen aufbaut. Diese Intelligibilia sind di#omente des geistigen Lebens, ihr
urspringliches Ineinander oder Zugleich allerdingd im geistigen Vollzug endlicher

Intellekte auseinander und verselbstandigt sich emer Vielheit von unterschiedenen

53 Elementa iuris naturalisVorarbeiten 1669-70, A VI/1, S.453. Die ,sciefifist als ,notitia certa“

ausgezeichnet, die innerhalb der intellektuelletigkéit, die sich nattrlich auch auf die Ausfaltubperativer
.artes” erstreckt, allein ein aus Beweisen resudtides Wissen zur Verfugung stellen kann. Leibegréift
Wissenschaft durchgehend als eine ,scientia humaghétwa dafrincipium scientiae humanaéke Fasc.5,
Nr.231, S.1002-1004.

> Notizen zur Wissenschaft und Metaphyi€§iK6, A VI/3, S.391: Leibniz parallelisiert an sk Stelle
das Verhaltnis Gottes zu den zwei RealitdtssphReerm (spatium) und Geist (mens). Die konstitutikésEnz
Gottes in diesen beiden manifestiert sich in dgeischaften der ,immensitas®, der kontinuierlichen
uneingeschrankten Einheit des Raumes, und dedlerties agens”, der im Geist gegenwartigen Allwidssit
Gottes (omniscientia Dei). Ebd.S.400: Gottes Iaktlund menschlicher Intellekt sind ,&hnlich®, d.h.
strukturgleich: ,Deus res intelligit ut nos*; diatscheidende Differenz liegt in der Immensitat und
Unendlichkeit des gottlichen Intellekts, der alleginem einzigen Moment distinkt intelligiert. It auchDe
mente, de universo, de d&675, A VI/3, S.463De plenitudine mundi676, A VI/3, S.524: jeder Geist, das ist
sein Bild-Charakter zu Gaott, ist ,allwissend” (oreda), aber auf ,verworrene Weise" (confuse); njcimo actu
intellectus, sed aggregato infinitorunDe scriptura, ecclesia, trinitatéd E Fasc.3, Nr.112, S.433: ,Est autem
divinitatis persona quaedam substantia singulag®ata per se subsistens, sed quae involvitorkat
essentialem, ita ut eam solam existere implicatelius creatis nihil est quod magis hanc in unjgaiealitatem
illustret, quam quod experimur in nobis, cum Meaostra percipit seipsam. Ubi discrimen aliquod etri
personam percipientem et perceptam, quae tamen mgividuum sunt".



Momenten. Leibniz nennt diese apriorische Ausstattdes Geistes meist ,vérités inn&s"
zu ihnen zahlen ,Ideen“ wie ,estre, unité, substandurée, changement, action, passion,
perception, plaisir und ,Prinzipien* wie der Satpm Widerspruch und das Prinzip der
Jaison suffisante“. An diesen in den Boden dess@gen gerammten Pflocken muf3, mit
Hilfe logisch-methodischer und memorativer Technjkéer bunte Teppich des Wissens
aufgespannt werdéh ein Wissen, das immer und uberall die geistigan@struktur des
L,unum in multis* repréasentiert, der Einheit des Rens in der vielheitlichen Struktur seines
Gedachtet.

Endliches Wissen ist, wie auch sein Prototyp, dass®&h um sich selbst, nicht ohne
Erinnerung ohne ein Festgehalten-Werden im zuganglichen Rdem Geistigeli. Die
lebendige geistige Einheit hat eine Vergangenheitl eine Zukunft, denen auch ihre
intellektuellen Akte unterworfen sind. So ist sief alas Erinnern ihrer selbst und ihrer
Denkakte angewiesen, aber auch aufgespannt auNeam-Nicht hin, das nicht nur als
neutral-quantitative Verlangerung der Zeitachsedson als qualitativ-bereicherndes Moment
der zunehmenden Vollkommenheit aufscheint. In eiBeief an den Landgrafen von Hessen-
Rheinfels vom November 1668 heildt es: ,Or nous semdestinés a vivre un jour une vie
spirituelle, ou les substances separées de la mnatigus occuperons bien plus que les
corps®. Das rein aus dem Denken deduzierte oder mit demkén aus der Erfahrung
induzierte Wissen, setzt Leibniz ab von dem Wissendas Gute (scientia boni), das er
,Weisheit* (sapienta) nentft und dessen Ziel in der Optimierung oder Vervollkomung

55 Zusétze 1698-1700 zMova methodysA VI/1, S.268: ,veritates autem necessariae &rpae,

quibus constant principia rationis et fundamenterg@rum, homini sunt peculiares”. Beilage zur Bay
Korrespondenz GP Il 36: ,Lumen intellectus componex ideis innatis complexis, et notitiis innatis
complexis, per quas nobis, si modo attenti sunactemratiocinari posse datum est“. Vgl.vor allem RiE&face
A VI/6, S.48-52; | passim, S.69-108.
%6 Elementa iuris naturalid669-70 A VI/1. S.453: ,Wissen" ist ein ,Kennenfdtitia) im Sinne der
,cognitio perseverans* und ,cognitio memoria reéénSiehe zur Erinnerung unten Anm.41.
° Analysis ad alias res quam quantitates applicld4?, A VI/3, S.413: ,(..) omnes cogitationes non
sunt nisi simplices complicationes idearum®-.
8 Zu Erinnerung aucbe imperfectione analysed$73?, A VI/3, S.404De veritatibusetc., A VI/3,
S.509 (s.Anm.35)De formis seu attributis ddi676, A VI/3, S.514. An Arnauld, Juni 1686, GPBT: Erinnern-
Kdnnen ist eine Funktion der Einheit und Ganztatikeit der individuellen Substanz: ,In n"y a riem s fort
[sc.als diese Einheit] pour demonstrer non seulélfiadestructibilité de nostre ame, mais méme kpigarde
tousjours en sa nature les traces de tous ses pstaedans avec un souvenir virtuel qui peut dousjestre
excité puisqu’elle a de la conscience ou connaistle méme ce que chaquecun appelle moy. Ce geinth
susceptible des qualites morales et de chastimeat@mpense, méme apres cette vie. Car I'immigrisdins le
souvenir Ny servoit de rien“. An Arnauld, Sept.tQk87, ebd.125Veditationes de cognitione, veritate et ideis
¥E Fasc.5, Nr.241, S.1077. NE 1l c.27 § 9,A VI/6235-237 Monadologienn.26-28.

GP 11 82.
&0 Elementa iuris naturalid669-70 A VI/1.: ,sapientia est scientia boni* édilings auch S.457:
.Sapientia est scientia felicitatis”. Den Uber dée Wissenschaft hinausgehenden Horizont von Megeimacht
deutlich z.B.De vita beatdl676, A VI/3, S.636: ,Sapientia est perfecta eararam quas homo novisse potest
scientia, quae et vitae ipsius regula sit, et vdiei conservandae, artibusque omnibus invenidndeyviat".



und d.h. fur den Menschen in der Glickseligkeittélgts Wenn Leibniz sagt, dal’3 ,unsere
hauptsachliche Vollkommenheit identisch ist mit des Geiste$®, dann meint er zwar auch
die notwendige Vervollkommnung szientifischer Paieen, vor allem die des Urteilens und
der ,ars inveniendi® oder die an sich notwendigekékulation von Wissensinhalten
(Enzyklopadie-Projekt), Ziel-und Konvergenzpunkt dgeh ist die ,moralische”
Vervollkommnung, die das Ganze des geistigen Lelbensfft®>. Damit kommen wir zum

nachsten Punkt:

b) Der Bereich des integrierenden Tatigseins, aleiin nennen mdchte, ist der Bereich des
Geistigen als einer durckvillen bestimmten Personalitat. Hatte Leibniz das reimeen S
aufgeldst in Leben und Spontaneitat, so dal3 SeiclglLebendig-Sein war, so l6st er auch
das reine Denken, die reine Reflexivitat oder dassieh seelenlose Kalkil auf in eine
Willensform, sodald Denken gleich Wollen ist. Letbmestimmt daher den Willen als
,conatus cogitantis*, als Strebeverhalten einesk@adefi’. Die Person als geistige Einheit
ist durch die Tatsache bestimmt, daR sie einerewHhit*. Mit dieser Bestimmung ist jedoch
zugleich ein Zweifaches mitgesetzt: 1) ein Verhéaltrach aul3endas die multiplizierende
Kraft® des Geistigen zur Entfaltung bringt und das damed atigsein von Personen als ein
Gemeinschatftliches oder Staatliches und das ,ensetels esprits® eo ipso als eine Art Staat
ausweist®; und 2) eine Ziel-oder Richtungsqualitét, die dimsnach auBen Wirken gleichsam
einen Vektor, und zwar in Richtung auf das Gutes g&orumwillen® und das Optimum,

o1 Dissertatio exoterica de usu geometris@r6, A VI/3, S.447: ,Perfectio ergo nostra potiss eadem

est cum perfectione Mentis, praesertim cum mengapea sit, corpus visibile dissolvatur. Perfectientis vera
et solida, consistit in inveniendi atque iudicafadiultate maxime aucta. (..) ad perfectionem me@rpetuam
non conferre, quae memoriam nostram locupletadtgeae cogitandi facultatem augent. Quod mirifaustf
Geometria“. Ebd.S.449: ,(..) perfectio autem nosttamprimis perfectio eius quod in nobis potissimest, id
est mentis. Mentis autem vim ac judicandi atquerriendi potestatem egregie augeat geometria (..)".

62 Vgl.die letzte Anmerkung. Meine Interpretatidiitst sich auch darauf, dal3 Leibniz diesen Text in
einer zeitgleichen Uberarbeitung, A VI/3, S.458f iateressante Weise modifiziert: ,Perfectio veastra
potissima eadem est cum perfectione mentis, pitrasarm Mens perpetua sit, corpus visibile dissalva
Perfectio mentis haud dubie in duobus consistituén genii [dies war alleiniger Gegenstand imtensPassus]
et gubernatione voluntatis, guamquam ex prioregp@stsponte sequatur®. Zu den ,Grenzen“ die dan de
Menschen urspriinglich zugeordneten ,Vollkommeniéiteirch die Tatsache gesetzt worden sind, dafd Gott
dem Menschen eine bestimmte Stellung in Raum uitdzdgewiesen hat, vgl.etweheodizedll n.341. Zur
Sache und zum Folgenden vgl. auch Th.Leinkaufgimg in: Leibniz. Ausgewéhlt und vorgestellt von
Thomas Leinkauf, Miinchen 1996, S.24-31.

&3 Elementa iuris naturalid671, A VI/1, S.482: ,voluntas est conatus cogitinSiehe scholNova
methodus discendae docnedaeque iurisprudeft&d, A VI/1, S.284: ,omnis autem actio animi esgitare,
nam et velle nihil aliud est, quam cogitare reiitaiem®.

o4 Vgl.etwaElementa iuris naturali4671, A VI/1, S.482: ,persona est cuius aliquaunths est. Seu
cuius datur cogitatio, affectus, voluptas, dol&haracteristica universali§vVorarbeiten 1671/2), A VI/2, S.488:
Jpersona est cuius aliqua voluntas intelligitudefinitionum iuris specimeh676, A VI/3, S.592: ,persona est
cuius aliqua voluntas est".

& Vgl.das Spiegel-Beispiel Blementa iuris naturaligkonzept) 1670-71, A VI/1, S.464.

66 An Arnauld, Sept./Okt.1687, GP Il 125. NE IV &27, A VI/6, S.389: ,(..) les esprits forment tous
ensemble une espece d’etat sous Dieu, dont le g@ment est parfait”.



verleiht. Daher kann Leibniz auch immer wieder sagtal? mit dem Geistigen der Bereich
des Finalursachlichen und damit des Sapientialeaicét ist: Wissen um das Gute ist
identisch mit dem Wissen um die durch Ziele oderedwe bestimmte Form von
Ursachlichkeit. Letztlich heil3t dies: Wissen um di@tsache, dal es einen Zweck oder ein
Gutes gibt, um dessen willen die Welt als ganzetiexf’. Hierdurch wird der Horizont des
Zukunftigen als Dimension eines Perfektionsgeschehgeschrieben und zugleich
festgehalten, daf3 hier auch die Eigenverantwortumy Selbsténdigkeit des Menschen ihren
hervorragenden Ort hat. ,Freiheit”, wie problemettiauch immer sie zu fassen ist, war fur
Leibniz ein Proprium geistiger Wes&nund aus ihr entsprang zugleich fiir ihn die Eirsich
daR es in die Hande des Menschen gelegt ist, #nz8 einem guten Sein zu gestaiten
Die grof3en Projekte von Leibniz, seine innovativebeiten im Gebiet der lurisprudenz,
seine politischen Visionen, sein Akademie-Gedanké wor allem sein Insistieren auf der
Notwendigkeit einer durch neue methodische Verfalae schaffenden Enzyklopadie zielen
genau auf diese beiden Aspekte. Alle diese Unteneehzielen auf einen Zustand, in dem
Mensch-Sein seine hochste Erfullung geméall dem GesetKonstituierung grof3tmaglicher
Vielheit und Varietat durch geringstméogliche Prpien, Gesetze und andere Mittel finden
soll: Gliickseligkeit (felicitasy. Diese, als ,status personae optinfisét nicht zu erreichen
in irgend einer Form des solitaren, rein auf si@dzdgenen Lebens oder intellektuellen

Tatigseins; Gluck und Glickseligkeit sind Formen @ustande des Lebens, die, obwohl sie

&7 De vera methodo philosophiae et theologi&&3-75, A VI/3, S.158: ,(..) [patet] omnem agewioh
esse a summa mente, cuius voluntas sit ultimamation; causa volendi, harmonia universalis®.

&8 An Malebranche, 22.6.1679, GP | 331. ,quidqudd,ajuatenus agit, liberum est”. Sofern Spontateit
ein universales Signum aller substantiellen Eimmeist, mif3ten diese, bei uneingeschrénkter Geltigkeses
Satzes, als solche schon je frei sein. Sofern fegilgere” hier in engerem Sinne als bewul3tes, titteales
Handeln verstanden wird, schrankt sich der Krefgaistige Wesen ein und d.h. auch auf die Mensdnen
dem kurzen Traktat ,de homine* aus der BeilageBayle-Korrespondenz zahlt Leibniz das ,lumen irgetlis"
und die ,libertas voluntatis® zu den auszeichnendienkmalen der menschlichen Natur, vgl.GP 11l 36rV
allem ist zentralheodized nn.51-52: auch unter den verschéarften metaptlysis Bedingungen der
Spéatphilosophie kénnen ,Zuféalligkeit” und ,Freilfemicht einfach vor dem Machtanspruch der absoluten
Notwendigkeit gottlicher Dekrete und Providenz thgrestrichen werden. Vielmehr bestehen sie foririare
fundamentalen Zugleich gegensatzlicher Bestimmundgn,geistige Automat“ Mensch ist zugleich das
Wesen, dessen Seele die Wirde und Weite der Rrbéssizt.

69 De vera methodo philosophiae et theolodi&&d3-75, A VI/3, S.155: ,hunc esse fontem miseriae
humanae, quod de quovis potius quam de summacagieemus”. C 93 (1676): Argument des
“selbstverschuldeten Ungliicklichseins”™: ,homines nisi propria neglgentia esse infelices”. C 158tigitas
guaedam iam tum in nostra potestate est, hiereh @218-222, 527.

n Elementa iuris naturaligVorarbeiten) 1669-70, A VI/1, S.446: ,Respuble&st civitas quae ultra
securitatis formam habet formam autarkeias, seebpradae felicitatis (..) si scilicet homines namttim in
securitatis, sed et aliorum bonorum opinione vivgaobrum maximus gradus est in optime Reipublicam4,
in qua vivunt in opinione praestantium sibi felat#m. Formam hic voco ipsam externam faciem. Adisid
autem Reipublica optima, aliud formam habens opin@ptima est in qua homines vivunt in felicitatam qui
vivunt in felicitate, vivunt in felicitati opinioneQuia nemo nescius est felix*. C 429: ,maximum eeliom
menti est si inveniri possint cogitationes paucaguebus exurgant ordine cogitationes aliae indieit Discours
de metaphysiquer.5.

" AVI/1, 483.



das denkende Erfassen der je eigenen Existenz sswt@en, auf Zusammensein und auf der
spezifischen Ordnungsform ful3en, die durch dastigeisunum in multis“ als Harmonie
erscheint?. Die seelisch-geistige Grundkraft, die im Mensclas Erreichen verschiedener
und verschieden intensiver Gliickszustadnde ermdgisth neben der Erkenntnis, die ,Liebe®:
,Wir lieben den, dessen Wohl-Sein (bene esse) fig eine Freude ist* Voraussetzung
hierfur ist zwar das Ursachen-Wissen (nosse caresasn)”, aber so, daR dies aus der
Abstraktheit des Disziplinenwissens in die Konkedttldes Lebens hereingeholt wird. Es geht
beim Menschlichen, wie Leibniz einmal sagt, nict am daswahrheit-Suchendie durch
die ,ars inveniendi“ und logische Pinzipien err¢igerden kann, sondern darum, dal3 eine
,Wwahre Methoden-Lehre* da#/ahrheit-Lebern(vivendi veritatem) konstituieren hifft daR
das Wissen und die Kompetenz der Vernunft in desaigéen Vollzug des Lebens - conduire
I"esprit, regler les moeurs, subsister honnestenmnserve la santé, se perfectionner -
tiberspring®. Dies hei3t aber, und jetzt versuche ich meineeB&nung fiir den zweiten
Aspekt des geistigen Bereichs als eines ‘integrativoder “integrierenden” plausibel zu
machen, dal3 unser reflektiertes Selbst dazu inLdge ist, von sich abzusehen und das
Andere als Anderes (oder den Anderen als Anderen)sich hineinzunehmen. Die
Moglichkeit einer Transformation der Universalitéhd Objektivitat der Wahrheit in das
Leben erhalt fir Leibniz eine begriindete Aussiaht Realisierung vor allem in unserer
Fahigkeit zum ,amour pur® oder ,desinteressé“ alivdrsalitat, Objektivitat und
Wahrhaftigkeit in der &uRRersten subjektiven Emotiobie Abgeschlossenheit der
substantiellen Einheit der Person-Monade, fir digrener nur ein Gutef$ir sich selbsteine
Liebe gleichsam im eigenen Interesse geben kand, aumfgebrochen in der Koinzidenz von

Eigenliebe und Liebe des Anderen, von dem wasrigrgut und was fiir den anderen gut ist,

& De vita beatal676, A VI/3, S.638-639: ,quod quamvis quivis mast personam constituat ab aliis

diversam, nihilominus cogitare debemus, non possengiam per se solum consistere; sed concipi
unumquemqgue debere velut partem universi, et lieipgblicae, societatis, familiae, qui cum ortugniilio,
sacramento conjuncti sumus*.

n Ebd. Konzept 1670-71, A VI/1, S.464: ,Vera défmamoris: amamus enim eum, cui bene esse
delectatio nostra est”. Leibniz beruft sich in samspateren Briefwechsel immer wieder auf die Yon als
gultig erachtete Definition aus deraefatiozumCodex iuris gentium diplomaticu@mare autem sive diligere
est felicitate alterius delectari, vel quod eodextity felicitatem alienam asciscere in suam*“ (GB&87). Leibniz
an Nicaise, August 1697, GP 11 577: ,(..) 'amost eet acte ou estat actif de ['ame qui nousraitver nostre
plaisir dans la felicité ou satisfaction d” autruih P.Coste, 4.7.1706, GP Ill 383-384. NE Il c884-5, A
VI/6, S.163. Vgl.auch an Arnauld, GP | 73-74, wolraz die Identitat von ,vere amare” und ,sapiesse
behauptett, sowie die Konsequenz aufmacht, dald 1yiebonus” sein gleichbedeutend sei mit: ,amare
omnes*, 2) ,amare omnes" hei3e: ,amare Deum" ungBjare Deum” identisch sei mit ,amare sedem
harmoniae universalis®. Das ,omnes" meint also hahfachhin alle (oder alles), sondern die spgaife Form,
unter der das Sein aller mdglich ist, nAmlich dienfrder Harmonie.

" C 160: ,nihil enim ad sapientiam et foelicitatefficacius est, quam causas rerum nosse”. Der enge
Zusammenhang von felicitas, nosse (sapientia)eg@ofwird immer wieder hergestellt, C 222, 429.

™ C 169. Die hierzu zu schreibende Abhandlungéhdinzufolge: ,Liber de methodo vitae*“.

e De la vie heureus&676, A VI/3, S.668De la sagess676, ebd.S.669.



von unserem wahrhaften Gliick und dem Gliick derramife Der Mensch kann das je fiir ihn
Gute nicht trennen von der Liebe des Anderen: jsdaamour d autruy de son propre bien,

c’est forger une chimeré"

Ich fasse zusammen: die Bestimmung des Menschéeiiteibniz vollstandig eingelassen in
sein substanztheoretisches oder monadologischeengysber so, dafd nicht etwa eine
eigenstéandige Valenz des Anthropologischen im SiteseLogos vom Menschen dadurch auf
eine Null-Lage absorbiert wirde, sondern dafld vieimend geradedieser Logos das
substantielle und monadische Sein in seiner speh#n perspektivisch-fokussalen
Verfaldtheit aufschlieBtund sich - in alter Tradition, die dem Topos ,musdpropter
hominem* folgt - als das innere Ziel des ,mundusiraps” erweist, das nur noch durch das
transzendierende Ziel, das wiederum dieser Logoseinem gottliche Ursprung findet,
uberboten wird. Mensch-Sein bedeutet in diesem Kontext (und sio egein diesen kurzen
Betrachtungen auszumachen war), eine metaphysegtiifdete, ganzheitliche Einheit aus
Korper und Seele zu sein, deren "physische” Sed¢ewei durch prastabilierte Harmonie fest
auf einander bezogenen heterogenen Momenten bedtéper und Seeleneinheit folgen je
eigenen kohéarenten Gesetzen, die nicht auseinaafdleitbar sind und doch vollstandig
korrespondieren - und deren "metaphysische” Sksitgeasonale Einheit hervortritt, die selbst
wiederum zwei Seiten aufweist, eine der intellek&ueReflexion und eine der moralischen
Intention. Der Mensch ist wesentlich als Persortilmast und als solche gehdrt er fir Leibniz
dem Bereich an, in dem das praktische Wissen urdwléxke und Ziele bestimmender ist als
das theoretische Wissen um Ursachen, das seineeeigebdingbare Voraussetzung ist. Die
Person ist eine sich selbst bewul3te, ihre Ganidididit allerdings nur verworren fassen

" An Nicaise 1697, GP 11 577-579. An Th.Burnett18.5.1697, GP Ill 207: ,Par cette definition
(sc.amare est felicitate alterius delectari) ort pesoudre cette grande question, comment |"anmenitable peut
estre desinteressé, quoyque cependant il soiterayous ne faisons rien que pour nostre bient Glestoutes
les choses que nous desirons par elle mémes ehamse veue d’interest, sont d’une nature a roused du
plaisir par leur excellentes qualités, de sortelgdelicité de |I"objet aimé entre dans la nostre"

! An P.Coste, 4.7.1706, GP Il 384. An dieserl|8telacht Leibniz auch deutlich, daf3 er unter dem
Einfluld von Augustins Unterscheidung von ,uti* utiidii“ steht. VVgl.De civitate DeiXI 25.

& Dal’ Leibniz immer wieder von Gott als einer Eitd#prechen kann, die als ,Geist*(mens) ,quasi unus
ex nostris“ sei - das Pendant zu unserer Gottelathichkeit - und als "Rex mentium” die spezifische
innerweltliche Organisationsform der ,respublicavensalis” bzw.“optima“ gleichsam als Zielbereicérd
Geister und Personen uber die Organisationsforrmeéaphysisch und mathematisch-physiktheoretisch zu
bestimmenden natirlichen ,Maschinen” legt, weest &®eflexionen von Leibniz zum Logos des Menscliea e
doch mehr als marginale Bedeutung zu. Vgl.etwa VAR (Fasz.4, S.772).



kbénnende, spontan agierende metaphysische Eimeitweil sie sich selbst zuganglich ist
und ihre innere Struktur, d.h. ihr monadisches Semmlosophisch als die malgebliche
Struktur des Wirklichen erschliessen kann, diesekMhkeit unter Einschluf3 aller, selbst der
konfusen und zweifelhaften Daten als rationale Ongnwissenschaftlich darstellen und
moglichst groRe Teile dieser Wirklichkeit rationgestalten wifl®. Es gehort zu der

immanenten Struktur des ,mundus optimus®, da3 m #dwuf Grund der Rangordnung der
Substanzen gesagt werden muf3: il n'y a que lI'edprl’homme qui soit capable d"un vray

bonheur®.

8 Vgl.Racionero S.528.
81 Vgl.Dialogue entre Theophile et Polidore (16 &85, Nr.9 (Fasz.1, S.39).



