
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift 
für Pastoraltheologie 

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 0555-9308  45. Jahrgang, 2025-2 



ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 1–2 

Inhalt 

Editorial  ......................................................................................................................  4–8 

Christian Bauer 
Für eine Neue Aufklärung: 
Erkundungen zur Zukunft der Pastoraltheologie ......................................................  9–31 

Ute Leimgruber 
Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 
Eine Typologie vulneranter Theologien  
im Kontext kirchlicher Missbrauchsmuster ............................................................  33–50 

Lukas Golla 
Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs ..........................................  51–63 

Matthis Glatzel 
„Er sitzt zur rechten Gottes“ 
Kampffelder und Topoi des ‚rechten Christentums‘. Skizze eines Projekts ...........  65–79 

Katharina Karl 
Empowerment als Theorie- und Praxiskonzept der Pastoraltheologie ..................  81–88 

Ludger Verst 
Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein? 
Kurze Einführung in tiefentheologische Phänomenologie .....................................  89–99 

Jan Loffeld 
Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 
Was sich aus der bisherigen Rezeption einer empirischen Studie 
für die Pastoraltheologie lernen lässt .................................................................  101–113 

Matthias Sellmann 
„Gemeinwohlwirksam Kirche sein“ 
Oder: Ein Forschungsbericht zur Neuentdeckung der notae ecclesiae 
als Vektoren für Wirksamkeitsplanung in der Kirchenentwicklung ...................  115–128 

Mara Elijah Klein 
Geschlechtliche Vielfalt zwischen Transformation und Tradition ......................  129–139 



2 Inhalt 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 1–2 

Armin Kummer 
Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes durch 
Kritische Gendercode-Analyse in der Männerseelsorge ....................................  141–154 

Ulrich Feeser-Lichterfeld/Tobias Meier 
Alltagsprophet:innen gesucht! 
Förderprogramm und Forschungsprojekt „Sich umeinander sorgen – 
sozialpastorales Engagement vor Ort“ gestartet ................................................  155–167 

Regina Elsner 
Kleines Fach zwischen allen Stühlen 
Ein Einwurf vom Rand der Pastoraltheologie .....................................................  169–181 

Praxis und Reflexion 

Christine Feld 
Innovativ & partizipativ 
Der Freiburger Pastoralkurs für ehrenamtlich Engagierte als Modell 
für eine zukunftsfähige Pastoral .........................................................................  183–190 

Forum 

Andreas Oshowski 
„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“ 
Theologie und die Sprache von Fußballer:innen im Breitensport. Lern-Ideen  .  191–206 

Gereon Terhorst 
Mächtige Bilder. Eine Reflexion der Machtdarstellungen im Abendmahl .........  207–218 

Noleen Chinyerere 
The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood 
among the Shona people in Zimbabwe. Implications on theology of caring .....  219–236 

Anna Hack 
Das bleibende Erbe des Christentums 
Spuren christlichen Antijudaismus‘ in postkolonialen Theorien ........................  237–256 

Christine Wenona Hoffmann 
Die Crux mit dem Text in einer Kirche des Wortes. Homiletische Horizonte .....  257–269 



Inhalt    3 

 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 1–2 

Miriam Zimmer 
Interdisziplinär – transdisziplinär – Transfer 
Oder: Herausforderungen und Potenziale verschiedener Fachlichkeiten  
aus Sicht einer Religionssoziologin .....................................................................  271–277 

Judith Gruber 
Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen 
Für eine Verortung von Theologie in der Ambiguität von Lebenspraktiken ......  279–284 

Michael Schüßler 
Impure Theology 
Kommentar zu Judith Gruber ..............................................................................  285–290 

Johann Pock 
Ökumenische Homiletik aus katholischer Perspektive 
Statement zum „Zwischenraum interkonfessionell“  
beim Kongress 250 Jahre PT in Berlin .................................................................  291–298 

Christian Preidel/Teresa Schweighofer 
Gute Pässe zuspielen 
Christian Preidel im Gespräch mit Teresa Schweighofer über Vernetzung  
und Innovation in der Arbeitsgemeinschaft Pastoraltheologie ..........................  299–306 

 

 





  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9305 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 4–8 

Editorial 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 
Humboldt Universität Berlin, September 2024: Pastoraltheolog:innen versammeln sich, 
um das 250-jährige Jubiläum ihres Faches zu begehen. Der Kongress steht unter dem 
Titel „250 Jahre zwischendrin“. Er widmet sich dem Rück- und Ausblick sowie der eige-
nen Verortung im Verhältnis zu anderen Disziplinen, Konfessionen und aktuellen The-
men. Die Perspektive wird weitgestellt, um mit Blick auf die Zukunft nach dem Standort 
der Pastoraltheologie zu fragen: Wo wird diese kreativ und diskursproduktiv? Wie 
bringt sie die Komplexitäten der Gegenwart ins Wort und stellt Fragen, die in die Zu-
kunft weisen können? Der Kongress nimmt die Vorstellung des Dazwischen bzw. der 
Zwischenräume auf, in denen sich das konkrete menschliche Leben in all seiner Ambi-
guität abspielt. Er stellt damit auch das Fach der Pastoraltheologie in seiner ganz kon-
kreten, gelebten und vielfach ambigen Gestalt in den Mittelpunkt. 
Hochschule Sankt Georgen, September 2025: Ein zweiter Kongress schließt sich an. Die-
ses Mal wird genau herangezoomt und ein Blick „Behind the Scenes“ geworfen – hinter 
die Kulissen bzw. in die Werkstätten pastoraltheologischer Forschung: An welchen The-
men wird in der Pastoraltheologie aktuell geforscht? Wie, warum und für wen wird auf 
eine bestimmte Weise zu spezifischen Fragestellungen gearbeitet? Welche neuen Er-
kenntnisse tun sich auf? Auch dieser Kongress nimmt die Frage nach einer Standortbe-
stimmung der Pastoraltheologie auf und beantwortet sie, indem er ganz praktisch auf 
die Produkte pastoraltheologischen Arbeitens in unterschiedlichen Stadien ihres Ent-
stehens schaut. 
Die vorliegende Ausgabe „250 Jahre Pastoraltheologie. Standortbestimmungen und 
Einblicke in Forschungswerkstätten“ versammelt Beiträge von beiden Kongressen. Im 
Verlauf der Redaktionsarbeit ergab sich eine Vielfalt an Themen, Anliegen, Perspekti-
ven und Arbeitsweisen, die zunächst keinen klaren roten Faden erkennen ließ. Dies ent-
spricht zunächst ganz dem Anliegen des Kongresses 2025, so der Ausschreibungstext, 
in einer „als unübersichtlich analysierten Spätmoderne“ ein „breites Spektrum von pas-
toraltheologischen Themen“ „mal ungeschminkt, mal halbfertig und unperfekt, aber 
immer mit der Lust auf kreativen Austausch und pastoraltheologische Entdeckungen“ 
versammeln zu wollen.  
Auf den zweiten Blick lassen sich jedoch verschiedene Schwerpunkte in den gewählten 
Perspektiven auf pastoraltheologisches Forschen erkennen. Dabei zeigt gerade die Zu-
sammenstellung der pastoraltheologischen Projekte beim zweiten Kongress, die über 
einen bewusst offen gehaltenen Call for Papers erfolgte, wie sich konkrete pastoralthe-
ologische Arbeiten und Projekte je abhängig von verschiedenen Forschungsfragen 



Editorial   5 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9305 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 4–8 

immer wieder im Dazwischen verschiedener Größen und Ansprüche verorten. Damit 
stellt der zweite Kongress so etwas wie die kontextualisierte Ausführung dessen dar, 
was der Jubiläumskongress auf einer Metaebene zu bedenken versucht. 
Das Heft wird eröffnet von der Festrede von Christian Bauer zum 250-jährigen Bestehen 
des Faches Pastoraltheologie. Sein Beitrag unterzieht Geschichte und Gegenwart der 
Pastoraltheologie einer kritischen Würdigung und zeigt mithilfe einer Zeitreise von 
Wien 1774 über Berlin 2024 nach Königsberg 1784 und mit dem Bild eines Birkenstock-
Schuhs die Notwendigkeit einer kritischen Aufarbeitung der klerikalen und kolonialen 
Vergangenheit des Faches in Form einer neuen Aufklärung. 
Mit dieser programmatischen Eröffnung des Heftes zeichnet sich bereits eine Linie ab, 
die in mehreren Beiträgen verfolgt wird: Was folgt für die Pastoraltheologie, deren Ar-
beitsweisen und Selbstverständnis als theologische Disziplin aus der Aufarbeitung ihrer 
Verstrickung in unheilvolle Systeme und der damit einhergehenden Bewusstwerdung 
der eigenen Schuldgeschichte? So macht Ute Leimgruber die Art und Weise, wie Theo-
logie arbeitet, angesichts der Missbrauchskrise zur Frage: Wo ist Theologie selbst vul-
nerant und auf ihre Macht- und Verletzungspotenziale hin zu analysieren und zu kriti-
sieren? Sie fordert die Pastoraltheologie auf, bei jeder Verwendung theologischer 
Traditionen und Konzepte eine Vulneranzhermeneutik einzubeziehen. Auch Lukas 
Golla setzt sich mit der Aufarbeitung von Missbrauch auseinander – hier fokussiert auf 
geistlichen Missbrauch – und buchstabiert Schlussfolgerungen für eine Katechese aus, 
die sich der Gefahren von geistlichem Missbrauch gewahr ist. Ein ebenfalls drängendes 
Themenfeld der Praktischen Theologie nimmt Matthis Glatzel auf, wenn er einen Ein-
blick in sein Habilitationsprojekt „‚Er sitzt zur Rechten Gottes‘. Kampffelder und Topoi 
des ‚rechten Christentums‘“ gibt. In diesem analysiert er das Phänomen und zeigt u. a., 
dass die Ablehnung universaler Menschenrechte und liberal-humanistischer Werte ein 
zentrales Movens rechten Christentums darstellt. 
Positiv gewendet stellen sich angesichts der grundsätzlichen Anfragen an pastoralthe-
ologisches Arbeiten die Fragen nach (Neu-)Ausrichtungen und der Erarbeitung tragfä-
higer Konzepte für die Zukunft. Inspiriert durch das Empowerment von Frauen aus Ba-
sisgemeinden in Argentinien und Chile, prüft Katharina Karl die Tragfähigkeit des 
Begriffs Empowerment als ein Leitkonzept der Pastoraltheologie. Sie zeigt, inwiefern 
dieser Begriff sich bereits in der Pastoraltheologie etablieren konnte, welche problema-
tischen, v. a. ökonomischen, Konnotationen er aber auch vermeiden muss. Ludger Verst 
schlägt einen ganz anderen Weg ein, indem er die Potenziale einer tiefentheologischen 
Phänomenologie des Religiösen ausmisst. Auf dieser Grundlage wirbt er dafür, Seel-
sorge stärker als „pastorale Ästhetik“ zu formatieren und Tiefentheologie als „theopo-
etische[r] Lesehilfe“ jenseits überwiegend rationalisierender Zugänge mehr Raum zu 
geben. 
Die Verortung der Pastoraltheologie erfolgt vor allem in Bezug zu spezifischen Instituti-
onen und Gruppen, zu denen die verschiedenen pastoraltheologischen Projekte 



6 Editorial 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 4–8 DOI: 10.17879/zpth-2025-9305 

arbeiten. Als übergeordnete Größe rückt die Kirche in den Blick. Jan Loffeld geht in sei-
nem Beitrag auf die sechste Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU 6) ein und dis-
kutiert, welche Herausforderungen sich aus deren Rezeption für die Pastoraltheologie 
ergeben. Er betont die Notwendigkeit, die Ergebnisse der KMU 6 und gerade die pro-
vokanten Thesen eines zunehmend als obsolet erlebten Christentums ernst zu nehmen. 
Zudem fragt er, wie die Pastoraltheologie ihre Expertise in dieser „historisch zu nen-
nenden Transformation“ einbringen kann. Matthias Sellmann wählt ebenfalls die KMU 
6 als Ausgangspunkt und beschreibt die von ihr erfasste Vertrauenskrise der römisch-
katholischen Kirche. Davon ausgehend arbeitet er Gemeinwohlwirksamkeit als zentra-
les Kriterium heraus, um öffentliches Vertrauen zurückzugewinnen. Er skizziert An-
sätze, wie die Lehre der notae ecclesiae herangezogen werden kann, um die Kirche 
stärker auf Gemeinwohlwirksamkeit auszurichten.  
Auf der Mikroebene begegnen unterschiedlichste Gruppen, mit denen pastoraltheolo-
gisch gearbeitet wird. Mara Klein reflektiert Erfahrungen als Bildungsreferent*in zum 
Thema geschlechtliche Vielfalt. Der Beitrag unterscheidet zwischen den Bedürfnissen 
von Personen, die sich als trans*, inter* oder nonbinär identifizieren, und Menschen, 
die über binäre Geschlechtsmodelle Sicherheit in ihrer Identitätsbeschreibung suchen. 
Klein entwickelt Vorschläge, wie die Bedürfnisse beider Gruppen – in angemessener 
Gewichtung zueinander – ernstgenommen werden können, um neue Lernräume zu er-
öffnen. Armin Kummer macht einen Aufschlag für eine (Neu-)Konzeption von Männer-
seelsorge, indem er die Kritische Gendercode-Analyse als ein hilfreiches Werkzeug ein-
führt. Er zeigt auf, wie in sieben Schritten Wege gebahnt werden können, um sich 
kritisch mit Männlichkeitscodes auseinanderzusetzen und diese zu dekonstruieren. 
Schließlich geben Ulrich Feeser-Lichterfeld und Tobias Meier einen Einblick in die Werk-
statt ihres Förderprogramms und Forschungsprojekts „Sich umeinander sorgen – sozi-
alpastorales Engagement vor Ort“. Sie reflektieren Genese und Ausrichtung des Projek-
tes, das Gruppen mit sozialpastoralem Engagement mithilfe von Community Organizing 
und theologischer Reflexion begleiten will.  
Der Beitrag von Regina Elsner beschließt die Reihe der Hauptbeiträge. Aus der Perspek-
tive des „kleinen Faches“ der Ostkirchenkunde arbeitet sie die Herausforderungen, 
aber auch die Chancen heraus, die dieses Fach gerade in seiner prekären Rolle im Fä-
cherkanon der Theologie spielt. Sie zeigt die besondere Brückenbau-Funktion dieser 
theologischen Disziplin auf, die weit über das ökumenische Gespräch hinausgeht und 
zentrale gesellschaftspolitische Fragen berührt. Sie regt die Pastoraltheologie an, euro-
zentristische Perspektiven zu weiten und sich von den Erfahrungen und Spiritualitäten 
der Menschen aus den Ostkirchen inspirieren zu lassen. 
Einblicke in die pastorale Praxis gewährt die Rubrik „Praxis und Reflexion“, die Beiträge 
aus der pastoralen Praxis zugänglich macht. Christine Feld vom Institut für Pastorale 
Bildung in Freiburg berichtet von der Neugestaltung des Freiburger Pastoralkurses zur 
Stärkung ehrenamtlich in der Kirche engagierter Menschen. Sie beschreibt den 



Editorial   7 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9305 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 4–8 

Entwicklungsprozess, der in Form eines „Design Sprints“ durchgeführt wurde, erläutert 
die neue Struktur des Kurses und formuliert zentrale Erkenntnisse aus dem Prozess.  
Auch das „Forum“, das über die Beiträge der Kongresse hinausgeht und einen Einblick 
in unterschiedlichste aktuelle Forschungsthemen in der deutschsprachigen Pasto-
raltheologie gibt, bildet ein ganzes Spektrum pastoraltheologischen Forschens ab. Mit 
dem sprachlich markanten Titel „Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten?“ greift An-
dreas Oshowski aus seiner Erfahrung als Fußball-Trainer die Sprache des Fußballs auf 
und kontrastiert diese mit den Sprachen von Theologie und Kirche. Er fragt nach Res-
sourcen des Fußballs, die auch Theologie und Kirche für sich entdecken können. Zudem 
erprobt sein Beitrag selbst sprachliche Figuren, die über klassisch wissenschaftliche For-
mulierungen hinausweisen.  
Gereon Terhorst nimmt Analysen von Eucharistie-Darstellungen in François Ozons Film 
„Gelobt sei Gott“ zum Ausgangspunkt für Diskussionen zu Machtperformanzen im li-
turgischen Kontext. Vor dem Hintergrund der ForuM-Studie leitet er daraus Schritte zu 
Sensibilisierungen für die evangelische Abendmahlspraxis ab. 
Noleen Chinyerere, eine methodistische Theologin aus Simbabwe, stellt ihre Forschun-
gen zu multipler Diskriminierung von Shona-Frauen vor. Sie zeigt auf, dass Witwen und 
Frauen, die HIV-kranke Ehemänner pflegen, besonders vulnerabel sind und erarbeitet 
konkrete Empfehlungen für eine Pastoral, die die Bedürfnisse dieser Frauen ernst-
nimmt und sich für ein Umdenken in den Familien einsetzt. Ihr Beitrag gibt einen Ein-
blick in einen dem deutschsprachigen Raum vielfach fremden Kontext, löst aber auch 
die Frage aus, inwiefern die von Chinyerere benannten Herausforderungen und Lei-
denserfahrungen an diskriminierenden Strukturen doch anschlussfähiger sind, als sie 
auf den ersten Blick scheinen.  
Diese Linie greift Anna Hack in ihrem Beitrag auf. Sie untersucht postkoloniale Theorien 
und Theologien und analysiert, wo diese Anfälligkeiten für Artikulationsformen des mo-
dernen Antisemitismus und für christlich-antijüdische Motive aufweisen. Damit zeigt 
sie, dass christliche Theologie unter dem Anspruch einer Politischen „Theologie nach 
Auschwitz“ auch in der – vielfach produktiven – Rezeption postkolonialer Theorien eine 
Wachsamkeit für das (Wieder-)Aufkommen ihres eigenen antijüdischen Erbes haben 
muss. 
Schließlich macht die Zeitschrift die Antrittsvorlesung von Christine W. Hoffmann als 
Privatdozentin am Fachbereich Evangelische Theologie der Goethe-Universität Frank-
furt zugänglich. Hoffmann setzt sich mit dem Verhältnis von Predigt, Bibeltexten und 
Exegese auseinander und fragt, wie diese Verhältnisbestimmung heute gelingend aus-
gestaltet werden kann. Dabei kommen sowohl der breite Methodenkanon der Exegese 
als auch praktische Perspektiven in den Blick. 
Die Beiträge des Jubiläumskongresses, die das „Dazwischen“ bzw. das Verhältnis der 
katholischen Pastoraltheologie zu anderen Fächern, theologischen Disziplinen und im 
ökumenischen Gespräch nachzeichnen, wurden als prägnante Diskussionsimpulse 



8 Editorial 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 4–8 DOI: 10.17879/zpth-2025-9305 

eingespielt. Um dieses Format aufzunehmen, werden sie hier in der Kategorie „Zur De-
batte“ abgebildet. Miriam Zimmer beschreibt ihre Erfahrungen in der inter- und trans-
disziplinären Arbeit als Soziologin an einem pastoraltheologischen Forschungszentrum. 
Dabei formuliert sie auch pointierte Kritik an das Wissenschaftsverständnis der Pasto-
raltheologie. An dieser Stelle gilt zunächst die Einladung, sich mit dieser Kritik ergebnis-
offen auseinanderzusetzen. In einem folgenden Heft soll dann eine Response erfolgen. 
Gemeinsames mit der Pastoraltheologie entdeckt Judith Gruber aus systematisch-the-
ologischer Perspektive, wenn sie herausarbeitet, dass beide Disziplinen sich in Richtung 
eines Practice Turn entwickelt und über die Reflexion sozialer Praktiken als loci theolo-
gici angenähert haben. Am Beispiel der Studie „re-membering the Reign of God“ über 
die Basisgemeinden in El Salvador fragt sie, wie Praktiken und Ambiguitäten tatsächlich 
theologisch ernstgenommen und nicht doch koloniale kosmopolitische Logiken einer 
strikten Trennung von sakralen und profanen Sphären fortgeschrieben werden. In sei-
ner Response nimmt Michael Schüßler die Anfragen Grubers auf und skizziert eine 
Landkarte aus weitergehenden Forschungsfragen für und anschlussfähigen Diskursen 
aus der Pastoraltheologie. Johann Pock stellt schließlich im Blick auf das Feld der Homi-
letik, genauer: ausgehend von den Erfahrungen aus der ökumenischen Arbeitsgemein-
schaft Homiletik, die Frage nach ökumenischer Zusammenarbeit. Der Homiletik als ei-
nem Fach, das in vielerlei Hinsicht im Zwischenraum angesiedelt ist – ob thematisch in 
der Interaktion des Predigtgeschehens oder institutionell in der Verbindung mit ande-
ren praktisch-theologischen Disziplinen – spricht er dabei eine Vorreiterrolle in der öku-
menischen Kooperation zu.  
Mit dem Kongress 2025 endet die offizielle Amtszeit des bisherigen Vorstands der Ar-
beitsgemeinschaft Pastoraltheologie, Christian Bauer, Katharina Karl, Jan Loffeld und 
Teresa Schweighofer. Christian Preidel nutzt die Gelegenheit, in einem Interview mit 
Teresa Schweighofer auf ihre Vorstandsarbeit zurückzublicken und Bilanz zu ziehen. 
Dieser Blick auf Themen und Herausforderungen, der sich die Arbeitsgemeinschaft, 
aber auch das Fach Pastoraltheologie insgesamt stellen muss, rundet das Heftthema 
„250 Jahre Pastoraltheologie. Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungs-
werkstätten“ ab. 
 
Wolfgang Beck 
Verena Suchhart-Kroll 
Christian Preidel 
Traugott Roser 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Christian Bauer 
 

Für eine Neue Aufklärung: 
Erkundungen zur Zukunft der Pastoraltheologie 

Abstract 

Die auf dem Berliner Kongress der AG Pastoraltheologie zum 250-jährigen Bestehen des Fachs am 
16. September 2024 gehaltene Festrede lädt zu einer dreischrittigen Zeitreise ein: von den Anfängen in 
Wien 1774 über die Gegenwart in Berlin 2024 zurück in die Zukunft: nach Königsberg 1784. Es geht um 
das theologische Projekt einer Neuen Aufklärung im Licht spätmoderner Kritik an der klerikalen und 
kolonialen (= k. u. k.)Vergangenheit des Fachs – und damit um einen Ausgang von Theologie und Kirche 
aus selbstverschuldeter Unmündigkeit, der auf dem gemeinsamen Weg („syn-odos“) der Nachfolge 
Jesu zu engagierten christlichen Zeitgenoss:innen einer taumelnden Welt macht.  

The speech given at the Berlin Congress of the Society for Pastoral Theology on 16 September 2024, 
marking the 250th anniversary of the discipline, invites on a three-step journey through time: from its 
beginnings in Vienna in 1774 to the present day in Berlin in 2024 and back to the future: to Königsberg 
in 1784. It deals with the theological project of a New Enlightenment in the light of late modern criticism 
of the clerical and colonial (= k. u. k.) past of the discipline – and thus about an emergence of theology 
and the Church from self-imposed immaturity, which, on the common path (‘syn-odos’) of following 
Jesus, makes them committed Christian contemporaries in a instable world.  

 

Für das internationale Schuhgeschäft ist das Jahr 1774 ein wichtiges Datum. Ja, Sie ha-
ben richtig gelesen: für das Schuhgeschäft. Denn in diesem Jahr wurde jener hessische 
Schuhmachermeister Johann Adam Birkenstock erstmals urkundlich erwähnt, auf den 
das gleichnamige, inzwischen weltweit erfolgreiche Sandalenimperium zurückgeht. 
Was das mit unserem heutigen Jubiläum zu tun hat? Nun – die ebenfalls 1774 begrün-
dete katholische Pastoraltheologie gilt manchen noch immer als der ‚Birkenstockschuh‘ 
unter den theologischen Disziplinen. Ein Fach, dessen stuhlkreiserprobte Vertreter:in-
nen gängigen Klischees zufolge gruppendynamisch und kommunikationsbeschlagen 
um eine liebevoll mit Regenbogentuch und Klangschale gestaltete Mitte sitzen und sich 
über ihre jeweiligen Befindlichkeiten austauschen – eine karikierende Fremdzuschrei-
bung, die jedoch mit der bisweilen durchaus antreffbaren ‚Selbstverzwergung‘ eines 
notorisch begründungsschwachen Fachs korrespondiert. Gerade als eine epistemisch 
schwach wahrgenommene Disziplin muss die Pastoraltheologie epistemologisch stark 
sein. Denn ihr Wissenschaftscharakter „entscheidet sich beim Methodenproblem“ 
(Zerfaß 1974, 166), so Rolf Zerfaß zum 200. Geburtstag des Fachs. In jedem Fall gehört 
sie an einen prominenten (und mit Friedrich Schleiermacher, dem Begründer der evan-
gelischen Praktischen Theologie verbundenen) Ort wie den Senatssaal der Berliner 
Humboldt-Universität. Denn: Wir können beides – Stuhlkreis und Senatssaal.  



10 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Wer Pastoraltheologie betreibt, wird in Kontraste verwickelt, die im Idealfall kreative 
Differenzen ermöglichen: Gott und die Welt, Natur und Gnade, Existenz und Evange-
lium, Menschen und Mächte, Kirche und Gesellschaft. Auf der Suche nach einem 
„schöpferischen Dritten“ (Bauer 2026) laufen Pastoraltheolog:innen daher permanent 
zwischen pastoralen Praxisfeldern und theologischen Diskursarchiven hin und her. 
Sprich: Sie führen einen ‚Diskurs‘ (von lat. discurrere = hin und her laufen) über die po-
tenzielle Kreativität dieser Differenz. Pastoraltheologie ist daher etwas für multiple, 
existenziell mehrsprachige Persönlichkeiten, die Menschen und Bücher gleichermaßen 
mögen. Ihre Theologie ist nicht nur ‚drinnen daheim‘ (= im Diskursarchiv), sondern auch 
‚draußen zu Hause‘ (= auf dem Praxisfeld). Dabei produzieren sie kein undefinierbares 
Diskursmischmasch (wie manche noch immer behaupten), sondern vielmehr einen 
kontrastiven Mischdiskurs, der Feldpraktiken („Theorie der Praxis“) auf weiterführende 
Weise mit Archivdiskursen („Praxis der Theorie“) zusammenbringt.  
Dieser im Fall des Gelingens enorm inspirierende Mischdiskurs feiert nun also heute 
Jubiläum: 250 Jahre Pastoraltheologie (vgl. Bauer 2024). Es gibt nicht viele theologische 
Disziplinen, deren Geburtsdatum sich derart präzise bestimmen lässt. Als die österrei-
chische Kaiserin Maria Theresia die Pastoraltheologie am 1. August 1774 im Rahmen 
einer umfassenden Studienreform als eigene Universitätsdisziplin einrichtete, geschah 
das im Kontext der damals gerade beginnenden europäischen Aufklärung. Pastoralthe-
ologie ist ein Kind dieser Aufklärung. Heute – fast genau 250 Jahre später – stehen wir 
am Beginn einer „Neuen Aufklärung“ (Gabriel et al. 2022), welche auch die immensen 
Schattenseiten, Folgeschäden und Gegenkräfte unserer vermeintlich ‚aufgeklärten‘ 
westlichen Art zu leben in den Blick nimmt. Stichworte: Coronapandemie, Klimakata-
strophe, Ukrainekrieg. Es braucht daher eine selbstkritische „Abklärung der Aufklä-
rung“ (Luhmann 82009, 83), d. h. eine kritisch-selbstaufgeklärte Fortsetzung ihres noch 
immer unvollendeten Emanzipationsprojekts.  
Wenn wir also sagen: Unser Fach wurde 1774 durch eine katholische Kaiserin in Wien 
begründet, dann klingt das noch viel zu harmlos, noch zu sehr nach ockerfarben-creme-
gelber Zuckerbäckerharmonie im barocken Schloss Schönbrunn. Denn auch unser Fach 
braucht als katholisches Kind der Aufklärung eine selbstkritisch auf sich zurückgewen-
dete Neue Aufklärung. Sein Gründungsnarrativ ist nicht nur „k. und k.“ im Sinne von 
kaiserlich und königlich, sondern auch „k. und k.“ im Sinne von klerikal und kolonial. 
Klerikal nach innen, weil das Fach lange ausschließlich von Klerikern repräsentiert 
wurde und es das kirchliche Feld häufig noch immer in einer machtasymmetrischen 
Klerus-Laien-Differenz rekonstruiert. Und kolonial nach außen, weil es lange im Sinne 
eines expansiven Missionsbegriffs auf kirchliche Geländegewinne aus war und Anders-
denkende noch immer gerne auf bisweilen subtile Weise eingemeindet. Mit der epo-
chalen Zäsur der Missbrauchskrise hat der Begriff des Aufklärens in diesem Zusammen-
hang von Machtasymmetrien im Innen und Bekehrungsdrang nach Außen einen neuen, 
existenziell dringlicheren Klang bekommen.  



Für eine Neue Aufklärung   11 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Zusammen mit der Aufklärung dieser Verbrechen und ihrer kirchenamtlichen Vertu-
schung muss eine systemisch ansetzende theologische Selbstaufklärung der Kirche da-
her im wahrsten Sinn des Wortes Licht ins Dunkel bringen. Auf Französisch heißt Auf-
klärung Lumières: Zeit der Lichter. Dieser Lichtmetapher entsprechend, braucht es im 
Schattenreich einer ‚Dunkelkirche‘ (mit Dunkelfeld und Dunkelziffern) eine „Aufklärung 
im Lichte des Evangeliums“ (Jüngel 1997, 20), die für eine jesuanisch-theologische Auf-
klärung sorgt. Denn auch ein klerikal-koloniales Pastoralverständnis ist „historisch kon-
tingent“ (Boehm, Kehlmann 2024, 140). Das heißt mit Luhmann: Es könnte auch ganz 
anders sein (Luhmann 1987, 152). Nicht mehr klerikal und kolonial, sondern kritisch und 
kreativ. Um es mit Gaudium et spes, der Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikani-
schen Konzils zu sagen: Kritisch in seiner Unterscheidung der Zeichen der Zeit und kre-
ativ in deren Deutung im Licht des Evangeliums.  
Das 250-Jahre-Jubiläum unseres Fachs erfordert daher eine entschlossene Selbstauf-
klärung über unsere eigene, bislang noch kaum aufgearbeitete Schuldgeschichte (bis 
hin zur missbrauchsgefährdeten Hirtenmetapher im eigenen Namen). Dazu braucht es 
postklerikale und postkoloniale Alternativen, wie sie unsere wunderbare heutige Fest-
rednerin verkörpert: die südafrikanische Theologin Nontando Hadebe. Wir haben mit 
ihrer Einladung eine bewusste Wahl getroffen. Denn die deutschsprachige Pastoralthe-
ologie ist normalerweise weiß, europäisch und männlich. Unsere Festrednerin hinge-
gen ist schwarz, afrikanisch und weiblich. Und sie hat bislang noch jeden Saal zum 
Leuchten gebracht. Ich bin mir sicher, dass ihr das auch in digitaler Präsenz gelingen 
wird. Sie führt uns an jene „Ränder der Moderne“ (Weimann 1997), die über die Kons-
tellationen einer nach innen klerikal und nach außen kolonial geprägten Pastoraltheo-
logie hinausweisen.  
Ich lade Sie daher im Folgenden auf eine pastoraltheologische Zeitreise ein, die vom 
Wien des Jahres 1774 über das Berlin von heute nach Königsberg 1784 führt: Wir be-
wegen uns also nicht einem fortschrittslinearen Zeitpfeil entlang zielgerichtet nach 
vorne, sondern reisen vielmehr ziemlich unorthodox in between the times. Konstruk-
tion, Dekonstruktion und Rekonstruktion der eigenen Fachgeschichte nicht im Sinne ei-
ner retrospektiven Selbstmusealisierung, sondern im Sinne einer prospektiven Stand-
ortbestimmung: zurück in die Zukunft. Mit Jean-Marie Vianney, Michel Foucault und 
Immanuel Kant treten dabei drei zum Teil schon reichlich alte weiße Männer aus Eu-
ropa auf, um einer mittelalten schwarzen Frau aus dem globalen Süden die Bühne zu 
bauen. Unsere erste Station:  

1. Wien, 1774: Historische Konstruktion  

Beginnen wir dort, wo im Sommer 1774 alles anfing: in Wien. Mit ihrer Studienreform 
hat Kaiserin Maria Theresia dort die Pastoraltheologie als universitäres Studienfach be-
gründet und Abt Franz Stephan Rautenstrauch mit der Ausarbeitung eines 



12 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Gesamtkonzepts beauftragt. 1776 erfolgte die Einrichtung des weltweit ersten Lehr-
stuhls für Pastoraltheologie. Die Auflösung des Jesuitenordens 1773 hatte eine Neuord-
nung des lange Zeit jesuitisch dominierten theologischen Feldes nötig gemacht. Im ge-
samten deutschen Sprachraum reorganisierte man es nun mit Fokus auf pastorale, 
dogmatische und historisch-exegetische Studien1, die unter anderem an neuen staatli-
chen Fakultäten wie Bonn, Breslau, Freiburg oder Tübingen verortet wurden. Dieser 
punktuelle Gründungsakt der Pastoraltheologie ist in den historischen Kontext einer 
mentalitätsgeschichtlichen longue durée eingebettet, d. h. in einen breiten Strom von 
sich nur ganz allmählich verändernden kollektiven Geisteshaltungen, die oftmals unter-
halb der ereignishistorischen Wahrnehmungsschwelle bleiben.  
Wenn wir heute Jubiläum feiern, dann kommen wir nämlich von weit her: aus jenem 
„langen 19. Jahrhundert“ (Hobsbawm 2017), das im 18. Jahrhundert mit der Aufklärung 
begann und im 20. Jahrhundert mit dem Ersten Weltkrieg endete. Florian Baab legte 
mit Wie die Dampfmaschine das Fegefeuer löschte vor kurzem eine faszinierende Men-
talitätsgeschichte dieses langen 19. Jahrhunderts vor. Eine alltagspastorale Geschichte 
von unten, die den geschlossenen Mikrokosmos eines Milieus erschließt, in dem man 
von der Wiege bis zu Bahre katholisch sein konnte. Kirche wurde im Alltag der Leute 
damals als klerikal, sakramental, parochial verschlüsselt erlebt: Pastoral war Sache des 
Klerikers. Dessen Haupttätigkeit bestand in der Verwaltung der Sakramente. Und diese 
hatten ihren Ort in der Pfarrei. Der Pfarrer von Ars war das Maß aller Dinge. Darstellun-
gen seiner Gestalt gehören zum geistigen Interieur dieser Epoche: Eine klerikale Innen-
ausstattung mit kolonialer Außenwirkung. Den ‚alltagsfrommen‘ Soundtrack dazu lie-
ferten Gesänge wie das mitten im Kulturkampf verfasste Kirchenlied Ein Haus voll Glorie 
schauet, von dem wir heute nur noch die erste Strophe singen:  

1. Ein Haus voll Glorie schauet, 
weit über alle Land, 
auf ew’gem Stein erbauet  
von Gottes Meisterhand. 
2. Gar herrlich ist’s bekränzet 
mit starker Türme Wehr, 
und oben hoch erglänzet  
des Kreuzes Zeichen hehr. 

 
1  Man separierte „jene Teile des theologischen Diskurses, welche unmittelbare Nützlichkeit für den 

aufgeklärten Staat versprachen: es entstand [...] die Pastoraltheologie als eigene universitäre 
Disziplin. Doch auch der theoriebezogene Restdiskurs der Theologie differenzierte sich in 
eigentümlicher Weise weiter aus. Ihren eigenen dogmatischen Binnendiskurs führte die Theologie 
erst einmal recht unbeirrt weiter [...]. Man hatte sich semi-theologische Vorfelddiskurse geschaffen, 
welche sich [...] aller bereitliegenden modernen Wissenschaftsmethodik bedienten [z. B. der 
historischen Kritik], [...] ließ aber das Verhältnis der so entstehenden [...] neuen theologischen 
Disziplinen zum theologisch-dogmatischen Binnendiskurs weitgehend ungeklärt“ (Bucher 1998, 
54f.). 



Für eine Neue Aufklärung   13 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

3. Wohl tobet um die Mauern 
der Sturm in wilder Wut; 
das Haus wird’s überdauern, 
auf festem Grund es ruht.  

Wir kommen also wahrlich von weit her. Mentalitätsgeschichtlich lässt sich diese kul-
turkämpferische Kirchenzeit mit Karl Rahner als ‚Pianische Epoche‘ bezeichnen – als die 
Ära jener Pius-Päpste von Pius IX. bis Pius XII., deren Name gesamtkirchliches Pro-
gramm war: Rückzug in die Frömmigkeit („pietas“) antimoderner Weltabwendung.  
Nun wird es Zeit für den Aufritt unseres ersten fachgeschichtlichen Reisebegleiters: 
Jean-Marie Vianney, jenes Pfarrers von Ars, den Papst Benedikt XVI. noch ausgerechnet 
im ‚Missbrauchsjahr’ 2010 zum Patron aller Priester (und nicht nur der Pfarrer) machen 
wollte. Dieser sprach von „drei weißen Dingen“ (zit. nach Fouilloux 2004, 421), welche 
die römisch-katholische Kirche prägten: die Hostie, die Jungfrau Maria und der Papst. 
Der Pfarrer von Ars verkörperte in seiner gesamten priesterlichen Existenz diesen Pia-
nischen Dreiklang. Wie toxisch sich eine sich daraus ergebende Amtstheologie mit Blick 
auf ihre sexuelle und spirituelle Missbrauchbarkeit auswirkt und noch immer das kirch-
liche Feld kontaminiert, verdeutlichen die folgenden Zeilen Vianneys:  

„Der Priester ist ein Mensch, der den Platz Gottes einnimmt […]. […] Das Sakra-
ment erhebt […] [ihn] hinauf zu Gott. […] Wenn man verstünde, was für eine 
große Sache der Priester ist, würde man sterben … Gott selbst gehorcht ihm: Er 
spricht zwei Worte und unser Herr steigt auf seine Stimme hin vom Himmel 
herab und schließt sich in eine kleine Hostie ein. […] Ohne das Sakrament der 
Priesterweihe hätten wir den Herrn nicht. […] Nach Gott ist der Priester alles“ 
(zit. nach Nodet, 99f). 

Diese aus heutiger Sicht erschreckende Selbstsakralisierung des priesterlichen Dienstes 
war ein zentrales Element jenes Pianischen Kirchendispositivs, das den pastoralen All-
tag im langen 19. Jahrhundert prägte. Zusammen mit vielen weiteren Dingen bildete es 
ein „entschieden heterogenes Ensemble, das Diskurse, Institutionen, architekturale An-
ordnungen, reglementierende Entscheidungen, Gesetze, administrative Maßnahmen, 
wissenschaftliche Äußerungen […] [und] philosophischen […] Lehren umfasst“ 
(Foucault 2001, 299). All diese Bestandteile ergeben in ihrem strategischen Zueinander 
eine „Formation, deren Hauptaufgabe […] innerhalb eines gegebenen historischen Au-
genblicks darin besteht, auf eine bestimmte Notlage zu reagieren“ (ebd.). Im Falle des 
Pianischen Kirchendispositivs bedeutet das: Man entkoppelte sich als letzte absolutis-
tische Monarchie von den Revolutionen der säkularen Moderne und verstand sich als 
eine Bastion der Antimoderne.  
Diese antirevolutionäre „Erfindung" (Wolf 2020) des römischen Katholizismus im lan-
gen 19. Jahrhundert war – mit Abstand betrachtet – von drei sich überlagernden und 
wechselseitig verstärkenden Dispositiven geprägt, die sich mit Rainer Bucher (Bucher 
2022) als konstantinisch (d. h. seit ca. 1.700 Jahren in ihrem religiösen, politischen und 



14 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

gesellschaftlichen Totalitarismus gesellschaftsdominant), tridentinisch (d. h. seit ca. 450 
Jahren in ihrem klerikalen, parochialen und sakramentalen Konfessionalismus anti-
evangelisch) und pianisch (d. h. seit ca. 150 Jahren in ihrem eucharistischen, mariani-
schen und papalistischen Zentralismus antimodern) beschreiben lassen. Die Überlage-
rung dieser drei Kirchendispositive wirkte bis weit ins 20. Jahrhundert hinein – und am 
rechtskatholischen Kirchenrand sogar bis in die Gegenwart. Sie war auch noch für John 
Caputo, dem wohl originellsten katholischen Theologen der Gegenwart, zunächst die 
Welt. Im Rückblick auf seine Kindheit schreibt er: 

„So hat für mich die Welt begonnen: Voll von Kerzen und Weihrauch, schwarzen 
Soutanen und weißen Chorhemden, […] gotischer Schrift und Maiandachten, […] 
Beichten am Samstagnachmittag und Messe am Sonntagmorgen. Das war in den 
1940er Jahren die Welt des vorkonziliaren Katholizismus […] – eine […] Welt, die 
[…] während der letzten vierhundert Jahre [also: seit Trient] unverändert geblie-
ben war. Ich hielt das für eine ewige Wahrheit, die vom Himmel gefallen ist – be-
ginnend mit dem Tag, an dem Jesus Petrus zum ersten Papst weihte“ (Caputo 
2023, XIf). 

Caputo schreibt den 𝔊𝔬𝔱𝔱 dieses Milieus konsequent in Frakturschrift, d. h. in gotischen 
Lettern. God in gothics – das galt auch für die neuscholastische Theologie dieser Zeit. 
Wie in der neugotisch geprägten Architektur, so hatte man damals auch im theologi-
schen Diskurs kaum eine eigene, zeitgenössische Idee von Gott, sondern verlängerte 
stattdessen ein idealisiertes Mittelalter in die Theologie. Die katholische Welt war, so 
John Caputo, „frozen as the Latin language“ (ebd., XII). Nur irgendwann war dann auch 
die katholische Kirche mit ihrem Latein am Ende. Mit dem Zivilisationsbruch des Ersten 
Weltkriegs endete nicht nur das ‚lange 19. Jahrhundert‘, sondern auch diese vermeint-
lich heile katholische Welt. Das ‚Haus voll Glorie‘ bekam die ersten Risse. Georges Mi-
chonneau, der Pfarrer einer Modellpfarrei in der Pariser Arbeitervorstadt Colombes, 
die zum Vorbild zahlreicher europäischer Gemeindemodelle im 20. Jahrhundert wurde 
(z. B. Florenz-Isolotto, Dortmund-Scharnhorst), beschrieb 1954 das unwiederbringliche 
Ende dieses biedermeierlich-klerikalen Hirtenidylls:    

„Die Zeit des romantischen Pfarrers ist vorüber, der in seiner Gartenlaube leise 
und friedlich sein Brevier betete, während er dem Gesang der Vögel lauschte 
und in aller Ruhe darauf wartete, dass seine Schäfchen zu ihm kommen“ (Mi-
chonneau 1954, 142). 

Der Wechsel vom langen 19. in das ‚kurze 20. Jahrhundert‘, das Eric Hobsbawm zufolge 
vom Ende des Ersten Weltkriegs 1918 bis zum Zusammenbruch der Sowjetunion 1991 
dauerte, führte zu einem kirchlichen Mentalitätswechsel, der die heilsindividualistische 
Jenseitsorientierung der Pianischen Ära in Richtung einer weltpastoralen Diesseitsori-
entierung überschritt. Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil kam es nun zu einer 
„Schleifung der Bastionen“ (Balthasar 1952), die ein „Herabsteigen der Kirche in die 
Fühlung mit der Welt“ (ebd., 83) ermöglichte. Diese neue kirchliche ‚Weltfühligkeit‘ 



Für eine Neue Aufklärung   15 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

beendete den Antimodernismus der Pianischen Ära. Die beiden Kirchenkonstitutionen 
des Konzils überwanden dabei auf Lehramtsebene zumindest grundsätzlich das ‚K.-und-
k.-Problem‘ der römisch-katholischen Kirche: Lumen gentium ad intra mit Blick auf den 
Klerikalismus ihrer Pastoral und Gaudium et spes ad extra mit Blick auf deren Kolonia-
lismus. Ein mit dem Pianischen Dispositiv konkurrierendes Konzilsdispositiv war nun in 
der Welt. Deswegen ist das Zweite Vatikanum dem Konzilstheologen M.-Dominique 
Chenu zufolge auch das „wichtigste religiöse Ereignis seit der Französischen Revolu-
tion“ (zit. nach Leprieur 1989, 765). „Ich bin froh“, so der französische Dominikaner, 
„dass die Kirche – nun endlich – in die Welt geht, dort hat sie viel zu lernen“ (Chenu 
1981, 16). Denn: „Die Zeit schenkt der Kirche […] Zeichen der Kohärenz des Evangeliums 
mit der Hoffnung der Menschen“ (Chenu 1966, 45). Menschliche Hoffnungen als theo-
logischer Ort – dieser dogmatische Fortschritt des Konzils wird in Rom noch immer nicht 
voll anerkannt. Selbst Papst Franziskus rezipiert nur dessen eine Hälfte (= den pastora-
len Sinn des Dogmas), nicht aber seine zweite (= die dogmatische Bedeutung der Pas-
toral). Elmar Klinger:   

„Dogma und Pastoral [...] stehen [...] [in einem] Verhältnis der gegenseitigen 
Durchdringung, so dass beides von beidem her verstanden werden muss – eine 
Revolution vor dem Hintergrund der Geschichte des Fachs Pastoraltheologie, die 
ja ein Fach der Aufklärung ist und die sich speziell der römischen Dogmatik ge-
genüber nie durchsetzen konnte“ (Klinger 1996, 181). 

Unsere Disziplin ist daher ein theologisches Politikum. Denn die Pastoraltheologie ist 
eine fachgewordene Selbsterinnerung der gesamten Theologie an ihren konstitutiven 
und nicht nur applikativen Praxisbezug: 

„Schon die Natur […] der theologischen Arbeit erfordert es, dass man sich nicht 
in seinem Studierzimmer einschließt, sondern mit dem Volk Gottes in lebendiger 
Tuchfühlung bleibt. Die Trennung der technischen Arbeit von Berufstheologen 
von der menschlichen Oberfläche des Wortes Gottes in der Welt ist für die Theo-
logie zu einem fast tödlichen Schisma geworden – besonders heute, da sich das 
soziale Gewebe der Kirche in vielen kleinen Gemeinschaften erneuert, in denen 
wir ein Aufsprudeln des Evangeliums […] beobachten“ (Chenu 1971, 43). 

Der Mentalitätswandel vom pianischen ‚Ewigkeitsdispositiv‘ (Schüßler 2013) des langen 
19. Jahrhunderts zum konziliaren ‚Geschichtsdispositiv‘ (ebd.) des kurzen 20. Jahrhun-
derts führt zu Beginn des 21. Jahrhunderts in eine auf neue Weise offene (und umstrit-
tene) Kirchensituation, deren Dispositiv sich erst allmählich in Umrissen abzeichnet. Mi-
chael Schüßler nennt es das ‚Ereignisdispositv‘ (ebd.). Diese kirchliche Gesamtsituation 
spiegelt sich auch in der jüngeren Fachgeschichte der Pastoraltheologie wider, deren 
idealtypischer (und damit epistemisch vereinfachter) Fokus sich während der letzten 
250 Jahre sukzessive weitete:  
• Begonnen hat alles mit einer vorkonziliar-antimodernen Priestertheologie, in deren 

Zentrum die pastoralen Amtspflichten angehender Kleriker standen und die sich in 



16 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

ihrer deduktiven Arbeitsweise an der römischen Schuldogmatik orientierte (Chester-
ton: Tradition als Demokratie für die Toten); 

• es folgte eine konziliar-moderne Kirchentheologie, in deren Zentrum der pastorale 
Selbstvollzug der Kirche in der Welt von heute stand und die sich in ihrer induktiven 
Arbeitsweise an den empirischen Sozialwissenschaften orientierte (Stichwort: Empi-
rie als Demokratie für die Lebenden); 

• heute schließlich geht es um eine postnachkonzliar-spätmoderne Gegenwartstheo-
logie, die sich mit allen Menschen ihrer Zeit solidarisiert und in ihrer abduktiven Ar-
beitsweise an ambivalenzsensiblen Differenztheorien orientiert (Stichwort: Kreativi-
tät als Demokratie für die Künftigen). 

Dieser Weg einer priesterfokussierten Pastoraltheologie der Antimoderne, einer kir-
chenfokussierten Pastoraltheologie der Moderne und einer gegenwartsfokussierten 
Pastoraltheologie der Spätmoderne (Bauer 2013) ist durch diskursive Meilensteine 
markiert, die eine je eigene höchst verdienstvolle Leistung der Fachgeschichte darstel-
len:  
• im Übergang zu einer induktiven Neuformatierung des Fachs das federführend von 

Karl Rahner herausgegebene und vorwiegend deduktiv angelegte Handbuch der Pas-
toraltheologie (1964–1972) 

• und im Übergang zu einer stärker abduktiven Fachausrichtung das federführend von 
Herbert Haslinger herausgegebene und vorwiegend induktiv angelegte Handbuch 
Praktische Theologie (1999–2000). 

Pastoraltheolog:innen insgesamt arbeiten heute in der Offenheit eines spannungsrei-
chen Diskurses, dessen immense Pluralität sich in unterschiedlichsten Ansätzen aus-
drückt, die u. a. phänomenologische, kirchenentwicklerische, interkulturelle, säkular-
theologische, queertheoretische, lehramtsbezogene, popkulturelle, ritualtheoretische, 
schrifthermeneutische, ethnografische, pastoralpsychologische, systemtheoretische, 
machtkritische, literaturwissenschaftliche und viele andere Diskurswerkzeuge nutzen. 
Jenseits fachinterner Lagerbildungen gilt es, diese verschiedenen Ansätze in ihrer ge-
samten Breite zu kultivieren und mit Lust an produktiven Differenzen untereinander im 
Gespräch zu halten. Um diese innerfachliche Pluralität nicht nur empirisch abzubilden, 
sondern auch theologisch nach vorne zu öffnen, nun die zweite, deutlich kürzere Sta-
tion unserer kleinen Zeitreise: 

2. Berlin, 2024: Philosophische Dekonstruktion  

Nächste Station: mein kleiner linker Theorieladen in der Berliner Kastanienallee. Sein 
grandioser Name Zur schwankenden Weltkugel erinnert an ein 1917 veröffentlichtes 
Buch der Schwabinger Bohéme-Rebellin Franziska („Fanny“) zu Reventlow. Und zu-
gleich trifft er unser heutiges Weltgefühl ebenso gut wie die fast zeitgleich 



Für eine Neue Aufklärung   17 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

veröffentlichte Gedichtzeile Things fall apart, the centre cannot hold des irischen Dich-
ters William Butler Yeats. Oder wie die folgende Äußerung der Berliner Groteskentän-
zerin Valeska Gert: „Die alte Welt ist morsch, sie knackt in allen Fugen“ (zit. nach Jähn 
2022, 12). In diesem Berliner Buchladen habe ich mir nicht nur meinen gesamten 
Foucault, sondern auch viele meiner sonstigen Theorie-Bücher gekauft, als ich zu Be-
ginn der Nullerjahre nach Berlin gegangen bin, um beim dortigen Chenu-Institut anzu-
heuern – einem kleinen theologischen Start-up-Unternehmen des Dominikanerordens. 
Irgendwann nach dem Jahrtausendwechsel haben hier die ersten Clubs einfach Second-
hand-Möbel vor die Tür gestellt. Junge Leute mit wenig Geld und einem Kopf voller 
Ideen machten aus ihrer Geldnot eine Tugend spätmoderner Lebenskunst. Ein paar alte 
Stühle aufs Trottoir, Sitzkissen auf die Fensterbrüstung – und fertig war ein lebenswer-
ter Ort. Die Botschaft war: Feiern kann man überall. Der berühmte Berlin-Style war ent-
standen: arm, aber sexy.  
Die Wahl unseres Kongressortes erzählt daher eine ganz eigene Geschichte. Im Kontext 
einer ebenso multireligiösen wie multisäkularen Großstadt führt sie mitten hinein in 
das Lebensgefühl einer struppigen Gegenwart, der die großen Utopien abhandenge-
kommen sind und in der ein kleines Glück aber dennoch zu finden ist. Hier kommt nun 
ein weiterer Reisebegleiter ins Spiel, den ich bereits mehrfach unter der Hand in diese 
Rede hineingeschmuggelt habe: Michel Foucault. Wenn Jürgen Habermas der Refe-
renztheoretiker einer klassisch-modernen Pastoraltheologie ist, dann ist Foucault das 
für eine selbstkritisch-spätmoderne – und zwar nicht nur aufgrund seines mit Habermas 
ausgetragenen deutsch-französischen Erbschaftsstreits über die Fortsetzung des Pro-
jekts der Aufklärung. Foucault war ein nietzscheanischer Erbe Kants. Hier die pastoral-
philosophische Kurzformel dazu: Foucault = Kant x Nietzsche. Er steht für eine „Spiege-
lung des Transzendentalen ins Historische" (Hemminger 2004). Das heißt: Auch 
philosophische (oder theologische) Ideen haben eine Genealogie – und die Geschichte 
ist die Bedingung ihrer Möglichkeit. Dieses ‚historische Apriori‘ Foucaults hat Konse-
quenzen auch für eine spätmoderne Relecture Kants: 

„Es geht darum, die […] Kritik in eine praktische Kritik in der Form einer mögli-
chen Überschreitung zu transformieren. Daraus […] folgt, dass die Kritik nun 
nicht mehr [wie bei Kant] in der Suche nach formalen Strukturen von universa-
lem Wert geübt wird, sondern als historische Untersuchung von Ereignissen, die 
uns dazu gebracht haben, uns als Subjekte dessen anzuerkennen, was wir tun, 
denken und sagen. […] Man muss diese kritische Ontologie unserer selbst […] als 
eine Haltung verstehen, […] in welcher die Kritik dessen, was wir sind, eine histo-
rische Analyse der Grenzen ist, die uns gesetzt sind – und zugleich der Beweis ih-
rer möglichen Überschreitung“ (Foucault 2001, 1393; 1396). 

Als später Erbe der Aufklärung dekonstruiert Foucault von diesem Standpunkt aus dann 
auch die pastoraltheologisch lange Zeit grundlegende Habermas‘sche Theorie des kom-
munikativen Handelns (Stichwort: Stuhlkreis): 



18 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

„Die Vorstellung, dass es einen Zustand der Kommunikation gibt, in welchem die 
Spiele der Wahrheit ohne [...] Zwangseffekte zirkulieren können, scheint mir der 
Ordnung der Utopie anzugehören. [...] Ich glaube, dass es keine Gesellschaft 
ohne Beziehungen der Macht geben kann [...]. Das Problem ist […] nicht der Ver-
such, diese in der Utopie einer vollkommen transparenten Kommunikation auf-
zulösen, sondern sich [...] ein Ethos zu geben, eine Praxis des Selbst, die inner-
halb der Spiele der Macht mit einem möglichst geringen Aufwand an Herrschaft 
zu spielen erlauben“ (ebd., 1545). 

Statt von Utopien der Befreiung (im Sinne von herrschaftsfreien Kommunikationsver-
hältnissen) sprach Foucault lieber von „Heterotopien“ (ebd, 1571–1581) der „Entunter-
werfung“ (Foucault 1992, 15) (im Sinne von herrschaftsreduzierten Machtspielen) – 
verstanden als die „Kunst, nicht auf diese Weise und um diesen Preis regiert zu werden“ 
(ebd., 11f): 

„Ich war beim allgemeinen Thema der Befreiung immer etwas misstrauisch [...]. 
Ich möchte nicht sagen, dass es [...] die eine oder andere Form der Befreiung nicht 
gibt. Wenn sich ein kolonisiertes Volk von seinem Kolonisator befreit, dann ist das 
sicherlich eine Praxis der Befreiung im strengen Sinn. Man weiß […] aber genau, 
dass diese Praxis der Befreiung nicht ausreicht, um jene Praktiken der Freiheit zu 
definieren, die in der Folgezeit nötig sind [...]. Deshalb bestehe ich mehr auf den 
Praktiken der Freiheit als auf den Prozessen der Befreiung“ (Foucault 2001, 
1528ff).  

In seinem vor kurzem posthum veröffentlichten Buch Der Diskurs der Philosophie (oder 
besser: Der philosophische Diskurs) definierte Foucault diesen als eine entsprechend 
kritische Gegenwartsdiagnostik, deren wichtigste Aufgabe darin bestehe, signifikante 
Zeichen der Zeit in transformativer Weise zur Sprache zu bringen:  

„Schon seit einiger Zeit – seit Nietzsche?, noch früher? – hat die Philosophie […] 
eine Aufgabe bekommen, die ihr bislang nicht vertraut war: die Aufgabe [ihre Ge-
genwart] zu diagnostizieren. An einigen spürbaren Zeichen erkennen, was vor sich 
geht. Das Ereignis ausfindig machen, das in dem Gemurmel rumort, das wir nicht 
mehr hören, da wir uns schon so daran gewöhnt haben. Sagen, was in dem, was 
man jeden Tag sieht, zu sehen ist. […] Daraus entstand für die Philosophie […] ein 
Projekt, von dem sie sich nur schwer zu trennen scheint: das Projekt, eine Aufklä-
rung zu sein, die radikal und universell genug ist, um das Gesicht der Welt zu ver-
ändern […]“ (Foucault 2024,13; 79f). 

Was Foucault hier „spürbare Zeichen“ nennt, heißt bei Chenu „Zeichen der Zeit“ (Chenu 
1966) und bei Kant „Geschichtszeichen“ (Kant 1977, 357). Alle drei machen die histo-
risch transformative Signifikanz dieser Zeichen an der Französischen Revolution fest, 
mit der eine neue Idee von Freiheit geschichtsmächtig geworden sei. Zunächst 
Foucault: 



Für eine Neue Aufklärung   19 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

„Es ist […] nicht die Revolution an sich […], die die Bedeutungsfunktion erfüllt. Was 
sie erfüllt […], ist die Art und Weise, wie sie rings herum von den Zuschauern auf-
genommen wird, die […] sich von ihr zum Guten oder Schlechten mitreißen lassen. 
[…] Was an der Revolution von Bedeutung ist, das ist nicht die Revolution selbst, 
die ohnehin ein großes Durcheinander ist, sondern was in den Köpfen der Leute 
geschieht […]“ (Foucault 2009, 35f).  

Chenu bezeichnet den Sturm auf die Bastille als das Zeichen einer solchen „kollektiven 
Bewusstwerdung“ (Chenu 1966, 41):  

„Die Eroberung der Bastille durch eine Handvoll Pariser Aufständische im Juli 1789 
war damals ein winziges Ereignis unter vielen anderen. Aber es […] wurde ‚signifi-
kativ’, da es als Symbol für eine revolutionäre Welle diente, die dann schließlich 
ein Jahrhundert hindurch rund um die Welt rollte. […] Es geht […] darum, in die-
sem Ereignis jene verborgene Macht zu erkennen, die […] es zu einem Zeichen 
machte, das den Lauf der Zeiten seither bestimmt. Es kommt […] auf die von ihm 
in Gang gesetzte Bewusstwerdung an, welche […] die Energien und Hoffnungen 
einer ganzen Gruppe von Menschen […] in Beschlag nimmt […]. […] Diese allge-
meinen Phänomene sind […] wirkliche ‚Zeichen’ nur durch den Sprung, den sie 
nicht ohne Bruch in die Kontinuität des menschlichen Zeitempfindens hineintra-
gen“ (ebd., 40).  

Als Kant von der Erstürmung der Bastille erfuhr, soll er vom Mittagessen aufgestanden 
sein und mit Tränen in den Augen aus der Bibel das Nunc dimittis zitiert haben: „Nun 
lässt du, Herr, deinen Knecht, wie du gesagt hast, in Frieden scheiden. Denn meine Au-
gen haben das Heil gesehen, das du vor allen Völkern bereitet hast.“ (Boehm & Kehl-
mann 2024, 22). Für ihn war die Französische Revolution ein „Geschichtszeichen" (Kant 
1977, 357), das ein „Fortrücken“ (ebd., 356) der Menschheit „zum Besseren“ (ebd.) er-
möglicht habe:  

„Diese Begebenheit besteht nicht etwa in wichtigen, von Menschen verrichteten 
Taten oder Untaten [z. B. dem Sturm auf die Bastille] […]. Nein: […] Es ist […] die 
Denkungsart der Zuschauer, welche sich bei diesem Spiele großer Umwandlungen 
öffentlich verrät, und eine […] uneigennützige Teilnehmung der Spielenden auf 
einer Seite gegen die auf der andern [laut werden lässt], selbst mit Gefahr, diese 
Parteilichkeit könnte ihnen sehr nachteilig werden […]. […] Die Revolution eines 
geistreichen Volkes, die wir in unseren Tagen haben vor sich gehen sehen, […] 
findet doch in den Gemütern aller Zuschauer […] eine Teilnehmung dem Wünsche 
nach, die nahe an Enthusiasm grenzt […]. Diese […] Teilnehmung am Guten mit 
Affekt […] gibt […] zu der […] wichtigen Bemerkung Anlass: daß wahrer Enthusi-
asm nur immer aufs Idealische […] geht […]“ (ebd., 357ff). 

Vor diesem Hintergrund: Auf dem Absatz der Treppe zu diesem Festsaal ist der be-
rühmte neomarxistische Subtext dieser Foucault‘schen Aufgabenbestimmung zu lesen: 
„Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt aber darauf 



20 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

an, sie zu verändern.“ Der philosophische Diskurs ist Foucault zufolge dabei auf die an-
tike Tugend der Parrhesia (zu Deutsch: Freimut) zurückverwiesen. Als „Kunst der reflek-
tierten Unfügsamkeit“ (Foucault 1992, 15) wagt diese, eine als richtig erkannte Wahr-
heit auch in asymmetrischen Gesprächssituationen zu bezeugen. Foucault zufolge 
lassen sich zwei Arten von Parrhesia unterscheiden, denen zwei Stile von Pastoraltheo-
logie entsprechen: eine platonische und eine kynische. Kyniker sind „Männer der 
Straße“ (Foucault 2008, 269), die ihre Parrhesia öffentlich auf der Agora ausüben, wäh-
rend die Platoniker sich lieber als philosophische Berater im „Vorzimmer“ (ebd., 281) 
der Macht aufhalten. Die entscheidende Ortsfrage auch pastoraltheologischer Parrhe-
sia lautet daher: „Öffentlicher Platz oder Seele des Fürsten?“ (ebd., 270). Genealogisch 
ist diese zweifache „Haltung der Kritik“ (Foucault 1992, 8) eng mit der „Menschenre-
gierungskunst“ (ebd., 10) einer Pastoralmacht verbunden, deren Konsequenzen Ute 
Leimgruber treffend als „paternalistische Unterdrückungsfürsorge“ (Leimgruber 2022) 
charakterisiert. In diesem Machtfeld christlicher Herrschaftspastoral liegt Foucault zu-
folge ein Ursprung des kritischen Denkens im Westen:   

„Alle Auseinandersetzungen um die Pastoral in der zweiten Hälfte des Mittelalters 
[…] waren […] die Schwelle, auf der sich diese kritische Haltung entwickelt hat. […] 
Eine der ersten großen Revolten im Abendland war die Mystik und alle Wider-
standsnester [...] gegen die Vermittlung durch den [amtlichen] Hirten haben sich 
entweder in den Klöstern oder außerhalb der Klöster bei den Laien entwickelt. [...] 
Eine fundamentale Sache“ (Foucault 1992, 44; 53f). 

3. Königsberg, 1784: Theologische Rekonstruktion  

Damit zur letzten Station unserer theologischen Zeitreise: Königsberg 1784. Hier 
herrschte damals Friedrich der Große, der als preußischer König der wichtigste Gegen-
spieler der österreichischen Kaiserin Maria Theresia war – am Reiterstandbild des ‚Al-
ten Fritz‘ sind wir alle auf dem Weg hierher gerade vorbeigegangen. Durch die Einrich-
tung des Universitätsfaches Pastoraltheologie im Rahmen ihrer „Theresianischen 
Staatsreform‘ versprach sich die moderat aufgeklärte Monarchin nicht nur besser aus-
gebildete ‚Religionsdiener‘ für ihr Reich, sondern auch einen Vorteil in der geopoliti-
schen Konkurrenz mit Preußen. Die Pastoraltheologie ist somit ein sehr spezielles Kind 
der Aufklärung. Es wurde zwar in demselben Jahr geboren, in dem Goethe seine Leiden 
des jungen Werther veröffentlichte und auch andere jugendliche Stürmer und Dränger 
„die Freiheit suchten“ (Schmidt 2022). Aber es ist eben auch im katholischen Süden zur 
Welt gekommen, d. h. im Kontext einer monarchisch gezähmten und kirchlich einge-
hegten, kaiserlich und königlich domestizierten und nostrifizierten Aufklärung. Mit dem 
Blick auf das protestantische Preußen kommt als unser letzter Reisegefährte dabei nun 
ein weiterer Jubilar des Jahres 2024 ins Spiel, der nur 50 Jahre älter ist als die Pasto-
raltheologie und der heuer seinen 300. Geburtstag feiert: Immanuel Kant.  



Für eine Neue Aufklärung   21 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Der preußische Weltphilosoph aus Königsberg entwickelte in seiner Heimatstadt, die 
aufgrund ihres Überseehafens ein weltoffener Umschlagplatz für alle möglichen Wa-
ren, Menschen und Ideen war, nicht nur seine „Theorie kosmopolitischer Gerechtig-
keit“ (Dhawan 2014, 34). Hier verfasste er auch seine Anthropologie, die aufgrund ihres 
zeitbedingten Rassismus heute nicht nur von Theoretiker:innen aus dem globalen Sü-
den sehr zurecht kritisiert wird. Wesentliche Gewährsleute dieser postkolonialen Kritik 
sind in der französischen Theorie der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu finden, 
deren Protagonisten einige ihrer wichtigsten Lernerfahrungen einem südlich-kolonia-
len Setting verdanken. Onur Erdur zeigt in seinem großartigen Buch Schule des Südens, 
dass „internationale Theoriestars“ (Erdur 2024, 251) wie Jean-François Lyotard, Michel 
Foucault oder Jacques Derrida wesentliche Lektionen ihres alteritären Denkens nicht 
im Lichterglanz der Pariser Boulevards, sondern auf den staubigen Straßen des 
Maghreb gemacht haben. Spätmoderne trifft Postkolonialismus. Eine faszinierende 
„Entdeckungsreise in den Süden der französischen Theorie" (ebd., 9), die nicht nur de-
ren „koloniale Wurzeln" (ebd., 280) ans Licht bringt, sondern auch die Notwendigkeit 
belegt, „Frankreich zu provinzialisieren“ (Mbembe 2010) – so Achille Mbembe in An-
lehnung an Dipesh Chakrabarty.   
Kant hat seine Heimatstadt Königsberg zeitlebens nie wirklich verlassen. Er konnte da-
her nicht in diese ‚Schule des Südens‘ gehen. Wir müssen das posthum für sein Werk 
nachholen. Gayatri Spivak schlägt dafür eine hermeneutisch subversive Lesart vor, die 
ihn in einem intentional misreading in bestimmten Punkten (z. B. im Rassismus seiner 
Anthropologie) auf „programmatische Weise bewusst fehlinterpretiert“ (Kargupta 
2014, 155) – sprich: Kant gegen Kant selbst liest. Diese postkolonial-dekonstruktive 
Kantlektüre ist exemplarisch für die bereits angesprochene Notwendigkeit einer kriti-
schen Selbstüberschreitung der Aufklärung im Sinne einer selbstaufklärerischen Über-
windung ihrer westlichen „Verfinsterung“ (Pelluchon 2021, 23). Die indisch-deutsche 
Politikwissenschaftlerin Nikita Dhawan fordert in ihrem jüngsten Buch, man müsse sie 
vor der epistemischen Gewalt der Europäer:innen „retten“ (Dhawan 2024). Bereits in 
ihrem wunderbaren Sammelband Decolonizing Enlightenment hatte sie von einem kri-
tischen „Rethinking“ (Dhawan 2014, 28) der Aufklärung gesprochen, das deren unab-
gegoltenes Projekt auf die intersektional verknüpften Diskursfelder von class, race und 
gender hin ausdehnt. Mit Blick auf eine gesamtökologische Entgrenzung der Aufklärung 
in einem neuen „Zeitalter des Lebendigen“ (Pelluchon 2021) äußert die französische 
Philosophin Corine Pelluchon in diesem Zusammenhang die Hoffnung, dass eine solche 
„neue Aufklärung ökologisch ist und ein Bewusstsein für unsere Verwundbarkeit sowie 
eine Aufgeschlossenheit für das Andersartige erfordert, die ein umsichtigeres Bewoh-
nen der Erde und ein gerechteres Zusammenleben mit anderen Lebewesen ermöglicht“ 
(Pelluchon 2021, 26): 

„Die Aufklärung des 21. Jahrhunderts muss diese Hoffnung umsetzen, die sich auf 
ein ökologisches Projekt stützt, das die Abkehr von einem destruktiven und ge-
waltsamen Entwicklungsmodell und die Dekolonisierung unserer 



22 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Vorstellungswelt umfasst […]. […] So trägt die neue Aufklärung […] zur Förderung 
eines […] nachhaltigen […] Entwicklungsmodells bei, das die Technologie auf zivi-
lisatorische Zwecke ausrichtet, individuelle Freiheiten und Demokratie verteidigt 
und die anderen Völker respektiert. Indem Europa sich auf die Aufklärung im Zeit-
alter des Lebendigen gründet, kann es sich die Mittel verschaffen, die Gegenauf-
klärung […] zu bekämpfen […], den solidarischen ökologischen Wandel zu seinem 
neuen Telos zu machen und zu zeigen, dass es sich um ein individuelles und kol-
lektives Emanzipationsprojekt handelt.“ (ebd., 26; 285; 301). 

Aufklärung ist für Corine Pelluchon auch in heutigem Kontext ein emanzipativer „Akt, 
in dem eine Generation durch Selbstreflexion eine neue Vorstellungswelt hervorzubrin-
gen versucht“ (ebd., 13):  

„Seine eigene Zeit als Epoche zu sehen und sie in den Bereich der Aufklärung ein-
zustufen, läuft auf die Vorstellung hinaus, dass bestimmte Veränderungen eine 
neue Ära einleiten, die die Geschichte prägen und sogar eine Dimension der Hoff-
nung eröffnen wird. […] Im Bewusstsein für die Realität des Übels und unter An-
erkennung der Schwierigkeiten der heutigen Zeit eröffnet die Aufklärung im Zeit-
alter des Lebendigen einen Hoffnungshorizont“ (ebd., 13; 302).  

Es gilt daher heute, mit der Aufklärung noch einmal von neuem zu beginnen. In der 
„unabschließbaren Offenheit des Projekts aufklärerischer Kritik“ (Dhawan 2014, 65) ist 
es dabei hilfreich, zwei Dinge zu unterscheiden: Aufklärung als „historische Epoche“ 
(ebd., 19) und als „konzeptuelles Paradigma“ (ebd.). Oder anders gesagt: Aufklärung als 
Epoche und Aufklären als Praxis. Aufklärung als zu überschreitende Epoche und Aufklä-
rung als überschreitenden Praxis. Diese beiden Dinge zu unterscheiden, bedeutet zu-
gleich, den abstrakten Singular der Epoche („die Aufklärung“) aufklärerisch in Richtung 
eines konkreten Plurals von Praktiken („das Aufklären“) zu überschreiten. Auch für Mi-
chel Foucault besteht Aufklärung daher in einer „ständigen Überschreitung“ (Dhawan 
2014, 58) von aufklärerisch bereits Erreichtem. Er war der Meinung, man müsse Kants 
Schriften deshalb von seinen drei großen Kritiken her bis hin zu jenem Beginn des auf-
klärerischen Projekts ‚rückwärts’ lesen, den Kant in seiner berühmten Beantwortung 
der Frage: Was ist Aufklärung propagierte, die er 1784 in der Berlinischen Monatsschrift 
als Zeitungsartikel veröffentlichte: 

„Die Bewegung, welche die kritische Haltung [der Aufklärung] in die Frage der Kri-
tik hat umkippen lassen […], diese Kippbewegung: […] Müsste man nicht versu-
chen, jetzt den umgekehrten Weg einzuschlagen? Könnte man nicht versuchen, 
diesen Weg wieder zu durchlaufen – nur jedoch in der anderen Richtung?“ 
(Foucault 1992, 41).  

Foucault an anderer Stelle: 
„Es scheint mir […] das erste Mal zu sein, dass ein Philosoph auf diese Weise die 
Bedeutung seines Werkes direkt […] mit einer speziellen Analyse jenes […] Mo-
ments verbindet [Stichwort: ‚diagnostische Aufgabe‘], in dem und um 



Für eine Neue Aufklärung   23 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

dessentwegen er schreibt. Diese Reflexion über das eigene Heute […] scheint mir 
die eigentliche Neuheit des Textes zu sein“ (Foucault 2001, 1387).  

Was ist Aufklärung ist Foucault zufolge eine „Reflexion Kants über die Aktualität seines 
Unternehmens“ (ebd.):  

„Er zielt […] auf die Umrisse dessen, was man eine Haltung der Moderne nennen 
könnte. Ich weiß, dass man die Moderne oft als eine Epoche bezeichnet […], der 
eine […] archaische Vormoderne vorausgeht […] und eine enigmatische […] Post-
moderne nachfolgt. […] Mit Blick auf Kants Text frage ich mich, ob man die Mo-
derne nicht eher als eine Haltung […] ansehen kann. Damit meine ich eine be-
stimmte Weise der Beziehung zur eigenen Aktualität […]. Statt von der Moderne 
vormoderne oder postmoderne Epochen zu unterscheiden, sollte man […] lieber 
untersuchen, wie die Haltung der Moderne […] mit den Haltungen der Gegen-Mo-
derne im Kampf liegt“ (ebd.). 

Eine aufklärungsfeindliche Gegen-Moderne stellt vor die Dichotomien eines kontradik-
torischen „Entweder – oder“ (Certeau 1987, 223) (= entweder das eine oder das andere 
ist wahr). Eine aufklärungsskeptische Postmoderne konfrontiert mit den Beliebigkeiten 
eines spannungsarmen „Sowohl – als auch“ (ebd.) (= sowohl das eine als auch das an-
dere ist wahr). Eine radikal spätaufklärerische „Haltung der Moderne“ (Foucault 2001, 
1387) hingegen eröffnet den Zwischenraum eines prozessoffenen „Weder – noch“ 
(Certeau 1987, 223) (= weder das eine noch das andere ist wahr) – das ‚Dazwischen‘ als 
ein schöpferischer dritter Raum permanenter kritischer Selbstüberschreitung.  
Vor diesem Hintergrund lohnt es sich, Kant als einen – bei aller zeitbedingten Altertüm-
lichkeit seiner Sprache – überraschend gegenwartsfähigen Pastoraltheologen zu lesen. 
Der französische Religionsphilosoph Philippe Büttgen profiliert ihn als „Erfinder einer 
alternativen Pastoraltheologie“ (Thiele 2022), der mit Was ist Aufklärung „sämtliche 
Leitbegriffe dieser typischen Ausrichtung der Aufklärungstheologie […] einer drasti-
schen Transformation unterzogen“ (ebd.) habe. In diesem spezifischen Kontext sind 
auch die berühmten Anfangsworte von Was ist Aufklärung situiert – und es lohnt sich, 
sie einmal bewusst mit pastoraltheologischen Ohren auf heutige Problemstellungen hin 
zu hören: 

„Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten [kirch-
lichen] Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das [theologische] Unvermögen, sich sei-
nes Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist 
diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht an einem Mangel des Ver-
standes, sondern der Entschließung und des Mutes liegt […]. Sapere aude! Habe 
Mut dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der 
[auch pastoraltheologischen] Aufklärung“ (Kant 1977, 53). 

Christliche Mündigkeit heißt daher: aufgeklärtes Selbstdenker:innentum. Es gilt, nicht 
das kirchliche Lehramt oder große Theolog:innen einfach nur unfallfrei nachzuspre-
chen, sondern stattdessen „leutetheologisch“ (Bauer 2023) selbst zu denken: „Habe 



24 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

den Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen" (Kant 1977, 53). Nicht wenige 
halten jedoch auch heute noch diesen „Schritt zur Mündigkeit, außer dem daß er be-
schwerlich ist, auch für sehr gefährlich“ (ebd.). Dafür, dass sich manche daher im offe-
nen Raum spiritueller und theologischer Mündigkeit unsicher fühlen, „sorgen schon 
jene [kirchlichen] Vormünder, die die Oberaufsicht über sie gütigst auf sich genommen 
haben“ (ebd.). Den aufrechten „Gang“ (ebd., 54) christlicher Mündigkeit im offenen 
Raum der Freiheit können jedoch auch ängstliche Zeitgenoss:innen erlernen. Vorbilder 
auch unter kirchlichen Amtsträgern spielen dabei eine wichtige Rolle:  

„[Es] […] werden sich immer einige Selbstdenkende sogar unter den eingesetzten 
Vormündern […] finden, welche, nachdem sie das Joch der Unmündigkeit selbst 
abgeworfen haben, den Geist […] selbst zu denken um sich verbreiten werden“ 
(ebd.). 

Was für eine schöne Aufgabenbestimmung kirchlicher (und theologischer) Autoritäten. 
Es geht um die christliche Freiheit, „von seiner Vernunft in allen Stücken öffentlichen 
Gebrauch zu machen“ (ebd., 55). Dieser öffentliche Gebrauch der Vernunft auch in 
Glaubensdingen, der seinen Sitz im Leben damals vor allem in „Kaffeehäusern, Salons, 
Lektürezirkeln und wissenschaftlichen Gesellschaften“ (Dhawan 2014, 20) hatte (Ha-
bermas spricht von einem Strukturwandel der Öffentlichkeit) – dieser öffentliche Ver-
nunftgebrauch allein kann „Aufklärung unter Menschen zustande bringen“ (ebd.). Mit 
Blick auf die autoritären ‚Abergeister‘ seiner eigenen Zeit wendet er jedoch sogleich 
kritisch ein:  

„Nun höre ich aber von allen Seiten rufen: räsonniert nicht [also: Denkt nicht 
selbst!]! Der Offizier sagt: räsonniert nicht, sondern exerziert! Der Finanzrat: rä-
sonniert nicht, sondern bezahlt! Der Geistliche: räsonniert nicht, sondern glaubt!“ 
(ebd.). 

Dennoch vermag es der umfassende Autoritätsanspruch dieser „unaufhörliche[n] 
Obervormundschaft“ (ebd., 57) nicht – so Kant optimistisch –, „auf immer alle weitere 
Aufklärung vom Menschengeschlechte abzuhalten“ (ebd.). Mit Blick auf den „geistli-
chen Despotismus einiger Tyrannen“ (ebd., 59) fordert Kant daher von den kirchlichen 
Autoritäten, „in Religionsdingen den Menschen nichts vorzuschreiben, sondern ihnen 
darin volle Freiheit zu lassen“ (ebd., 59f). Sie sollten ihre Untertanen „selbst machen 
lassen, was sie um ihres Seelenheils willen zu tun nötig finden“ (ebd., 59) und ihnen in 
einem „freien Denken“ (ebd., 61) auch in religiösen Angelegenheiten die Möglichkeit 
zur „freimütigen Kritik“ (ebd., 60) im Sinne einer christlichen Parrhesia in Glaubensdin-
gen einräumen.  
Soweit die aufklärerische ‚Pastoraltheologie‘ Kants. An ihr kann eine pastoraltheologi-
sche Neue Aufklärung heute ansetzen, deren Weg ebenfalls nicht in das sichere Reich 
der Notwendigkeit führt, sondern in das offene Reich der Freiheit. Dort bleiben die 
Dinge in einer existenziellen Schwebe des ‚Dazwischen‘. Dieses ist nicht nur das Leitmo-
tiv unseres Kongresses mit seinen intergenerationellen, interdisziplinären und 



Für eine Neue Aufklärung   25 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

interkonfessionellen Zwischenräumen, es eröffnet auch einen ‚dritten Raum‘ jenseits 
klassischer Binäritäten (Bauer 2026), in welchem die vielen krisenhaften Ambivalenzen 
unseres Lebens eine komplexitätsfähige und zugleich dilemmakompetente Praxis er-
möglichen: Optionen aus der Kraft des Dazwischen. Ottmar Fuchs spricht von einer 
handlungsermächtigenden „Mystik der Schwebe“ (Fuchs 2023, vgl. Vogl 2025) – und 
auch diese kann von einem kritisch wiedergelesenen Kant durchaus noch etwas lernen. 
Der war nämlich, so Omri Boehm und Daniel Kehlmann in ihrem glänzenden neuen Ge-
sprächsband Der bestirnte Himmel über mir, ein „Meister der Ambivalenz“ (Boehm & 
Kehlmann 2024, 111). Seine „Denkbewegung“ (ebd., 112) der Antinomien ermöglicht 
es, auf einer „Grundlage zu handeln, die wir für wahrhalten, ohne dies zu wissen“ (ebd., 
114). Boehm weiter: „Wir wissen nicht, ob Gott existiert, wir wissen noch nicht einmal, 
ob Menschen existieren […] – aber wir müssen handeln, als ob Gott existiere, als ob wir 
Menschen seien …“ (ebd., 113). Das damit verbundene Ende der klassischen Metaphy-
sik erfasst Gott, die Welt und alles andere dazwischen. Michel Foucault in Der philoso-
phische Diskurs:  

„Ein ganzes Spiel von Widersprüchen findet […] Platz: der eines Gottes, der exis-
tiert, und eines Gottes, der nicht existiert; […] der einer begrenzten Welt, […] und 
der einer unbegrenzten Welt […]. […] Gott [und] […] die Welt sind in einen Diskurs 
eingetreten, in dem ihre Nichtexistenz genauso möglich ist wie ihre Existenz; sie 
sind nicht verschwunden, sondern werden an die uneindeutige Schwelle von Le-
ben und Tod, Schatten und Licht platziert, während die Metaphysik als Diskurs 
über diese Gegenstände sehr wohl zerstört wurde […]; und es ist diese Zerstörung, 
die die Existenz eines Gottes […] und einer Welt endgültig geschwächt hat, ohne 
sie jedoch unmöglich zu machen“ (Foucault 2024, 115f).  

Diese philosophische Erkenntnis ist nun aber alles andere als trivial. Denn wir leben in 
einer „flachen Welt“ (Latour 2007, 297) ohne übergeordnete Metaposition. In dieser 
radikal offenen Welt herrscht Lyotard zufolge ein universaler „Widerstreit“ (Lyotard 
1984), dem eine durchsetzungsstarke Schlichtungsinstanz fehlt. Selbst die Universalität 
der Menschenrechte ist auf diesem ‚Kampfplatz‘ nur ein Geltungsanspruch unter vielen 
(wenn auch ein unbedingt anzustrebender). Gegen diese Position könnte man nun den 
klassischen Einwand von Habermas vorbringen, sie beanspruche selbst einen quasi 
olympischen Metastandpunkt. Doch gerade diese Kritik ist ein Beleg für die Stärke der 
These – zeigt sie doch, dass auch der Geltungsanspruch dieser Position nicht universal 
anerkannt wird. Es ist absurd, mindestens jedoch paradox: Im Widerstreit inkommen-
surabler, d. h. nicht miteinander verrechenbarer Geltungsansprüche, muss man sich für 
die eigenen Überzeugungen in einer unvertretbaren Weise einsetzen – im vollen Wis-
sen um ihre prinzipielle universale Undurchsetzbarkeit.  
Vielleicht müssen wir uns Sisyphos tatsächlich als einen glücklichen Menschen vorstel-
len. In jedem Fall sollten wir wieder mehr Camus lesen. Denn auch Pastoraltheolog:in-
nen werden diese Welt (oder auch nur diese Kirche) nicht retten können – auch nicht 



26 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

mit noch so vielen Kongressen zur Klimakatastrophe (2021) oder zu einem Neuen Wir 
(2023) und auch nicht mit noch so vielen Onlinedebatten zu Synodalität oder Analyti-
scher Philosophie. Was wir aber durchaus tun können, ist, robust und fröhlich durchzu-
halten und in alternativloser Treue zum eigenen Weg einfach weiterzumachen. Diese 
‚unmögliche Notwendigkeit‘ hatte in ungleich dramatischerer Zeit bereits Dietrich Bon-
hoeffer treffsicher auf den Punkt gebracht: sie ist „nicht leicht, aber notwendig“ (Bon-
hoeffer 151994, 23). Damit stehen wir heute, in den ‚Zwanziger Jahren‘ des 21. Jahrhun-
derts, wieder in einer ähnlichen Zwischenzeit wie die Menschen in der 
Zwischenkriegszeit der ‚Zwanziger Jahre‘ des 20. Jahrhunderts. Diese lebten – so Hel-
mut Jähner in seinem brillanten Epochenportrait der ‚Goldenen Zwanziger‘ – in einem 
kollektiven „Höhenrausch“ (Jähner 2022) zwischen Weltbejahung und Existenzangst, 
Emanzipationsschüben und Rechtsradikalismus, Lebensreform und Wirtschaftskrise, 
Lustprinzip und Kontrollverlust, Kurzhaarfrisuren und Reichskriegsflagge, der jäh und 
brutal im Aufstieg des Faschismus endete. Friedrich Gogarten bekannte in seinem Essay 
Zwischen den Zeiten mitten im ‚Dazwischen‘ dieser gesellschaftlichen Zeitenwende, die 
zugleich auch eine politische Wendezeit war: 

„Das ist das Schicksal unserer Generation, dass wir zwischen den Zeiten stehen. 
Wir gehörten nie zu der Zeit, die heute zu Ende geht. Ob wir je zu der Zeit gehören 
werden, die kommen wird? […] So stehen wir mitten dazwischen. In einem leeren 
Raum. […] Der Raum wurde frei für das Fragen nach Gott. Endlich“ (Gogarten 
1920, 374). 

Die 1920er-Jahre waren ein jederzeit wieder möglicher dramatischer Extremfall des 
‚Dazwischen‘. Etwas mehr auf existenzieller Normaltemperatur gesprochen, spüren wir 
dessen dunkles Funkeln aber auch in wiederkehrenden Schwellenzeiten wie den Rau-
nächten zwischen den Jahren oder in der Dämmerung des Morgens und des Abends. 
Wir erleben es auch in den Übergangszonen, Passageräumen und Transitflächen unse-
rer alltäglichen Lebenswelt. Zeiten und Räume, für die Victor Turners ethnografische 
Schwellentheorie der „Liminalität“ (Turner 2005) gilt. Und in den besten Momenten 
entsteht dann betwixt and between so etwas wie eine liminale „Communitas“ (ebd., 
125) des gemeinsamen Weges. Diese passagere Schwellen-Synodalität führt in eine so-
lidarisch gelebte spätmoderne Zeitgenossenschaft, die Michel de Certeau – als katholi-
scher ‚Doppelgänger‘ Michel Foucaults ein Meister christlicher Zeitgenossenschaft – 
folgendermaßen beschreibt:  

„Die Kühnheit des Glaubens besteht in dem Willen, […] bis an das Ende der Span-
nungen und Ambitionen einer bestimmten Zeit zu gehen […]. [Christ:innen] […] 
sind Reisende, Wanderer. […] Ihr Gepäck ist nicht üppiger als das ihrer Zeitgenos-
sen. Was sie […] von ihnen empfangen und was sie ihnen zurückgeben […], das 
begreifen sie als eine Frage, die sich in jeder Begegnung immer neu stellt – als eine 
glückliche Wunde im Herzen jeder […] Solidarität“ (Certeau 1987, 46). 



Für eine Neue Aufklärung   27 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Kirchlicherseits braucht es dazu einen entschlossenen Paradigmenwechsel von der Pas-
toralmacht angstbesetzter Hirtensorge im Sinne Heideggers hin zur Risikobereitschaft 
jesuanischer Sorglosigkeit im Sinne der Evangelien. Deren reichgottesfrohes Vertrauen 
auf das Anbrechen der Gottesherrschaft (und nicht auf das Fortdauern der Menschen- , 
Männer- oder Klerikerherrschaft) lässt dann auch die Pastoraltheologie „au risque de la 
promesse“ (Crépon, de Launay 2004) agieren: mit Gottvertrauen, Entdeckungsfreude 
und vielleicht sogar ein bisschen Abenteuerlust. Wo das gelingt, geht die Sache Jesu 
weiter. Es kommt zu einer heilenden und befreienden Fortsetzung des Evangeliums auf 
den Straßen der Gegenwart: Menschen atmen auf und lernen, aufrecht zu gehen, sie 
wachsen über sich hinaus und finden zu sich und zueinander – und ihr Leben wendet 
sich zum Guten.  
Nach dem dogmatischen Essenzialismus am Beginn unserer Fachgeschichte brauchen 
wir daher heute einen neuen pastoralen Existenzialismus der Nachfolge Jesu – einen 
lebensfrohen und zugleich realitätstreuen Existenzialismus des guten Lebens für alle. 
Pastoraltheologie wird christliche Akteur:innen in Kirche und Gesellschaft dabei als ein 
mitgehendes Außen begleiten. Kritisch und kreativ. Vom Pfarrgemeinderat bis hin zur 
Weltsynode – inklusive einer potenziell schuldhaften Verstrickung in klerikale Macht-
asymmetrien und koloniale Bekehrungswünsche. Sie schafft Orte zum theologischen 
Gespräch über Kirche und Gesellschaft, Menschen und Mächte, Gott und die Welt. 
Über das Leben und die Liebe und das kleine Glück in dieser Zeit. Über all die großen 
und doch recht einfachen Fragen unserer menschlichen Existenz: Wovon leben wir ei-
gentlich – und wofür? 

- - - - - 

Ich komme zum Ende. Lassen Sie mich mit einer epistemischen Liebeserklärung schlie-
ßen. Johan Adam Birkenstock hat vor 250 Jahren etwas Neues in die Welt gebracht, das 
(wie auch für manche die Pastoraltheologie) viele Jahrzehnte lang ziemlich angestaubt 
daherkam und als Inbegriff deutscher Spießigkeit galt (Stichwort: Urlauber mit Bier-
bauch, Tennissocken und kurzen Hosen), seit neuestem aber wieder ganz hip ist. Seit 
letztem Herbst wird Birkenstock sogar an der New Yorker Börse gehandelt und in dem 
Kino-Blockbuster des vergangenen Sommers tauscht Barbie ihre High Heels gegen Bir-
kenstock-Sandalen. Diese sind heute nicht nur ein modisches Hipster-Accessoire, das 
man auf den Straßen von Kopenhagen genauso sehen kann wie in Berlin oder Paris, 
sondern auch ein veritabler Luxusartikel. Schon vor einigen Jahren ist bei Birkenstock 
nämlich der französische High-end-Marken-Tycoon Bernard Arnault als Investor einge-
stiegen. Sein Leitwort: désirabilité (zu deutsch: Ersehnbarkeit). Wir können schon mit 
einem gewissen Selbstbewusstsein sagen: Wirklich gut gemachte Pastoraltheologie ist 
mindestens so desirable wie ein Paar Birkenstockschuhe! Denn sie ist Spiel mit erhöh-
tem intellektuellem Einsatz – und daher nicht nur ein akademisches, sondern auch ein 
existenzielles Abenteuer. Für mich das schönste Fach der Welt.  
 



28 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Literaturverzeichnis 

Balthasar, Hans Urs (1952). Die Schleifung der Bastionen. Von der Kirche in dieser Zeit. Einsiedeln: Jo-
hannes Verlag. 

Bauer, Christian (2013). Differenzen der Spätmoderne? Theologie vor der Herausforderung der 
Gegenwart. In: Stefan Gärtner, Tobias Kläden & Bernhard Spielberg (Hg.), Praktische Theologie in 
der Spätmoderne. Herausforderungen und Entdeckungen. Regensburg: Echter, 27–47. 

Bauer, Christian (2023). Leutetheologie – ein theologischer Ort? Pastoraltheologische Angebote zur 
epistemischen Klärung. In: Johannes Grössl & Ulrich Riegel (Hg.), Die Bedeutung von Gläubigen für 
die Theologie. Stuttgart: Kohlhammer, 27–46. 

Bauer, Christian (2024). 250 Jahre Pastoraltheologie. Eine Erinnerung an die Zukunft. In: Feinschwarz. 
Theologisches Feuilleton, 1.8.2024, abrufbar unter https://www.feinschwarz.net/250-jahre-pasto-
raltheologie-eine-erinnerung-an-die-zukunft/ [20.10.2025]. 

Bauer, Christian (2026). Theorie des kreativen Dritten? Überschreitungen einer nichtbinären Prakti-
schen Theologie. In: Ders. u. a. (Hg.), Praktische Theologie morgen. Perspektiven anlässlich von 200 
Bänden ‚Praktische Theologie heute‘. Stuttgart: Kohlhammer [im Erscheinen]. 

Boehm, Omri & Kehlmann, Daniel (2024). Der bestirnte Himmel über mir. Ein Gespräch über Kant. 
Berlin: Ullstein Buchverlage. 

Bonhoeffer, Dietrich (1951/151994). Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der 
Haft. Gütersloh: Kaiser. 

Bucher, Rainer (1998). Kirchenbildung in der Moderne. Eine Untersuchung zu den Konstitutionsprinzi-
pien der deutschen katholischen Kirche im 20. Jahrhundert. Stuttgart: Kohlhammer.  

Bucher, Rainer (2022). Hinterm Horizont gehts weiter. In: Lebendige Seelsorge, 73, 418–422. 

Caputo, John (2023). What to Believe? Twelve Brief Lessons in Radical Theology. New York: Columbia 
University Press. 

Certeau, Michel de (1987). La faiblesse de croire. Paris: Esprit.  

Chenu, M.-Dominique (1966). Les signes des temps. In Ders. (Hg.), Peuple de Dieu dans le monde. Pa-
ris: Cerf, 35–55.  

Chenu, M.-Dominique (1981). Auf der Suche nach den ‚Zeichen der Zeit’. Wer den Glauben verstehen 
will, muß seine Geschichtlichkeit ernstnehmen. In: Publik-Forum, 16, 16–19. 

Crépon Marc, de Launay Marc (2004). La Philosophie au risque de la promesse. Paris: Bayard.  

Dhawan, Nikita (2014). Affirmative Sabotage of the Master's Tools: The Paradox of Postcolonial Enligh-
tenment. In: Dies. (Hg.), Decolonizing Enlightenment. Transnational Justice, Human Rights and De-
mocracy in a Postcolonial World. Opladen: Barbara Budrich, 19–78.  

Dhawan, Nikita (2024). Die Aufklärung vor Europa retten. Kritische Theorien der Dekolonisierung. 
Frankfurt: Campus. 

Erdur, Onur (2024). Schule des Südens. Die kolonialen Wurzeln der französischen Theorie. Berlin: Mat-
thes & Seitz.  



Für eine Neue Aufklärung   29 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Foucault, Michel (1992). Was ist Kritik? Berlin: Merve. 

Foucault, Michel (2001). Dits et Écrits II (1976–1988). Paris: Gallimard. 

Foucault, Michel (2008). Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de France (1982–
1983). Paris: Seuil. 

Foucault, Michel (2009). Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung am Collège de France 
1982/83. Frankfurt/M.: Suhrkamp.  

Foucault, Michel (2024). Der Diskurs der Philosophie. Berlin: Suhrkamp. 

Fouilloux, Étienne (2004). ‚Nouvelle théologie’ et théologie nouvelle (1930–1960). In: Benoît Pel-
listrandi (Hg.), L'histoire religieuse en France et en Espagne. Madrid: Casa de Velázquez, 411–425. 

Fuchs, Ottmar (2023). Momente einer Mystik der Schwebe. Leben in Zeiten des Ungewissen. Ostfil-
dern: Matthias Grünewald. 

Gabriel, Markus, Horn, Christoph, Katsman, Anna, Krull, Wilhelm, Lippold, Anna Luisa, Pelluchon, Co-
rine & Venzke, Ingo (2022). Auf dem Weg zu einer Neuen Aufklärung. Ein Plädoyer für zukunftsori-
entierte Geisteswissenschaften. Bielefeld: Transcript. 

Gogarten, Friedrich (1920). Zwischen den Zeiten. In: Christliche Welt 34, 20, 374–378.  

Hemminger, Andrea (2004). Kritik und Geschichte. Foucault – ein Erbe Kants? Berlin: Philo. 

Hobsbawm, Eric (2017). Das lange 19. Jahrhundert (3 Bände: Europäische Revolutionen, Die Blütezeit 
des Kapitals, Das imperiale Zeitalter). Darmstadt: Konrad Theiss. 

Jähner, Harald (2022). Höhenrausch. Das kurze Leben zwischen den Kriegen. Berlin: Rowohlt. 

Jüngel, Eberhard (1997). Wie ich mich geändert habe. In: Jürgen Moltmann (Hg.), Wie ich mich geän-
dert habe. Gütersloh: Chr. Kaiser, 11–21. 

Kant, Immanuel (1977). Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädago-
gik (Werkausgabe XI). Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Kargupta, Sourav (2014). Feminist Justice Beyond Law. Spivakian “Ab-Use” of Enlightenment Textua-
lity in Imagining the Other. In: Nikita Dhawan: (Hg.), Decolonizing Enlightenment. Transnational 
Justice, Human Rights and Democracy in a Postcolonial World. Opladen: Barbara Budrich, 153–176. 

Klinger, Elmar (1996). Das Aggiornamento der Pastoralkonstitution. In: Franz-Xaver Kaufmann & Ar-
nold Zingerle (Hg.), Vatikanum II und Modernisierung. Historische, theologische und soziologische 
Perspektiven. Paderborn: Brill, Schöningh, 171–187. 

Latour, Bruno (2007). Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Berlin: Suhrkamp.  

Leimgruber, Ute (2022). Paternalistische Unterdrückungsfürsorge. In: Lebendige Seelsorge, 73, 45–49. 

Leprieur, François (1989). Quand Rome condamne. Dominicains et prêtres-ouvriers. Paris: Plon, Cerf. 

Luhmann, Niklas (1970/82009). Soziologische Aufklärung 1. Aufsätze zur Theorie sozialer Systeme. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Luhmann, Niklas (1987). Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp. 



30 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Lyotard, Jean-François (1984). Le différend. Paris: Minuit. 

Mbembe, Achille (2010). Faut-il provincialiser la France? In: Politique africaine, 119, 159–188. 

Michonneau, Georges (1954). Le Curé. Paris: Fayard. 

Nodet, Bernard & Vianney, Jean-Marie (1958). Curé d’Ars. Sa pensée – son cœur. Paris: Xavier Map-
pus.  

Pelluchon, Corine (2021). Das Zeitalter des Lebendigen. Eine neue Philosophie der Aufklärung. Darm-
stadt: WBG Academic. 

Schmidt, Simone Francesca (2022). 1774. Als die jungen Genies die Freiheit suchten. Hamburg: Süd-
verlag.  

Schüßler, Michael (2013). Mit Gott neu beginnen. Die Zeitdimension von Theologie und Kirche in er-
eignisbasierter Gesellschaft. Stuttgart: Kohlhammer.  

Thiele, Andrea (2022). Philosoph Philippe Büttgen über Kant und die Kirche. In: H-Soz-Kult, 26.5.2022, 
abrufbar unter https://www.hsozkult.de/event/id/event-118244 [20. 10. 2025]. 

Turner, Victor (2005). Das Ritual. Struktur und Antistruktur. Frankfurt/M.: Campus. 

Vogl, Joseph (2025). Meteor. Versuch über das Schwebende. München: C. H. Beck. 

Weimann, Robert (1997). Ränder der Moderne. Repräsentationen und Alterität im (post)koloni-
alen Diskurs. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Wolf, Hubert (2020). Der Unfehlbare: Pius IX. und die Erfindung des Katholizismus im 19. Jahrhundert. 
München: C. H.Beck. 

Zerfaß, Rolf (1974). Praktische Theologie als Handlungswissenschaft. In: Ferdinand Klostermann & 
Ders. (Hg.), Praktische Theologie heute. München, Mainz: Kaiser, Matthias-Grünewald, 164–177. 

 

Prof. Dr. Christian Bauer 
Katholisch-Theologische Fakultät 
Lehrstuhl für Pastoraltheologie, Institut für Religionspädagogik und Pastoraltheologie 
Robert-Koch-Str. 40 
D-48149 Münster 
+49 (0) 251 83-28382 
christian.bauer(at)uni-muenster(dot)de 
https://www.uni-muenster.de/FB2/personen/IRpP/bauer.html 
 

https://www.hsozkult.de/event/id/event-118244


 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Ute Leimgruber  

Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch  
dispensieren kann 

Eine Typologie vulneranter Theologien  
im Kontext kirchlicher Missbrauchsmuster1 

 

Abstract 

Die vorliegende Untersuchung analysiert die Rolle theologischer Konzepte und Praktiken im Kontext 
sexuellen und spirituellen Missbrauchs in der katholischen Kirche. Basierend auf empirischen Befunden 
der Missbrauchsforschung wird eine Typologie vulneranter Theologien entwickelt, die das Verletzungs-
potenzial theologischer Inhalte systematisch erfasst. Die Studie unterscheidet drei Typen: instrumenta-
lisierte Motive, inhärent gefährliche Strukturen und viktimisierende Logiken. Als methodischer Ansatz 
wird eine Vulneranzhermeneutik vorgeschlagen, die theologische Traditionen systematisch auf ihr 
Macht- und Verletzungspotenzial hin untersucht. 

This study analyzes the role of theological concepts and practices in the context of sexual and spiritual 
abuse in the Catholic Church. Based on empirical findings from abuse research, a typology of vulnerant 
theologies is developed that systematically captures the harmful potential of theological content. The 
study distinguishes three types: instrumentalized motifs, inherently dangerous structures, and victimi-
zing logics. A vulnerance hermeneutics is proposed as a methodological approach that systematically 
examines theological traditions for their potential for power and harm. 

1. Einleitung 

Kai Christian Moritz, selbst Betroffener sexuellen Missbrauchs durch einen Priester, 
stellt der Theologie angesichts seiner Erfahrungen eine fundamentale Frage: „Müssen 
wir nicht [...] so weit gehen, dass es eine Theologie [...], wie sie vor dem Missbrauch 
geforscht und gelehrt wurde, nach diesem und den mit ihm verbundenen Erkenntnis-
sen so nicht mehr geben kann und darf?“ (Moritz 2019, 35) 
Diese Frage markiert einen Wendepunkt in der theologischen Reflexion über Miss-
brauch in der Kirche, denn sie verlangt, die Rolle der Theologie im Missbrauchskomplex 
kritisch zu hinterfragen.2  

 
1  Dieser Text geht auf eine Keynote beim Kongress der AG Pastoraltheologie im September 2025 

zurück. Der Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten. Die Typologisierung der vulneranten 
Theologien wurde zum ersten Mal bei den Salzburger Hochschulwochen 2025 präsentiert. Sie finden 
sich ausführlicher auch in der dazugehörigen Publikation. 

2  Auch wenn im vorliegenden Text der Schwerpunkt auf der katholischen Theologie und Missbrauch 
in der katholischen Kirche liegt, sind Missbrauch und die Rolle der Theologie nicht nur ein 
katholisches Thema, sondern betreffen auch die evangelische Kirche ebenso wie Freikirchen und 



34 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

Theologische Motive und Topoi sind in viele Missbrauchsabläufe integriert. Täter*in-
nen begründen ihre Taten oft theologisch – und diese Begründungen sind teils bis in 
den Wortlaut hinein bei unterschiedlichen Fällen identisch. Sie benutzen vergleichbare 
spirituelle Bilder und theologische Argumente, um Menschen sexuell verfügbar zu ma-
chen oder ihre Taten religiös zu deuten. Sie machen sich kulturelle Deutungsmuster 
zunutze, indem sie bspw. geschlechtsspezifische Normen und Vorstellungen mit theo-
logischen Theorien vermengen und sich so die Scham und das Schweigen ihrer Opfer 
sichern. Theologien spielen in den Drehbüchern der Täter:innen eine eminent wichtige 
Rolle. Kai Christian Moritz bringt es auf den Punkt: Die Theologie „[liefert] der Täteror-
ganisation das Skript für ihre Taten“ (Moritz 2019, 35). Nimmt die Theologie das ernst, 
kann sie sich nicht länger vom Thema Missbrauch dispensieren.  
Der vorliegende Text stellt sich dieser Aufgabe und verfolgt dabei einen spezifischen 
methodischen Ansatz. Die hermeneutische Entscheidung ist, den Betroffenen und ih-
ren Missbrauchserfahrungen zuzuhören. Von dorther fragt der Text nicht primär, ob 
eine bestimmte theologische Tradition in dieser oder jener Auslegung missbräuchlich 
ist und ob es eine nicht-missbräuchliche Deutung gibt (oder geben sollte). Die zentrale 
Forschungsfrage lautet vielmehr: Wo und wie wird theologisch Missbrauch praktiziert? 
Es geht um das „doing theology“ (Schweighofer 2023). Untersucht werden Praktiken, 
in denen theologische Motive performativ mit dem Leben von Menschen verknüpft und 
im Leben von Menschen wirksam werden, unter Einbeziehung bestimmter Kontexte, 
Deutungsmuster, Wissensordnungen und sozialer Wirklichkeiten. Dies ist zentral für die 
„Missbrauchsmusterforschung“: Sie zielt auf die Aufdeckung der Hidden Patterns („ver-
borgene Muster“) der Taten und ihrer systemischen wie epistemischen Bedingungen 
(vgl. Haslbeck, Hürten & Leimgruber 2022; Leimgruber 2026), denn Theologie ist in 
kirchlichen Kontexten unausweichlich in die Missbrauchstaten und ihre Deutungsmus-
ter eingewoben.  
Der vorliegende Beitrag bietet zunächst eine zeitliche Einordnung der Missbrauchsta-
ten (2.). Anschließend wird das Konzept „vulneranter Theologien“ theoretisch entfaltet 
und der Vulneranzbegriff als analytische Schlüsselkategorie eingeführt (3.). Anhand 
publizierter Betroffenenberichte wird exemplarisch gezeigt, wie theologische Texte, 

 
andere religiöse Gemeinschaften. Allerdings gibt es in Deutschland zeitliche Unterschiede in der 
Aufarbeitung und wissenschaftlichen Reflexion. 2022 schrieb der Theologe Andreas Stahl, Experte 
in traumasensibler Seelsorge und evangelischer Pfarrer: „Missbrauch ist ein Thema, das die 
evangelische wie die katholische Kirche betrifft. Gleichwohl fehlt es in der evangelischen Kirche noch 
weitestgehend an theologischer Reflexion“ (Stahl 2022, 116). Seitdem sind einige wichtige 
evangelische Publikationen zu verzeichnen: Johann Hinrich Claussen (Hg.), Sexualisierte Gewalt in 
der evangelischen Kirche. Wie Theologie und Spiritualität sich verändern müssen, Freiburg i.Br.: 
2022; Mathias Wirth, Isabelle Noth & Silvia Schroer (Hg.), Sexualisierte Gewalt in kirchlichen 
Kontexten. Neue interdisziplinäre Perspektiven, Berlin 2022. Im Jahr 2024 schließlich erschien die 
offizielle Studie der EKD: Forschungsverbund ForuM (Hg.), Abschlussbericht. Forschung zur 
Aufarbeitung von sexualisierter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der Evangelischen 
Kirche und Diakonie in Deutschland, 2024. 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 35 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Traditionen und Motive in unterschiedlicher Weise in Missbrauchskontexten funktio-
nalisiert werden. Das Zentrum des Artikels bildet die systematische Typologisierung mit 
einer Differenzierung von drei Formen vulneranter Theologien (4.). Abschließend wird 
Vulneranzhermeneutik als methodischer Zugang einer missbrauchssensiblen Theologie 
begründet und ihre Implikationen für theologische Wissenschaft, Ausbildung und kirch-
liche Praxis dargelegt (5.). 

2. Drei entscheidende Zeitmarker und die damit verbundenen falschen 
Narrative 

Seit mehr als 15 Jahren prägen Berichte über spirituellen und sexuellen Missbrauch die 
deutsche katholische Kirche und Theologie. Die Zeitrechnung teilt sich seitdem in ein 
Davor und ein Danach.3 Drei Zeitmarker haben die Wahrnehmung fundamental verän-
dert und weithin geltende Narrative als falsch entlarvt: 
2010: Die Aufdeckung der Missbrauchsfälle am Canisius-Kolleg (vgl. Katsch 2020) führte 
zu der Erkenntnis, dass massenhafter Missbrauch von Kindern und Jugendlichen in der 
katholischen Kirche nicht nur in Irland, Australien oder den USA stattfindet, sondern 
auch in Deutschland, und zwar in ungeahnt hohem Ausmaß. Damit war das Narrativ der 
„bedauerlichen Einzelfälle“ als falsch entlarvt.4 
2018: Ein Forschungskonsortium aus Mannheim, Heidelberg und Gießen (= MHG) 
führte 2018 im Auftrag der Bischofskonferenz eine aktenbasierte Studie zu sexuellem 
Missbrauch an Minderjährigen durch katholische Kleriker durch (Dreßing et al. 2018). 
Eines der erschütternden Ergebnisse der MHG-Studie war, dass das Wissen um den se-
xuellen Missbrauch in der Kirche lediglich die Spitze des Eisbergs ist, und dass Miss-
brauch weitreichende systemische Ursachen hat. Das Narrativ der „rotten apples“ – 
pathologische Einzeltäter in einem ansonsten heilen System – war damit widerlegt. Der 

 
3  Unter missbrauchsmuster.de (https://missbrauchsmuster.de/forschen/mediathek/) finden sich 

einige Materialien, u. a. ein Erklärfilm zur Chronologie der Missbrauchsberichte in Deutschland: 
https://youtu.be/z1IFNQwW01k [29.9.2025]. 

4  Der damalige Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Karl Lehmann, hatte dem 
SPIEGEL in einem Interview im Jahr 2002 gesagt, als die Missbrauchsfälle in den USA bekannt 
wurden: „In meiner Diözese Mainz sind es in den 19 Jahren, in denen ich Bischof bin, insgesamt 
vielleicht drei oder vier Fälle gewesen. (…) Wir haben das Problem nicht in diesem Ausmaß [wie in 
den USA; Anm. U.L.]. Warum soll ich mir den Schuh der Amerikaner anziehen, wenn er mir nicht 
passt?“. Schwarz, Ulrich & Wensierski, Peter, „Der Papst hat das Heft in der Hand“, in: DER SPIEGEL 
26/2006, abrufbar unter https://www.spiegel.de/politik/der-papst-hat-das-heft-in-der-hand-a-
122581ed-0002-0001-0000-000022955262 [29.9.2024]. Doch auch in den USA wurde lange Zeit das 
Narrativ des Einzeltäters bemüht, um das Problem zu verleugnen und zu vertuschen, vgl. Sipe, 
Richard A. W., The Problem of Prevention in Clergy Sexual Abuse, in: Thomas G. Plante (Hg.) Bless 
me Father for I have sinned: perspectives on sexual abuse committed by Roman Catholic priests, 
Westport, Conn 1999, 111–134; hier: 114. 

https://missbrauchsmuster.de/forschen/mediathek/
https://youtu.be/z1IFNQwW01k
https://www.spiegel.de/politik/der-papst-hat-das-heft-in-der-hand-a-122581ed-0002-0001-0000-000022955262
https://www.spiegel.de/politik/der-papst-hat-das-heft-in-der-hand-a-122581ed-0002-0001-0000-000022955262


36 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

Missbrauch konnte nicht länger individualisiert werden; das systemische Verletzungs-
potenzial (v. a. Klerikalismus5) lag offen auf dem Tisch. Als direkte Reaktion auf die 
MHG-Studie wurde 2018 der Synodale Weg initiiert. Er begann 2019 und hatte zum Ziel, 
sich mit den strukturellen Ursachen des Missbrauchs auseinanderzusetzen und not-
wendige Reformen in der Kirche einzuleiten.6 
2020: Das Buch „Erzählen als Widerstand“ (Haslbeck et al. 2020) machte deutlich, dass 
von Missbrauch in der Kirche nicht nur Kinder und Jugendliche, sondern auch Erwach-
sene – besonders häufig Frauen – betroffen sind. Das bedeutet: Auch die Beschränkung 
auf minderjährige (und überwiegend männliche) Opfer ist ein revisionsbedürftiges Nar-
rativ, ebenso wie die irreführenden Behauptungen, es handle sich überwiegend um pä-
dophile, homosexuelle Täter.7 

3. Vulneranz und vulnerante Theologien 

Ein wichtiges Analysetool ist der Begriff der Vulneranz. Keul (2021; 2022) hat den Begriff 
„Vulneranz“ – neben „Resilienz“ – als Weiterentwicklung des Vulnerabilitätskonzepts 
in die Missbrauchsdiskurse eingebracht. Während Vulnerabilität die Verletzbarkeit von 
Personen, Gruppen oder Systemen meint und damit eine eher passive Komponente 
ausdrückt, weist Vulneranz auf die aktive Fähigkeit zu verwunden hin. Vulneranz „be-
trifft die persönlich-existentielle (Beichtender, Seelsorger), aber auch die institutio-
nelle, systemische Ebene (Kirche, Einrichtung, Ordensgemeinschaft, Familie)“ (Karl 
2021, 172). 

 
5  Die Studie beziffert Klerikalismus als eine „wichtige Ursache und ein spezifisches Strukturmerkmal“ 

für sexuellen Missbrauch im Kontext der katholischen Kirche: „Klerikalismus meint ein hierarchisch-
autoritäres System, das auf Seiten des Priesters zu einer Haltung führen kann, nicht geweihte 
Personen in Interaktionen zu dominieren, weil er qua Amt und Weihe eine übergeordnete Position 
inne hat“ (Dreßing 2018, 323). 

6  https://www.synodalerweg.de/was-ist-der-synodale-weg/rueckblick [15.12.2025]. 
7  Darin liegen zwei Schwierigkeiten mit Blick auf die Täter: Zum einen wird vor dem Hintergrund einer 

selektiven Wahrnehmung als Fakt suggeriert, dass es sich um sexuell abnorme (männliche) Täter 
handelt, die sich ausschließlich an Kindern meist männlichen Geschlechts vergehen. Zum anderen 
wird Homosexualität pathologisiert und kriminalisiert. Dabei wurde dieses Argument mehrfach und 
eindeutig widerlegt. Die von der amerikanischen Bischofskonferenz in Auftrag gegebene John Jay 
Studie (2011) kam bspw. zu dem Befund, dass es keinen nachweisbaren Zusammenhang zwischen 
homosexueller Identität und einer größeren Wahrscheinlichkeit von Missbrauch gibt. Sie ergab, dass 
viele Täter, auch wenn sie homosexuelle Handlungen vollzogen, sich nicht als homosexuell orientiert 
identifizierten. Wiederholt wird deutlich, dass sexuelle Identität und sexueller Missbrauch klar 
getrennt werden müssten: „The data do not support a finding that homosexual identity and/or 
preordination same-sex sexual behavior are significant risk factors for the sexual abuse of minors“ 
(Terry 2011, 64). „There has been widespread speculation that homosexual identity is linked to the 
sexual abuse of minors by priests, largely because of the high number of male victims identified […]. 
However, the clinical data do not support this finding“ (ebd., 74). 

https://www.synodalerweg.de/was-ist-der-synodale-weg/rueckblick


Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 37 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Auch Theologien können vulnerant sein, haben also das Potenzial, Menschen zu schä-
digen. Wirth, Noth & Schroer (2021, 9) sprechen von schädigenden „Wirkfaktoren in 
theologischem Denken und religiöser Praxis“. Keul (2022) nennt Vulneranz eine „de-
struktive Macht“. Vulnerante Theologien sind nicht einfach missbrauchte gute Theolo-
gien, sondern sind mindestens ambivalent und äußerst machtvoll, sie tragen gefährli-
che Potenziale in sich, wie sich im Umfeld von Missbrauchstaten erweist. Wer sich 
praxisrelevant mit theologischen Fragestellungen auseinandersetzt, kann also den 
Missbrauch in der Kirche nicht als irrelevant abspalten. Sander (2021, 17) formuliert 
unmissverständlich: „Die [...] theologische Darstellung [des Glaubens] kann nicht so 
tun, als könne sie einfach unbetroffen vom sexuellen Missbrauch [...] durch Repräsen-
tanten des Glaubens erfolgen.“ Das bedeutet konkret: Theologie ist nicht einfach jen-
seits des Missbrauchs zu verorten, als wäre sie eine reine, unberührte Sphäre, die mit 
dem Missbrauch nichts zu tun hätte. Im Gegenteil: Theologie ist Teil der Missbrauchs-
taten. Aufgrund ihrer Vulneranz spielt sie eine aktive Rolle im Missbrauchs- und Vertu-
schungssystem Kirche.  
Diese Rolle von Theologie ist umfassender als man zunächst denken könnte. Miss-
brauch wird im Namen Gottes, durch Priester als Repräsentanten Christi und in religiö-
sen Räumen (sowohl im übertragenen Sinne: Seelsorge, geistliche Begleitung, Beichte, 
aber auch ganz konkret: Sakristei, Beichtstuhl usw.) verübt. Sander (2021, 36) spricht 
davon, dass die „Übergriffe [...] nicht nur ‚irgendwie‘ im Glaubenskontext [geschehen], 
sondern seine Kernaussagen [verwenden], zu denen [...] auch Wahrheiten über Gott 
gehören.“ Theologie ist innerhalb des Missbrauchssystems selbst zu finden, unter an-
derem „in Gestalt ihrer theologischen Konzepte, ihrer Denkmodelle und Sprachrege-
lungen, mit denen auch jene Bischöfe, Priester, Diakone und Ordensleute ausgebildet 
wurden, die zu Tätern wurden – sei es, indem sie selbst Gewalt ausgeübt oder indem 
sie entsprechende Taten vertuscht haben“ (Remenyi & Schärtl 2019, 11). Jede theolo-
gische Aussage ist also potenziell vulnerant. Alle Akteur:innen – Täter*innen, Vertu-
scher*innen, Bystander*innen und Betroffene – bewegen sich innerhalb theologischer 
Diskurse. Sie legitimieren oder reflektieren ihr Handeln theologisch und spirituell, sie 
sind der theologischen Interpretation anderer unterworfen, sie rezipieren Theologien 
bewusst oder haben sie unbewusst über Jahre hinweg als Teil ihres Glaubens in ihr per-
sönliches Welt- und Gotteskonzept integriert. Theologie ist eine körperlich-soziale Pra-
xis, in der Menschen in konkreten Kontexten theologisch handeln, sprechen und den-
ken – und dabei gleichzeitig Theologie produzieren. Die Vulneranz nährt sich 
gewissermaßen selbst. 

4. Typologisierung vulneranter Theologien 

In der Missbrauchsmusterforschung wird bewusst ein empirischer, induktiver Ansatz 
gewählt: Der Blick richtet sich zunächst auf die Praktiken, die Phänomene und die 



38 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

konkreten Erfahrungen der Menschen – insbesondere der Betroffenen – und versucht 
von dort her zu verstehen, welche spezifische Rolle unterschiedliche Theologien in 
Missbrauchsszenarien spielen. Dieser methodische Zugang unterscheidet sich funda-
mental von einer Herangehensweise, die beispielsweise von den normativen Inhalten 
theologischer Traditionen ausgeht. Die Vulneranz der Theologien, wie sie in der Miss-
brauchsmusterforschung reflektiert werden, erstreckt sich über alle erdenklichen Be-
reiche der Theologie – von biblischen Texten über dogmatische Aussagen bis hin zu li-
turgischen Praktiken und spirituellen Traditionen. Reisinger (2021, 7) liefert eine 
Definition von vulneranten – in ihren Worten: gefährlichen – Theologien: Es sind „the-
ologische Ansätze, Begriffe und Argumentationsmuster, die Gewalt gegen Menschen 
direkt oder indirekt befördern, verschleiern oder gar rechtfertigen“. Damit erfasst sie 
nicht nur offensichtlich Gewalt legitimierende Theologien, sondern auch solche, die Ge-
walt indirekt befördern oder verschleiern – ein wichtiger Aspekt, da viele vulnerante 
Theologien oberflächlich betrachtet harmlos oder sogar positiv erscheinen können. Da-
raus folgt eine zentrale Aufgabe für die theologische Reflexion: Es ist notwendig, diese 
Theologien systematisch offenzulegen und kritisch zu analysieren. Die Realität vul-
neranter Theologien ist komplex und vielschichtig: Das Spektrum lässt sich analytisch in 
drei charakteristische Bereiche untergliedern: 
Typus 1: Instrumentalisierte Motive 
Am einen Ende des Spektrums stehen Täter:innen, die theologische Aussagen bewusst 
und strategisch im Rahmen des Missbrauchs instrumentalisieren. Sie verwenden Theo-
logien, wenn sie mit ihnen wissend und intentional andere Menschen manipulieren, 
unterwerfen oder zu sexuellen Handlungen zwingen. Viele dieser Theologien müssen 
dazu verzerrt, verbogen und aus ihrem ursprünglichen Zusammenhang gerissen wer-
den, um ihre schädigende Wirkung zu entfalten. Ein Beispiel hierfür ist die Instrumen-
talisierung der Rede von Gottes Liebe und Barmherzigkeit. 
Typus 2: Inhärent vulnerante Strukturen 
Im mittleren Bereich des Spektrums finden sich theologische Motive und Traditionen, 
bei denen es Täter:innen deutlich leichter fällt, an bereits vorhandene vulnerante Struk-
turen anzuknüpfen. Leidens- oder Sühnetheologien beispielsweise enthalten bereits in 
ihrer „normalen“ Auslegung Elemente, die zur Legitimation von Gewalt und Unterdrü-
ckung verwendet werden können. Hier ist die Vulneranz gewissermaßen bereits vor-
handen – wie eine Waffe, die der Täter nur noch ergreifen muss, um Menschen willen-
los zu machen, zu vermeintlicher Zustimmung zu bewegen oder zum Schweigen zu 
bringen. 
Typus 3: Viktimisierende Logiken 
Am anderen Ende des Spektrums liegen theologische Logiken und Strukturen, die un-
abhängig von individuellen Täter*innen systemisch vulnerant wirken. Hier geht es um 
Theologien, die unweigerlich verletzend sind – jenseits der Instrumentalisierung durch 
konkrete Personen. Beispiele hierfür sind klerikalistische Amtstheologien oder binäre 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 39 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Geschlechterordnungen, die bereits durch ihre bloße Existenz asymmetrische Verhält-
nisse schaffen und Unterdrückung legitimieren. Diese systemischen Vulneranzen wir-
ken wie eine „‘genetische‘ Disposition“ (Knop 2023, 202). Sie prägen Erwartungen, Ver-
halten und Deutungsmuster, auch ohne dass einzelne Akteur*innen sie bewusst 
einsetzen. 
Um diese gefährlichen Anteile in allen drei Bereichen besser zu erkennen, ist die Frage 
nach Verwendung und Wirkung zentral: Cui bono? Welche praktische Rezeption be-
stimmter Theologien nützt wem? Wem schadet sie? Mit welcher Logik wird eine be-
stimmte Theologie vertreten und gewissermaßen ‚praktiziert‘? 

4.1 Typus 1: Instrumentalisierte Motive 

Der erste Typus fokussiert auf die gezielte Verwendung biblischer Texte und theologi-
scher Motive durch Täter:innen. Diese Instrumentalisierung betrifft praktisch alle the-
ologischen Inhalte – auch und besonders beliebte und vertraute biblische Texte wie z. B. 
„Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“ (Joh 14,6) oder „Die Liebe erträgt alles“ 
(1Kor 13,7). Der zentrale Mechanismus liegt darin, dass positiv assoziierte theologische 
Motive – Liebe, Barmherzigkeit, Helfen, Heilen – bewusst verzerrt werden. Der analyti-
sche Fokus liegt auf dem manipulativen Handeln der Tatperson. Und die Tatorte sind 
häufig Seelsorge und Geistliche Begleitung.  

4.1.1 Pastorale Praktiken als Missbrauchsräume 

„Drei Viertel aller Betroffenen standen mit den Beschuldigten in einer kirchlichen oder 
seelsorgerischen Beziehung“ (Dreßing et al. 2018, 7), so die MHG-Studie. Sie bezieht 
sich dabei auf das erforschte Hellfeld im Rahmen ihres Forschungsdesigns als aktenba-
sierte Studie zu minderjährigen Betroffenen und Klerikertätern. Bei erwachsenen Be-
troffenen verstärkt sich dieser Befund, die sexuellen Handlungen finden z. B. direkt im 
Anschluss an ein ‚Beratungsgespräch‘ oder im Gesprächszimmer statt. Seelsorge, Geist-
liche Begleitung oder Sakramentenpastoral bilden das Setting, in dem die Taten gesche-
hen – und gleichzeitig sind sie selbst theologisch vulnerante Geschehenskontexte (vgl. 
Leimgruber 2022a). Eine Betroffene berichtet: 

„Das Spiel der sexualisierten Nähe im Kontext der Geistlichen Begleitung geht wei-
ter, einige Monate, immer wieder, immer mehr. […] Ich rede mir ein, die körper-
liche Nähe dieses Mannes habe zu tun mit der heilenden und befreienden Liebe 
Jesu Christi zu mir. […] Diese Illusion zerbricht an dem Tag, an dem er bei einem 
Termin im Rahmen der geistlichen Begleitung das Maximum an ungeschützter 
Nähe provoziert und mir offen sagt, dass er mit mir schlafen will. […] Und er hat 
während der gesamten Zeit dieser sexualisierten Kontakte nie das Etikett „Geist-
liche Begleitung“ und seine Rolle als „Beichtvater“ in Frage gestellt […].“ (Edith 
Schwarzländer, in Haslbeck et al. 2020, 169–171) 



40 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

4.1.2 Instrumentalisierung der Gottesliebe 

Die Instrumentalisierung der Gottesliebe ist ein paradigmatisches Beispiel für den ers-
ten Typus vulneranter Theologien. Immer wieder lässt sich beobachten, wie missbrau-
chendes sexuelles Verhalten als Liebe deklariert und diese strategisch mit der Liebe 
Gottes verbunden wird. Eine Betroffene berichtet: 

„Die Zärtlichkeiten, die der Priester von mir verlangte, wurden gedeutet als Erweis 
der Liebe Jesu zu ihm, umgekehrt seine körperlichen Annäherungen als Zeichen 
der Liebe Jesu zu mir“ (Katharina Hoff, in Haslbeck et al. 2020, 105). 

Theologische Inhalte werden in der Hand von Täter*innen zu ‚Waffen‘, die sie „gegen 
ihre Opfer richten und mit denen sie Leib und Leben, Psyche, Glauben und Spiritualität 
ihrer Opfer nachhaltig verletzen, sie zutiefst traumatisieren oder gar zerstören können“ 
(Keul 2020, 237). Besonders perfide ist folgendes Beispiel, in dem das Herzstück der 
Eucharistie zur Legitimation sexueller Gewalt missbraucht wird: 

„… der Kaplan [leitete] den sexuellen Missbrauch [mit der Ministrantin] immer mit 
den Worten ein[…]: ‚Das ist mein Leib, der für dich hingegeben wird‘“ (zit. nach de 
Lassus 2019, 249). 

4.1.3 Theologische Inszenierung und Vertuschung 

Sander (2021, 20) spricht von einem ‚bösartigen‘ Gebrauch, bei dem Täter*innen auf 
Glaubensaussagen zugreifen und damit ihre Opfer manipulieren, traktieren und wehr-
los machen. Der Zynismus und die Boshaftigkeit, mit der manche Täter*innen agieren, 
stehen häufig in Gegensatz zu den religiösen Inhalten, die sie instrumentalisieren. Glau-
bensinhalte werden im Groomingprozess, während der sexuellen Übergriffe selbst oder 
zu ihrer Legitimierung genutzt, um die Opfer zum Schweigen zu bringen und die Taten 
zu vertuschen. Heyder (2022) hat hier eine spezifische Strategie theologischer Inszenie-
rung zur Erklärung und Bewältigung der Taten identifiziert. Die Täter verpflichten Be-
troffene zur Beichte oder entpflichten sie davon – eine „inszenierte Bewältigung [, die; 
UL] ausschließlich der Schuldverschiebung, dem Narzissmus und der kognitiven Disso-
nanzreduktion der Täter*innen dient und in keiner Weise den Betroffenen“. Theologie 
und der Glaubenskern eines guten, liebenden Gottes haben keine*n der Täter*innen 
daran gehindert, die Verbrechen zu begehen – im Gegenteil: Häufig fühlten sie sich in 
ihrem Tun durch entsprechende Theologien bestärkt. 

„Er fordert mich auf, das, was zwischen uns vorgefallen ist, keinem Priester zu 
beichten (es sei denn, ihm selbst!), oder besser noch, alles direkt Gott zu beich-
ten!“ (Sister Jesme 2009, 89; Übers. U.L.) 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 41 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

4.1.4 Langzeitfolgen: Vergiftete Spiritualität 

Dadurch kommt es zu Sekundärviktimisierungen nach den eigentlichen Missbrauchsta-
ten. Eine Variante besteht darin, dass für viele Betroffene biblische Texte oder liturgi-
sche Vollzüge vergiftet sind und bleiben. Die Betroffenen verlieren den Zugang zu einer 
nicht-verletzenden oder gar befreienden Bibellektüre, zu einer positiven Erfahrung mit 
Theologie und Spiritualität. Als Spätfolgen beschreiben sie, wie sehr sie von theologi-
schen Motiven getriggert werden: 

„Es ist mir quasi nicht möglich, einen Gottesdienst zu erleben, da ständig Worte 
fallen, die mich triggern und mich in Missbrauchssituationen zurückversetzen“ 
(Saskia Lang, in: Haslbeck et al. 2020, 117). 

Die existenzielle Tragweite dieser Missbrauchstaten ist enorm. 
„Du hast mich manipuliert mit Sätzen, die mich bis heute beeinflussen. Du hast 
mich wehrlos gemacht mit deinen Verdrehungen: Wer verdorben ist, verdient kei-
nen Schutz von Gott, verdient keinen Schutz von anderen, verdient nicht einmal 
den Selbstschutz. […] Du hast erreicht, dass Gottes wunderbares Versprechen ‚ich 
sehe dich‘ wie eine Drohung in meinem Ohr klang“ (Sorge 2025). 

4.2 Typus 2: Inhärent gefährliche Theologien 

Der zweite Typus betrifft theologische Motive, die bereits negative Assoziationen ber-
gen und weniger Verzerrung durch Täter*innen benötigen. Sie ermöglichen eine mehr 
oder weniger direkte Anwendung auf das Leiden der Betroffenen. Reisinger (2021, 7) 
identifiziert bei bestimmten Theologien einen „Unterbau“, auf dem die späteren Ver-
wundungen basieren. Die Vulneranz der Theologien besteht darin, dass sie in ihrem 
Kern Gewalt und Unterdrückung von Menschen „direkt oder indirekt befördern, ver-
schleiern oder gar rechtfertigen“ (Reisinger 2021, 7). Täter*innen betten sie als „impli-
zite Theologien“ (Hoyeau 2023, 206) in den Missbrauch ein. Noch einmal das prägnante 
Zitat von Kai Christian Moritz (2019, 206): Die Theologie „[liefert] der Täterorganisation 
das Skript für ihre Taten“. Dadurch entsteht der Eindruck, die Täter*innen hätten alle 
dasselbe Drehbuch, nach dem sie ihre Taten begehen würden. Entscheidend ist: Die 
Vulneranz der theologischen Konzepte ist häufig unsichtbar. Auch deshalb, weil die 
Themen, Bilder, Motive und Konzepte schon so lange gelten, dass sie selbstverständlich 
geworden sind. Ihr gefährliches Potenzial wird nicht erkannt. Knop (2023, 198) spricht 
von „prekären Normalitäten, deren Bosheit und Schadenspotential in der Wahrneh-
mung aller verblasst“: „Missbrauch ist in der römisch-katholischen Kirche kein Missver-
ständnis. Missbrauch liegt in der Logik des Systems.“ 



42 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

4.2.1 Leidenstheologien als „Skript für Taten“ 

Beispiele für diesen zweiten Typus sind bestimmte Theorien vom Leiden, Vergeben 
oder der Nachfolge Christi (vgl. Figueroa & Tombs 2021) – oder von Rechtfertigung, 
Sünde oder der „Abtötung der Sinne“, die eher mit der evangelischen Kirche verbunden 
werden (Wirth, Noth & Schroer 2021, 9). Ein eindrückliches Beispiel aus einem (katho-
lischen) Betroffenenbericht:  

„Dies geschah an einem 15. September, dem Fest der Sieben Schmerzen Mariens, 
für ihn ein passender Tag, mir zu erklären, dass auch ich würde Schmerzvolles er-
leiden müssen, und ich hätte darin die Möglichkeit, der Muttergottes ähnlich zu 
werden“ (Katharina Hoff, in Haslbeck et al. 2020, 104). 

Die Gefahr inhärent gefährlicher Leidenstheologien ist entsprechend erhöht: Täter*in-
nen müssen nicht erst eine instrumentalisierende Absicht oder eine böswillige Inten-
tion hegen, zu deren Zweck sie die Theologien als Mittel nutzen. Die Theorie vom Lei-
den um des Himmelsreiches willen kann die Vulnerabilität der Opfer erhöhen, noch 
bevor Täter*innen sie in Missbrauchszusammenhängen verwenden. Die Gewaltsam-
keit der Täter*innen ist dann nur noch die Anwendung der den Theologien zugrunde 
liegenden Gefährlichkeit. Besonders gefährlich ist es, wenn theologische Aussagen 
(häufig in Verweis auf biblische Schriften) ihrer ursprünglichen Offenheit und Vieldeu-
tigkeit beraubt und vereindeutigt werden. Dies geschieht mit Vehemenz z. B. in etlichen 
Neuen Geistlichen Gemeinschaften (vgl. Hoyeau 2023; Keul 2022), wie das folgende 
Beispiel zeigt: 

„Man hat uns gesagt, dass wir unser Kreuz schweigend auf uns nehmen und un-
seren Peinigern bedingungslos vergeben müssten, wie Jesus es getan hat. Dass 
schweigendes Leiden der Weg der echten Jüngerschaft sei und dass wir gerettet 
oder heilig würden, wenn wir das Leiden klaglos auf uns nehmen“ (Villar Tagle 
2023, 411). 

4.2.2 Göttliche Grenzüberschreitungen als theologisches Muster 

Besonders gefährlich sind theologische Grundmuster, die göttliche Grenzüberschrei-
tungen beschreiben und denen die Überwindung menschlicher Gegenwehr als spiritu-
elle Pointe innewohnt. Etliche biblische Erzählungen thematisieren Grenzüberschrei-
tungen in Mensch-Gott-Interaktionen: Gott mutet den Menschen Extremes zu, z. B. 
Hiob, dem buchstäblich alles genommen wird, Abraham, der seinen Sohn opfern soll, 
Maria, die als junges Mädchen ohne Vorwarnung mit einer Schwangerschaft konfron-
tiert wird. Missbrauchstäter*innen knüpfen strategisch an dieses theologisch und spi-
rituell etablierte Muster an. Wo Betroffene Gewalt, Leiden, Verletzungen erleben, wer-
den die Erfahrungen als Ausdruck göttlicher „Prüfung“, „Berufung“ oder gar als 
„göttliches Geschenk“ theologisch umgedeutet. Die Logik dahinter: Schließlich würde 
Gott selbst übergriffig agieren und Grenzverletzungen nicht nur dulden, sondern 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 43 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

erwarten. Verletzungen werden spiritualisierend romantisiert als integraler Bestandteil 
eines ‚gottgefälligen‘ religiösen Lebens. Mit dem Hinweis auf die göttlichen Grenzver-
letzungen – „Gott darf alles“ – werden die eigenen grenzüberschreitenden Taten von 
den Täter*innen positiv geframt: Wenn Gott selbst Grenzen überschreitet, dann schei-
nen alle Zumutungen, die in seinem Namen geschehen, per se gerechtfertigt.  
Hier wird eine unentrinnbare Ambiguität im theologischen System deutlich – man 
könnte auch sagen, das komplexe, spannungsreiche Zueinander von Vulnerabilität und 
Vulneranz wird sichtbar. Wo der christliche Glaube authentische „Entgrenzungen“ in-
tendiert (Selbstlosigkeit, Hingabe, Transzendenz) und das Überschreiten persönlicher 
Grenzen als spirituellen Wert hochhält, ist der Grat gefährlich schmal zwischen ‚guten‘ 
und ‚schlechten‘ Entgrenzungen. Das Dilemma dabei ist, dass es keine leichte Unter-
scheidung zwischen legitimer spiritueller Herausforderung und illegitimer Grenzverlet-
zung gibt, zwischen göttlicher Zumutung und menschlichem Missbrauch. Diese Unter-
scheidung wird durch die theologische Tradition nicht erleichtert, sondern systematisch 
erschwert (z. B. Marko Rupnik, mehrfacher Missbrauchstäter, verwendete die Theolo-
gie der „Unterscheidung der Geister“, um seine Taten positiv zu framen; vgl. Heyder 
2023, 37). Hundertmark (2023) bringt die Brisanz auf den Punkt: Die Theologien „sind 
in sich schon Übergriffe und sie ermöglichen Übergriffe“. 

4.3 Typus 3: Viktimisierende Logiken 

Der dritte Typus liegt jenseits der individuellen Instrumentalisierung oder Verzerrung 
durch konkrete Täter*innen. Es geht um Theologien, die unweigerlich vulnerant und 
aus sich heraus gefährlich sind. Eine einfache Entscheidung „gegen Missbrauch“ reicht 
nicht aus, um eine Missbrauchsfreiheit zu denken oder zu praktizieren (vgl. Brunner 
2020). Die Vorstellung, es gäbe eine umfassend reine, unschuldige, gewissermaßen ge-
waltfreie Theologie, ist eine Illusion – und zugleich eine Herrschaftstechnik.  
Die folgende Analyse erfolgt anhand zweier Beispiele: Klerikalismus/Amtstheologie und 
Geschlechterordnung. 

4.3.1 Klerikalismus als theologische „Basisdifferenz“ 

Viele kirchlich Verantwortliche unterscheiden noch immer zwischen „gottgewollter 
und unschuldiger Amtstheologie“ einerseits und „missbräuchlichen Auswüchsen“ (die 
sie dann als „Klerikalismus“ bezeichnen) andererseits. Dass Klerikalismus direkt auf eine 
klerikal-hierarchische Theologie zurückgeht, wird von vielen kirchlich Verantwortlichen 
nach wie vor geleugnet; eher sei es ein persönliches Problem Einzelner oder eine schad-
hafte Übertreibung der Priesterrolle. Die theologische Wissenschaft hingegen spricht 
von Klerikalismus als theologisch begründeter Dominanz und Privilegierung ordinierter 
Männer gegenüber nicht-ordinierten Personen, also Lai*innen in der Kirche. Das be-
deutet: Klerikalismus ist nicht einfach nur eine „Art standesgebundene[…] Berufs-



44 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

krankheit“ (Schüßler 2022, 50), sondern Klerikalismus ist systemisch zu denken, als sak-
ralisierte Ständeherrschaft Klerus – Lai:innen, theologisch im Amtsverständnis als ka-
tholisches Dispositiv der Macht verankert. Das Gesamt der pastoralen Vollzüge ist da-
von durchdrungen; es ist die theologische „Basisdifferenz“, von der her das kirchliche 
Arrangement von Lehren, Normen und Strukturen organisiert ist und das theologisch 
in Lehre, Leitung und Liturgie zementiert ist. Knop (2023, 202) resümiert: Es gibt „in der 
Kirche […] keine heiligen Hierarchien […], die an sich richtig, nur leider Gottes durch 
menschliches Versagen pervertiert würden“. So kommt es dazu, dass sich Klerikalismus 
überall im täglichen Leben der Katholik*innen manifestiert: Priester stehen im Altar-
raum, meist durch Stufen erhöht, Lai*innen knien unten; die „wahre Auslegung“ des 
Evangeliums in der Homilie darf ausschließlich ein geweihter Mann verkündigen; und 
bis ein Priester seine Lebensgrundlage verliert, muss schon sehr viel passieren. Klerika-
lismus ist integraler Bestandteil der katholischen Normalität. Er umgibt Katholik*innen 
wie die Luft, die sie atmen (vgl. Leimgruber 2022b).  
Darin liegt systemische Vulneranz. Das katholische Amtsverständnis ist eng mit einer 
Sakralisierung bestimmter Ämter oder Personen verbunden, das v. a. Priester-Täter 
nutzen können, um ihr Eigeninteresse durchzusetzen, Autoritätsentscheidungen zu le-
gitimieren und ihr Handeln mit quasi-göttlicher Autorität auszustatten. Es ist komplex: 
Die dogmatische Tradition der Kirche stellt mit einer lehramtlich gesicherten Amtsthe-
ologie, die direkt mit dem verbunden ist, was die Forschung Klerikalismus nennt, eine 
„gefährliche Theologie“ zur Verfügung, mit deren Hilfe weitere „gefährliche Theolo-
gien“ ihre Wirkung potenziert entfalten können (vgl. Leimgruber 2024; Essen 2019; Hoff 
2018). Klerikertäter können sich darauf stützen, ohne dies explizit „anwenden“ zu müs-
sen: 

„Ich verließ mich auf seine Kompetenz und Autorität als Priester (…) Das Handeln 
eines Priesters stellte man nicht in Frage, also konnte er sich alles erlauben“ (Cor-
nelia Berra, in: Haslbeck et al. 2020, 50.51). 

Eine Amtstheologie, die den Klerikalismus mitproduziert und legitimiert, ist eine ge-
waltpotenzierende, vulnerante Theologie. Mit Hoff (2018, 31) ist von einem spezifisch 
„katholischen sexuellen Missbrauch“ (Hervorhebung im Original) zu sprechen, der „ei-
nen Ort im System [besitzt]“. Das bedeutet auch: das Gewaltpotenzial bestimmter the-
ologischer Inhalte, ihre Vulneranz, ist nichts, was additiv hinzutritt, sondern sie hat 
schon vor den Taten einen „Ort im System“.  

4.3.2 Geschlechterordnung als diskriminierende Theologie 

Eine andere Perspektive liegt in der „geschlechtsspezifischen Nachordnung, Erniedri-
gung und Schlechterstellung von Frauen und queeren Menschen“ (Knop 2023, 199). 
Religiös begründete essenzialistische Geschlechtervorstellungen exkludieren insbeson-
dere Personen, die sich nicht in die binäre Grundgrammatik einordnen können oder 
wollen. Wirth, Noth & Schroer (2021, 10) beobachten aus evangelischer Perspektive 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 45 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

eine „endemische ‚gender violence‘ in kirchlichen Kontexten gegen LGBTIQ-Personen“, 
die im katholischen Bereich gleichermaßen wirkt. Bis heute lehrt das römisch-katholi-
sche Lehramt eine essenzialistische Geschlechterdifferenz als angeblichen Willen Got-
tes, mit einer theologischen Legitimierung über Jahrtausende hinweg (vgl. Anuth 2022). 
Weil viele katholische Frauen entsprechend sozialisiert wurden, funktionieren bei ihnen 
theologisch fundierte, de facto aber sexistische Rollenbilder und Rollenerwartungen, 
ohne gesondert erklärt werden zu müssen, so z. B. die Korrelation von Eva (= Frau) mit 
Sexualität und Verführung, symbolisiert im Apfel-Symbol. 

„Der […] Pater (…) konnte ungestört Ausschreibungen […] machen, die nur so 
strotzten vor sexuellen Anspielungen. Etwa […]: Apfelbäume, Evas Äpfel. Gerne 
ging er unter diesen Bäumen mit […] Frauen in der Dämmerung oder im Dunkeln 
spazieren, nahe an sie heranrückend“ (Iris Giovanetti, in: Haslbeck et al. 2020, 96). 

Erwartungskonformes Verhalten findet in diesem Kosmos entsprechende Anerken-
nung (vgl. Knop 2023, 201). Wer aber den Erwartungen, wie sich eine Frau „richtig“ zu 
verhalten hat, nicht entspricht oder den „vermeintlichen Pflichten (z. B. nach 1 Tim 2,8–
15) gegenüber ihrem Mann nicht nachkommt“ (Wirth, Noth & Schroer 2021, 11), muss 
mit Sanktionen rechnen. Insbesondere die Berichte katholischer Ordensfrauen erwei-
sen nachdrücklich, wie vulnerant theologisch unterlegte, geschlechtsspezifische Rollen-
erwartungen sein können (vgl. Haslbeck 2025). Die Theologien wirken bei den Betroffe-
nen mehrfach viktimisierend; beispielweise entscheiden sie mit darüber, wer als Opfer 
zählt und wer nicht, sie können zu Strategien der Täter-Opfer-Umkehr werden.  

Zusammenfassend heißt das: Es gibt theologisch begründete und systemisch wirksame 
Faktoren, die aus sich heraus vulnerant sind. Sie brauchen keine einzelnen Täter*innen, 
um Schaden anzurichten. „Gewalt ist ein akzeptabler Teil dessen, was Teil der Kirche zu 
sein bedeutet, und zwar so lange, wie sich die Institution Kirche auf Hierarchie, Patriar-
chat und Klerikalismus als Daseinsform stützt“, so Kìgūtha (2023, 415) aus afrikanischer 
Perspektive. Vulneranz wirkt nicht nur bei den Betroffenen, nicht nur bei den Klerikern 
oder beim Lehramt, es ist auch im Denken von Theolog*innen vorhanden. Dempsey 
(2023, 128) bringt es auf den Punkt: „Die hegemoniale Männlichkeit der Institution hat 
viele Theolog:innen […] geprägt, und viele von ihnen setzen diese unterdrückerische 
Kultur durch ihre Schriften fort.“  
Es gilt also, die Gefährlichkeit – den „Unterbau“ (Reisinger) – systematisch sichtbar zu 
machen, eine Sensibilität dafür zu entwickeln, dass theologische Inhalte eine Vulneranz 
in sich tragen – und dass sie im Leben von Menschen zerstörerische Wirkung entfalten 
können. 

4.4 Ziel: Vulneranzhermeneutik 

Die Herausforderung besteht darin, die Gefährdungsmomente kirchlicher Praxis und 
des damit zusammenhängenden christlichen Bekenntnisses zu identifizieren – und ver-
suchen zu verstehen, wie Religion in konkreten Praxen funktioniert. Eine Vulneranz-



46 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

hermeneutik wäre ein methodischer Ansatz zur Analyse theologischer Traditionen, der 
systematisch nach deren Verletzungspotenzial fragt. Sie würde theologische Texte, 
Aussagen und Praktiken beispielsweise daraufhin untersuchen: 
• Wer profitiert von bestimmten theologischen Deutungen? 
• Welche Machtverhältnisse werden durch theologische Aussagen legitimiert oder 

verschleiert? 
• Welche Gruppen werden durch bestimmte Theologien systematisch vulnerabili-

siert? 
• Warum funktionieren spiritueller Missbrauch und Manipulation im Raum des Religi-

ösen so leicht und effektiv?  
• Wie wirken theologische Motive in konkreten Lebenssituationen und welche religi-

ösen Narrative und Identifikationsangebote sind die Skripten der Täter*innen? 
Dabei ist ein präziser, differenzierender Blick unerlässlich. Nicht jede Theologie ist aus 
sich heraus gefährlich – aber jede kann es unter bestimmten Umständen werden. Die 
Vulneranzhermeneutik arbeitet daher kontextuell und fragt: Unter welchen Bedingun-
gen entfalten bestimmte Theologien Vulneranz? 
In geistlichen Bereichen investieren Menschen existenziell sehr viel – sie öffnen sich, 
werden verletzlich und setzen sich für etwas ein, das größer ist als sie selbst. Diese spi-
rituelle Offenheit ist zugleich ein strukturelles Einfallstor für Missbrauch. Menschen, die 
spirituell suchen, sind besonders empfänglich für theologische Deutungen ihrer Erfah-
rungen. Daraus folgt: Reflektierte und kritische Theologie, die sich der Vulneranz ihrer 
Inhalte bewusst ist, hat wesentlich missbrauchspräventiven Charakter. Eine Vulneranz-
hermeneutik ist daher nicht nur wissenschaftlich geboten, sondern pastoral dringend 
notwendig. 

5. Fazit: Konkrete Konsequenzen für Theologie und Kirche 

Diese Erkenntnis ist für alle Bereiche theologischer Wissenschaft und kirchlicher Praxis 
von fundamentaler Relevanz. Einige Beispiele: 
• Für die theologische Wissenschaft hieße das z. B., dass sie mit einer Theologie der 

Ambiguität theologische Ansätze entwickelt, die Vieldeutigkeit und Offenheit schüt-
zen statt eliminieren; dass sie im Rahmen einer kritischen Traditionsanalyse theolo-
gische Traditionen systematisch auf ihre vulneranten Anteile überprüft; dass Vul-
neranzhermeneutik als Methode und somit vulneranzsensible Fragestellungen in 
alle theologischen Disziplinen integriert. Wir Theolog*innen schaffen die Bedingun-
gen mit, unter denen Theologie praktiziert wird. Aus den vielen Alternativen, wie wir 
Theologie erschließen, wie wir argumentieren, wie wir Theologie lehren können, 
müssen wir wählen. Was buchstabieren wir aus, was lassen wir offen? Was heißt das 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 47 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

für die gefährlichen Anteile der eigenen theologischen Traditionen, und zwar beson-
ders ab dem Zeitpunkt, zu dem offen liegt, wie sie Menschen schädigen können? 

• Für die theologische Ausbildung hieße das z. B., dass sie sich selbst als präventive 
Theologiedidaktik konzipiert und angehende Theolog*innen und Seelsorger*innen 
für Vulneranz sensibilisiert; dass sie machtreflexive Kompetenz vermittelt und die 
Menschen im bewussten Umgang mit theologischer Autorität/Macht schult; dass 
sich als kontextuelles Denken versteht und nicht ausblendet, wie Theologien in kon-
kreten Lebenssituationen wirken.  

• In der seelsorglichen/pastoralen Praxis könnte das langfristig zu vulneranzsensibler 
Verkündigung, einer kritischen Spiritualität, in der spirituelle Autonomie als Wert 
vermittelt und als Haltung praktiziert wird, und präventiver Seelsorge kommen, in 
der sich die Beteiligten der Vulneranzen der Settings handlungsleitend bewusst sind. 

Die Theologie im Wissen um den Missbrauch wird eine andere sein müssen – eine, die 
ihre eigene Vulneranz kennt, reflektiert und verantwortungsvoll mit ihr umgeht. 

 

Literaturverzeichnis 

Anuth, Bernhard Sven (2022). Observations on the Magisterium’s Gender Anthropology and Its 
Consequences for Women in the Catholic Church. Religions, 13(4), 305. 
https://doi.org/10.3390/rel13040305 [15.9.2025]. 

Brunner, Claudia (2020). Epistemische Gewalt: Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne. 
Bielefeld: Transcript. 

Dempsey, Carol J. (2023). Exposing Roman Catholic hegemonic masculinity: A feminist analysis of se-
lect commentaries on Isaiah. In: Susanne Scholz (Hg.), Doing biblical masculinity studies as feminist 
biblical studies: Critical interrogations. Sheffield: Sheffield Academic Press. 128–146. 

Dreßing, Harald u. a. (2018). Sexueller Missbrauch an Minderjährigen durch katholische Priester, Dia-
kone und männliche Ordensangehörige im Bereich der Deutschen Bischofskonferenz (MHG-
Studie). Mannheim − Heidelberg − Gießen. 

Essen, Georg (2019). Das kirchliche Amt zwischen Sakralisierung und Auratisierung. Dogmatische 
Überlegungen zu unheilvollen Verquickungen. In: Magnus Striet, Rita Werden & Georg Essen (Hg.), 
Unheilige Theologie! Analysen angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjährige durch Priester. 
Freiburg i. Br.: Herder, 78–105. 

Figueroa, Rocio & Tombs, David (2021). Living in Obedience and Suffering in Silence. The Shattered 
Faith of Nuns Abused by Priests, in: Mathias Wirth & Isabelle Noth & Silvia Schroer (Hg.) Sexualisi-
erte Gewalt in kirchlichen Kontexten | Sexual Violence in the Context of the Church: Neue inter-
disziplinäre Perspektiven | New Interdisciplinary Perspectives. Berlin: de Gruyter, 45–74. 

https://doi.org/10.3390/rel13040305


48 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

Haslbeck, Barbara, Heyder, Regina, Leimgruber, Ute & Sandherr-Klemp, Dorothee (Hg.) (2020). Erzäh-
len als Widerstand: Berichte über spirituellen und sexuellen Missbrauch an erwachsenen Frauen in 
der katholischen Kirche. Münster: Aschendorff. 

Haslbeck, Barbara, Leimgruber, Ute, Nagel, Regina & Rath, Philippa (Hg.) (2023). Selbstverlust und 
Gottentfremdung. Spiritueller Missbrauch an Frauen in der katholischen Kirche. Ostfildern: Mat-
thias Grünewald. 

Haslbeck, Barbara, Hürten, Magdalena & Leimgruber, Ute (2022). Missbrauchsmuster – hidden pat-
terns of abuse. In: Feinschwarz. Theologisches Feuilleton, 20.12.2022, abrufbar unter 
https://www.feinschwarz.net/missbrauchsmuster/ [15.9.2025]. 

Haslbeck, Barbara (2025). Sexueller Missbrauch an Ordensfrauen im deutschsprachigen Raum. Ein un-
terschätztes Phänomen und seine systemischen Bedingungen. Freiburg i. Br.: Herder. 

Heyder, Regina (2023). „Erfolg als Täterstrategie. Der Fall Marko Ivan Rupnik“. In: Herder Korrespon-
denz 77, 35–39. 

Heyder, Regina (2022). Spiritueller Missbrauch – Spirituelle Selbstbestimmung. Beitrag des AK Aufar-
beitung im Rahmen der Vollversammlung des Zentralkomitees der deutschen Katholiken (ZdK), 
10.12.2022, abrufbar unter https://www.zdk.de/positionen/2022/spiritueller-missbrauch-spiritu-
elle-selbstbestimmung [15.9.2025]. 

Hoff, Gregor Maria (2018). „Kirche zu, Problem tot! Theologische Reflexionen zum Missbrauchspro-
blem in der katholischen Kirche“. In: Kursbuch 196: Religion, zum Teufel!, 26–38. 

Hoyeau, Céline (2023). Der Verrat der Seelenführer: Macht und Missbrauch in Neuen Geistlichen Ge-
meinschaften. Hg. von Hildegund Keul. Freiburg i.Br.: Herder.  

Hürten, Magdalena u. a. (2025). The Politics of Vulnerability Concerning Sexual and Spiritual Abuse in 
the Catholic Church. In: Religions 16, 137. https://doi.org/10.3390/rel16020137 [15.9.2025]. 

Karl, Katharina (2021). Verletzlichkeit als Schlüsselkategorie der Beichtseelsorge. Ein pastoraltheologi-
scher Ausblick. In: Katharina Karl & Harald Weber (Hg.), Missbrauch und Beichte. Erfahrungen und 
Perspektiven aus Praxis und Wissenschaft. Würzburg: Echter, 171–192. 

Katsch, Matthias (2020). Damit es aufhört: vom befreienden Kampf der Opfer sexueller Gewalt in der 
Kirche. Berlin: Nicolai Publishing & Intelligence GmbH. 

Keul, Hildegund (2020). Sexuelle und geistliche Gewalt gegen Frauen. Vulnerabilität, Vulneranz und 
kreativer Widerstand. In: Barbara Haslbeck, Regina Heyder, Ute Leimgruber, & Dorothee Sandherr-
Klemp (Hg.) (2020). Erzählen als Widerstand: Berichte über spirituellen und sexuellen Missbrauch 
an erwachsenen Frauen in der katholischen Kirche. Münster: Aschendorff, 233–239. 

Keul, Hildegund (2022). „Vulnerability, Vulnerance and Resilience – Spiritual Abuse and Sexual Vio-
lence in New Spiritual Communities“. In: Religions 13, no. 5: 425. 
https://doi.org/10.3390/rel13050425 [15.9.2025]. 

Kìgūtha, Mūmbi (2023). „Beispiele für institutionelle Gewalt“. In: Concilium. Internationale Zeitschrift 
für Theologie, 59, 415–422. 

Knop, Julia (2023). „Prekäre Normalitäten in der katholischen Kirche“. In: Lebendige Seelsorge, 74, 
198–203. 

https://www.zdk.de/positionen/2022/spiritueller-missbrauch-spirituelle-selbstbestimmung
https://www.zdk.de/positionen/2022/spiritueller-missbrauch-spirituelle-selbstbestimmung
https://doi.org/10.3390/rel16020137
https://doi.org/10.3390/rel13050425


Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 49 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Hundertmark, Peter (2024). „Vulnerabilisierende Theologien“, abrufbar unter https://geistlich.net/vul-
nerabilisierende-theologien/ [15.9.2025]. 

Leimgruber, Ute (2022a). „Vulnerance of Pastoral Care“. In: Religions 13, 256. 

Leimgruber, Ute (2022b), Paternalistische Unterdrückungsfürsorge. In: Lebendige Seelsorge, 73, 45–
49. 

Leimgruber, Ute (2024). „The Intersection of Gender-Based Violence and Vulnerance in Pastoral 
Care“, in: Religions 15, 776. https://doi.org/10.3390/rel13030256 [15.9.2025]. 

Leimgruber, Ute & Haslbeck, Barbara (Hg.) (2024). Spirituellen Missbrauch verstehen. Wissenschaftli-
che Essays zu Selbstverlust und Gottentfremdung. Ostfildern: Patmos. 

Leimgruber, Ute (2026). Missbrauchsmuster. Was Missbrauch an Frauen ermöglicht und warum er 
nicht als solcher erkannt wird. Ostfildern: Patmos. 

Lassus, Dysmas de (2022). Verheißung und Verrat: Geistlicher Missbrauch in Orden und Gemeinschaf-
ten der katholischen Kirche. Münster: Aschendorff. 

Moritz, Kai Christian (2019). Theologie – es geht weder mit ihr noch ohne sie. In: Matthias Remenyi & 
Thomas Schärtl, (Hg.) Nicht ausweichen: Theologie angesichts der Missbrauchskrise. Regensburg: 
Pustet, 32–37. 

Probst, Alexander J. & Bachmann, Daniel Oliver (2017). Von der Kirche missbraucht. Meine traumati-
sche Kindheit bei den Regensburger Domspatzen und der furchtbare Skandal. München: riva. 

Reisinger, Doris (2021). Wenn theologisch begründete Macht gefährlich wird. Interdisziplinäre 
Denkschneisen. In: Doris Reisinger (Hg.), Gefährliche Theologien: Wenn theologische Ansätze 
Machtmissbrauch legitimieren. Regensburg: Pustet, 7–15. 

Remenyi, Matthias & Schärtl, Thomas (2019). Einleitung. In: Matthias Remenyi & Thomas Schärtl (Hg.), 
Nicht ausweichen: Theologie angesichts der Missbrauchskrise. Regensburg: Pustet, 9–15. 

Sander, Hans-Joachim (2021). Anders glauben, nicht trotzdem: sexueller Missbrauch der katholischen 
Kirche und die theologischen Folgen. Ostfildern: Patmos. 

Schüßler, Michael (2022). „Un/doing Co-Klerikalismus“. In: Lebendige Seelsorge 73, 50–54. 

Schweighofer, Teresa (2023). „Doing pastoral. Pastoraltheologie als Praxistheorie des Volkes Gottes“. 
In: Zeitschrift für Pastoraltheologie, 43 (1), 133–141. 

Sister Jesme (2009). Amen: The Autobiography of a Nun. New Delhi: Penguin Books India. 

Sorge, Maria (2025). „Gottlos“, abrufbar unter: https://missbrauchsmuster.de/wp-content/uplo-
ads/2025/07/Maria-Sorge_missbrauchsmuster.de_.pdf [15.9.2025]. 

Stahl, Andreas (2022) Systemisch-strukturelle Risikofaktoren für sexuellen Missbrauch in der kirchli-
chen Jugendarbeit, in: Zeitschrift für Pastoraltheologie, 42 (1), 115–127. DOI: 10.17879/ZPTH-
2022-4303 [15.9.2025]. 

Terry, Karen J. u. a. (2011). The Causes and Context of Sexual Abuse of Minors by Catholic Priests in 
the United States, 1950–2010, A Report Presented to the United States Conference of Catholic Bis-
hops by the John Jay College Research Team, Washington DC, abrufbar unter 
https://www.usccb.org/sites/default/files/issues-and-action/child-and-youth-

https://geistlich.net/vulnerabilisierende-theologien/
https://geistlich.net/vulnerabilisierende-theologien/
https://missbrauchsmuster.de/wp-content/uploads/2025/07/Maria-Sorge_missbrauchsmuster.de_.pdf
https://missbrauchsmuster.de/wp-content/uploads/2025/07/Maria-Sorge_missbrauchsmuster.de_.pdf
https://www.usccb.org/sites/default/files/issues-and-action/child-and-youth-protection/upload/The-Causes-and-Context-of-Sexual-Abuse-of-Minors-by-Catholic-Priests-in-the-United-States-1950-2010.pdf


50 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

protection/upload/The-Causes-and-Context-of-Sexual-Abuse-of-Minors-by-Catholic-Priests-in-the-
United-States-1950-2010.pdf [15.9.2025]. 

Villar Tagle, María Soledad del (2023). „Opfer von Missbrauch in kirchlichen Kontexten als Ort der 
Theologie. Übergänge vom Schweigen zum Wort, von der Vertuschung zur Anerkennung“. In: Con-
cilium Internationale Zeitschrift für Theologie, 59, 406–414. 

Wirth, Mathias, Noth, Isabelle & Schroer, Silvia (2021). Sexualisierte Gewalt und das Problem kirchli-
cher Separatwelten. Eine Hinführung. In: Dies. (Hg.), Sexualisierte Gewalt in kirchlichen Kontexten 
| Sexual Violence in the Context of the Church: Neue interdisziplinäre Perspektiven | New Interdi-
sciplinary Perspectives. Berlin: de Gruyter, 1–25. 

 

Prof. Dr. Ute Leimgruber 
Professur für Pastoraltheologie und Homiletik 
Fakultät für Katholische Theologie 
Universität Regensburg 
93040 Regensburg 
+49 (0) 941 943-3740 
ute.leimgruber@theologie.uni-regensburg.de 

https://www.usccb.org/sites/default/files/issues-and-action/child-and-youth-protection/upload/The-Causes-and-Context-of-Sexual-Abuse-of-Minors-by-Catholic-Priests-in-the-United-States-1950-2010.pdf
https://www.usccb.org/sites/default/files/issues-and-action/child-and-youth-protection/upload/The-Causes-and-Context-of-Sexual-Abuse-of-Minors-by-Catholic-Priests-in-the-United-States-1950-2010.pdf


  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Lukas Golla 

Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 

 
Abstract 

In diesem Beitrag gehe ich der Frage nach, ob und inwiefern die Katechese zum Ort Geistlichen Miss-
brauchs werden kann. Dazu führe ich zunächst grundsätzlich in die derzeitige Beschäftigung mit dem 
Phänomen des Geistlichen Missbrauchs ein, um daran anschließend drei Spannungsfelder zu benennen, 
die aus meiner Sicht risikobehaftete Aspekte für geistlich missbräuchliches Geschehen in katecheti-
schen Kontexten darstellen können: die Struktur und Zielsetzung der Katechese, die Subjekt-Objekt-
Spannung zwischen individueller Glaubensentwicklung und kirchlicher Lehre, und drittens die Rolle von 
Autorität und Macht im katechetischen Prozess. Abschließend unterscheide ich zwischen einem gewalt-
voll-übermächtigenden Handeln und einem jesuanisch-vollmächtigen Handeln in der Katechese. 

In this article, I explore the question of whether and to what extent catechesis can become a place of 
spiritual abuse. To this end, I first provide a basic introduction to the current debate on the phenome-
non of spiritual abuse, before going on to identify three areas of tension which, in my view, may repre-
sent risk factors for spiritually abusive behavior in catechetical contexts: the structure and objectives of 
catechesis, the subject-object tension between individual faith development and church doctrine, and 
thirdly, the role of authority and power in the catechetical process. Finally, I will distinguish between 
violent, overpowering actions and Jesus-like, authoritative actions in catechesis. 

1. Hinführung grundsätzlicher Art (Geistlicher Missbrauch) 

Das Thema des Geistlichen Missbrauchs gewinnt in den letzten Jahren zunehmend an 
Bedeutung. Katharina Kluitmann spricht gar von einer rasanten Entwicklung hinsicht-
lich der Beschäftigung, des Kompetenzgewinns und der Diskursdichte, die sich seit 
dem Jahr 2017 entwickelt habe (Kluitmann 2021, 103). Auch Judith Könemann teilt 
die Wahrnehmung einer stetig wachsenden Aufmerksamkeit für das Phänomen des 
geistlichen oder spirituellen Missbrauchs, besonders in der wissenschaftlichen Ausei-
nandersetzung (Könemann 2024, 89). In der internationalen Forschung, insbesondere 
in evangelisch-lutherischen und evangelisch-freikirchlichen Kontexten begann eine 
Debatte um das Phänomen des Geistlichen Missbrauchs bereits in den frühen 2000er-
Jahren (Haslbeck 2023, 19). In der deutschsprachigen Theologie wird häufig die Ver-
öffentlichung „Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche“ von Doris Reisinger 
als Initialzündung für den sich daran anschließenden Diskurs betrachtet (Butenkem-
per 2023, 19; Kluitmann 2019, 184). Seither ist eine Vielzahl von Veröffentlichungen 
entstanden. In den vergangenen Jahren gab es somit verschiedene Versuche, das Phä-
nomen des Geistlichen Missbrauch zu definieren und zu beschreiben. Doris Reisinger 
umschreibt Geistlichen Missbrauch als eine „Verletzung des spirituellen Selbst-



52 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

bestimmungsrechtes“ (Wagner 2019, 79). Katharina Kluitmann versucht, Geistlichen 
Missbrauch über die dem Geschehen zukommenden Dynamiken zu definieren. 
„Geistlicher Missbrauch ist ein Sammelbegriff für verschiedene Formen emotionalen 
und/oder Machtmissbrauchs im Kontext geistlichen Lebens, vor allem in Formen der 
Einzelbegleitung und in Gemeinschaften und Gemeinden“ (Kluitmann 2021, 106). 
Eine dritte sehr bekannte Definition stammt von Klaus Mertes. Er beschreibt Geistli-
chen Missbrauch als eine Verwechslung von geistlichen Personen mit der Stimme Got-
tes – entweder vonseiten dessen, der begleitet wird, oder dessen, der begleitet, oder 
von beiden Seiten gleichzeitig (Mertes 2019, 93). Darüber hinaus liegen mittlerweile 
verschiedene Versuche vor, das Geschehen von Geistlichem Missbrauch entlang von 
Betroffenenerzählungen zu beschreiben und damit präziser zu fassen. Exemplarisch 
möchte ich die „Zwölf Merkmale und Muster spirituellen Missbrauchs“ nennen, die 
von Ute Leimgruber und Barbara Haslbeck zusammengestellt wurden (Leimgruber & 
Haslbeck 2023, 40f.). Jede Definition läuft Gefahr, Verkürzungen zu implizieren oder 
bestimmte Aspekte außer Acht zu lassen. Viele der genannten Aspekte finden jedoch 
in folgender Definition Widerhall: „Der geistliche Missbrauch ist eine Instrumentali-
sierung der Gottesbeziehung und des Glaubens, mit dem Ziel, damit selbst zu größerer 
Macht über andere zu gelangen und diese von sich abhängig zu machen“ (Witwer 
2021, 96).  
Trotz der bislang erfolgten Annäherungsversuche steckt die Forschung zu Geistlichem 
Missbrauch noch „in den Kinderschuhen“ (Braun 2024, 296). Bisherige Annäherungs-
versuche konzentrieren sich in der Regel auf spezifische Kontexte, in die Geistlicher 
Missbrauch verortet wird. Dazu zählen vor allem die Kontexte Geistlicher Gemein-
schaften, Orden sowie die Praxis der Geistliche Begleitung. Es sei an dieser Stelle da-
rauf verwiesen, dass ich mich hier vor allem auf Ergebnisse der Aufarbeitung Geistli-
chen Missbrauchs in der Katholischen Kirche beschränke. In der Aufarbeitungsstudie 
der Evangelischen Kirche Deutschlands sowie der Diakonie (Forum-Studie) 2024 wer-
den auch Strukturen religiösen Machtmissbrauchs in den Blick genommen. Dabei ste-
hen andere Sozialformen und Orte missbräuchlichen Handelns im Fokus, etwa das 
Pfarrhaus oder die gemeindliche Jugendarbeit (Watzlawik et al. 2024, 300; 542). Per-
spektiv würde es sich sicherlich lohnen, diese Ergebnisse als Ausgangspunkt für ähn-
liche Untersuchungen etwa in der katholischen Jugendarbeit heranzuziehen.  
Im katholischen Diskurs standen bislang vor allem die genannten Sozialformen und 
Strukturorte im Fokus. Trotz nach wie vor wachsender Aufmerksamkeit und Ausdiffe-
renzierung des Diskurses, ergeben sich dadurch gewisse Leerstellen. So fällt auf, dass 
in der bisherigen Literatur insbesondere Frauen als Betroffene im Fokus stehen. Er-
zählungen von Männern als Betroffene sind rar und kaum aufzufinden. Fragen, wie 
sie von Hannah Schulz in Bezug auf den besonderen Charakter von Frauen als Be-
troffene aufgeworfen werden, sind bezüglich des Erlebens von männlichen Betroffe-
nen bislang nicht zu beantworten (Schulz 2019, 1): Wie sind Männer von Geistlichem 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 53 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Missbrauch betroffen? Wie erleben sie Geistlichen Missbrauch? Welchen Einfluss ha-
ben kirchliche Strukturen auf Geistlichen Missbrauch an Männern? 
Eine zweite Leerstelle zeigt sich hinsichtlich der Kontexte, in denen Geistlicher Miss-
brauch auch erlebt werden könnte. So weist Judith Könemann in einem Interview mit 
katholisch.de darauf hin, dass auch die Katechese Ort Geistlichen Missbrauchs und 
geistlich übergriffigen Verhaltens werden könne (Höfling 2025). Über diesen kurzen 
Hinweis hinaus wurde das Verhältnis von Katechese und Geistlichem Missbrauch bis-
her kaum reflektiert. Die folgende Auseinandersetzung soll dazu einen kleinen Beitrag 
leisten.  

2. Katechese und Geistlicher Missbrauch 

Katechese ist ein Sammelbegriff der „verschiedene Formen christlicher Unterweisung 
– wie die Hinführung zu den Sakramenten und die katechetische Begleitung von Men-
schen in unterschiedlichen Lebenssituationen umfasst“ (Scheidler 2018, 1). Zentrales 
Anliegen der Katechese sei es, so Scheidler, „dass Menschen ihr Leben in der Gottes-
beziehung und im Mit-Leben mit der Kirche entfalten können. Dieses allgemeine Ziel 
bezieht sich auf die Grundaufgaben von Christen und Kirche in der Welt, aus denen 
sich Zielrichtungen der Katechese ergeben“ (Ebd., 5). In ähnlicher Weise bringt es das 
jüngste Direktorium für Katechese des Päpstlichen Rates zur Förderung der Neuevan-
gelisierung zum Ausdruck. Katechese sei zum einen ein Geschehen, in der sich das 
„Wirken des Heiligen Geistes manifestiert, der die heilbringende Liebe Gottes in Jesus 
vermittelt und sich weiter hingibt, um dem Leben eines jeden Menschen Fülle zu 
spenden“ (Päpstlicher Rat zur Förderung der Neuevangelisierung 2020, 9). Darüber 
hinaus führt sie „den Gläubigen in das lebendige Erleben der christlichen Gemein-
schaft als wahren Ort des Glaubenslebens ein“ (ebd., 10). 
In der religionspädagogischen Forschung wie in der pastoralen Praxis gibt es sehr viele 
unterschiedliche Auffassungen darüber, was Katechese überhaupt ist und welchen 
Zielen sie sich verordnen solle. In einer Befragung von hauptamtlichen Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeitern im Bereich der Katechese im Jahr 2021, durchgeführt von der 
Arbeitsstelle für missionarische Pastoral der Bischofskonferenz, ging das Verständnis 
dessen, was Katechese überhaupt sei und worauf sie abzielen solle, unter den Befrag-
ten weit auseinander oder widersprachen sich sogar (Hack 2023, 1). Es fiel zudem auf, 
dass die verschiedenen Auffassungen stark von unterschiedlichen Bildern von Kirche 
getragen sind. Die Ergebnisse reichten von einem sehr weiten Katecheseverständnis 
bis hin zu an kirchlichen Traditionen orientierten Beschreibungen (Hermann 2021, 2). 
Ich gehe im Folgenden der Frage nach, ob nicht schon in den Strukturen und Zielen 
von Katechese mögliche Vulnerabilitäten für Geistlichen Missbrauch auszumachen 
sind. Der Begriff der Vulnerabilität ist ursprünglich ein psychologischer Begriff und 
wird insbesondere in der Psychosomatik als Konstrukt verwendet, „mit dem 



54 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

individuelle Dispositionen erkannt werden können, die zu Krankheiten führen“ (Wirtz 
2017, 1808). In der Forschung wird er darüber hinaus herangezogen, um Risikofakto-
ren für die Entstehungen beispielsweise möglicher Verhaltensstörungen zu beschrei-
ben (ebd.). Analog soll der Begriff in diesem Beitrag auf Personen sowie auf wie Be-
grifflichkeiten angewandt werden – etwa den der Katechese und den damit 
verbundenen organisatorischen und inhaltlichen Aspekten. Er beschreibt damit Struk-
turen oder Dispositionen, die geistlich missbräuchliches Geschehen begünstigen oder 
wahrscheinlich machen können.  

a) Ort und Kontext der Katechese 

Kluitmann gibt 2019 Folgendes zu bedenken: „Im katholischen Kontext unseres Lan-
des ist Geistlicher Missbrauch in Gemeinden weniger Thema. Die Gemeinden sind 
heute meist zu groß für eine umfassende Sozialkontrolle“ (Kluitmann 2019, 184). Mit 
dieser Begründung richtet sie den Fokus der Aufmerksamkeit zunächst auf Neue 
Geistliche Gemeinschaften und Ordensgemeinschaften als Orte Geistlichen Miss-
brauchs. Dabei vernachlässigt sie aus meiner Sicht, dass auch in großen pfarreilichen 
Kontexten Dynamiken entstehen können, die eine nahe persönliche Gemeinschaft er-
möglichen – und damit zugleich einen tieferen Einblick in das Sozialleben Einzelner 
schaffen. „Weil kirchliches Handeln als Liturgie, Verkündigung und Diakonie gemein-
schaftliches Tun (Koinonia) ist, findet die Katechese in der Regel in Gruppen statt, um 
gemeinschaftliche Lernwege zu fördern, die mit Bezug zu einer christlichen Gemeinde 
in einem größeren pastoralen Raum realisiert werden“ (Kaupp, Leimgruber & Scheid-
ler 2011, 14). Exemplarisch ließen sich hier die klassischen Settings der Kommunion- 
und Firmvorbereitung, aber auch die Vorbereitung auf das Ehesakrament aufführen. 
Nicht zu vernachlässigen sind darüber hinaus katechetische Kontexte, die über diese 
klassischen Angebote der Gemeindepastoral hinausführen. Immer mehr Menschen 
suchen in sogenannten Glaubenskursen nach Orten, in denen sie den christlichen 
Glauben kennenlernen oder vertiefen können. Glaubenskurse sind Angebote, die das 
Ziel verfolgen, Menschen in einer persönlichen Glaubensbeziehung zu begleiten und 
eine Grundlage für einen persönlichen Glaubensweg zu legen (Hermann 2019, 342).   
Exemplarisch sei hier auf den Alpha-Kurs verwiesen, ein ursprünglich in der anglikani-
schen Kirche entstandenes ökumenisches Konzept, das heute auch in der Katholi-
schen Kirche in Deutschland Anwendung findet. Dieser Kurs, der aus neun bis 12 wö-
chentlichen Treffen sowie einem gemeinsamen Wochenende besteht, soll Menschen 
ermöglichen, Christus und den christlichen Glauben kennenzulernen. Ein Viertel aller 
Alpha-Kurse in Deutschland finden mittlerweile im katholischen Kontext statt. Im Jahr 
2023 waren es insgesamt 539 Kurse (Golla 2024, 142).  
Katechetische Angebote schaffen häufig Kontexte, in denen persönliche Beziehungen 
und Begleitung möglich sind, zugleich entstehen damit auch in pfarrgemeindlichen 
Strukturen Orte, die vulnerabel für geistlich missbräuchliches Geschehen sind. 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 55 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

b) Subjekt und Objekt-Spannung in der Katechese 

Ein zweites Spannungsfeld liegt gewissermaßen im eigentlichen Ziel von Katechese 
inbegriffen: Menschen an den christlichen Glauben heran- und in das Leben der Kir-
che als Glaubensgemeinschaft einzuführen. In ähnlicher Weise bringen es auch die 
Deutschen Bischöfe zum Ausdruck. Sie verstehen Katechese als kirchlichen Dienst am 
Glauben der Menschen, der sich dem Wirken des Heiligen Geistes verdanke. Dieser 
Dienst bestehe in der notwendigen Einführung, Vertiefung und Vergewisserung im 
Glauben (Die deutschen Bischöfe 2004, 9). Katechetische Kontexte sind somit be-
wusst initiierte und organisierte Lehr-Lern-Prozesse. Methodisch und didaktisch wird 
schon seit der Würzburger Synode betont, dass diese partnerschaftlich strukturiert 
und biografieorientiert sein (Lutz 2002, 305) und die Glaubensinhalte zielgruppenori-
entiert elementarisiert werden sollen (Die deutschen Bischöfe 2004, 11). So bewegt 
sich das Handeln in der Katechese in der Spannung zwischen dem Ziel der Hinführung 
zum Glauben der Kirche (Objekt) und der Zielgruppenorientierung bzw. der partner-
schaftlichen Begleitung innerhalb eines katechetischen Prozesses (Subjektorientie-
rung). In den letzten Jahrzehnten gab es immer wieder auch kritische Stimmen, die 
monierten, dass einer der beiden Seiten ein Übergewicht in der Gestaltung der Kate-
chese zukomme. So führte Kardinal Josef Ratzinger schon 1983 in einer vielbeachte-
ten Rede die Krise der Katechese darauf zurück, dass eine Engführung der Inhalte ent-
lang der Erfahrung der Zielgruppe des katechetischen Handelns Vorrang vor dem Ziel 
des Verständnisses des überlieferten Glaubens gegeben würde (Ratzinger 1983, 13). 
Man habe nicht mehr gewagt, den Glauben als organische Ganzheit aus sich selbst 
darzustellen, sondern habe ihn nur noch ausschnitthaft entlang einzelner anthropo-
logischer Erfahrungen vermittelt (ebd., 16). In ähnlicher Weise kritisierte die Theolo-
gin Marianne Schlosser den Verlust der Balance zwischen zwei Dimensionen des Glau-
bensaktes in der Katechese – nämlichen zwischen Fides qua und Fides quae (Schlosser 
2021, 22).  

„Die ausschließliche Betonung des persönlichen Glaubensaktes als eines ver-
trauenden Anhangens an Gott bringt mit sich die Marginalisierung der fides qua 
creditur, d. h. des Geglaubten als Inhalt. Damit geht Hand in Hand das Schwinden 
der kirchlichen Dimension des Glaubens. Die eigene Erfahrung wird wichtiger als 
die Partizipation am Glauben der ganzen zeit- und raum-überspannenden Kirche 
(…)“ (ebd., 22).  

Diese Position blieb nicht unbeantwortet. Der Religionspädagoge Bernhard Grümme 
mahnt angesichts der Kritik Ratzingers an, dass ein Fokus auf die Vermittlung der 
Glaubenslehre dazu führen könne, die Menschen aus dem Blick zu verlieren. Wichtig 
sei es, die Adressaten „selber in den Blick zu nehmen, deren Lebenswelten, deren 
Vorstellungen, deren Sehnsüchte, deren Hoffnungen und Orientierungslosigkeiten zu 
untersuchen. Tut man dies nicht, dann geraten Katechese und Religionsunterricht zur 
fremdbestimmenden Indoktrination“ (Grümme 2017, 139). 



56 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

Der Konflikt spitzt sich schließlich in der Frage zu, ob es überhaupt angemessen sei, in 
katechetischen Prozessen von etwas wie einer Wahrheit an sich zu sprechen, die dem 
Menschen als etwas Objektives gegenübersteht und unabhängig von individuellem 
Verstehen oder der Möglichkeit des subjektiven Nachempfindens Gültigkeit habe, 
oder ob es „in religiösen Lernprozessen immer um die Gestaltung der Doppelpoligkeit 
von Person und Inhalt geht und jeder objektive normative Anspruch erst durch den 
subjektiven Erweis als existenziell ‚wahr‘ und ‚überzeugend‘ bzw. ‚relevant‘ seine Nor-
mativität auch auf individueller Ebene sichern kann“ (Könemann 2023, 59). 
Damit gerät das Anliegen der Katechese als solche in den Blick. Kann es bereits über-
wältigend sein, das, was die Kirche als offenbarte Wahrheit versteht, auch als solche 
vorzustellen oder gerät man dann schon in die Gefahr, die geistliche Autonomie des 
Einzelnen zu gefährden bzw. diese einzuschränken? Käme man zu diesem Schluss, 
würden Katechese und das ihr genuin zukommende Ziel obsolet werden. Wie ließe 
sich aber dann in angemessener Weise über katechetisches Handeln und dem der Ka-
techese zukommenden Auftrag sprechen? 

c) Katechetisches Geschehen als Machtgeschehen – vollmächtige oder bemächtigende 
Katechese 

Der soeben beschriebene Konflikt mündet in der Frage nach Autorität und Macht in 
der Katechese. Autorität und Macht stehen auch im Zentrum dessen, wie die Deut-
schen Bischöfe Geistlichen Missbrauch beschreiben. Die Arbeitshilfe der Deutschen 
Bischofskonferenz versteht Geistlichen Missbrauch als den „Missbrauch geistlicher 
Autorität“. Er zeigt sich in einem manipulativen Umgang mit Aspekten geistlichen Le-
bens, mit dem Ziel, das Gegenüber „auf die vermeintlich allein richtige Spiritualität 
und einzig gottgewollte Lebensweise zu verpflichten“ (Die Deutschen Bischöfe 2023, 
12). „Die Kernressource von Religion, die sie dann in verschiedene Felder einbringt, 
scheint darin zu bestehen, über eine Macht der Moral zu verfügen“, so Amir Dziri und 
Anja Middelbeck-Varwick (Dziri & Middelbeck-Varwick 2019, 11). Sie hinterfragen, ob 
Macht in der Religion überhaupt ein anzustrebendes Ziel sei, denn Macht führe immer 
auch zu Verhältnissen der Abhängigkeit, der Angewiesenheit, des Ausgeliefertseins 
und der Verletzbarkeit (ebd., 12). Auch pädagogische Prozesse seien von Machtfragen 
geprägt, so Grümme (2019, 33f.). Bildung habe letztlich die Selbstkontrolle im Sinne 
der diskursprägenden Akteur:innen zum Ziel, so Grümme in Anlehnung an den Philo-
sophen Michel Foucault (ebd., 36). Auch und insbesondere die Katechese steht damit 
als Ort religiöser Bildung in einer Macht- und Autoritätsspannung. Macht und Macht-
dynamiken scheinen somit für das geistlich-missbräuchlichen Geschehen sowie das 
katechetische Geschehen zentral zu sein.  
Insbesondere für den Zusammenhang von Geistlichem Missbrauch und katecheti-
schem Handeln stellt Hannah Schulz eine zentrale Frage: Was bedeutet eigentliche 
spirituelle Macht (Schulz 2025, 34)? Um darauf näher einzugehen, möchte ich im 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 57 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Folgenden zwei unterschiedliche Machtdefinitionen betrachten, diese dann in einen 
biblischen Bezug setzen und schließlich der Frage nach Geistlichem Missbrauch in der 
Katechese im Sinne eines bemächtigenden oder auch vollmächtigen Geschehens 
nachgehen. 

Macht als Einschränkung der Freiheit des Anderen 

In einem Artikel über Machtmissbrauch in der Kirche rekurriert der Pastoralpsycho-
loge Klaus Kießling auf eine Machtdefinition aus der Sozialpsychologie:  

„Sozialpsychologisch versteht sich Macht oder power als asymmetrische Rela-
tion zwischen Machthaber und Beherrschten, also als Vermögen einer Instanz 
(einer Person, einer Gruppe, einer Institution), nach eigenen Vorstellungen auf 
Andere Einfluss auszuüben – mit dem Ziel, deren Verhalten und Erleben zu kon-
trollieren und womöglich auch gegen Widerstände zu verändern“ (Kießling 
2025, 21f.).  

Diese Definition schließt verschiedene Aspekte ein, die auch anderen Definitionen zu 
eigen sind. Kießling bezieht sich in diesem Zusammenhang beispielsweise auch auf 
den Soziologen Max Weber, der feststellt: „Macht bedeutet jede Chance, innerhalb 
einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Wiederstreben durchzuset-
zen, gleichviel worauf diese Chance beruht“ (Weber 1976, 28). Macht setzt laut dieser 
Definition zunächst eine Hierarchie voraus, in der von oben nach unten agiert wird. 
Diese Hierarchie ermöglicht es schließlich dem Mächtigen, seinen Willen durchzuset-
zen. Dabei schwingt subtil bereits die Möglichkeit des Zwangs mit. Macht tritt somit 
immer dann auf, wenn der Mächtige auf ein mögliches Nein des Machtunterworfenen 
reagieren muss, um dieses Nein in Richtung des eigenen Willens zu lenken. Dieses 
Machtverständnis, so der Theologe Christian Stoll, stehe dem rechtlichen pouvoir 
nahe, dem schließlich die bloße Fähigkeit entspreche, im Zweifel das eigene Anliegen 
notfalls auch mit physischer Gewalt durchzusetzen (Stoll 2025, 561).  

Macht als die die Fähigkeit der Kontinuität des Selbst im anderen 

Eine alternative Machtdefinition legt Byung-Chul Han vor. Machtdefinitionen wie die 
eben beschriebene lassen aus seiner Sicht unterschiedliche Aspekte der Macht außer 
Acht und würden damit der eigentlichen Komplexität von Macht nicht gerecht. Dazu 
zähle unter anderem, dass Macht nie nur in eine Richtung, also monodirektional von 
oben nach unten wirke. So sei beispielweise ein Machthaber bei zunehmender Macht 
auf Berater und die Mitarbeit von Machtunterworfenen angewiesen. Macht sei dann 
zunehmend dialektisch (Han 2025, 13f.) Ein zweiter zentraler Kritikpunkt Hans ist, 
dass viele Machtdefinitionen die Freiheit auf der Seite des sich der Macht Fügenden 
ausschließt oder marginalisiert (ebd., 14). Han selbst definiert Macht folgenderma-
ßen:  



58 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

„Macht befähigt Ego dazu, im Anderen bei sich selbst zu sein. Sie erzeugt eine 
Kontinuität des Selbst. (…) Sie befähigt den Machthaber dazu, im Anderen zu 
sich zurückzukehren. Diese Kontinuität kann sowohl durch Zwang als auch durch 
Gebrauch der Freiheit erreicht werden. Im Falle des Gehorchens, das in Freiheit 
erfolgt, ist das Kontinuum des Ego sehr stabil. Die erzwungene Kontinuität des 
Selbst ist dagegen aufgrund der mangelnden Vermittlung zerbrechlich“ (Han 
2005, 14f.). 

Han fügt damit die Variable der Vermittlung in das Machtgeschehen ein. Macht ver-
helfe einer Person, sich selbst, ihren Willen und ihre Vorstellungen in einer anderen 
Person fortzusetzen und mit den eigenen Zielen in dieser präsent zu sein. „Die Macht 
ist ein Phänomen des Kontinuums. Sie verschafft dem Machthaber einen weiten 
Raum des Selbst“ (Han 2005, 15). Unter Vermittlung versteht Han einen Prozess, der 
dazu führt, dass der Machtunterworfene nicht nur neutral zum Willen des Machtha-
bers steht, sondern vielmehr dem Willen des Machthabers aus freien Stücken zu-
stimmt, ihn bejaht und verinnerlicht. „Die Macht als Zwang besteht darin, eigene Ent-
scheidungen gegen den Willen des Anderen durchzusetzen“ (ebd., 11). Minimale oder 
keine Vermittlung bedeute nur eine geringe oder keine innere Kontinuität zwischen 
Ego und Alter – Macht schlägt dann in Gewalt um (ebd., 15).  

„Mehr Vermittlung enthält dagegen jene Macht, die nicht gegen den Handlungs-
entwurf des Anderen, sondern aus ihm heraus wirkt. (…)  Statt gegen eine be-
stimmte Handlung Alters vorzugehen, beeinflußt oder bearbeitet sie das Hand-
lungsumfeld oder -vorfeld Alters so, daß sich Alter freiwillig auch ohne negative 
Sanktionen für das entscheidet, was Egos Willen entspricht. Ohne jede Gewalt-
ausübung nimmt der Machthaber Platz in der Seele des Anderen“ (ebd., 11). 

Die Unterschiede beider Machtbegriffe treten deutlich hervor. Der eine schließt die 
Möglichkeit der freien Unterordnung aus. Machtgeschehen geschieht hier im Zweifel 
gegen den Willen des Machtunterworfenen und geht damit immer mit einer Bevor-
mundung, mit Unfreiheit, Unterdrückung und Einschränkung einher. Hans Definition 
wiederum schließt Machtausübung und Freiheit nicht kategorisch aus, sondern 
knüpft das Verhältnis an die Kategorie der Vermittlung.  
In diesen beiden Definitionen wird bereits deutlich, wie verschieden schließlich auch 
das Nachdenken über geistliche Macht geprägt sein kann, abhängig davon, welchen 
Machtbegriff man voraussetzt. Im Falle der ersteren Definition muss die Ausübung 
geistlicher Macht – gleich, welche Intention sie verfolgt – kritisch betrachtet werden. 
Die Definition Hans schafft mit der Vermittlung ein Moment, das absolute Macht des 
Herrschenden und absolute Freiheit des Beherrschten nicht ausschließt. (Geistliche) 
Macht kann gewaltvoll sein, muss sie aber nicht. 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 59 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Macht und Vollmacht als biblische Kategorien 

Wird in biblischen Texten über die Wirkkraft des Handelns Jesu gesprochen, steht in 
englischen Bibelübersetzungen häufig power oder authority, wo sich im griechischen 
Text ursprünglich das Wort ἐξουσία und in der Vulgata die Übersetzung potestas fin-
det. In der deutschen Einheitsübersetzung findet sich an dieser Stelle meist das Wort 
Vollmacht. Thomas Söding beschreibt dessen Bedeutung folgendermaßen: „Es be-
schreibt ein Können, das legitim ist, ein Recht, das Freiheit, eine Kompetenz, die Cha-
risma ist“ (Söding 2025, 565). Wer mit Vollmacht handle, folge ohne Zwang einem 
Auftrag. Die in Vollmacht Handelnden identifizieren sich vollkommen mit dem, für 
den sie eintreten und den sie verkünden. Die Synoptiker sprechen von der Vollmacht 
Jesu immer im Kontext der Verheißung und Befreiung der Welt durch Gottes Handeln. 
Beispielhaft führt Söding etwa die Zusage Jesu an, als Menschensohn auf Erden die 
Sünden vergeben zu können (Mk 2,5; Mt 9,6; Lk 5,24) (ebd., 565). Zugleich ist auch 
bei den Synoptikern das Verständnis der Vollmacht Jesu nicht als absolut. „In allen 
synoptischen Evangelien erweist die Ohnmacht nicht die Leere der Vollmacht und die 
Vollmacht nicht die Leere der Ohnmacht Jesu“ (ebd., 566). Vielmehr vollende sich die 
Vollmacht Jesu in der Ohnmacht des Kreuzes, indem er sich hingibt als „Lösegeld für 
viele“ (Mk 10,45; Mt 20,28). Jesu Vollmacht stehe ganz im Dienst der Heilsvermittlung 
(ebd.). Der Zuspruch Jesu an seine Jünger umfasst schließlich auch den Auftrag, eben 
in dieser Vollmacht zu handeln – immer mit dem Ziel das Evangelium zu verkünden. 
Von Anfang an sei es eine Versuchung gewesen, diese Vollmacht als Privileg der Jün-
ger auszulegen und die Nähe zu Jesus als Mittel zu nutzen, um Macht über Menschen 
auszuüben, beispielsweise indem sie den Zugang zu Jesus regulierten, die eigene Deu-
tungshoheit über Jesu Worte erklärten oder eine eigene Vormachtstellung suchten 
(ebd., 572). Diese Missdeutung verlangte immer wieder nach einer Umkehr im Sinne 
des jesuanischen Aufrufes: „Wer Erster sein will, sei Letzter und Diener von allen“ (Mk 
9, 35; vgl. Mk 10, 43–44; Mt 20, 26–27; Lk 22, 26). „Nur wenn sie [die Jünger] ihre 
Vollmacht als Dienst wahrnehmen und ihren Dienst in der Vollmacht Jesu verrichten, 
können sie wirken, wie es der Sendung Jesu entspricht“ (ebd.).  

3. Katechese als Moment der vollmächtigen Vermittlung 

Ich bin in diesem Beitrag der Frage nachgegangen, ob die Katechese in sich gewisse 
Vulnerabilitäten für geistlich missbräuchliches Geschehen aufweist. 
Auf den ersten Blick lässt sich diese Frage bejahen. Allein der organisatorische Rah-
men kann gewisse Ähnlichkeiten etwa zur Geistlichen Begleitung aufweisen, z. B. die 
Regelmäßigkeit der Treffen, die überschaubare Größe der Gruppe sowie der zumeist 
bestehende Bezug zur einer übergeordneten Größe wie etwa der Kirchengemeinde 
und damit eine kontrollierbare Zugehörigkeit. 



60 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

In einem nächsten Schritt bin ich auf die Subjekt-Objekt-Spannung eingegangen, mit 
der die Katechese konfrontiert ist. Die Katechese verfolgt das Ziel, in den Glauben der 
Kirche einzuführen. Die Inhalte dieses Glaubens werden als geoffenbarte Wahrheiten 
verstanden und das Leben der Kirche als Weg einer Glaubensgemeinschaft, die diesen 
Glauben gemeinsam leben möchte. Lehr-Lern-Prozesse sollen hier dialogisch gestal-
tet und prozesshaft angelegt sein. Dennoch bleiben die eben genannten Aspekte 
Kerngegenstand katechetischen Handelns. Ist damit das Anliegen der Katechese per 
se eine potenzielle Gefährdung der spirituellen Autonomie des Individuums und da-
mit geistlich missbräuchlich? 
Dies führt zur Frage, welcher Machtbegriff im Diskurs um Geistlichen Missbrauch und 
im katechetischen Geschehen vorausgesetzt wird. Ein skeptischer Machtbegriff, wie 
er hier als Möglichkeit eingebracht wurde, setzt Macht meist mit potenzieller Gewalt 
und Unterdrückung in Verbindung. Auch die Katechese wurde als grundsätzlich 
machtvolles Geschehen identifiziert. Es wurde jedoch auch deutlich: Wenn in kate-
chetischen Lernprozessen eine Dynamik entsteht, die dem Menschen mithilfe einer 
auf Hierarchie begründeten gewaltvollen Macht von oben herab Inhalte aufgibt, wird 
Katechese zur Gewalt, die jede freie Aneignung ausschließt. 
Folgt man jedoch den Ausführungen Södings, verändert das die Dynamik des Macht-
geschehens in der Katechese. Das (Voll)Machtverständnis, das die Synoptiker entlang 
des Handelns Jesu aufzeigen, ist keines, das gewaltvoll übermächtigend eine Bot-
schaft aufzwingt. Vielmehr ruft es zu dazu auf, in der Nachfolge Jesu und als Diener:in 
des Nächsten zu handeln. 
Die Radikalität des Zuspruchs und Anspruchs Jesu und seiner Reich-Gottes-Botschaft 
sowie die Haltung, die sich daraus für katechetisches Handeln ableitet, lässt sich ent-
lang des folgenden Zitats aufzeigen: „Wer eine absolute Macht erreichen will, wird 
nicht von der Gewalt, sondern von der Freiheit des Anderen Gebrauch machen müs-
sen. Sie wird in dem Moment erreicht, in dem die Freiheit und die Unterwerfung ganz 
zusammenfallen“ (Han 2005, 14). Jesu Vollmacht steht im Dienst der Heilsvermittlung 
– nicht ohne den Anspruch auf absolute Macht und Autorität –, aber zugleich kulmi-
nierend in der sich hingebenden Ohnmacht am Kreuz. Wenn Han von der Vermittlung 
als entscheidende Größe für die Kontinuität des Machtvollen innerhalb seines Macht-
bereiches spricht, so zeigt sich im Kreuz Jesu Machthandeln und sein Weg der Ver-
mittlung – der Weg der sich kleinmachenden Hingabe als radikaler Weg der freiheit-
gebenden Vermittlung, und damit zugleich der Ruf in die sich immer wieder neu 
übereignende Nachfolge. Es braucht daher immer wieder die Erinnerung, wer der ei-
gentliche Gegenstand katechetischen Handelns ist, damit Katechese nicht zu einem 
übermächtigenden Geschehen wird. Es geht schlussendlich nicht um die Vermittlung 
von Inhalten, eines Lehrgegenstands oder eines Dogmengebäudes, sondern um die 
Begegnung mit Christus selbst. „Von der Gegenwart Jesu her deuten sich alle Formen 
christlichen Gottesdienstes, christlicher Verkündigung, christlichen Gemeinschafts-



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 61 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

dienstes und christlichen Liebesdienstes. Wir dürfen uns immer neu fragen: Ist Jesus 
selbst die Mitte der Katechese?“ (Oster 2021, 121). 
 

Literaturverzeichnis 

Bernd Lutz (2002). Katechese in der Gemeinde, in: Gottfried Bitter u. a. (Hg.), Neues Handbuch religi-
onspädagogischer Grundbegriffe. München: Kösel, 305–310. 

Braun, Rüdiger (2024). Noch in den Kinderschuhen: Forschung zum geistlichen Missbrauch. In: Zeit-
schrift für Religion und Weltanschauung 87/4, 296–302. 

Butenkemper, Stephanie (2023). Toxische Gemeinschaften. Geistlichen und emotionalen Missbrauch 
erkennen, verhindern und heilen. Freiburg: Herder. 

Die deutschen Bischöfe (2004). Katechese in veränderter Zeit. In: Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz (Hg.), Die Deutschen Bischöfe Nr. 75, 3., korrigierte Auflage 2016. Bonn. 

Die Deutschen Bischöfe (2023). Missbrauch geistlicher Autorität. Zum Umgang mit Geistlichem Miss-
brauch. In: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Arbeitshilfen Nr. 338. Bonn. 

Dziri, Amir & Middelbeck-Varwick, Anja (2017). Religion und Macht: Einführung in ein Spannungsfeld. 
In: Christian Ströbele u. a. (Hg.), Welche Macht hat Religion?: Anfragen an Christentum und Islam. 
Regensburg: Friedrich Pustet, 11–15. 

Forschungsverbund ForuM (Hg.) (2024). Abschlussbericht. Forschung zur Aufarbeitung von sexuali-
sierter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der Evangelischen Kirche und Diakonie in 
Deutschland. Hannover, abrufbar unter https://www.forum-studie.de/wp-content/uplo-
ads/2024/02/Abschlussbericht_ForuM_21-02-2024.pdf [25.11.2025]. 

Golla, Lukas (2024). How Can One Still Speak of God Today? Catechesis and Spiritual abuse. In: Bert 
Roebben, Marina Kiroudi, Barbara Niedermann (Hg.), Designs of Meaning. Religious Educational 
Research under Construction. Freiburg: Herder, 132–152. 

Grümme, Bernhard (2017). „Die Jugend im Religionsunterricht ist auch nicht mehr die, die sie mal 
war“: Der Pluralismusbegriff der Religionspädagogik und seine Tragfähigkeit angesichts neuerer 
Jugendforschungen. In: PS 20/4, 137–154. 

Grümme, Bernhard (2019). Religionspädagogische Denkformen. Eine kritische Revision im Kontext 
von Heterogenität. Freiburg: Herder. 

Hack, Jasmin (2023). Mehr als Glaubensunterweisung. In: Eúangel: Magazin für missionarische Pasto-
ral/2 (2023), abrufbar unter: https://www.euangel.de/ausgabe-2-2023/aktuelle-studie/mehr-als-
glaubensunterweisung.pdf [23.4.2025], 1–5. 

Han, Byung-Chul (2005). Was ist Macht? Stuttgart: Reclam (= Universal-Bibliothek Nr. 18356). 

Haslbeck, Barbara, Leimgruber, Ute, Nagel, Regina & Rath, Philippa (Hg.) (2023). Selbstverlust und 
Gottentfremdung. Spiritueller Missbrauch an Frauen in der katholischen Kirche. Ostfildern: Pat-
mos. 



62 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

Hermann, Markus-Liborius (2019). Glaubenskurse für junge Menschen. In: Angela Kaupp & Patrik C. 
Höring (Hg.), Handbuch Kirchliche Jugendarbeit: Für Studium und Praxis. Freiburg: Herder, 332–
347. 

Hermann, Markus-Liborius (2021). Eine Standortbestimmung zur Katechese in den deutschen (Erz-
)Diözesen. Erfurt, abrufbar unter https://kamp-erfurt.de/fileadmin/user_upload/arti-
kel_pdf/2021-04-23_-_KAMP_Auswertung_Fragebogen_Katechese.pdf [25.11.2025]. 

Höfling, Gabriele (2025). „Du verschenkst Deine Berufung“: Wenn Katecheten übergriffig werden. 
Religionspädagogin über missbräuchliches Verhalten in der Gemeindepastoral. Bonn, abrufbar un-
ter https://www.katholisch.de/artikel/58341-du-verschenkst-deine-berufung-wenn-katecheten-
uebergriffig-werden [26.4.2025]. 

Kaupp, Angela, Leimgruber, Stephan & Scheidler, Monika (2011). Einführung. In: Dies. (Hg.), Hand-
buch der Katechese: Für Studium und Praxis. Freiburg: Herder, 11–20. 

Kießling, Klaus (2025). Zeichen und Werkzeug des Heils oder des Unheils? Kirche im Angesicht geist-
lichen Machtmissbrauchs. In: Diakonia 56/1,19–26. 

Kluitmann, Katharina (2019). Was ist Geistlicher Missbrauch? Grenzen, Formen, Alarmsignale, Hilfen. 
In: Ordenskorrespondenz 60/2, 184–192. 

Kluitmann, Katharina (2021), Geistlicher Missbrauch. Die rasante Entwicklung eines uralten neuen 
Themas. In: Tobias Hack, Richard Hartmann & Stephan Lauber (Hg.), Machtmissbrauch und Gewalt 
– religiöse Versuchung und Versagen der Kirche. Würzburg: Echter, 103–132. 

Könemann, Judith (2023). Zum Normativitätsanspruch in der Religionspädagogik. In: Gunda Werner, 
Saskia Wendel & Jessica Scheiper (Hg.), Ewig wahr?: Zur Genese und zum Anspruch von Glaubens-
überzeugungen. Freiburg: Herder, 57–68. 

Könemann, Judith (2024). Geistlicher Missbrauch. Überlegungen zum Genderbias in der Aufarbeitung 
und zum Begriffsdiskurs. In: Klaus Kießling, Lisa Straßberger, Dewi Suharjanto, Knut Wenzel, Hil-
degard Wustmans (Hg.), Verstellte Heiligkeit: Erfahrungen mit Scham und Schuld: Theologische 
Aufbrüche zu mehr Gerechtigkeit. Ostfildern: Patmos, 89–100. 

Leimgruber, Ute & Haslbeck, Barbara (2023). Angriff auf das Innerste. Hinführung zu den Berichten 
über spirituellen Missbrauch. In: Barbara Haslbeck u. a. (Hg.), Selbstverlust und Gottentfremdung: 
Spiritueller Missbrauch an Frauen in der katholischen Kirche. Ostfildern: Patmos, 17–57. 

Mertes SJ, Klaus (2019). Geistlicher Missbrauch. Theologische Anmerkungen. In: Stimmen der Zeit 
144/2, 93–102. 

Oster SDB, Stefan (2021). Der Primat der Begegnung – Katechese und neue Evangelisierung. In: Mar-
kus Graulich (Hg.), Katechese und die Herausforderungen heute. Kißlegg: Fe-Medienverlag, 113–
130. 

Päpstlicher Rat zur Förderung der Neuevangelisierung (2020). Direktorium für die Katechese. In: Ver-
lautbarungen des Heiligen Stuhls Nr. 224. Bonn.  

Ratzinger, Joseph (21986), Einführung in das Christentum. München: Kösel. 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 63 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Scheidler, Monika (2015). Art. Katechese/Katechetik. In: Wissenschaftlich Religionspädagogisches Le-
xikon im Internet, abrufbar unter: https://www.die-bibel.de/ressourcen/wirelex/10-lernorte-
und-institutionen-religioeser-bildung/katechese-katechetik [25.11.2025]. 

Schlosser, Marianne (2021). Durch Katechese vertraut werden mit Gottes Offenbarung, In: Markus 
Graulich (Hg.), Katechese und die Herausforderungen heute. Kißlegg: Fe-Medienverlag, 17–50. 

Schulz, Hannah A. (2020). Geistlicher Missbrauch – ein Frauenthema? In: Eúangel: Magazin für missi-
onarische Pastoral 11/2, 1–6, abrufbar unter https://www.euangel.de/ausgabe-2-2020/perspek-
tive-geschlecht/geistlicher-missbrauch-ein-frauenthema.pdf [11.6.2024]. 

Schulz, Hannah A. (2025). Entwicklungslinien der Thematik in der katholischen Kirche in Deutschland. 
In: Ulrike Gentner & Peter Hundertmark (Hg.), Spirituellen Missbrauch verhindern: Wegweiser für 
Prävention und Intervention. Würzburg: Echter, 19–36. 

Söding, Thomas (2025). Vollmacht von Gott für die Menschen. Die Autorität Jesu und sein Heilsdienst 
im Spiegel der Evangelien In: Communio 54/6, 564–574. 

Stoll, Christian (2025). Autorität. In: Communio 54/6, 561–563. 

Wagner, Doris (2019). Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche, Freiburg: Herder. 

Weber, Max (51976). Wirtschaft und Gesellschaft, 1. Halbband, Tübingen: Mohr Siebeck. 

Wirtz, Markus Antonius (182017), Art. Vulnerabilität. In: Ders. (Hg.), Dorsch – Lexikon der Psychologie. 
Bern: Hofgrefe, 1808. 

Witwer, Anton (2021). Geistlicher Missbrauch – Eine „Vergewaltigung“ der göttlichen Tugenden. 
Missbrauch von Glaube, Hoffnung und Liebe. In: Gerhard Hörting (Hg.), Grauzonen in Kirche und 
Gesellschaft – geistiger Missbrauch. Wien: Lit, 95–102.  

 
 
Lic. theol. Lukas Golla M. Ed. 
Referent des Sachverständigenrates zum Schutz vor sexuellem Missbrauch und Gewalterfahrungen 
bei der Deutschen Bischofskonferenz 
Freiberuflicher Sexualpädagoge, Fachkraft für Kinderschutz und Paar- und Sexualberater 
info(at)lukasgolla(dot)de 
www.lukasgolla.de 

 

http://www.lukasgolla.de/




DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 

Matthis Glatzel 

„Er sitzt zur rechten Gottes“ 
Kampffelder und Topoi des ‚rechten Christentums‘ 

Skizze eines Projekts 

Abstract 

Der Beitrag versteht sich als Darstellung eines anvisierten Projektvorhabens. Dieses Projekt setzt sich 
mit dem Phänomen des rechten Christentums auseinander, das sich als Negativfolie zu einem als links 
wahrgenommenen Mainstream-Christentum versteht und in Deutschland wesentlich durch die Bewe-
gung der ‚Neuen Rechten‘ orchestriert wird. Durch den Ausgriff auf christliche Symbolbestände soll das 
christliche Ethos insgesamt für die eigene politische Agenda fruchtbar gemacht werden. Im Projektvor-
haben sollen dabei akademische Positionen untersucht werden, die aus dem Umfeld der Neuen Rech-
ten stammen. Als zentrale Topoi dieses ‚rechten Christentums‘ erscheinen dabei Politisierung, Anthro-
pologie sowie innere und äußere Feinde. So wird die Kritik an Universalismus, Inklusion, Genderfragen 
und Liberalismus mit Abgrenzung gegenüber „fremden“ Religionen, insbesondere dem Islam verbun-
den. Historische und gegenwärtige Strömungen reichen von konservativ-lutherischen Linien über na-
turrechtlich orientierten Katholizismus bis hin zu genuin neurechten Deutungen. Insbesondere in Aus-
einandersetzung mit dem christlichen Universalismus scheint das Projekt an argumentatorische 
Spannungen zu geraten. Derartige Spannungen weiter auszuloten, um auf ihrer Basis eine Grundlage 
für eine normativ geleitete kritische Auseinandersetzung mit dem ‚rechten Christentum‘zu ermöglichen 
Ziel des avisierten Projektes sein. 

This article is intended as a presentation of a planned project. This project deals with the phenomenon 
of right-wing Christianity, which sees itself as a negative foil to mainstream Christianity, perceived as 
left-wing, and is orchestrated in Germany primarily by the ‘New Right’ movement. By drawing on Chris-
tian symbols, the Christian ethos as a whole is to be made fruitful for its own political agenda. The 
project aims to examine academic positions that originate from the New Right milieu. The central topoi 
of this ‘right-wing Christianity’ appear to be politicization, anthropology, and internal and external en-
emies. Criticism of universalism, inclusion, gender issues and liberalism is thus linked to a distinction 
from “foreign” religions, especially Islam. Historical and contemporary trends range from conservative 
Lutheran lines to natural law-oriented Catholicism to genuinely New Right interpretations. Particularly 
in its examination of Christian universalism, the project seems to encounter argumentative tensions. 
The aim of the proposed project is to further explore such tensions in order to use them as a basis for a 
normatively guided critical examination of ‘right-wing Christianity’. 

1. Das ‚rechte Christentum‘ als Signatur eines Gegenprojektes

Im Jahr 2018 erschien im neurechten Ares-Verlag ein Band mit dem Titel „Rechtes Chris-
tentum? Der Glaube im Spannungsfeld von nationaler Identität, Populismus und Hu-
manitätsgedanken“. Das programmatische Anliegen verraten die Herausgeber in ihrer 
Einleitung: „[…] denn rechtskatholische wie rechtsprotestantische Ansätze weisen in 
der Geschichte ein nicht irrelevantes Potenzial auf, das partiell bis in die unmittelbare 



66 Matthis Glatzel 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 

Gegenwart reicht“ (Dirsch, Wawerka & Münz 2018, 12). Allein der Titel „Rechtes Chris-
tentum?“ macht deutlich, dass das eigene Programm im Selbstverständnis eines Ge-
genprojektes auftritt. Der Gegner ist ein vermeintlich homogenes politisch linkes Chris-
tentum, das seit einiger Zeit die gesellschaftliche Hegemonie erlangt habe. Damit kann 
das Phänomen des ‚rechten Christentum‘ als „Gegenprojekt“ (Fritz 2021, 12) charakte-
risiert werden. Das erstrebte Ziel wird deutlich anhand der Unterscheidung zwischen 
der bürgerlichen und der politischen Gesellschaft, wie sie Alain de Benoiste, zentraler 
Vordenker der französischen Nouvelle Droite, programmatisch rezipiert. Politische 
Macht, so die Überzeugung Gramscis, kann nur erreicht werden, wenn zuvor kulturelle 
Macht erlangt worden ist. Teil der kulturellen Sphäre bzw. der bürgerlichen Gesellschaft 
ist gleichermaßen die Religion und damit auch die christliche Ethik (Benoiste 2017, 72). 
Der genannte Band greift damit exemplarisch als programmatische Formulierung eines 
‚rechten Christentums‘ auf eben dieses christliche Ethos aus. Im Rahmen dieser Strate-
gie suchen die Vertreter*innen der Neuen Rechten gezielt den Anschluss an ein kon-
servativ-christliches Milieu. Eingeladen werden sie, in zentralen neurechten Publikati-
onsorganen wie der Sezession, der Jungen Freiheit oder weiteren zu veröffentlichen. 
Auch solche eingeladenen Vertreter*innen gilt es, so meine Ausgangsthese, als Teil des 
‚rechten Christentums‘1 zu begreifen.  
Der Begriff ‚Neue Rechte‘ schließlich stellt ein Eigenetikett dar, dem sich in der Fremd-
zuschreibung angeschlossen wurde. Es bezeichnet eine Strömung des Rechtsextremis-
mus mit intellektuellem Selbstverständnis , die sich in vermeintlicher Tradition zu Moh-
lers Geschichtskonstruktion der  sog. ‚Konservativen Revolution‘ (Mohler 1999) 
versteht und eine Rechtsverschiebung des gesellschaftlichen Diskurses anstrebt. Im Un-
terschied zur alten Rechten versucht sie, sich dabei bewusst in Diskontinuität zum Na-
tionalsozialismus zu inszenieren (vgl. Weiß 2017; 2025). Der zuvor genannte Band ver-
folgt nicht nur das gleiche strategische Ziel wie die Neue Rechte, sondern mit Martin 
Lichtmesz, Matthias Matussek und Caroline Sommerfeld versammelt er ebenfalls nam-
hafte Vertreter*innen dieser Bewegung. Das Gegenprojekt des ‚rechten Christentums‘ 
kann damit als Produkt der Bewegung der ‚Neuen Rechten‘ gedeutet werden.  

2. Das Material: Die Theoretiker*innen des ‚rechten Christentums‘ 

Im Anschluss an Marcia Pally warnt der deutsche Religionssoziologe Hans Joas davor, 
dass in der Auseinandersetzung mit extrem rechten Christentumsdeutungen ein ‚Othe-
ring‘ drohe, das dazu führe, mögliche Rechtfertigungen für jene Positionen nicht ernst 

 
1  Hier und in Folge werde ich den Begriff des ‚rechten Christentums‘ für diese von der Neuen Rechten 

ausgehenden Strömung verwenden. Der Begriff ‚extrem rechte Christentumsdeutung‘ ist 
demgegenüber weiter bestimmt und bezeichnet jeden Anschluss an das Christentum, der im 
politikwissenschaftlichen Verständnis als rechtspopulistisch, rechtsradikal oder rechtsextrem gelten 
kann.  



„Er sitzt zu rechten Gottes“   67 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 

genug zu nehmen (vgl. Joas 2021, 413). Demgegenüber will das anvisierte Projekt eine 
theoretische Auseinandersetzung mit dem ‚rechten Christentum‘ wagen, die nach der 
inneren Plausibilität der hier gebotenen Argumentationsgänge fragt. Im Anschluss an 
diese Rekonstruktion zielt die Auseinandersetzung in Rekurs auf mögliche Spannungen 
innerhalb der Argumentation auf eine normative Abgrenzung.   
Ausgehend von dieser Fragestellung ordnet sich das Material der Untersuchung, das 
sich an zwei Leitlinien orientiert. Einerseits soll der Begriff ‚rechtes Christentum‘ in ers-
ter Linie nicht auf einen Begriff von rechts, rechtsradikal, rechtspopulistisch oder 
rechtsextrem zurückgeführt werden. Zum einen sind die Begriffe in der politikwissen-
schaftlichen Debatte mitunter umstritten (vgl. Minkenberg 2018), zum anderen müsste 
die schwierige Frage der Abgrenzung zwischen rechtsradikal und konservativ bereits im 
Vorfeld der Untersuchung geleistet werden. Demgegenüber soll der Begriff des ‚rech-
ten Christentums‘ in heuristischer Absicht am Milieu festgemacht werden. Konkret 
greife ich auf Publikationen zurück, die entweder unmittelbar aus dem Umfeld der 
Neuen Rechten stammen oder von Autor*innen verfasst wurden, die in zentralen Pub-
likationsorganen der Neuen Rechten (Sezession, Junge Freiheit, Blaue Narzisse, Cato 
oder Tichys Einblick) publiziert haben. Damit stehen diese Autor*innen, wenn sie nicht 
selbst Teil der Neuen Rechten sind, doch mindestens in einer weltanschaulichen Nach-
barschaft. Darüber hinaus soll es dem in Auseinandersetzung mit Joas entwickelten An-
spruch gemäß um eine Auseinandersetzung mit Autor*innen gehen, die eine akademi-
sche Ausbildung genossen haben, weshalb ihre Ausführungen als eine theoretische 
Selbstklärung dieses ‚rechten Christentums‘ verstanden werden können. Zuletzt soll 
der Versuch unternommen werden, gleichermaßen katholische als auch protestanti-
sche Positionen zu untersuchen. Dabei soll gezeigt werden, dass sich die Topoi der Aus-
einandersetzung innerhalb beider Konfessionen stark ähneln, sich jedoch naturgemäß 
im Hinblick auf die theologische Argumentation Binnendifferenzen ausmachen lassen.    
Für den protestantischen Bereich empfiehlt sich eine Auseinandersetzung mit Karlheinz 
Weißmann, Benjamin Hasselhorn, Harald Seubert, Thomas Wawerka und Klaus-Rüdi-
ger Mai. Weißmann ist studierter Theologe und Historiker. Gegenwärtig sitzt er im Ku-
ratorium der AfD-nahen Desiderius-Erasmus-Stiftung. Er gilt trotz seines Bruchs mit Ku-
bitschek im Jahr 2014 als zentraler Ideengeber der Neuen Rechten (Weiß 2017, 87; 
Claussen 2021). Dessen Göttinger Schüler Benjamin Hasselhorn ist ebenfalls publizis-
tisch hochfrequent aktiv und wurde in Berlin mit einer Arbeit über die Politische Theo-
logie Wilhelms II. im Fach Systematische Theologie promoviert. Harald Seubert ist 
schließlich sogar Professor für Philosophie und Religionswissenschaften an der Hoch-
schule in Basel. Zentral für seine Auseinandersetzungen ist die Formulierung eines ‚kon-
servativen Protestantismus‘, wie er ihn etwa im Anschluss an den deutschnationalen 
Protestanten Alexander Evertz formuliert (Seubert 2010; Seubert 2018). Ein absolvier-
tes Vikariat kann wiederum Thomas Wawerka vorweisen. Nichtsdestotrotz wurde er 
nicht in den aktiven Dienst der sächsischen Landeskirche übernommen und tritt viel-
mehr mit Publikationen zur politisch-rechten Bedeutung des Christentums hervor. 



68 Matthis Glatzel 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 

Zuletzt ist Klaus-Rüdiger Mai zu nennen. Für die protestantische Seite erfüllt er die 
Funktion eines wichtigen Brückengliedes. Er publiziert sowohl in neurechten als auch in 
kirchlichen Organen. So taucht Mai als Kritiker in Publikationen des EKD Zentrums für 
Genderfragen auf.  
Auf katholischer Seite setze ich mich mit Wolfgang Ockenfels, Felix Dirsch, David Engels, 
Martin Lichtmesz und Gabriele Kuby auseinander. Ockenfels war ähnlich wie Weiß-
mann im Kuratorium der Desiderius-Erasmus-Stiftung tätig. Bis 2015 war der studierte 
Theologe Professor der Universität Trier und ist gegenwärtig Chefherausgeber der Zeit-
schrift Neue Ordnung. Dirsch hingegen ist studierter Politikwissenschaftler und insbe-
sondere durch die Herausgabe des Bandes ‚Rechtes Christentum‘ und seiner eigenen 
Monografie ‚Rechtskatholizismus‘ für die Untersuchung einschlägig. In beiden ist er um 
eine nationalistische und anti-modernistische Christentumsdeutung bemüht. Engels 
wiederum ist Vorsitzender der Oswald-Spengler-Gesellschaft. In seinem Projekt ‚Reno-
vatio Europae‘ versucht er, das Christentum für eine Islam- und liberalismusfeindliche 
Weltanschauung anschlussfähig zu machen. Gegenwärtig ist Engels Professor für römi-
sche Geschichte in Brüssel. Martin Lichtmesz hingegen, dessen bürgerlicher Name ei-
gentlich Martin Semlitsch lautet, ist eine Zentralgestalt innerhalb der Neuen Rechten. 
In seiner Monografie „Kann nur ein Gott uns retten“ versucht er sich an einer positiven 
Deutung des Christentums für die völkische Ideologie der Neuen Rechten. Zuletzt ist 
Gabriele Kuby zu nennen, die ähnlich wie Klaus-Rüdiger Mai auflagenstark rezipiert 
wird und sich vornehmlich auf sexualpolitische Themen konzentriert. Ihre Schrift ‚Sexu-
elle Revolution‘ konnte sie sogar Papst Benedikt XVI. überreichen (Marschütz 2023, 38).  
Für alle genannten Autor*innen gilt, dass sie eine mitunter weitreichende akademische 
Ausbildung genossen haben und sich in einschlägigen Publikationsorganen der Neuen 
Rechten regelmäßig mit Aufsätzen zu Wort melden.  

3. Vorgehen: Toposanalyse  

Unter methodischen Gesichtspunkten greift die Untersuchung auf die Toposanalyse zu-
rück, wie sie der Literaturwissenschaftler Martin Wengeler entwickelt hat (vgl. Wenge-
ler 2007). Unter Topos versteht Wengeler ein Argumentationsmuster und damit eine 
formale Struktur, die unabhängig ihrer konkreten inhaltlichen Ausgestaltung an unter-
schiedlichen Orten identifiziert werden kann. Ziel der Untersuchung ist die Darstellung 
gemeinsamer Argumentationsstrukturen in ihrer Verbreitung auf einem weiten Feld. 
Gleichermaßen wird damit die Darstellung von Kontinuitätslinien in die akademisch in-
stitutionalisierte Theologie möglich. Dabei soll die Untersuchung zeigen, dass die ein-
zelnen Topoi nicht auf das Feld des ‚rechten Christentums‘ begrenzt sind, sondern bis 
weit in den akademischen Mainstream reichen. Das ‚rechte Christentum‘ ist als das ‚An-
dere‘ nicht hinreichend beschrieben, vielmehr gilt es hier Übergänge und Kontinuitäten 
auszumachen. Darüber hinaus soll die Toposanalyse zeigen, dass das ‚rechte 



„Er sitzt zu rechten Gottes“   69 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 

Christentum‘ trotz der konfessionellen und institutionellen Heterogenität sich anhand 
einer Grundstruktur beschreiben lässt.  

4. Die Topoi 

In Folge sollen die einzelnen Topoi vorgestellt werden. Sie lauten: Politisierung, Anth-
ropologie, innere Feinde, äußere Feinde. In einem ersten Schritt werden die einzelnen 
Topoi erläutert, um in einem weiteren Schritt nach dem Umgang des ‚rechten Christen-
tums‘ mit theologischen Traditionen zu fragen.  

4.1. Topos 1: Politisierung 

Der Topos der Politisierung ist entscheidend für den Charakter des ‚rechten Christen-
tums‘ als negativ charakterisiertes Oppositionsphänomen. Der Vorwurf lautet, das ver-
meintliche Mainstream-Christentum beziehe unberechtigterweise aus christlicher Per-
spektive einen ausschließlich politisch linken Standpunkt. Eine zentrale Kritik ist sowohl 
auf katholischer als auch auf evangelischer Seite die Programmatik der ‚Öffentlichen 
Theologie‘ der EKD (Hasselhorn 2017, 164; Seubert 2014, 35; Mai 2018, 112; Lichtmesz 
2014, 87), wobei sich die Kritik gleichermaßen gegen die katholische Kirche wenden 
kann (Lichtmesz 2014, 204; Dirsch et. al. 2018, 7). Den ‚kirchlichen Eliten‘ wird ein 
machtpolitisches Kalkül unterstellt (Mai 2018, 121; Hasselhorn 2017, 157; Lichtmesz 
2014, 87). Von dem vermeintlichen Bündnis mit einer linken Partei erhofften sich die 
Kirchen einen Machtzuwachs. Mit den damit verbundenen politischen Positionen sei 
das Christentum jedoch eigentlich unvereinbar. Der Topos der Politisierung dient damit 
der grundsätzlichen Diskreditierung des konstruierten ‚Mainstream-Christentums‘, 
dem ein Abfall von einem ‚echten‘ christlichen Ethos zum Vorwurf gemacht wird. Damit 
steht der Topos im Zeichen der Diskursarbeit, wie sie prägend für die Neue Rechte ist.  

4.2. Topos 2: Anthropologie 

Der zweite Topos fällt in das Themengebiet theologischer Anthropologie, wobei sich 
dieser Topos in zwei Untertopoi 2a und 2b unterteilt.  
Der Topos 2a) betrifft schöpfungstheologische Gedankengänge, wie sie gegen sexuelle 
Selbstbestimmung angeführt werden. Unter sexueller Selbstbestimmung verstehe ich 
die Freiheit, sich unabhängig vom sozialen Geschlecht (Gender) zu verhalten, das sexu-
elle Begehren jenseits heteronormativer Vorstellungen zu entfalten sowie die Entschei-
dung über einen Schwangerschaftsabbruch, wenn er den eigenen Körper betrifft, zu 
treffen. Die Vertreter*innen des ‚rechten Christentums‘ argumentieren hier mit dem 
Verweis auf eine natürliche, gottgegebene Ordnung, die durch jede Form sexueller 
Selbstbestimmung korrumpiert werde (vgl. Fritz 2021, 27f.). Zentrales Beispiel hierfür 
ist Gabriele Kuby, die mit ihrer Schrift Gender. Eine neue Ideologie zerstört die Familie 



70 Matthis Glatzel 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 

aus dem Jahr 2014 normative Geschlechterrollen einfordert, jede Form der Abwei-
chung von der heterosexuellen Norm aburteilt und gegen Abtreibungen polemisiert 
(Kuby 2014). Während Kuby unter Verweis auf Gen 1,27f. vornehmlich oberflächlich 
biblisch argumentiert (Kuby 2014, 7), finden sich unter den Positionen des ‚rechten 
Christentums‘ gleichermaßen naturrechtliche (Dirsch 2020, 13; Späth, Spreng & Seu-
bert 2015, 87), sowie ordnungstheologische Argumentationsgänge (Weißmann 2016, 
46; Wawerka 2018, 186f.). Einerseits wird im Seitenblick auf Ellen Kositzas Schrift Gen-
der ohne Ende die Nähe dieser Argumentation zum Kern der Neuen Rechten deutlich. 
Diese verpflichtet gleichermaßen in ihrer Polemik gegen jegliche Gender-Kulturpolitik 
eine normativ-natürliche Grundlage des gesellschaftlichen Seins (Kositza 2008). Dar-
über hinaus tritt ein analoges Argumentationsmuster jenseits des Umfeldes der ‚Neuen 
Rechten‘ in der naturrechtlich begründeten Reserve gegen jegliche Gender-Kulturpoli-
tik seitens der Päpste Johannes Paul II., Benedikt XVI. und Franziskus I. (Marschütz 2023, 
17–47), sowie in anti-genderistischen Positionen der akademisch-evangelischen Theo-
logie (Slenczka 2002; Dalferth 2022, 31) zutage. Bereits Sonja Angelika Strube hatte auf 
diesen Umstand verwiesen, indem sie vom Anti-Genderismus als einer Brückenfunktion 
zwischen extremer Rechter und konservativem Christentum sprach (Strube 2024, 75).    
Topos 2b) betrifft die Frage, welche Menschen unter den Geltungsbereich der veran-
schlagten christlichen Ethik fallen. An wen richtet sich die Nächstenliebe? Das hier be-
stehende Konfliktfeld stellt sich als eine Opposition zwischen universalistischen und 
partikularistischen Deutungen des christlichen Ethos dar. Zentrales Konfliktereignis ist 
die inklusive Politik, mit der beide Kirchen im Zuge der Debatte um Flucht und Migration 
im Jahr 2015 auftraten. Der hier vorgelegten universalistischen Auslegung des Gleich-
nisses vom barmherzigen Samariter begegnen die Vertreter*innen des ‚rechten Chris-
tentums‘ mit einer individualethischen Begrenzung des Textes. Jesus sei vornehmlich 
zu den Vertreter*innen seines eigenen Volkes gesandt (Wawerka 2019, 40; Weißmann 
2013, 191). Neben exegetischen Bemühungen (Herbst 2024) treten dabei vor allem mo-
ralisch-ethische Argumentationsgänge in den Vordergrund. In Rekurs auf Max Weber 
wird die Unterscheidung zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik eingefordert 
und die kirchliche Migrationspolitik im Anschluss an Arnold Gehlen als ‚Moralismus‘ ab-
geurteilt (Weißmann 2016, 211; Wawerka 2019, 40; Mai 2018, 9). Die Forderung nach 
einer inklusiven Migrationspolitik argumentiere ausschließlich gesinnungsethisch und 
blende die Folgen der eigenen Forderungen aus. Unter stärker nationalistischen Vor-
zeichen stehen die Positionen, die gegen die Vorstellung universaler Menschenrechte 
als Irrglaube polemisieren und anstreben, die christliche Ethik mit völkischen Überzeu-
gungen in Einklang zu bringen (Hasselhorn 2008; 2019). Die universalistische Deutung 
des Christentums sei, so etwa Martin Lichtmesz, eine „quasi-bolschewistische[…] Ver-
drehung“(Lichtmesz 2014, 163) des Christentums. Während derartige scharfe Polemik 
im theologisch-akademischen Bereich fehlt, findet sich hier gleichermaßen eine kriti-
sche Auseinandersetzung mit der inklusiven Migrationspolitik beider Kirchen (Körtner 
2016, 282; Fischer 2016, 298; Küppers & Schallenberg 2016).  



„Er sitzt zu rechten Gottes“   71 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 

4.3. Topos 3: Äußere Feinde  

Die Beschränkung des christlichen Universalismus unter partikularistischen Vorzeichen 
impliziert bereits, dass die Menschheit tendenziell in eine Kerngruppe und die ‚Ande-
ren‘ unterteilt wird. Diese Struktur tritt für den folgenden Topos zentral zutage, der auf 
die äußeren Feinde rekurriert. Das Christentum dient in diesem Kontext der Suggestion 
einer reinen, kulturellen Identität Europas. Am ausführlichsten ausbuchstabiert wird 
dieser Topos im Projekt „Renovatio Europae“ David Engels (Engels 2019). Dieser mar-
kiert als „eine der Lehren der Migrationskrise“, dass die dahinter stehende notwendige 
europäische Identität nicht auf „humanistischen und universalistischen Werten“ ge-
gründet werden könne, sondern vielmehr auf eine „Verankerung im kulturellen, histo-
rischen und spirituellen Unterbewußtsein“ (Engels 2019, 18) angewiesen sei. Hierfür 
empfiehlt Engels „die jüdische, antike und christliche Vergangenheit“ (Engels 2019, 25). 
Nicht die humanistisch-liberalistische Tradition Europas steht demnach im Vorder-
grund, sondern die Vorstellung eines christlichen ‚Abendlandes‘ (Lewek 2021). Die Be-
schwörung einer solchen jüdisch-christlichen Tradition Europas dient dem Ziel, eine 
anti-islamische und anti-liberale Grundidentität zu konstruieren. Während bei Engels 
vornehmlich von einer kulturalistischen Indienstnahme des Christentums gesprochen 
werden kann, findet sich die Vorstellung des Christentums als Identitätsmarker in der 
in evangelikalen Kreisen weit verbreiteten Sorge um verfolgte Christ*innen weltweit. 
Auf die Straße getragen wurde dieser Topos durch die PEGIDA-Bewegung, wie sie Licht-
mesz nachhaltig würdigen kann (Lichtmesz 2023). 

4.4. Topos 3: Innere Feinde  

Kann der Islam dabei als äußerer Feind betrachtet werden, da er in den Darstellungen 
des ‚rechten Christentums‘ als kulturfremder Einfluss nach Europa und Deutschland 
kommt, identifiziert die Neue Rechte den Liberalismus als ihren eigentlichen Haupt-
feind. Pointiert artikuliert sich dies in einem Ausspruch Lichtmesz: „Am Liberalismus 
gehen die Völker zugrunde, nicht am Islam!“ (zitiert nach Weiß 2017, 17). Unter theo-
logischen Gesichtspunkten äußert sich diese Islamismuskritik in der Forderung nach 
dogmatischer Eindeutigkeit, die sich gegen jede Form der Relativierung christlicher 
Wahrheitsansprüche richtet. Auf katholischer Seite steht dabei vor allem das II. Vatika-
num und die mit ihr einhergehende Öffnung für die Moderne im Fokus der Kritik (Dirsch 
2020, 89; Lichtmesz 2014, 226), auf protestantischer Seite ist es die Tradition der libe-
ralen Theologie (Seubert 2014, 17). Insbesondere die Öffnung zum Dialog mit dem Is-
lam ist den Vertreter*innen des ‚rechten Christentums‘ ein Dorn im Auge. Nicht der 
Islam steht dabei jedoch im Zentrum der Kritik, sondern die mit dem Liberalismus ein-
hergehende Nivellierung christlicher Wahrheitsansprüche (Weißmann 2011; Lichtmesz 
2011). 



72 Matthis Glatzel 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 

Gepaart ist diese Perhorreszenz mit einem Anti-Intellektualismus, wie er sich in Form 
der Ablehnung an der historischen Bibelkritik sowie der akademischen Theologie insge-
samt äußert. Hierbei handelt es sich um ein zentrales Merkmal evangelikaler Bewegun-
gen (Bauer 2012, 440, Strube 2021), das sich gleichermaßen in den Ausführungen der 
Protagonist*innen des ‚rechten Christentums‘ wiederfindet (Weißmann 2016, 186; 
Lichtmesz 2014, 358; Seubert 2011, 19). Beides – sowohl das Bedürfnis nach Eindeutig-
keit wie der vertretene Anti-Intellektualismus – spiegelt ein Unbehagen über die Rolle 
der Religion in der Moderne wider. Ist diese gekennzeichnet durch Prozesse der Indivi-
dualisierung und Pluralisierung, eignet sie sich nicht mehr für ein konservativ-traditio-
nalistisches Politikprogramm. 
Damit verbunden ist die grundsätzliche Kritik an gesellschaftlichen Liberalisierungs- und 
Säkularisierungstendenzen. Ist der Neuen Rechten mit Arthur Moeller van der Bruck 
(Stern 2005, 235) sowie Armin Mohler (Mohler 2015) eine grundlegende Rejektion des 
Liberalismus ins Stammbuch geschrieben, wird dieser insbesondere über Oswald 
Spengler religiös aufgeladen. Säkularismus und Liberalismus werden als Gefährdung 
des eigenen ‚konservativen‘ Projektes gedeutet. Der Liberalismus führe zu einem allge-
meinen Relativismus, der der eigentlichen conditio humana nicht entspreche (Mohler 
2015, 26). Gepaart ist dieser Argumentationsgang mit apokalyptisch-kulturpessimisti-
schen Motiven (vgl. Schilk 2023; Rhein 2022). In den historischen Vorbildern der Neuen 
Rechten mündet diese Liberalismus-Kritik regelmäßig in einen gefährlichen Antisemi-
tismus (Vgl. Benz 2011).  

5. Theologie-Typen 

Hans-Richard Reuter macht mit Blick auf das ‚rechte Christentum‘ im deutschsprachi-
gen Raum zwei unterschiedliche Theologie-Typen aus. Zu einem eine ethnische Tradi-
tion des Luthertums, wie er sie in Gestalt Weißmanns identifiziert, zum anderen eine 
katholische Auslegung in Gefolge Carl Schmitts, die vornehmlich apokalyptische Chris-
tentumsdeutungen vorlegt. Diese Position assoziiert er vor allem mit Martin Lichtmesz 
(Reuter 2020, 127). Im Anschluss an diese vorgelegte These, soll in Folge nach weiteren 
Ausdifferenzierungen dieser beiden Traditionslinien gefragt werden.  
Maßgeblich für den protestantischen Bereich erscheint eine Traditionslinie, wie sie auf 
die Bewegung „Kein anderes Evangelium“ aus den 1960er-Jahren zurückgeführt wer-
den kann. Die Bewegung richtete sich gegen das Entmytholigisierungsprogramm Rudolf 
Bultmanns und verurteilte die stattfindende Öffnung des Protestantismus zur Moderne 
(vgl. Greschat 2011, 95). Als Stichwortgeber trat der Erlanger Professor Walter Künneth 
auf, der einerseits die ‚Deutschen Christen‘ als Blüte des theologischen Liberalismus 
verurteilen konnte (Kummer 2011, 146), gleichermaßen selbst eine produktive Syn-
these von Christentum und Germanentum propagierte (Kummer 2011, 151). In weltan-
schaulicher Nachbarschaft zur Bewegung steht auch die „Notgemeinschaft 



„Er sitzt zu rechten Gottes“   73 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 

Evangelischer Deutscher“, die sich in Reaktion zur Ostdenkschrift der EKD gründete 
(Greschat 2011, 100). Dominanter Wortführer war Alexander Evertz, der der EKD zum 
Vorwurf machte, in Anbiederung an den Zeitgeist das deutsche Vaterland verraten zu 
haben (Evertz 1966, 60–64). Als Vertreter des ‚rechten Christentums‘ steht maßgeblich 
Harald Seubert (Seubert 2018, 56; 2018, 64) in dieser Tradition, der sich zentral auf Ale-
xander Evertz und Walter Künneth bezieht. Neben Seubert stehen in dieser Tradition 
etwa auch Peter Hahne und Joachim Kuhs. Sie sind jedoch nicht Teil des untersuchten 
Materials (Kuhs 2020, 65; Hahne 2008, 6), da sie im Unterschied zu Seubert stärker als 
laientheologische Akteure zu verstehen sind. 
Von dieser Linie kann die Tradition des konservativen Luthertums abgegrenzt werden. 
Historisch steht sie in einer Linie mit dem Neuluthertum der Weimarer Republik, wie 
sie durch Theologen wie Karl Holl, Werner Elert, Paul Althaus oder Emanuel Hirsch ver-
treten wurde. Zum einen wird diese Tradition im Projekt einer Reaktivierung der Ord-
nungstheologie gewürdigt. Die Ordnungen von Familie, Ehe und Volk werden in Rekurs 
auf die Schöpfungstheologie als normative Vorgaben gedeutet (Jäger & Freund-Möller 
2024). Darüber hinaus wird das Neuluthertum in seiner Oppositionsrolle gegenüber der 
entstehenden Wächteramtskonzeption der evangelischen Kirchen nach 1945 und der 
Dominanz der Wort-Gottes-Theologie anerkannt (Hasselhorn 2017, 162). Berührungs-
ängste zum völkischen Einschlag dieses Flügels bestehen dabei nicht (Hasselhorn 2017, 
157; Weißmann 2011). Die Nähe zum eigenen Projekt dieser Tradition hatte Armin 
Mohler bereits in seinem Hauptwerk ‚Die konservative Revolution‘ (Mohler 1999, 424–
426) festgestellt.  
Auf katholischer Seite lässt sich der Integralismus als eigene Traditionslinie ausmachen 
(Strube 2021). Wirksam ist diese Tradition in der päpstlichen Reserve gegenüber sexu-
eller Selbstbestimmung (vgl. Marschütz 2023, 17–58) oder auch in den philosophischen 
Arbeiten Robert Spaemanns (Spaemann 1989). Affirmiert wird der Anti-Modernismus 
des I. Vatikanums, während das II. Vatikanum aufgrund seiner Bestrebungen, sich der 
Moderne zu öffnen, kritisch beäugt wird. Unter den Vertreter*innen des ‚rechten Chris-
tentums‘ zählen hier vornehmlich Felix Dirsch und Wolfgang von Ockenfels. Bedient 
wird diese Tradition gleichermaßen durch Edmund Waldstein (Waldstein 2022), der je-
doch nicht nachweislich in Organen der Neuen Rechten publiziert hat.   
Zuletzt scheint es die Form einer genuin neurechten Christentumsdeutung zu geben. 
Der Bezug auf das Christentum ist dabei im Anschluss an Carl Schmitt weniger theolo-
gisch, denn politisch und staatstheoretisch motiviert (Collet & Herbst 2023, 13–18). Im 
weiteren Anschluss an Joseph de Maistre wird der Katholizismus im Engeren und das 
Christentum im Weiteren als anti-moderne Ressource gedeutet (Dirsch 2018, 20; Licht-
mesz 2018, 95). Gegen einen ‚Untergang des Abendlandes‘ (Spengler) wird ein kulturell 
gegründetes und wehrhaftes Christentum gefordert (Engels 2019, 17). Weiterführend 
wird insbesondere aus dieser Traditionslinie gegen den christlichen Universalismus po-
lemisiert (Lichtmesz 2014, 168ff.).  



74 Matthis Glatzel 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 

6. Diskussion 

Die Erörterung eines Phänoms wie dem des ‚rechten Christentums‘ verlangt nach der 
Klärung einer zentralen Frage: Wo gilt es, die Grenze zwischen einem legitimen konser-
vativen Christentum und einer rechtsextremistischen Vereinnahmung des Christen-
tums zu ziehen? Unter toposanalytischen Gesichtspunkten wurde deutlich, dass hier 
durchaus Kontinuitätslinien zur akademischen Theologie ausgemacht werden können. 
Insbesondere der Anti-Genderismus, wie er in der Forschung als Brückenfunktion zwi-
schen extremer Rechte und konservativem Christentum (Löw 2017, 46; Bednarz 2018, 
66; Strube 2024, 78) ausgemacht wird, tritt in der akademischen Theologie auf den 
Plan. Ihn einfach als unchristlich zu erklären, evoziert die herausfordernde Frage, wa-
rum dieser in den beiden Konfessionen derart stark verhaftet ist (Marschütz 2023; Jäger 
2020.). Offenkundig scheint die christliche Schöpfungstheologie für vermeintlich natur-
gegebene Ordnungen eine Grundlage zu bieten.  
Eine normative Grenzziehung lässt sich am ehesten im Hinblick auf die Frage der Men-
schenrechte ausmachen. Während Mai, Kuby, Seubert und auch Ockenfels sich mitun-
ter klar zur Universalität der Menschenrechte bekennen, finden sich unter den Vertre-
ter*innen des ‚rechten Christentums‘ scharfe Kritiker der Menschenrechte. Gibt es 
innerhalb der akademischen Theologie auch eine verbreitete Reserve gegenüber der 
inklusiven Migrationspolitik beider Kirchen, wird hier die universalistische Dimension 
des Christentums nicht infrage gestellt. Dies geschieht bei Vertretern des ‚rechten 
Christentums‘ wahlweise unter Verweis auf die vermeintliche unrealistische Einhaltbar-
keit der Menschenrechte (Weißmann 2004), ihrem Widerspruch zum pessimistischen 
Menschenbild Luthers (Hasselhorn 2019) oder der Konzeption einer Hierarchie der 
Nächstenliebe (Lichtmesz 2018). Insgesamt wird der Topos der Menschenrechte als 
vermeintlich humanistische Verfremdung des Christentums abgelehnt. Der Charakter 
dieser Perhorreszenz wird unter ideengeschichtlichen Gesichtspunkten weiter ersicht-
lich. Mohler und de Benoiste sahen im christlichen Universalismus eine Herausforde-
rung für das eigene völkisch-nationalistische Projekt. Das für die Neue Rechte zentrale 
Werk „Heerlager der Heiligen“ von Jean Raspail, kann gerade als eine Verspottung der 
katholischen Kirche und ihrem Insistieren auf die christliche Nächstenliebe gelesen wer-
den. Es scheint, als käme hier das Vereinnahmungsprojekt an seine argumentativen 
Grenzen. Auch der selbstinszenierte Katholik Lichtmesz muss an anderer Stelle feststel-
len, dass der christliche Universalismus ein Hindernis für das völkische Anliegen dar-
stellt (Lichtmesz 2020, 40). Obwohl der durch das ‚rechte Christentum‘ orchestrierte 
Kulturkampf auf die These zielt, dass das Christentum in Wahrheit eine rechts-konser-
vative Weltanschauung bediene und mit völkischen Überzeugungen konform gehe, of-
fenbaren sich hier unübersehbare Spannungen: Das Projekt des ‚rechten Christentums‘ 
droht dabei in einen argumentativen Widerspruch zu geraten.  
Das Ziel des in diesem Beitrag beschriebenen Projektes ist letztlich, anhand weiterfüh-
render Analysen des Phänomens des ‚rechten Christentums’ weitere derartigen 



„Er sitzt zu rechten Gottes“   75 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 

argumentativen Spannungen zutage zu befördern. Auf Basis der Analyse sowohl der 
gegenwärtigen topologischen Grundstruktur als auch ihres historischen Hintergrundes, 
sollen schließlich Gehalte entstehen, um eine theoretisch fundierte normative Abgren-
zung formulieren zu können.  
 

Literaturverzeichnis 

Alternative für Deutschland Fraktion im Thüringer Landtag (2019). Unheilige Allianz. Der Pakt der 
evangelischen Kirche mit dem Zeitgeist und den Mächtigen. 

Bauer, Gisa (2012). Evangelikale Bewegung und evangelische Kirche in der Bundesrepublik Deut-
schland. Geschichte eines Grundsatzkonflikts (1945 bis 1989). Band 053. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht. 

Bednarz, Liane (2018). Die Angstprediger. Wie rechte Christen Gesellschaft und Kirchen unterwan-
dern. München: Droemer Knaur. 

Bedorf, Thomas (2010). Das Politische und die Politik – Konturen einer Differenz. In: Ders. (Hg.), Das 
Politische und die Politik. Bd. 1957. Berlin: Suhrkamp, 13–38. 

Benoiste, Alain de (2017). Kulturrevolution von rechts, Dresden: Jungeuropa Verlag. 

Benz, Wolfgang (1992/²2011). Die Protokolle der Weisen von Zion. Die Legende von der jüdischen 
Weltverschwörung. München: Beck C. H. 

Collet, Jan Niklas & Herbst, Jan-Hendrik (2023). Einführung in die Politische Theologie, Wiesbaden: 
Springer VS.  

Dalferth, Ingolf (2022). Krise der öffentlichen Vernunft. Über Demokratie, Urteilskraft und Gott, Leip-
zig: Evangelische Verlagsanstalt. 

Dirsch, Felix (2020). Rechtskatholizismus. Vertreter und geschichtliche Grundlinien – ein typologischer 
Überblick. Kaarst: Romeon Verlag. 

Dirsch, Felix, Wawerka, Thomas & Münz, Volker (2018). Einleitung. In: Dies. (Hg.), Rechtes Christen-
tum? Der Glaube im Spannungsfeld von nationaler Identität, Populismus und Humanitätsgedan-
ken. Graz: Ares, 7–12. 

Engels, David (2018). Der Untergang des Abendlandes, der Aufstieg des Islams und die Zukunft des 
Christentums. Kulturmorphologische Überlegungen. In: Felix Dirsch u.a. (Hg.), Rechtes Christen-
tum? Der Glaube im Spannungsfeld von nationaler Identität, Populismus und Humanitätsgedan-
ken. Graz: Ares, 145–159. 

Engels, David (Hg.) (2019). Renovatio Europae. Plädoyer für einen hesperialistischen Neubau Europas. 
Lüdinghausen: MSC Verlagsbuchhandlung. 

Evertz, Alexander (1964/41966). Der Abfall der evangelischen Kirche vom Vaterland. Velbert: Druffel 
Verlag. 



76 Matthis Glatzel 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 

Fischer, Johannes (2016a). Kirche und Theologie als Moralagenturen der Gesellschaft. Acht Thesen zur 
Rolle der Moral in öffentlichen kirchlichen Stellungnahmen zu ethischen Fragen. In: Evangelische 
Theologie 76, 2, 150–161. 

Fischer, Johannes (2016b). Politische Verantwortung aus christlicher Gesinnung? Über Gesin-
nungsethik, Verantwortungsethik und das Verhältnis von Moral und Politik. In: Zeitschrift für evan-
gelische Ethik, 4, 297–306. 

Fritz, Martin (2021). Im Bann der Dekadenz. Theologische Grundmotive der christlichen Rechten in 
Deutschland, Berlin: EZW. 

Greschat, Martin (2011). Der Protestantismus in der Bundesrepublik Deutschland. (1945–2005). Leip-
zig: Evangelische Verlagsanstalt. 

Hahne, Peter (1985/³2008). Suchet der Stadt Bestes. Werte wagen – für Politik und Gesellschaft. 
Lahr/Schwarzwald: Johannis. 

Hasselhorn, Benjamin (2008). Christentum und Konservativismus. In: Blaue Narzisse Online, abrufbar 
unter https://web.archive.org/web/20140810074138/http://www.blauenarzisse.de/index.php/an-
stoss/item/547-christentum-und-konservatismus [5.11.2025]. 

Hasselhorn, Benjamin (2017). Das Ende des Luthertums? Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt. 

Hasselhorn, Benjamin (2019). Die Grenzen der Nächstenliebe. Überlegungen zu den politischen Impli-
kationen des Christentums. In: Thomas A. Seidel & Ulrich Schacht (Hg.), Würde oder Willkür. Theo-
logische und philosophische Voraussetzungen des Grundgesetzes. Leipzig: Evangelische Verlagsan-
stalt, 108–129. 

Herbst, Jan-Hendrik (2024). Was lässt sich exegetisch zur Bibelrezeption der (christlichen) Neuen 
Rechten sagen? In: Hans-Ulrich Probst u.a. (Hg.), Topoi und Netzwerke der religiösen Rechten. Ver-
bindende Feindbilder zwischen extremer Rechter und Christentum. Bielefeld: Transcript, 369–394. 

Jäger, Sarah & Freund-Möller, Cynthia (2024). Anti-Genderismus auf Social Media. Zur Dynamik der 
Diskursverflechtungen zwischen der extremen Rechten und dem konservativen Protestantismus. 
In: Hans-Ulrich Probst u.a. (Hg.), Topoi und Netzwerke der religiösen Rechten. Verbindende Feind-
bilder zwischen extremer Rechter und Christentum. Bielefeld: Transcript, 343–368. 

Jäger, Sarah (2020). Bundesdeutscher Protestantismus und Geschlechterdiskurse 1949–1971. Tübin-
gen: Mohr Siebeck. 

Joas, Hans (2020). Religion and Neo-Nationalism: A Commentary. In: Florian Höhne & Torsten Meireis 
(Hg.): Religion and neo-nationalism in Europa. Baden-Baden: Nomos. 

Kelle, Birgit (2020). Gendergaga. Wie eine absurde Ideologie unseren Alltag erobern will. München: 
FinanzBuch Verlag. 

Körtner, Ulrich H. J. (2016). Gesinnungs- und Verantwortungsethik in der Flüchtlingspolitik. In: Zeit-
schrift für evangelische Ethik, 4, 282–296. 

Kositza, Ellen (2008). Gender ohne Ende oder was vom Manne übrigblieb. Schnellroda: Antaios. 

Küppers, Arndt & Schallenberg, Peter (2016). Flucht, Migration, Integration. Versuch einer sozialethi-
schen Einordnung, Köln: J. P. Bachem Medien. 

https://web.archive.org/web/20140810074138/http://www.blauenarzisse.de/index.php/anstoss/item/547-christentum-und-konservatismus
https://web.archive.org/web/20140810074138/http://www.blauenarzisse.de/index.php/anstoss/item/547-christentum-und-konservatismus


„Er sitzt zu rechten Gottes“   77 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 

Krah, Maximilian (2023). Politik von rechts. Ein Manifest. Schnellroda: Antaios. 

Kuby, Gabriele (2012/52014). Gender. Eine neue Ideologie zerstört die Familie. Kisslegg: Fe-Medien-
verlag. 

Kuhs, Joachim, Münz, Volker & Schmitt, Holger (2020). Mut zur Wahrheit. Warum die AfD für Christen 
mehr als eine Alternative ist. Uhingen: Gerhard Hess Verlag. 

Kummer, Joachim (2011). Politische Ethik im 20. Jahrhundert. Das Beispiel Walter Künneths, Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt.  

Lewek, Philine (2021). Die Rede vom christlichen Abendland. In: Kirchliche Zeitgeschichte 34, 1, 147–
164. 

Lichtmesz, Martin (2014/³2014). Kann nur ein Gott uns retten? Glauben, hoffen, standhalten. Schnell-
roda: Antaios. 

Lichtmesz, Martin (2011). Das Dschihad-System … In: Sezession 40, 32f. 

Lichtmesz, Martin (2023). PEGIDA und das Bekenntnis zum ‚Abendland‘. In: Felix Dirsch & David En-
gels, Gebrochene Identität. Christentum, Abendland und Europa im Wandel, Bad Schussenried: 
Gerhard Hess Verlag, 384–404. 

Löw, Benedikt Maximilian (2017). Christen und die Neue Rechte?! Zwischen Ablehnung und stiller 
Zustimmung: eine Problemanzeige. Hamburg: Diplomica Verlag. 

Mai, Klaus-Rüdiger (2016). Gehört Luther zu Deutschland? Freiburg: Herder. 

Mai, Klaus-Rüdiger (2018). Geht der Kirche der Glaube aus? Eine Streitschrift. Leipzig: Evangelische 
Verlagsanstalt. 

Marschütz, Gerhard (2023). Gender-Ideologie!? Eine katholische Kritik. Würzburg: Echter. 

Matussek, Matthias (2012). Das katholische Abenteuer. Eine Provokation. München: Goldmann. 

Michaelis, Godehard (2019). Biblisch-theologische Grundlegung II. Volk und Nation. In: Felix Dirsch 
u.a. (Hg.), Nation, Europa, Christenheit. Der Glaube zwischen Tradition, Säkularismus und Populis-
mus. Graz: Ares Verlag, 49–64. 

Minkenberg, Michael (2018). Was ist Rechtspopulismus? In: Politische Vierteljahresschrift 59,2, 337–
352. 

Mohler, Armin (1950/62005). Die Konservative Revolution in Deutschland 1918–1932. Ein Handbuch. 
Graz: Ares Verlag. 

Mohler, Armin (1990/32015). Gegen die Liberalen. Schnellroda: Antaios. 

Müller, Olaf & Pollack, Detlef (2022). Religiosität, gesellschaftliche Einstellungen und politische Orien-
tierungen in Deutschland. In: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 6, 2, 669–695. 

Münz, Volker (2018). Die Bundesvereinigung „Christen in der AfD“ und ihre Bedeutung innerhalb der 
Partei. In: Felix Dirsch u.a. (Hg.), Rechtes Christentum? Der Glaube im Spannungsfeld von nationa-
ler Identität, Populismus und Humanitätsgedanken. Graz: Ares Verlag, 160–173. 

Münz, Volker (2019). Zwischen Globalismus und Extremismus: Populismus als Lösung? In: Felix Dirsch 
u.a. (Hg.), Nation, Europa, Christenheit. Der Glaube zwischen Tradition, Säkularismus und Populis-
mus. Graz: Ares Verlag, 189–202. 



78 Matthis Glatzel 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 

Nierop, Jantine (Hg.) (2018). Gender im Disput. Dialogbeiträge zur Bedeutung der Genderforschung 
für Kirche und Theologie. Hannover: creo-media. 

Olles, Werner (2024). Wofür wir kämpfen! Essays und Rezensionen zur Europäischen Wiedergeburt. 
Beltheim: Lindenbaum Verlag. 

Probst, Hans-Ulrich (2024). Der Antichrist als Zerstörer des christlichen Abendlandes: Antisemitische 
Motive der apokalyptischen Krisendeutung in der extremen Rechten. In: Zeitschrift für Religion, 
Gesellschaft und Politik 8, 1, 55–80. 

Reuter, Hans-Richard (2000). Nation and Religion in the Thought of the German New Right. In: Florian 
Höhne u. a. (Hg.), Religion and neo-nationalism in Europe. Baden-Baden: Nomos Verlag, 115-130. 

Rhein, Philipp (2022). Rechte Zeitverhältnisse. Eine soziologische Analyse von Endzeitvorstellungen im 
Rechtspopulismus. Frankfurt am Main: Campus Verlag. 

Schilk, Felix (2023). Die Erzählgemeinschaft der Neuen Rechten. Bielefeld: Transcript. 

Sellner, Martin (2016/42022). Der Große Austausch in Deutschland und Österreich: Theorie und Praxis. 
In: Martin Lichtmesz (Hg.), Revolte gegen den Großen Austausch. Schnellroda: Antaios. 

Seubert, Harald (2018). Der konservative Protestantismus und seine Stellung innerhalb der heutigen 
evangelischen Kirche. In: Felix Dirsch u.a. (Hg.), Rechtes Christentum? Der Glaube im Spannungs-
feld von nationaler Identität, Populismus und Humanitätsgedanken. Graz: Ares Verlag, 52–74. 

Seubert, Harald (2014). Einfach Christ sein das Original und seine Fälschungen. Wesel: Media Kern. 

Seubert, Harald (2017). Irrtümer in der Gemeinde Gottes. Wie der Zeitgeist den evangelischen 
Glauben verfremdet. Gräfelfing: Resch-Verlag. 

Slenczka, Notger (2002). Vortrag ‚Institut für Staatspolitik‘ 2002, abrufbar unter https://www.theolo-
gie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/vortrag-institut-fuer-staatspolitik-2002 [5.11.2025].  

Sommerfeld, Caroline (2018). ‚Gegen Allahu akbar hilft nur Deus vult!‘. Christentum und identitäre 
Bewegung. In: Felix Dirsch u. a. (Hg.): Rechtes Christentum? Der Glaube im Spannungsfeld von nati-
onaler Identität, Populismus und Humanitätsgedanken. Graz: Ares Verlag, 190–203.   

Spaemann, Robert (1989). Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik, Stuttgart: Klett-Cotta.  

Späth, Andreas, Spreng, Manfred & Seubert, Harald (Hg.) (2014/72015). Vergewaltigung der menschli-
chen Identität. Über die Irrtümer der Gender-Ideologie, Ansbach: Verlag Logos Editions. 

Stern, Fritz (2018). Kulturpessimismus als politische Gefahr: eine Analyse nationaler Ideologie in Deut-
schland. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Strube, Sonja Angelika (2021). Fundamentalistische Strömungen im katholischen Glaubensspektrum 
und Autoritarismus als eine Wurzel fundamentalistischer Religiosität. In: Jennifer Wasmuth (Hg.), 
Fundamentalismus als ökumenische Herausforderung, Paderborn: Ferdinand Schöningh. 

Strube, Sonja Angelika (2024). Rechte Versuchung. Bekenntnisfall für das Christentum, Freiburg: Her-
der. 

Waldstein, Edmund (2017). A integralist Manifesto. In: First Things: A Monthly Journal of Religion and 
Public Life, 276, 1–5. 

https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/vortrag-institut-fuer-staatspolitik-2002
https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/vortrag-institut-fuer-staatspolitik-2002


„Er sitzt zu rechten Gottes“   79 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9309 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 65–79 

Wawerka, Thomas (2019). Biblisch-theologische Grundlegung I: Nächstenliebe und Barmherzigkeit. In: 
Felix Dirsch u.a. (Hg.): Nation, Europa, Christenheit. Der Glaube zwischen Tradition, Säkularismus 
und Populismus. Graz: Ares Verlag, 31-48. 

Wawerka, Thomas (2018). Christ sein und rechts sein. Versuch einer biblisch-theologischen Grundle-
gung. In: Felix Dirsch u.a. (Hrsg.): Rechtes Christentum? Der Glaube im Spannungsfeld von nationa-
ler Identität, Populismus und Humanitätsgedanken. Graz: Ares Verlag, 173–190. 

Weimer, Wolfram (2021). Sehnsucht nach Gott. Warum die Rückkehr der Religion gut für unsere 
Gesellschaft ist. Paderborn: Bonifatius. 

Weiß, Volker (2025). Das Deutsche Demokratische Reich. Wie die extreme Rechte Geschichte und De-
mokratie zerstört. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Weiß, Volker (2017). Die autoritäre Revolte. Die Neue Rechte und der Untergang des Abendlandes. 
Stuttgart: Klett-Cotta. 

Weißmann, Karlheinz (2011). Deutschtum und Christentum. In: Sezession, 44, 34–39. 

Weißmann, Karlheinz (2013). Gegenaufklärung. Gedankensplitter - Notate - Sentenzen. Berlin: Junge 
Freiheit Edition. 

Weißmann, Karlheinz (2016). Gegenaufklärung 2. Gedankensplitter – Notate – Sentenzen. Berlin: 
Junge Freiheit Edition. 

Weißmann, Karlheinz (2004). Kritik der Menschenrechte. In: Sezession, 6, 48–49. 

Weißmann, Karlheinz: Islam als politisches Modell. In: Sezession, 9, 40, 10–13.  

Wengeler, Martin (2007). Topos und Diskurs – Möglichkeiten und Grenzen der topologischen Analyse 
gesellschaftlicher Debatten. In: Ingo H. Warnke (Hg.), Diskurslinguistik nach Foucault. Bd. 25. Ber-
lin: De Gruyter, 165–186. 

Yendell, Alexander & Sammet, Kornelia (2021). Religion und Rechtsextremismus. In: Zeitschrift für Re-
ligion, Gesellschaft und Politik 5, 2, 411–414. 

 
 
Dr. Matthis Glatzel 
Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Praktische Theologie 
Friedrich-Schiller-Universität Jena 
Fürstengraben 6 
07743 Jena 
matthis.glatzel(at)uni-jena(dot)de 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8070-7211 
 



 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9310 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 81–88 

Katharina Karl 

Empowerment als Theorie- und Praxiskonzept 
der Pastoraltheologie 

 

Abstract 

Potenzial und Tauglichkeit des Empowerment-Begriffs für pastoraltheologische Theorie und Praxis zu 
erschließen, ist Absicht des folgenden Beitrags. Dazu wird zunächst in die Genese des Konzepts in den 
Sozialwissenschaften eingeführt. Die Schlüsselbegriffe der Taufberufung bzw. des gemeinsamen Pries-
tertums und der Ermächtigung zu leben, bieten erste Zugänge zur Verortung von Empowerment im 
pastoraltheologischen Diskurs. Aus ihnen ergibt sich eine Diskussion um die individuelle Verengung und 
systemische Zielrichtung, in der eine besondere Problematik in Bezug auf Machtasymmetrien auf-
scheint. Daraus soll die Bedeutung des Paradigmas geschärft und methodologische Schlussfolgerungen 
gezogen werden. 

The aim of the following article is to explore the potential and suitability of the concept of empower-
ment for pastoral theological theory and practice. To this end, it begins with an introduction to the 
genesis of the concept in the social sciences. The key concepts of baptismal vocation, the common 
priesthood and empowerment for life offer initial approaches to situating empowerment in pastoral 
theological discourse, giving rise to a discussion of individual narrowing and systemic orientation, in 
which a particular problem arises in relation to power asymmetries. This should serve to sharpen the 
significance of the paradigm and draw methodological conclusions. 

1. Einleitung: Annäherung an den Empowerment-Begriff 

Ziel dieses Beitrags ist die Überprüfung der Tragfähigkeit des Begriffs Empowerment als 
ein Leitkonzept der Pastoraltheologie. Was bringt dieses Konzept pastoraltheologischer 
Reflexion? Der Beitrag verdankt sich einer Diskussion im Forschungsworkshop zur Trag-
fähigkeit, den Stärken und Grenzen des Konzepts sowie seiner pastoraltheologischen 
Relevanz oder Verortung im deutschsprachigen Raum im Rahmen des Kongresses der 
Arbeitsgemeinschaft für Pastoraltheologie „Behind the Scenes“ im September 2025 in 
Frankfurt am Main. An dieser Stelle sei der Gruppe der Kolleginnen und Kollegen ein 
Dank ausgesprochen für ihre konstruktiven und weiterführenden Nachfragen, Impulse 
und Anregungen. 
Zur Genese des Konzepts von Empowerment finden sich Ausführungen bei Calvés (vgl. 
Calvés 2009) und Bröckling (vgl. Bröckling 2003), die eine vielseitige und differenzierte 
Verbreitung und Rezeption in verschiedenen Disziplinen aufzeigen. Eine grundlegende 
und sehr einfache Definition legt der Sozialpsychologe Julian Rappaport vor, wenn er 
als Ziel von Empowerment festhält: „to expand opportunities for people to determine 
their own lives“ (Rappaport 1985, 269). Hier wird die Nähe zum Agency-Begriff deutlich, 



82 Katharina Karl 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 81–88 DOI: 10.17879/zpth-2025-9310 

ebenso wie die subjektbezogene Perspektive der betroffenen Personen, die die Bedeu-
tung dieses Zuwachses an Möglichkeiten der Selbstbestimmung selbst festlegen und 
inhaltlich füllen. Zugleich umfasst die Verwendung des Begriffs verschiedene Ebenen: 
„als normative Richtschnur, Handlungskonzept und analytische Kategorie“ (Bröckling 
2003, 233). Nach Bröckling besitzt das Dispositiv von Empowerment in seiner Vieldeu-
tigkeit eine fraglose Plausibilität (vgl. Bröckling 2003, 324), die auch problematische An-
teile enthält. In seiner interdisziplinären Abhandlung versucht er, diese aus unter-
schiedlichen Perspektiven her aufzugreifen, etwa der Anthropologie, Technologie etc. 
Es fällt auf, dass in Bröcklings Beitrag der Blick aus Perspektive der (praktischen) Theo-
logie in der Wahrnehmung fehlt. Dies mag damit zusammenhängen, dass Empower-
ment einerseits erst in kürzerer Zeit in theologischen Ansätzen, im Bereich der protes-
tantischen Praktischen Theologie bei Sabrina Müller oder mit Fokus auf der 
Religionspädagogik bei Georg Bucher eigens konzeptualisiert wird, andererseits für an-
dere Disziplinen möglicherweise zu marginal bleibt. Es finden sich hier jedoch entschei-
dende Begründungsfiguren, die Empowerment auch als theologisches Grundkonzept 
konfigurieren. 

2. Praktisch-theologische Grundierungen  

Die entscheidenden theologischen Begründungsfiguren, die den Empowerment-Ge-
danken für die Pastoraltheologie erschließen, liegen in der Taufberufung zum Allgemei-
nen Priestertum (vgl. Müller 2019), in der katholischen Terminologie mit der entspre-
chenden Bedeutungsverschiebung zum Gemeinsamen Priestertum bzw. ihr vorgängig 
in der Berufung zum Leben (vgl. Stenger 1985). 

Empowerment im Kontext der Taufberufung und der christlichen Nachfolgeidee 

Sabrina Müller macht Empowerment zu einem Schlüsselkonzept der protestantischen 
Praktischen Theologie, wenn sie Nachfolge „als freiheitliche und lebensfördernde the-
ologische Praxis“ (Müller 2022) bezeichnet und in der Taufberufung aller Christinnen 
und Christen begründet sieht. Für „eine spätmoderne Gesellschaft [sieht sie ein] christ-
liches Empowermentkonzept, insbesondere im Horizont von religiösen Erfahrungen, 
theologischer Sprachfähigkeit und alltäglich gelebter Theologie“ (Müller 2022, 1) als 
hoch anschlussfähig an. Sie bezieht sich auf Ernst Langes religionspädagogisches Kon-
zept einer „befreiungstheologisch inspirierten Bildung als ‚Sprachschule für die Freiheit‘ 
(Lange, 1992)“ (Müller 2022, 1) und leitet daraus die Bedeutung der gelebten Theologie 
und des gelebten Glaubens aller Getauften als konstitutiv für Kirchenbildung ab: „Es 
geht darum, dass Menschen alltagshermeneutisches theologisches Empowerment er-
fahren, um so in die Lage versetzt zu werden, ihre religiösen Erfahrungen und Überzeu-
gungen zu deuten und sich zu mündigen Subjekten im Horizont des Allgemeinen Pries-
tertums zu entwickeln“ (Müller 2022, 7). 



Empowerment als Theorie- und Praxiskonzept der Pastoraltheologie 83 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9310 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 81–88 

Im Kontext der katholischen Pastoral und Pastoraltheologie ist Nachfolge als Empower-
ment bislang noch kaum erschlossen. Traditionell war Nachfolge stark mit dem Ordens-
leben als besondere Form der Nachfolge mit eher elitärem Charakter verknüpft (vgl. 
Feifel 1968, 12) und wurde erst im Zuge des II. Vatikanischen Konzils wiederentdeckt, 
wie etwa das Dekret zum Laienapostolat „Apostolicam actuositatem“ zeigt. Der Religi-
onspädagoge Erich Feifel formuliert in seinem Werk „Der pädagogische Anspruch der 
Nachfolge Christi“ Nachfolge dagegen als „Ausdruck christlicher Existenz“ (Feifel 1968, 
135), die es als ein Sich-Einbringen in die Belange der Gegenwart umzusetzen gilt (vgl. 
Feifel 1968, 139), und erklärt sie zur Zielbestimmung religiöser Bildung. 
Die größte Rezeption erfuhr das Nachfolgeparadigma in den Bischofssynoden und der 
durch befreiungstheologische Theologien geprägten Pastoral in Lateinamerika, so bei-
spielsweise auf der Versammlung der Lateinamerikanischen Bischofskonferenz in 
Medellín 1968. In Europa bleibt die Verwendung auf pastorale Konzepte geistlicher Be-
wegungen beschränkt, die teils in einer gewissen Analogie zu freikirchlichen Ekklesiolo-
gien und in Abgrenzung zu einem als träge empfundenen, volkskirchlich geprägten Ge-
meindeverständnis die Idee einer engeren Nachfolge im Jüngerschaftsbegriff 
aufgreifen. Auch hier spielt das Thema von Empowerment eine Rolle als Befähigung zur 
Jesusbeziehung und zum christlichen Leben als aktiver Teil einer religiösen Gruppe. Der 
bei Sabrina Müller fokussierte, freiheitliche Vollzug des gelebten Glaubens des religiö-
sen Subjekts sowie die bereits bei Erich Feifel adressierte Prozesshaftigkeit der Glau-
bensbildung dürften dabei unterschiedlich stark ausgeprägt, aber vergleichsweise we-
niger zentral sein.  

Ermächtigt zum Leben 

Ulrich Feeser-Lichterfeld verdanke ich die Erinnerung, dass die Grundfigur der Ermäch-
tigung durch den Pastoralpsychologen Hermann Stenger bereits vor längerer Zeit etab-
liert und in den Diskurs eingebracht wurde, obgleich sie bislang noch nicht im Empower-
ment-Diskurs aufgegriffen wurde. Auch wenn Ermächtigung im deutschen 
Sprachgebrauch durch Anklänge an die Semantik der NS-Diktatur belastet ist und dies 
kritisch mitgedacht werden muss, ist er bei Hermann Stenger im Sinne der Ermächti-
gung zum Leben positiv konnotiert und für seine Berufungstheologie grundlegend. 
Nach Stenger geht die Tatsache, dass jeder Mensch zum Leben ermächtigt ist, jeder 
Zuschreibung und Handlung voraus. Stenger legt den Akzent der Glaubens- und Lebens-
begleitung auf die Emanzipation der Subjekte, wenn er sagt: „Der heutige Menschen 
will glauben dürfen – er will nicht glauben müssen“ (Stenger 1988, 85). Dies ließe sich 
dahingehend erweitern, dass auch Zweifeln und Nicht-Glauben Optionen weltanschau-
licher Freiheit darstellen und alle Menschen im Sinne von Gaudium et spes 3 zum Leben 
ermächtigt sind und dies biografisch entdecken sowie durch konkrete Teilhabe umset-
zen können. 
 



84 Katharina Karl 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 81–88 DOI: 10.17879/zpth-2025-9310 

3. Empowerment als Schlüsselbegriff in pastoraltheologischen Forschungs- und 
Praxiskontexten zwischen individuellem und systemischem Anspruch 

Der Empowermentbegriff speist eine Perspektive in den pastoraltheologischen Diskurs 
ein, der wiederum neue Fragestellungen eröffnet und Methodiken ausprägt. Er vermag 
„für die Wahrnehmungs-, Beurteilungs- und Handlungsperspektiven neue und hilfrei-
che Einsichten ebenso versprechen, wie sie neue Fragen und Problemstellungen gene-
rieren“ (Bucher 2020, 298).  
Der auf die Erhebung von Empowerment angelegte Forschungsblick lässt sich etwa auf 
pastoraltheologische Themen anlegen, die Fragen von Beteiligung, Subjektwerdung 
und Prozesse der Selbstermächtigung inhaltlich aufgreifen sowie methodisch bearbei-
ten. 
Was Georg Bucher für die Geschichte der Religionspädagogik festhält, ist gut auf die 
weitere praktische Theologie übertragbar: Auch ihre Geschichte „wäre zu erzählen als 
diejenige von Er- und Entmächtigungserfahrungen, von Disziplinierung und Befreiung, 
von Unterwerfung und Aufbegehren, von Verhaltenssteuerung und Zurichtung, von Ak-
tivierung und Subjektivierung. Damit ist in methodischer Hinsicht im Besonderen das 
Foucaultsche Theorietableau aufgerufen“ (Bucher 2020, 294). Die Frage „Wer em-
powert wen?“ fordert eine kritische Reflexion bestehender Machtverhältnisse ein. Im 
Rückgriff auf bisherige Empowermentdiskurse bietet es sich an, Macht als soziale Res-
source zu verstehen, die ungleich verteilt ist und deren Verteilung immer wieder aus-
gehandelt wird (vgl. Bröckling 2003, 327).  
Positiv gewendet verfolgt Empowerment die Steigerung von Möglichkeiten gesell-
schaftlicher Teilhabe. Diese Zielbestimmung wird im Empowermentdiskurs explizit 
oder implizit vorausgesetzt bzw. formuliert, wie in den Ansätzen des Black-Power-Mo-
vements, der Frauenrechtsbewegung und in deren sozialpsychologischer Rezeption 
oder auch im pädagogischen Ansatz von Paulo Freire deutlich wird (vgl. Calvés 2009; 
Bröckling 2003). Auch ich habe in einer empirisch-biografischen Studie zum Empower-
ment von Frauen aus Basisgemeinden in Argentinien und Chile im Rekurs auf systema-
tische Überlegungen von Margit Eckholt (vgl. Eckholt 2009) dieses Postulat aufgegriffen 
(vgl. Karl 2024). Doch ist der Schritt vom persönlichen Empowerment zur Agency wirk-
lich so einfach? Wenn Menschen ihre Möglichkeiten erweitern, bedarf es konkreter 
Räume und Maßnahmen, damit diese um- und eingesetzt werden können. Die Gefahr 
besteht, die Empowerment-Idee auf das Individuum zu verengen, dem damit die Ver-
antwortung für die eigene Entwicklung und Transformationsmöglichkeiten zugeschrie-
ben wird. Dies liegt in einer zweiten Ursprungslinie des Empowerment-Konzepts be-
gründet, „die sich mit Vorstellungen vom menschlichen Subjekt als Unternehmer in 
eigener Sache in einem vor allem ökonomischen Logiken folgenden Gesellschaftsmo-
dell verbinden“ lässt (Bucher 2024, 4).  



Empowerment als Theorie- und Praxiskonzept der Pastoraltheologie 85 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9310 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 81–88 

Dabei bleiben Fragen nach einer realen, nicht idealistischen Machtverteilung, nach ei-
nem potenziellen Machtvakuum und im Grunde nach der Verantwortung einer Ge-
meinschaft für das Emowerment ihrer Mitglieder offen. Obwohl Empowerment ver-
standen als Förderung von Ressourcen nicht nur individuelle, sondern auch soziale 
Veränderung anzielt (vgl. Bucher 2024, 3), wird diese systemische Komponente noch zu 
wenig diskutiert. „Empowerment zielt erst in zweiter Linie auf eine andere Machtver-
teilung, in erster Linie aber darauf, die lähmenden Ohnmachtsgefühle zu überwinden. 
Im Vordergrund steht nicht die Lösung von Problemen, sondern die Förderung der 
Problemlösungskompetenz“ (Bröckling 2003, 328). Ein machtsensibler Zugang zur Em-
powermenttheorie, der zugleich eine systemische Perspektive einnimmt, ist daher 
zentral. Er lenkt den Blick sowohl auf die Desiderate und Fallstricke einer Verengung 
auf den individuellen Fokus als auch auf die Gefahr, die Missbrauchsanfälligkeit von 
Empowerment-Prozessen auszublenden. 
Was bedeutet dies für eine theologische Rezeption von Empowerment? Geht man da-
von aus, dass Theologien vulnerant sein können (vgl. Leimgruber 2025), d. h., dass sie 
das Potenzial in sich tragen, gefährlich zu sein und Menschen zu schaden, anstatt ihnen 
dienlich zu sein, ist gerade auch der Begriff des Empowerments kritisch zu beleuchten. 
Zu hinterfragen wäre, inwiefern etwa durch eine starke Akzentuierung auf der Beglei-
tung und Assistenz, paternalistische Verhaltensmuster reproduziert werden. Auch in 
einer Theologie des Allgemeinen Priestertums steht, so das Ergebnis einer Studie von 
Birgit Klostermeier, der Priester im Fokus (Klostermeier 2011, 215–2016) als der, der 
das Empowerment ermöglicht, sodass die theologische Grundfigur der Beteiligung aller 
Getauften aus dem Blick gerät. Eine weitere Gefahr liegt darin, dass Empowerment in 
Kontexten von Seelsorge und geistlicher Begleitung auch als Grooming-Strategie die-
nen kann, durch die Vertrauen aufgebaut und Übergriffe physischer, psychischer oder 
geistlicher Art angebahnt werden. Denn Missbrauchstäter*innen versprechen, ihre Op-
fer zu „empowern“, etwa, wenn er/sie Trost schenkt oder Privilegien anbietet, wie Bar-
bara Haslbeck in ihrer Studie zu Missbrauch an Ordensfrauen darstellt (vgl. Haslbeck 
2025, 81–84).  

4. Konkretionen in der Forschung 

In welchen pastoraltheologischen Forschungskontexten ließe sich das Konzept von Em-
powerment und seine pastorale Bedeutung erheben und diskutieren? Hier böten sozi-
aldiakonischen Projekte, homiletische Fragestellungen oder die aktuell noch sehr un-
scharfe Konturierung einer synodalen Theologie vielfach Anschlussmöglichkeiten. Im 
Folgenden wird das Feld der Gemeindetheologie aus der Perspektive pastoraltheologi-
scher Diversitätsforschung mit dem Fokus auf theologischer Teilhabeorientierung 
exemplarisch skizziert. Hintergrund ist, dass Empowerment im aktuellen Ehrenamts-



86 Katharina Karl 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 81–88 DOI: 10.17879/zpth-2025-9310 

diskurs zwar ein vielzitiertes Schlagwort ist, der Zusammenhang zwischen beiden Kon-
zepten jedoch bislang nicht theoriebasiert erschlossen wurde. 
Empowerment scheint als Lösungsmöglichkeit per se, um Laien in die Mitwirkung an 
der Pastoral einzubinden. Empowerment, gut theologisch begründet im gemeinsamen 
Priestertum, wird gebraucht im Sinne einer konkreten Befähigung, also der Ausbildung 
von Kompetenzen der Ehrenamtlichen. Dies stellt ein notwendiges Unterfangen dar. Es 
zeigt sich eine Weitung, gerade im Hinblick auf die vorher angedeutete Verengung von 
Diskursen auf Kleriker oder auch Hauptamtliche. Kritisch zu beleuchten wäre in diesem 
Zusammenhang jedoch, inwieweit dadurch andere wesentliche Probleme und unge-
löste Konflikte um kirchliche Teilhabe, etwa die um die Frauenordination, verschoben 
oder ausgeblendet werden. Folgt man dem Gedanken, dass Kirche Nachfolge von Glei-
chen bzw. Gleichberechtigten bedeutet, welche die Gleichwertigkeit in Vielfalt ins Zent-
rum stellt (vgl. Schüssler Fiorenza 1993, 70), wäre der Empowermentgedanke weiter-
zuführen und zu fragen, wie etwa auch Systeme und Institutionen befähigt werden 
können, diesem Nachfolgegedanken nicht nur ideell, sondern realiter gerecht zu wer-
den. 
Das Anliegen, eine teilhabeorientierte Diversitätsforschung im Empowermentdiskurs 
zu berücksichtigen, ist unbedingt aufzugreifen, um diesen klarer zu profilieren und aus-
weiten zu können. Dies wäre für einige Felder gewinnbringend, in denen der Empower-
mentbegriff pastoraltheologisch Verwendung findet. Im Kontext deutscher Pastoral 
wären dies etwa eine Evaluation oder Diskursanalyse des Synodalen Wegs und die sich 
ihm anschließenden Prozesse oder konkrete Praxisfelder der Sozialpastoral, in denen 
Ungleichheiten sozialer, kultureller und struktureller Art entgegengewirkt werden soll. 
Ein Exkursionsort auf dem Kongress in Frankfurt 2025 war die Casa Antonio. Erst im 
Gespräch mit Akteur*innen und Beteiligten lassen sich Erkenntnisse gewinnen, wie Em-
powerment konturiert werden kann und welche Faktoren und Dynamiken dem gegen-
über- oder entgegenstehen. 
Im Hinblick auf die Methodik bieten sich praxistheoretische Ansätze an. Ein Impuls, den 
ich Veronika Gräwe verdanke, ist, Empowerment als Forschungspraxis über den Zugang 
der Narrative Agency (vgl. van Laer & Orazi 2023) zu erschließen. Der narrative Zugang 
spielte eine Rolle nicht nur in dem Sinne, dass das Erzählen selbst ein Akt der Selbster-
mächtigung darstelt (vgl. Erzählen als Widerstand). Im Erzählen gewinnt und realisiert 
eine Person ihre narrative Agency, die als „ability to control the development of the 
story characters and plot, with lasting changes to the narrative world“(van Laer & Orazi 
2023, 1) definiert werden kann. Körperlichkeit und Raum bilden zwei entscheidende 
Konstitutiva für das Konzept der narrativen Agency (vgl. Laer & Orazi 2023, 8–11) und 
bilden Kategorien in einem Forschungsdesign, das mit diesem Ansatz arbeitet und sich 
möglicherweise gut mit dem Ansatz von Julian Rappaport (vgl. Rappaport 2010) ins Ge-
spräch bringen lassen. In einem zweiten Schritt wäre auch das Feld der systemischen 
und gesellschaftlichen Wirkmechanismen zu betrachten, in denen sich die narrative 



Empowerment als Theorie- und Praxiskonzept der Pastoraltheologie 87 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9310 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 81–88 

Agency entfaltet. Dies ist allerdings erst noch zu leisten. Der vorliegende Beitrag sollte 
einen Blick hinter die Kulissen einer Forschungsarbeit eröffnen, die noch auf dem Weg 
ist, und daher bislang nur einen Zwischenstand wiedergeben kann. Eine weitere Ausei-
nandersetzung mit den Diskursen des Empowerments ist lohnend, da sie für die prak-
tischen Theologie auf verschiedenen Feldern erkenntnisleitend sein kann – gerade in 
Bezug auf aktuelle Problemfelder wie das der Synodalität.  
 

Literatur 

Bröckling, Ulrich (2003). You Are Not Responsible for Being Down, But You Are Responsible for Getting 
Up. Über Empowerment. In: Leviathan. Zeitschrift für Sozialwissenschaft 31, 323–344. 

Bucher, Georg (2020) 3. Religionspädagogik und ‚empowerment‘. Perspektiven für die religionspäda-
gogische Forschung aus dem interdisziplinären Gespräch. In: Zeitschrift für Pädagogik und Theolo-
gie 72, 287–298. 

Calvès, Anne-Emmanuèle (2009). Empowerment: The History of a Key Concept in Contemporary De-
velopment Discourse. In: Revue Tiers Monde 200,735–749. 

Eckholt, Margit (2009). Citizenship, Sakramentalität der Kirche und empowerment. Eine dogmatisch-
theologische und ekklesiologische Annäherung an den Begriff der „citizenship“. In: Virginia R. 
Azcuy & Margit Eckholt (Hg.), Citizenship – Biographien – Institutionen. Perspektiven lateinameri-
kanischer und deutscher Theologinnen auf Kirche und Gesellschaft. Münster: Lit, 11–40. 

Haslbeck, Barbara (2025). Sexueller Missbrauch an Ordensfrauen im deutschsprachigen Raum. Ein un-
terschätztes Phänomen und seine systemischen Bedingungen. Freiburg i.Br.: Herder. 

Karl, Katharina (2024). Wie konfiguriert sich die Performanz des Christlichen? Empirische Einblicke in 
Erfahrungen kirchlicher Teilhabe von jungen Frauen Argentinien. In: Dies., Martin Kirschner & Joost 
van Loon (Hg.), Performing Christianities. Differenzfähigkeit des Christlichen in planetarem Kon-
text. Baden-Baden: Nomos, 417–429. 

Karl, Katharina (2023). Vulnerabilidad, resiliencia y participación. Reflexiones para el trabajo pastoral 
con mujeres. In: Stromata LXXIX, 139–149. 

Klostermeier, Birgit (2011). Das unternehmerische Selbst der Kirche. Eine Diskursanalyse (Praktische 
Theologie im Wissenschaftsdiskurs 10 = Practical theology in the discourse of the humanities), Ber-
lin: De Gruyter. 

Leimgruber, Ute (2025). Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann. Eine 
Typologie vulneranter Theologien im Kontext kirchlicher Missbrauchsmuster. In: Zeitschrift für Pa-
storaltheologie, 45 (2), 33–50. 

Müller, Sabrina (2019). Gelebte Theologie. Impulse für eine Pastoraltheologie des Empowerments 
(Theologische Studien NF 14), Zürich: Theologischer Verlag Zürich. 



88 Katharina Karl 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 81–88 DOI: 10.17879/zpth-2025-9310 

Müller, Sabrina (2018). Discipleship – Eine kirchentheoretische Grundfigur in der Spannung von Be-
kenntnisorientierung und Deutungsoffenheit. In: Praktische Theologie 53 (1), 34–37. 

Rappaport, Julian (1985). Ein Plädoyer für die Widersprüchlichkeit: Ein politisches Konzept des ‘empo-
werment’ anstelle präventiver Ansätze, VPP 17, 157–278. 

Rappaport, Julian (2010). Searching for OZ: Empowerment, Crossing Boundaries, and Telling Our 
Story. In: Mark S. Aber, Empowering setting and voices for social change, Oxford: Oxford University 
Press, 232–237. 

Schüßler Fiorenza, Elisabeth (1993). Discipleship of Equals: A Critical Feminist Ekklēsia-Logy of Libera-
tion, New York: Crossroad.  

Stenger, Herrmann (1988). Eignung für Berufe der Kirche. Klärung – Beratung – Begleitung, Freiburg 
i.Br.: Herder Verlag. 

van Laer, Tom & Orazi, Davide (2023). Narrative Agency. Journal of the Association for Consumer Re-
search, 9 (1), abrufbar unter http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.4199845 [17.12.2025]. 

 
 
Prof. Dr. Katharina Karl 
Professur für Pastoraltheologie 
Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt 
Ostenstr. 28a 
D-85072 Eichstätt 
katharina.karl(at)ku(dot)de 
https://www.ku.de/thf/fachgebiete/thf/fachgebiete/pastoraltheologie/mitarbeitende/prof-dr-katha-
rina-karl  
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-8840-9439  
 

https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.4199845
https://www.ku.de/thf/fachgebiete/thf/fachgebiete/pastoraltheologie/mitarbeitende/prof-dr-katharina-karl
https://www.ku.de/thf/fachgebiete/thf/fachgebiete/pastoraltheologie/mitarbeitende/prof-dr-katharina-karl
https://orcid.org/0009-0008-8840-9439


 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

Ludger Verst 
 

Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein? 
Kurze Einführung in tiefentheologische Phänomenologie 

 

Abstract 

Der Beitrag entfaltet eine tiefentheologische Phänomenologie des Religiösen als eines Gewahrwer-
dens transzendenter Präsenz. Im Anschluss an die Neue Phänomenologie von Hermann Schmitz wird 
religiöses Erleben in seinem Ursprung als Widerfahrnis verstanden, in dem Leiblichkeit und Bewusst-
sein miteinander in Berührung kommen. Am Gleichnis vom barmherzigen Samariter wird solches Be-
rührt- und Betroffensein veranschaulicht als eine Haltung der Compassion. Tiefentheologie beschreibt 
Haltungen dieser Art als Präsenzphänomene des Transzendenten. C. G. Jungs Konzept der Individua-
tion liefert dazu einen entsprechenden Bezugsrahmen: Prozesse der Selbst-Gewahrwerdung gesche-
hen im Spannungsfeld von Bewusstem und Unbewusstem als Umgang mit dem, was ruft und sich zu-
gleich entzieht. In praktischer Konsequenz zielt Tiefentheologie auf eine literarische Tiefenhermeneu-
tik (Alfred Lorenzer), deren präsentative Sprache Resonanzräume eröffnet, in denen Unsagbares wie 
Verdrängtes Gestalt gewinnen können. 

The article develops a depth-theological phenomenology of religion as an awareness of transcendent 
presence. In dialogue with Hermann Schmitz’s New Phenomenology, religious experience is conceived 
in its origin as “Widerfahrnis”, where felt embodiment and consciousness touch. In the parable of the 
Good Samaritan, embodied affectedness becomes tangible as an attitude of compassion. Depth The-
ology describes such attitudes as phenomena of the transcendent. C. G. Jung’s concept of individua-
tion offers an interpretive frame of reference in the process of self-awareness between the conscious 
and the unconscious — an encounter with what calls and, at the same time, withdraws. — In practical 
consequence, Depth Theology aims at a literary Depth Hermeneutics (Alfred Lorenzer), whose presen-
tational language opens resonant spaces where the unsayable and the repressed can take form toge-
ther. 

 

Religion hat und hatte immer schon mit Gefühlen, mit dem Erleben und der Bewälti-
gung machtvoller Gefühle zu tun. Mit jenem Fascinosum et tremendum (Rudolf Otto), 
das selbst dem aufgeklärten, dem „religiös Unmusikalischen“ heute noch Momente des 
Staunens und Innehaltens abgewinnt. 
In den eingeübten Abläufen unseres funktionalen Denkens jedoch gelten weithin an-
dere Gesetze. Man betrachtet die Welt im Modus der Distanzierung, im Modus strenger 
Objektivität. Sie ist die Voraussetzung von Wissenschaftlichkeit. Menschliche Wirklich-
keit ist jedoch weitaus umfangreicher als das, was einer rein objektivierenden Erkennt-
niseinstellung zugänglich ist. Leben und Lebensführung gehen über Denken, Messen 
und Bewerten hinaus.  



90 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

Es ist der sogenannten Neuen Phänomenologie von Hermann Schmitz (1928–2021) zu 
verdanken, eine wissenschaftliche Sprache über das Begriffsgefüge der tradierten Pole 
„subjektiv“ und „objektiv“ hinaus entwickelt zu haben. Sie ist auf ein Denken hin aus-
gerichtet, das nicht im üblichen Koordinatensystem einer öffentlichen und objektiv er-
kennbaren Außenwelt und einer versteckten inneren Welt von subjektiver Bedeutung 
unterzubringen ist (Schmitz 1969 und Schmitz 42014). Die Tatsache, dass wir uns auf-
grund unserer Leiblichkeit nie restlos in Objektives verwandeln können, unterstreicht 
einerseits den nie ganz einzulösenden objektiven Weltbezug, andererseits aber auch 
die unauflösbare leibliche Weltverbundenheit des Menschen. Für Schmitz ist der Leib 
nicht mit dem sichtbaren und tastbaren Körper identisch; er spricht vom „spürbaren 
Leib als dem Inbegriff […] leiblicher Regungen wie z. B. Angst, Schmerz, Wollust, Hun-
ger, Durst, Ekel, Frische, Müdigkeit, Ergriffenheit von Gefühlen“ (Schmitz 42014, 34f.), 
was also der Mensch von sich spüren kann, ohne sich der fünf Sinne und der ihnen 
entspringenden Vorstellungen vom eigenen Körper zu bedienen. „Leiblich ist, was je-
mand in der Gegend (nicht immer in den Grenzen) seines Körpers von sich selbst, als zu 
sich selbst gehörig, spüren kann“ (Schmitz 42014, 35). 
Als grundlegendes Muster beschreibt Schmitz den Antagonismus von „Engung“ und 
„Weitung“. Beide seien Urphänomene der Leiblichkeit. Mithilfe dieser beiden Grundty-
pen lasse sich die Vielfalt leiblicher Regungen rekonstruieren. Schmitz verfolgt das Ziel, 
geschichtlich geprägte Verkünstelungen abzubauen und den Menschen ihr wirkliches 
Leben wieder begreiflich zu machen (vgl. Schmitz 42014, 7). Statt den Körper immer 
mehr zu instrumentalisieren, gehe es darum, mit dem Bewusstsein in den Leib hinab-
zusteigen, an die Stelle prominenter Sichtbarkeit des Körpers den Vollzug des Lebens 
selbst treten zu lassen (vgl. auch Fuchs 2023). Das Erleben ist es, das uns, indem wir 
betroffen werden, unserer Lebendigkeit versichert. Im Erleben solchen Betroffenseins 
erleben wir uns selbst, werden wir uns unserer Existenz bewusst.  

Berührbarkeit 

Dieses Bewusstsein ist nicht nur geistig. Es ist leiblich grundiert. Menschen erfahren 
sich nicht losgelöst von ihrem Leib, sondern in ihm und durch ihn. Alles, was uns wirklich 
betrifft, berührt in Empfindungen, Regungen, Spannungen, in Freude und Schmerz. Be-
rührbarkeit ist darum keine Idee, sondern eine leibliche Grundbefindlichkeit. Sie zeigt 
sich dort, wo das Leben uns trifft – wo etwas an uns herantritt, das uns bewegt, bevor 
wir es verstehen. Der Leib ist der Ort dieser Erfahrung: Er spürt, was uns begegnet, noch 
ehe es in Worte gefasst werden kann.  
Diese Beobachtung führt uns zu einer grundlegenden Einsicht tiefentheologischen Den-
kens. Religiöses Erleben beginnt dort, wo Menschen in ihrer Berührbarkeit betroffen 
werden. Wo sich etwas ereignet, das sie leiblich beansprucht. Tiefentheologie versteht 



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   91 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

diesen Moment als Widerfahrnis, das sich im leiblichen Spüren vollzieht. In solcher Er-
fahrung begegnen Menschen einer Dimension, die sie über sich hinausführt, ohne sie 
zu ent-wirklichen. Der Leib wird zum Resonanzraum, in dem sich das Leben als Anruf 
und Antwort vollzieht. 
Ich möchte dies an einem biblischen Beispiel, am Gleichnis vom „barmherzigen Sama-
riter“ veranschaulichen (Lk 10,25–37). Hier verdichtet sich, was tiefentheologisch als 
religiöse Grundgeste beschrieben werden kann: als ein inneres Ergriffenwerden, das 
sich zu tätiger Hinwendung wandelt. 
Vor dem Samariter kommen zwei andere des Weges: ein Priester und ein Levit. Beide 
sehen den Verwundeten und gehen vorüber. Sie halten jedenfalls Abstand. Ihr Blick 
bleibt äußerlich, gefasst im Modus der Distanzierung, der zuvor schon ihren Alltag be-
herrscht. Vielleicht folgen sie einem Reinheitsgebot, vielleicht auch nur der inneren Re-
gel, sich nicht einlassen zu müssen. In jedem Fall vermeiden sie das Berührtwerden. Ihr 
Sehen bleibt ohne Nähe, ihr Vorübergehen ohne Anteil. Tempel und Kult scheinen nicht 
die Orte von Hinwendung und Zuneigung zu sein. So ganz anders der Mensch aus Sa-
marien. Der Text hebt den Moment der Begegnung mit dem Überfallenen und Miss-
handelten einzigartig hervor: ἐσπλαγχνίσθη – „es ging ihm durch und durch“ heißt es 
in Vers 33. Im Neuen Testament gibt es dieses Wort ein einziges Mal: an dieser Stelle. 
Wörtlich bedeutet σπλαγχνίζομαι: „aus den Eingeweiden heraus berührt werden“. 
Damit ist keine moralische Regung gemeint, sondern ein leibliches Widerfahrnis im 
Sinne einer affektiven Erschütterung, die Menschen in Gänze trifft. Sie entzieht sich der 
Kontrolle des Bewusstseins. Aus der „Engung“ der Erschütterung entsteht eine „Wei-
tung“: Der Leib gewinnt wieder Beweglichkeit und Richtung. Weitung meint keinen in-
nerpsychischen Vorgang, sondern ein leibliches, pathisches Geschehen, in dem die be-
drängende Atmosphäre in eine weite, atmende Präsenz übergeht, aus der heraus Be-
ziehung und Zuwendung möglich werden. Hier treffen sich Phänomenologie und The-
ologie. Denn im Vollzug dieser Weitung zeigt sich, was tiefentheologisch als Bewegung 
der Compassion verstanden werden kann: Menschen antworten auf das, was sie be-
trifft, indem sie mitvollziehen, was dem Anderen widerfahren ist. Das Widerfahrene 
wird zur Form tätiger Mitmenschlichkeit. Der Samariter tritt heran, verbindet die Wun-
den, hebt den Verwundeten auf sein Tier und bringt ihn in eine Herberge. 
Die Haltung der Compassion ist Antwort auf ein leiblich erfahrenes Betroffensein. In 
der Weitung, dass Berührbarkeit sich nicht in sich selbst erschöpft, sondern fortsetzt 
als Teilhabe an einem gemeinsamen, je größeren Leben, wird das religiöse Moment 
sichtbar: Hermann Steinkamp versteht die Samariter-Erzählung  

„als eine „unüberbietbare theologische und christlich-spirituelle Deutung von 
Compassion […]. Diese mögliche Deutung (für den Glaubenden) schließt jedoch 
eine existentiell dichte Erfahrung des gleichen Phänomens durch andere, durch 
Nicht-Glaubende keineswegs aus! Man kann die Samaritererzählung (über die 



92 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

Grenzen der Religionen hinweg) als existentiell-spirituelle Sinn-Deutung von Er-
fahrungen/Widerfahrnissen interpretieren, die sich in Zusammenhängen gelebter 
Compassion ereignen!“ (Steinkamp 2008, 33–35). 

Dass die tägliche Wirklichkeit des Lebens eine Menschen bedrängende, ihrem Handeln 
und auch Denken zuvorkommende, ihnen solchermaßen widerfahrende Wirklichkeit 
ist, gehört zu den Grunderfahrungen menschlichen Lebens. Tiefentheologie richtet ih-
ren Blick weniger auf die Reflexion oder Bewältigungspraxis von Kontingenz als auf de-
ren Widerfahrnischarakter selbst, steht doch im Fokus unserer Frage „Wie ist es, ein 
religiöser Mensch zu sein?“ gerade die existenzielle Erlebnistiefe von Widerfahrnissen 
für die Ermöglichung und Begründung religiöser Erfahrung überhaupt.  
Der Widerfahrnis-Aspekt ist für die tiefentheologische Argumentation zentral. Wider-
fahrnisse sind Ereignisse, die überraschend und unvorhersehbar hereinbrechen, deren 
Folgewirkungen einschneidend und lebensverändernd sind. Tiefentheologie betrachtet 
Widerfahrnisse, wie sie im Schicksal des unter die Räuber Gefallenen und in der Zuwen-
dung des Samariters zum Ausdruck kommen, von ihrer Ereignisseite her als Phänomene 
kolossaler Unvorhersehbarkeit. Sie konfrontieren Menschen mit ihrem Involviertsein in 
Unverfügbares. 
Widerfahrenes unterbricht.1 Es geht durch mich hindurch. Es ist ein Erfahren, das nicht 
begrifflich festzumachen ist. „Religiosität“ wurzelt in einer Widerfahrenem gegenüber 
eigenen Haltung des Betroffenseins. Eine bestimmte Haltung drückt sich in einem je 
individuellen Modus der Weltbegegnung und des Weltverstehens aus. „Religion“ ist ein 
Wirklichkeitsspeicher solchen Weltverstehens. Sie will Menschen in „einer Gott los ge-
wordenen Welt“ (Höhn 2025, 5) mit sich selbst konfrontieren, ohne für sie daraus zwin-
gend eine Gottesfrage abzuleiten.  

Koordinaten einer Theologie der Tiefe 

In Anlehnung an die Phänomenologie von Hermann Schmitz und den postmetaphysi-
schen Theologieentwurf von Hartmut von Sass (Sass 2019 und 2022) vertrete ich einen 
modalen, nicht-substanziellen Religionsbegriff: 
– Religion ist eine Weise der Erkenntnis („Perspektive“), die lebensbedeutsamen Ereig-
nissen – existenziellen Herausforderungen, Krisen, Lebenswendepunkten – entspringt, 
deren individuelle, gruppenbezogene und kollektive Wirklichkeit sie reflektiert. Ihre Re-
flexionsergebnisse begründen keine neue Metaphysik; sie bilden die Grundlagen einer 

 
1  „Kürzeste Definition von Religion: Unterbrechung“, so lautet die vielzitierte Formel von Johann Bap-

tist Metz (Metz 51992, 166). 



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   93 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

Transzendenzkonzeption2, die ich Tiefentheologie nenne. Transzendenzkonzepte be-
stimmen mit darüber, in welcher Struktur Wirklichkeit wahrgenommen und verstanden 
wird. 
– Religiosität bezeichnet eine bestimmte Haltung oder Einstellung, sich mit sich selbst, 
mit anderen und mit der Welt ins Verhältnis zu setzen, kein selbstmächtiges Vermögen, 
eher resonierende Konsequenz. Sie ist eine je individuelle Konsequenz aus unwillkürli-
chen Erfahrungen affektiven Betroffenseins. Im Schmitz‘schen Gefühls- und Atmosphä-
renbegriff sehe ich einen überzeugenden Link, sich an das Phänomen unwillkürlicher 
Lebenserfahrungen heranzutasten, d. h., an das, was Menschen merklich widerfährt, 
ohne dass sie es sich absichtlich zurechtgelegt haben (vgl. Schmitz 42014, 7). „Der Zu-
stand, der durch ein Widerfahrnis hervorgerufen wird, lässt sich vom Inhalt der Erfah-
rung, die wir dabei machen, nicht trennen“ (Hühn 2004, Sp. 678). Unwillkürliche Le-
benserfahrungen bilden die erste und letzte Instanz für die Begründung religiöser Aus-
sagen.3  
– Ein religiöser Mensch versteht unwillkürliche Erfahrungen affektiven Betroffenseins 
als Einbrüche von „Sinn“ – und zwar in beide Richtungen: Bisherige Sinnkonstrukte 
»brechen ein“; sie verlieren an Plausibilität und Bedeutung. Und: Überraschend kom-
men neue Sinnhorizonte in den Blick. Ein religiöser Mensch entdeckt in ihnen einen 
Sinnanspruch, ein Angesprochen-Sein, das er auf „Gott“ oder „Göttliches“ bezieht. Ei-
nem Sinnanspruch zu folgen, bedeutet tiefentheologisch: „glauben“. Glauben ist die 
umfassende Kommunikation von Erfahrungen unbedingten Betroffenseins durch 
„Gott“ oder „»Göttliches“. Es ist eine bestimmte Weise, sein Leben zu führen (vgl. Verst 
2025, 214–230). 
Im Sinne einer Phänomenologie der Leiblichkeit bindet Tiefentheologie das Göttliche in 
seiner Wurzel an leiblich fühlbare Atmosphären. „Göttlich ist für jemand die Autorität 
eines Gefühls, die für ihn unbedingten Ernst hat“ (Schmitz 42014, 97). Damit allerdings 
entfällt Göttliches an sich. Tiefentheologie betreibt Dekonstruktion des Metaphysi-
schen und zieht daraus die Konsequenzen für ihre postmetaphysische Gottesrede. Wo-
rauf es ihr ankommt, ist eine methodologische Besinnung auf die Möglichkeit eines 
Überstiegs über Erscheinendes hinaus – eines Überstiegs, der nicht zu neuer metaphy-
sischer oder kultureller Deutungshoheit führt, sondern innerhalb des phänomenologi-

 
2  Transzendenz ist, was die unmittelbare Evidenz lebensweltlicher Erfahrung übersteigt. Erfahrungs-

transzendenzen lassen sich in „kleine“, „mittlere“ und „große“ Transzendenzen gliedern. Vgl. dazu 
Luckmann 31996, 77–86; Luckmann 2002, 140–143. 

3  Christoph Theobald (2018) versteht Erfahrungsmomente solcher Art als disclosure situations, als 
einzigartige Ereignisse von Begegnung und Beziehung im Hier und Jetzt, in denen ein fundamenta-
ler, sich nicht von vornherein religiös verstehender elementarer Lebensglaube geweckt oder ent-
deckt bzw. entfaltet werde: „Ich vertraue mich (credo) – in meiner Verwundbarkeit – dem Rät-
sel/Geheimnis meiner/unserer Existenz in der Welt an, in der Hoffnung darauf, mit diesem Ver-
trauen nicht zum Verlierer zu werden“ (83). 



94 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

schen Untersuchungsbereichs bleibt. Überschussphänomene solcher Art sind Steige-
rungsformen, in denen das, was sich zeigt, über sich selbst hinausweist: „Als Unendli-
ches, Unmögliches, Unsichtbares oder Unvergessliches sprengen sie den Rahmen der 
Erfahrung“ (Waldenfels 2012, 2), bestätigen sie den höchst eigentümlichen Transzen-
denzdrang des Menschen. Überschussphänomene verlangen nach indirekten Beschrei-
bungen, die aufzeigen, was sich dem direkten Zugriff entzieht: eine Phänomenologie 
des Unsichtbaren (Bernet & Kapust 2009), die zeigt, dass und wie etwas mehr und an-
ders ist, als es ist, ohne in einem Jenseits des ganz anderen zu entschwinden. So ver-
standen markiert Tiefentheologie – mit Bernhard Waldenfels – „einen Spalt, eine Kluft“. 
Sie überquert Schwellen des Fremden, ohne sie zu überwinden (Waldenfels 2012, 12).  

Transzendenz(en)  

Transzendenz ist nicht zwingend schon Religion (vgl. Knoblauch 2009, 69). Es kann zwi-
schen primärer, präverbaler Transzendenzerfahrung und deren nachfolgender, explizi-
ter Interpretation und Symbolisierung unterschieden werden. Transzendenz bezeich-
net einen letzthin unabschließbaren Horizont menschlicher Achtsamkeit auf das, was 
auf unverfügbare Weise als Sinn- oder Ganzheitserfahrung zuteilwird, sodass Men-
schen in ihrem Welt-, Sozial- und Selbstbezug mehr und mehr sich selbst gewahr wer-
den. Den Prozess solchen Gewahrwerdens nennt die Psychologie Carl Gustav Jungs In-
dividuation; sie meint damit einen je individuellen, lebenslangen Weg menschlicher 
Entwicklung und Reifung. C. G. Jung (u. a. GW 7, 32011) setzt sich ausführlich mit „reli-
giöser Erfahrung“ auseinander, die für ihn ein psychisches Phänomen ist.4 Seine Psy-
chologie ist ein groß angelegter Versuch der Integration von Religiosität und Psycholo-
gie, von Transzendenzerfahrung und seelischer Entwicklung eines Menschen. 
Mit dem Individuationskonzept der Analytischen Psychologie C. G. Jungs liegt den Hu-
manwissenschaften und so auch der Theologie ein integratives Grundkonzept vor, das 
das Anliegen des Austausches und der Verbindung von Bewusstem und Unbewusstem, 
von Religiosität und individueller Lebenssituation ins Zentrum stellt (vgl. Vogel 2017 
und Verst 2019). Von alters her ist es eine der elementaren Funktionen von Religion, 
grundlegende Erfahrungen der Menschheit nicht verloren gehen zu lassen, sondern 
ihnen in variantenreichen Wiederholungen Ausdruck zu verleihen, etwa in den Über-
lieferungen heiliger Schriften, die uns die archetypischen Bilder der Menschheit als 
Schätze bewahren. Dies kennzeichnet die Art und Weise, wie Jung sich mit mythologi-
schen Stoffen, mit Träumen, mit Märchen, Sagen und Legenden und in der Folge eben 

 
4  Unter dem Begriff der Psyche versteht Jung die Gesamtheit aller psychischen Vorgänge, der be-

wussten wie unbewussten. „Gott hat nie anders zum Menschen gesprochen als in der Seele, und 
die Seele versteht es, und wir erfahren es als etwas Seelisches.“ (Jung 1972/73, 132). 



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   95 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

auch mit Religion beschäftigt. Hier sehe ich eine wichtige Verbindung zwischen Analy-
tischer Psychologie und Theologie. Wie sonst sollten Menschen in eine existenzielle 
Gleichzeitigkeit mit religiösen Texten gelangen, wenn deren Bildsprache nicht (mehr) 
in ihrer symbolhaften Dimension erfasst werden kann? Symbole sind im Verständnis 
Jungs verbilderte Signale emotionaler Energien, spontane Schöpfungen aus den Tiefen 
des Unbewussten. Das prinzipiell unanschauliche Transzendente wird im Symbol sinn-
fällig gestaltet und dadurch allererst »lesbar«.  
Eine Theologie der Tiefe möchte die sich hier andeutenden Herausforderungen kon-
zeptionell in den Blick nehmen. Das hat mit der Vermutung zu tun, dass Göttliches sich 
als eine subjektiv bedeutsame Größe atmosphärisch spüren und als eigenleibliches Er-
leben auch beschreiben lässt. Die Aufgabe von Theolog*innen wäre es daher, Religion 
sinnlich erfahrbar, das bedeutet, lesbar, hör- und sichtbar zu machen. Diese Vermitt-
lungsarbeit hat den Charakter einer Präsentation: Ich zeige jemandem etwas und ich 
kann das nur tun, indem ich im Zeigen mich selbst zeige. Das gilt erst recht bei Dingen, 
die das Leben als Ganzes betreffen. Ich zeige dir etwas, wozu ich selbst eine lebendige 
Beziehung habe. Als Kommunikator gehöre ich mit in den Vermittlungsprozess. Ich bin 
nicht nur geschickter Arrangeur oder neutraler Informationslieferant, nicht nur Mode-
ratorin oder Expertin, sondern über dies hinaus auch selbst religiöses Zeichen, ohne das 
es gar keine Botschaft geben könnte. Ich zeige euch das, was mich beeindruckt. Davon 
will ich erzählen. Im Grunde steht am Anfang jeder Kommunikation ein bewegender 
Eindruck, der einen authentischen Ausdruck sucht und dadurch Adressat*innen sinnlich 
anspricht.  
Zeitgenössische Seelsorge müsste daher verstärkt pastorale Ästhetik sein, die den ge-
genwärtigen Ausdrucksphänomenen gegenüber aufgeschlossen ist. Tiefentheologie 
versteht sich in dieser Hinsicht als theopoetische Lesehilfe. Sie sieht die Nähe religiöser 
Sprache zur Poesie als Chance der Theologie, ihre rationalisierende Verstandeseinsei-
tigkeit aufzugeben „zugunsten einer traumnahen, dichterischen Sprache, die all die Er-
fahrungen aufgreift, die in unserer Zeit eher in den Gesprächsräumen der Psychoana-
lyse als in den Kathedralen der bestehenden Religionsform ermöglicht und zugelassen 
werden“ (Drewermann 21992, 76). 

Theopoetik 

Wo sich religiöse Rede der poetischen annähert, öffnet sie sich dem, was sich dem Be-
wusstsein entzieht. Sie gewinnt Zugang zu einer Erfahrungsdimension, in der Sprache 
nicht erklärt, sondern berührt. Alfred Lorenzer (1986) hat diese Dynamik im Rahmen 
seiner tiefenhermeneutischen Kulturanalyse als Interaktion zwischen Text und Lesen-
dem beschrieben, als Geschehen, in dem das Unsagbare in symbolischer Form zu spre-
chen beginnt. Im Zentrum steht also nicht der Text als solcher, sondern das, was er in 
Lesenden auslöst, wie er affektive Resonanzen weckt, die sich der bewussten Kontrolle 



96 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

entziehen und dadurch neue Bedeutungsfelder eröffnen. In solchen Interaktionen 
werde der latente Sinn eines Textes erfahrbar. Literatur wirke, weil sie in einer präsen-
tativen Sprache spreche – einer Sprache, die Bilder, Atmosphären und Emotionen her-
vorrufe, statt rational zu erklären. Diese Symbolsprache erreiche Schichten des Erle-
bens, die sich der diskursiven Rede entzögen. Sie rufe unbewusste Wünsche, Ängste 
und Fantasien auf, die sonst sprachlos blieben.  

„Die Sprache eines literarischen Textes, einer Erzählung oder eines Gedichtes, die 
Sprache von Märchen und Mythen ist nicht rational und klar erläuternd. Sie ist 
poetisch und malerisch, sie ist bildhaft und metaphernreich, sie ist sinnlich und 
atmosphärisch. Aufgrund dieser präsentativen Qualität der Sprache entfalten li-
terarische Texte eine besondere Wirkung in der Leser_in. Eine präsentative Spra-
che führt dazu, dass sie leichter Gefühle und Bilder zu den Figuren und Handlun-
gen des Textes entwickelt. Daher sind Leseerlebnisse mitunter tief berührend: 
Wer einen literarischen Text liest, freut und verliebt sich vielleicht, leidet oder 
bricht in Tränen aus oder bekommt Angst. Das aber bedeutet, dass die Subjekti-
vität der Leser_in – ihre Wünsche, ihre Gefühle, ihre Einbildungskraft –, die Text-
wirkung mitproduziert“ (König, Lohl & Winter 2020, 110). 

Literatur öffnet Resonanzräume, in denen gesellschaftlich verdrängte oder beschämte 
Interaktionsformen sinnlich erfahrbar werden. Das Unbewusste erscheint hier nicht als 
individuelles Inneres, sondern als gesellschaftlich produzierter Bereich des Verdräng-
ten, derjenigen Wirklichkeitsbereiche also, die die Sprache der Normen vornehmlich 
ausschließt. Tiefentheologisch formuliert: Das, was schwer oder kaum sagbar ist und 
deshalb oft fehlt, kann ins öffentliche Leben hineinwirken, wenn poetische Texte „dem 
Unbewussten einen unübersehbaren Platz im öffentlichen Raum schaffen“ (Lorenzer 
1986, 25). Lorenzers tiefenhermeneutischer Grundgedanke korrespondiert mit unse-
rem Blick auf die Compassions-Geschichte in Lukas 10. Auch dort wird zunächst sicht-
bar, wie gesellschaftliche und kultische Normen – Reinheitsgebot, Selbstschutz, Distanz 
– zu Formen der Verdrängung werden: Der Priester und der Levit halten sich an Gebote 
und gehen vorüber. Der Samariter dagegen durchbricht das kulturell und religiös Ein-
geschriebene, indem er seinem (Mit-)Gefühl Raum gibt. Was in den anderen unter-
drückt bleibt, tritt in ihm leiblich hervor. Der Samariter handelt, weil ihn etwas (be-) 
trifft, das er nicht abwehren will. 
„Das Unsagbare muß in eine Mitteilungsform eingebunden werden, die stummgewor-
dene oder unerlöste Empfindungen spürbar macht“, indem sie das vom allgemeinen 
Bewusstsein Verworfene und Ausgeschlossene atmosphärisch zur Wirkung bringt — 
durch Zeichen, Gesten, An- oder Zumutungen, „an denen sich die Imagination der an-
deren entzünden kann“ (Lorenzer 1986, 25). In dieser Perspektive würden poetische 
Texte zu „Sozialisationsagenturen“ (König, Lohl & Winter 2020, 115), die Subjekte noch 
einmal und möglicherweise anders in Bewegung setzen: Sie könnten Unbewusstes wei-



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   97 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

terhin festigen oder aber Entwicklungen und Wandlungen anstoßen durch neue For-
men des Fühlens und Denkens. Lorenzer begreift Poesie als politische Praxis, die das 
Unsagbare, das die Gesellschaft selbst unterdrückt, zur Sprache bringt. Indem Dich-
ter*innen dem Unbewussten Gestalt gäben, machten sie es kollektiv verhandelbar. 
Gerade dies gilt in besonderer Weise auch für biblische Texte. Ihr latenter Sinn er-
schließt sich im Widerhall von Wörtern, Bildern und Anmutungen. Das Entscheidende 
erschöpft sich nicht im manifesten Sinn, also in dem, was ein Text lehrt (»Sei barmherzig 
wie der Samariter!«), sondern dass der Text an jener affektiven Schwelle zu sprechen 
beginnt. Der latente Sinn biblischer Texte liegt in ihrer Fähigkeit, überraschende Gesten 
menschlicher wie göttlicher Zuwendung zu inszenieren, innere Bewegungen, in denen 
Beziehungen spürbar Gestalt gewinnen: im Sich-Niederbeugen und Bergen, im Beher-
bergen und Nachsorgen. In solchen Haltungen verkörpert sich, was Klaas Huizing die 
„uncoole Gestik des Christentums“ (2002, 60) nennt. Christliche Wahrheit als eine be-
stimmte Weise des In-der-Welt-Seins – sie ereignet sich im Ergehen, in der Mitteilungs-
form verkörperter Atmosphären. Sie denkt Gott als Présence, als gegenwärtige Wirk-
lichkeit, die sich als Atmosphäre, als Aura mitteilt, wie Maurice Zundel betont: Ein reli-
giöser Mensch wird von der Ausstrahlung göttlicher Gegenwart ergriffen. „In dieser Er-
griffenheit kommt der Mensch in seinem Innersten jenem Geheimnis auf die Spur, wo-
rauf es letztlich ankommt: Liebe“ (Bachmann 2025, 4). 
 

Literaturverzeichnis 

Bachmann, Claude (2025). Ich glaube nicht an Gott, ich lebe ihn. In: Feinschwarz. Theologisches Feuil-
leton, 25.7.2025, abrufbar unter https://www.feinschwarz.net/ich-glaube-nicht-an-gott-ich-lebe-
ihn/ [1.11.2025] 

Bernet, Rudolf & Kapust, Antje (Hg.) (2009). Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren. München: Fink. 

Drewermann, Eugen (1992/21992). Das Matthäusevangelium. Bilder der Erfüllung, Bd. 1. Olten: Wal-
ter. 

Fuchs, Thomas (2023). Der Leib vollzieht das Leben. Online abrufbar: dasgoetheanum.com/der-leib-
vollzieht-das-leben/ [31.10.2025]. 

Höhn, Hans-Joachim (2024). Radikale Säkularität. In: Feinschwarz. Theologisches Feuilleton, 
5.10.2024, abrufbar unter: https://www.feinschwarz.net/radikale-saekularitaet/ [2.11.2025]. 

Hühn, Helmut (2004). Art. Widerfahrnis. In: Joachim Ritter, Karlfried Gründer & Gottfried Gabriel, 
(Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12. Basel: Schwabe, Sp. 678.  

Huizing, Klaas (2002). Zur „uncoolen“ Gestik des Christentums. Religiöse Kulturvermittlung im Film. In: 
Die politische Meinung, 1/2002, 51–60. 

Huizing, Klaas (2022). Lebenslehre. Eine Theologie für das 21. Jahrhundert, Gütersloh: Gütersloher 
Verlagshaus. 



98 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

Knoblauch, Hubert (2009). Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt 
a. M: Campus. 

König, Hans-Dieter, König, Julia, Lohl, Jan & Winter, Sebastian (2020). Alfred Lorenzer zur Einführung. 
Psychoanalyse, Sozialisationstheorie und Tiefenhermeneutik. Leverkusen: Verlag Barbara Budrich. 

Jung, Carl Gustav (1971/41983). Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion. Gesammelte 
Werke, 11. Olten: Walter. 

Jung, Carl Gustav (1972/73) Briefe, Bd I: 1906–1945. Hg. v. Aniela Jaffé in Zusammenarbeit mit 
Gerhard Adler. Olten: Walter. 

Jung, Carl Gustav (1995/32011). Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewussten. In: Ders.: 
Zwei Schriften über Analytische Psychologie. Gesammelte Werke, 7. Ostfildern: Patmos. 

Lorenzer, Alfred (1981). Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstörung der Sinnlichkeit. Eine Religionskritik. 
EuropäischeVerlagsanstalt. 

Lorenzer, Alfred (1986). Tiefenhermeneutische Kulturanalyse. In: Alfred Lorenzer & Hans-Dieter König 
(Hg.): Kultur-Analysen. Psychoanalytische Studien zur Kultur. Frankfurt a. M.: Fischer. 

Luckmann Thomas (31996). Die unsichtbare Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Luckmann Thomas (2002). Schrumpfende Transzendenzen, expandierende Religion, in: Ders. (Hg.), 
Wissen und Gesellschaft, Ausgewählte Aufsätze 1981–2002 (Bd. 1). Konstanz: UVK, 140–143. 

Metz, Johann Baptist (51992). Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen 
Fundamentaltheologie, Mainz: Grünewald.  

Sass, Hartmut von (Hg.) (2019). Perspektivismus. Neue Beiträge aus der Erkenntnistheorie, Hermeneu-
tik und Ethik. Hamburg: Meiner.  

Sass, Hartmut von (2022). Atheistisch glauben. Ein theologischer Essay. Berlin: Matthes & Seitz.  

Schmitz, Hermann (1969). System der Philosophie, Bd. III/2: Der Gefühlsraum. Bonn: Bouvier.  

Schmitz, Hermann (1998). Der Leib, der Raum und die Gefühle. Ostfildern: Edition Tertium.  

Schmitz, Hermann (2011): Der Leib, Berlin: De Gruyter. 

Schmitz, Hermann (2009/42014). Kurze Einführung in die Neue Phänomenologie, Freiburg i.Br.: Alber. 

Schmitz, Hermann (2016): Ausgrabungen zum wirklichen Leben. Eine Bilanz, Freiburg i. Br.: Alber. 

Steinkamp, Hermann (2008). Compassion als diakonische Basiskompetenz. In: Volker Herrmann (Hg.). 
Diakonische Bildung. Arbeitspapiere aus der Evangelischen Fachhochschule Darmstadt Nr. 10, 25–
36. 

Theobald, Christoph (2018): Christentum als Stil. Für ein zeitgemäßes Glaubensverständnis in Europa, 
Freiburg i. Br.: Herder. 

Verst, Ludger (2019). Individuation und Botschaft. Impulse der Psychologie C. G. Jungs für eine Theolo-
gie der Tiefe. In: Wege zum Menschen, 3, 196–207. 

Verst, Ludger (2025). Tiefentheologie. Von einem Gott, der ‚zu Grunde‘ geht. Texte zu Religion und 
Psychologie. Mit einem Vorwort von Klaus Kießling. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   99 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

Vogel, Ralf T. (2017). Individuation und Wandlung. Der „Werdensprozess der Seele“ in der Analyti-
schen Psychologie C. G. Jungs. Stuttgart: Kohlhammer 2017.  

Waldenfels, Bernhard (2012). Hyperphänomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp. 

 

 
Ludger Verst  
Katholischer Theologe, Berater (GwG) und Publizist 
INTERFAITH — Praxis für Kommunikation, Beratung und Seelsorge 
Rheingoldstraße 3 
D-65203 Wiesbaden 
verst(at)t-online(dot)de 
https://verstblog.wordpress.com 



 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Jan Loffeld 

Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 
Was sich aus der bisherigen Rezeption einer empirischen Studie  

für die Pastoraltheologie lernen lässt 
Abstract 

Die 2023 veröffentlichte 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU 6) der Evangelischen Kirche in 
Deutschland (EKD) wurde erstmals unter Beteiligung der Deutschen Bischofskonferenz (DBK) durchge-
führt. Sie erfuhr im gesamten deutschen Sprachraum eine weitaus höhere Rezeption als viele Kirchen-
studien zuvor. Der vorliegende Beitrag sucht nach Gründen hierfür und argumentiert, dass mit der 
KMU 6 die gegenwärtig im kirchlichen Alltag durchgängig erfahrbare Disruption des Glaubens und des 
kirchlichen Lebens erstmals einen wissenschaftlich-empirischen Ausdruck erhielt. Mithilfe von ver-
gleichbaren aktuellen Daten und zusätzlichen Analysen aus den USA möchte dieser Artikel einige Her-
ausforderungen, wie sie sich für die Pastoraltheologie als akademischer Disziplin stellen könnten, zur 
Diskussion stellen.  

The 6th Church Membership Survey (KMU 6) of the Protestant Church in Germany (EKD), published in 
2023, was conducted for the first time with the participation of the German Bishops' Conference. It was 
received far more widely throughout the German-speaking world than many previous church studies. 
The present article searches for reasons for this and argues that with KMU 6 the disruption of faith and 
church life that can currently be experienced throughout everyday was given a scientific-empirical ex-
pression for the first time. With the help of comparable current data and additional analyses from the 
USA, this article would like to put up for discussion some challenges that could arise for pastoral theol-
ogy as an academic discipline.  

 

Manch ein Beitrag kann interessante wissenschaftsbiografische Erinnerungen hervor-
rufen:1 Anlässlich der Einladung zu dieser Keynote musste daran denken, wie ich vor 18 
Jahren als junger Kaplan und gerade begonnener Promovend zum ersten Mal auf einem 
solchen Kongress in Schwerte zu Gast war; offenbar braucht es auch in der Pastoralthe-
ologie das Volllalter von 18 Jahren, um zu einem Keynote Speaker zu reifen. Damals 
entspann sich eine Kontroverse um das Erbe der Gemeindetheologie, im Nachhinein 
würde ich sagen, ein klassischer Generationenkonflikt, den ich aber seinerzeit noch 
nicht richtig verstand (der Diskurs findet sich dokumentiert in: PThI 28 Nr. 1 [2008], 
Plurale Wirklichkeit Gemeinde). Ob es im Anschluss an diese Ausführungen auch eine 
Kontroverse gibt, kann ich nicht versprechen. Aber gerade die Jüngeren unter uns 
möchte ich ermutigen: Hören Sie bitte nicht auf nachzufragen!  

 
1  Dieser Artikel geht auf eine Keynote beim Kongress der deutschsprachigen Pastoraltheolog*innen 

unter dem Titel „Behind the Scenes“ im September 2025 in Frankfurt, Sankt Georgen zurück. Der 
Vortagsstil wurde weitgehend beibehalten.  



102 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

Mit dieser Keynote möchte ich vor dem Hintergrund des Kongressthemas bzw. Einfüh-
rungstextes auf dem Flyer meine eigene Arbeitsstätte öffnen und Einblicke hinter Ku-
lissen geben, wie es da heißt, bewusst ungeschminkt, halbfertig und unperfekt, aber mit 
Lust auf pastoraltheologischen Austausch und neue Entdeckungen.  
Zentral soll dazu die Rezeption der aktuellen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung 
(KMU 6) sein. Wohlgemerkt: die Rezeption und Konsequenzen, die sich daraus für un-
ser Fach, die Pastoraltheologie, ergeben könnten. Ergebnisse der Studie kann oder hat 
bereits jede und jeder nach eigenem Gutdünken selbst von der gut aufbereiteten On-
line-Präsenz der EKD bezogen (vgl. kmu.ekd.de). Lesens- und studierenswert ist auch 
der Ende 2024 ebenfalls open access erschienene Auswertungsband, der im medialen 
Fokus etwas untergegangen ist (vgl. Sozialwissenschaftliches Institut der EKD, Katholi-
sche Arbeitsstelle für missionarische Pastoral 2024). 

1. Die KMU 6: eine Augenöffnerin zur rechten Zeit – gerade im katholischen 
Bereich 

Die KMU 6 war in ihrer Anlage besonders. Seit 1972 wird sie als Befragung der eigenen 
EKD-Mitglieder durchgeführt, 1992 kamen nach der Wende die Konfessionslosen Mit-
tel- und Ostdeutschlands hinzu und 2022 schließlich die Katholikinnen und Katholiken. 
Für Religionssoziolog*innen, so wurde anfangs im Beirat lobend erwähnt, waren wir 
Katholik*innen eine interessante neue Vergleichsgruppe. Zu diesem wissenschaftlichen 
Beirat gehören neben vielen evangelischen Kolleg*innen unterschiedlicher Fachrich-
tungen katholischerseits auch Johanna Rahner aus Tübingen im Blick auf ökumenische 
Fragen, Klaus Kießling aus St. Georgen mit religionspädagogischem Schwerpunkt und 
Tobias Kläden von der KAMP, Erfurt, an, dem u. a. eine wichtige koordinierende Rolle 
zukam. Ich durfte und sollte die katholische pastoraltheologische Perspektive einbrin-
gen. Mit der KMU 6 liegt damit aufgrund ihres erstmalig überkonfessionellen Designs 
eine repräsentative Gesamtbefragung der gesamtdeutschen Bevölkerung zu Themen 
von Religion und Kirche vor, die es so bislang nicht gab. Der Titel Kirchenmitgliedschafts-
untersuchung ist daher im Laufe der Jahrzehnte semantisch unscharf geworden. Da die 
KMU aber gerade in der EKD eine richtige Marke ist, hält man offenbar an ihm fest. 
Die Rezeption war schließlich immens (vgl. Loffeld 2024). Allein das sozialwissenschaft-
liche Institut der EKD in Hannover hat innerhalb eines Jahres 230 Veranstaltungen im 
evangelischen Bereich durchgeführt.2 Das wären, wenn man es auf die während eines 
Kalenderjahres verfügbaren Wochenarbeitstage herunterrechnet, insgesamt pro 
Werktag ein bis zwei. Weil die KMU – anders als in der EKD – bisher in der Katholischen 
Kirche über keine Lobby verfügte, hatte ich persönlich eher damit gerechnet, dass sie 

 
2  Diese Zahl stammt aus den Aufzeichnungen des SI der EKD, namentlich von Edgar Wunder, dem ich 

hiermit für die Information danke.  



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 103 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

katholischerseits als Agenturmeldung untergehen könnte, vergleichbar etwa mit den 
regelmäßigen Gallup- oder Focus-Umfragen zur Bedeutung christlicher Feiertage. Aller-
dings: Das Gegenteil war der Fall. Zu Anfragen bei Beiratsmitgliedern, die gar nicht alle 
verantwortbar zu leisten waren, kamen mehr als 100 Vorträge der KAMP in Erfurt 
hinzu.3 Außerdem setzten sich viele gemeindliche Gruppen und nahezu alle Diözesan-
leitungen sowie die DBK auf beinahe allen Funktionsebenen, samt der Vollversamm-
lung im Frühjahr 2024, damit auseinander. Ein theologischer Studientag der DBK-
Vollversammlung im Herbst 2025 sollte schließlich von der KMU 6 ausgehend Konse-
quenzen für das Kirchesein in einer säkularen Gesellschaft thematisieren.4 Die bis heute 
erfolgende Rezeption in wissenschaftlichen Artikeln sowie das Interesse katholischer 
Journalist*innen waren ebenfalls so nicht ausgemacht. Vergleichbar ist all dies am 
ehesten mit 2005, wo man im Zusammenhang mit der Sinus-Studie von einem soge-
nannten Sinus-Schock sprach. Damals wurde die Milieuverengung des kirchlichen Le-
bens, die in den Pfarreien schon lange sichtbar war, endlich auch empirisch untermau-
ert (vgl. Wippermann 2005). Interessant ist, dass bereits in diesem Zusammenhang die 
Forderung nach einer religionssoziologischen Langzeitstudie aufkam (vgl. Gabriel 2006). 
Pastoralstrategische oder wirklich theologische Konsequenzen allerdings: Fehlanzeige. 
Mehr noch: Das Milieumodell wurde später sogar durch Carsten Wippermann, einem 
der maßgeblichen Autoren der Studie, selbst infrage gestellt (vgl. Wippermann 2011). 
Ein ähnliches Schicksal war offenbar der insbesondere institutionssoziologisch angeleg-
ten Studie Projektion 2060 von Bernd Raffelshülschen und seinem Team 2019 zur kirch-
lichen Mitgliederentwicklung beschieden,5 die die Realität mittlerweile eingeholt hat 
(vgl. Peters & Gutmann 2019). Kirchlicherseits wiederholten sich jeweils die Reaktio-
nen: Schock, Beteuerungen eines „Wir haben verstanden“ und dann ging es weiter wie 
bisher. Denn noch verfügte man über ausreichende finanzielle Mittel und damit über 
die im Kapitalismus wichtigste Ressource. Es war daher nicht ausgemacht, dass die KMU 
6 zu einer höheren Rezeption führt oder nicht ähnlich konsequenzenlos versanden 
würde, wie vergleichbare und zugleich im Detail sicher anders angelegte Vorgängerstu-
dien. Und freilich ist bis heute offen, ob es wirklich Konsequenzen geben wird, die jen-
seits kirchenleitender Pastoralpragmatik liegen.  
Bei der KMU 6 war es vielleicht weniger ein Schock, als dass sie für viele länger geahnte 
oder wahrzunehmende Verschiebungen endlich passendes Zahlenmaterial bot. Meten 
heet weten, sagt man in Holland: Messen heißt wissen. Die KMU 6 brachte offenbar für 
viele eine wohltuende Objektivität in so manche ungefähre Ahnung oder persönlich er-
lebte pastorale Aporie.  

 
3  Für diese Zahl danke ich Tobias Kläden. 
4  https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-

zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-
gesellschaft [3.11.2025]. 

5  https://www.dbk.de/themen/kirche-und-geld/projektion-2060 [3.9.2025]. 

https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/themen/kirche-und-geld/projektion-2060


104 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

Wenn man allerdings dieser Beobachtung traut, dass die KMU eine besondere, gerade 
in der katholischen Kirche bisher so nicht dagewesene Rezeption nach sich zog, lohnt 
es sich, noch tiefer zu fragen, warum dies so war und welche Konsequenzen dies für 
unser Fach, die Pastoraltheologie haben könnte. Offenbar, und das wäre meine These, 
bringt die KMU 6 zur richtigen Zeit – manche nennen es den Tipping-Point des kirchli-
chen Lebens in Deutschland6 – die geschehende Transformation als Disruption ins Wort 
und das nicht nur institutionell, sondern insbesondere ideell. Mit einem Satz: Das, wo-
für die Kirchen stehen, das gesellschaftliche Teilsystem Religion, löst lebensweltlich wie 
gesamtkulturell betrachtet immer weniger Probleme, die nicht auch andernorts hin-
länglich und zuverlässig bearbeitet werden können (vgl. Ruster 2023). Da ist es auch 
nicht mehr beruhigend noch – aber im Zuge jener disruptiven Prozesse – immer weniger 
Geld zu haben, denn: Die Kirchen erweisen sich, individuell, kulturell wie gesellschaft-
lich, als Religionsgemeinschaften immer stärker als überflüssig. Sie haben ihren pur-
puse, also ihren existenziellen Daseinszweck verloren, sind ideell ausgebrannt. Denn: 
Beide Kirchen in Deutschland werden gerade in jenen Bereichen stark nachgefragt, die 
zweifelsohne ihrem ureigenen Auftrag entsprechen, aber in anderen, noch säkulareren 
Ländern bereits durch bürgerschaftliches Engagement oder sozialstaatliche Initiativen 
ersetzt worden sind. Der Blick geht nach Skandinavien oder in die Niederlande, aber 
auch – und darauf wird zurückzukommen sein – in die USA. Länder, in denen solche 
Prozesse u. a. weiter fortgeschritten sind und die dabei laut dem aktuellen World-Hap-
piness-Report von 2025 zu den glücklichsten und – zumindest im Fall von Skandinavien 
– bestfunktionierensten der Welt gehören.7  

2. Seitenbeobachtungen aus dem Rezeptionsprozess und wieder einmal: die 
Frage nach dem angemessenen religionssoziologischen Paradigma 

Bevor ich dieser – sicherlich für einige sehr provokativen – These folge, soll aber noch 
eine weitere Aufmerksamkeit aus der Rezeptionsgeschichte benannt werden. Meines 
Wissens ist die KMU 6 die erste empirische Studie, die auch seitens anderer theologi-
scher Fachgruppen wirklich rezipiert und ernsthaft diskutiert worden ist. Auch dies war 
keineswegs ausgemacht, bestätigt allerdings den Eindruck, dass die disruptive Dynamik 
gegenwärtiger Entwicklungen auch vor jenen theologischen Binnensystemen oder the-
oriegefüllten Studierkammern nicht Halt macht, die bisher dachten, empirische For-
schung vernachlässigen oder als Vorfeldarbeit zum Eigentlichen qualifizieren zu kön-
nen. Auffällig hierbei: Die Rezeption und Auseinandersetzung mit dem theologisch-
anthropologischen Referenzproblem, das u. a. die KMU 6 zutage gefördert hat, liegt 
quer zu allen theologiepolitischen Lagern. Die Frage ist hier eher, ob man empirischen 

 
6  So der Titel der Jahrestagung der Seelsorgeamtsleitendenkonferenz im deutschen Sprachraum 2024 

u. a. zur KMU 6 in Siegburg.  
7  Vgl. https://www.worldhappiness.report/ed/2025/ [5.1.2026]. 



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 105 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Daten dieselbe epistemische Dignität zuerkennen kann, wie transzendentallogisch her-
geleiteten oder dogmengeschichtlich verbürgten Erkenntnissen.8 Aber solche Perspek-
tivendifferenzen sind praktischen Theolog*innen nicht neu (vgl. etwa Bauer & Schüßler 
2015). 
Und eine weitere Bemerkung möchte ich anschließen, bevor ich auf die obige These 
zurückkomme: Im Zuge der KMU 6 war die religionssoziologische Kontroverse um Indi-
vidualisierung und Säkularisierung und die alte Frage, ob diese überhaupt eine ist, er-
neut getriggert worden. Sie prägte auch die Beiratsarbeit, nachdem die Ergebnisse vor-
lagen. Offenbar war auch das nicht neu, sondern auch hier ein über die Jahre 
wiederkehrendes ceterum censeo. Hierzu möchte ich kurz anmerken, dass bei intensi-
ver Beobachtung der internationalen religionssoziologischen Landschaft seit mindes-
tens zehn Jahren der deutliche Großteil der Studien – wir werden gleich eine weitere 
kennenlernen – in unterschiedlicher Methodik sowie bezüglich eines Religionsbegriffs, 
der zumindest seelsorglichen bzw. pastoralen Vollzügen zugrunde liegt und in der 
Selbstbeschreibung der Kirche als Sakrament im Konzil seinen ekklesiologischen Aus-
druck („innigste Vereinigung mit Gott und Einheit der ganzen Menschheit“; LG 1) erhält, 
sehr vergleichbare Tendenzen festzustellen sind.  
Jüngst veröffentlichte das Washingtoner PEW Institut allerdings eine Studie, die auf den 
ersten Blick das Gegenteil nahelegen könnte.9 28 % der Nones auf der ganzen Welt, 
heißt es dort, glaubt an Gott und 49 % an ein höheres Wesen. Wenn man diese Unter-
suchung jedoch intensiver studiert, wird schnell deutlich, dass auch ihre Ergebnisse zur 
obigen These passen. In Deutschland etwa sagen nämlich zugleich 63 % der Nones PEW 
zufolge, dass Religion überhaupt keine und 20 % fast keine Bedeutung für sie habe. Re-
ligion fehlt damit, auch wenn man sagt, man glaube, jegliche Lebensführungsrelevanz. 
Sie kommt mehrheitlich im Alltag einfach nicht mehr vor, löst keine Probleme mehr, 
sondern macht – etwa global – politisch eher welche. Der interessante Parallelwert aus 
der KMU 6 ist die Frage, wie häufig sich Menschen überhaupt noch über Religion aus-
tauschen, also wie dominant das Thema Religion eigentlich im Alltag ist. Es sind 21 %, 
für die Religion gar nicht, 45 %, für die sie selten und 28 %, denen Religion gelegentlich 
buchstäblich ein wichtiges Thema ist, wobei hier nicht allein religiöse Kommunikation 
gemeint ist, sondern auch das Sprechen über Religion anlässlich tagesaktueller globa-
ler, also auch religionspolitischer Ereignisse. Zugleich wissen wir aus Langzeitstudien, 
dass aufgrund der geringen alltäglichen Relevanz des Gottesglaubens, dieser sich inter-
generationell, also schleichend in den Glauben an eine höhere Macht transformiert, 
was wiederum die Vorgängerform völlig religiöser Illiteralität bzw. Indifferenz ist. Daher 
ist es langfristig bzw. intergenerationell wenig hilfreich, sich – gerade im Falle der Nones 

 
8  Vgl. aktuell zur Unterscheidung von theologischen Grundoptionen einerseits und empirischer 

Religionsforschung andererseits die verschiedenen Beiträge in: Tück 2026.   
9  Vgl. https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-

hold-spiritual-beliefs/ [9.9.2025]. 

https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-hold-spiritual-beliefs/
https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-hold-spiritual-beliefs/


106 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

– auf bereits transformierten Gestalten des Gottesglaubens ‚auszuruhen‘, die andern-
orts, wie unlängst noch etwa für die Niederlande festgestellt, schon längst vergangen 
und vergessen sind (vgl. Krechting, Vermeer & Limburg 2025). Offenbar gibt es in eini-
gen europäischen Ländern ein neues Interesse innerhalb der Generation Z an den Fra-
gen von bzw. nach Religion und Kirche. Dieses sollte jedoch, worauf unten zurückzu-
kommen wäre, gut untersucht und in die Wahrnehmung von Langzeitstudien 
eingebettet werden (vgl. Polak 2025).   
Und ein weiterer Einwand ist zu nennen. Wir sehen gerade aktuell in Osteuropa oder 
in Russland, wie die Zahl der Gläubigen wächst. Dies geht aber interessanterweise ein-
her mit einer nationalistischen bzw. identitären Aufladung der Religion. Religion wird 
hier funktional dafür, etwa eine gute Russin oder ein guter Russe zu sein. Sobald jedoch 
solche Indienstnahme des Religiösen aus welchen Gründen auch immer ausläuft, dann 
hat der Glaube buchstäblich ausgedient und die Religion wird infolgedessen nicht sel-
ten durch viele eher feindselig betrachtet, wie derzeit etwa in Polen (vgl. Pollack & 
Rosta 2022, 297–308, bes. 301, 369–362.) 
Es fehlt daher immer mehr Menschen immer weniger, wenn Gott fehlt, so hat es eben-
falls kürzlich noch das bereits erwähnte PEW Institut in Washington für globale Zusam-
menhänge festgestellt.10 Intergenerationell relevant ist und bleibt, nach allem, was wir 
religionssoziologisch wissen, der personale Gott, der bekanntlich nicht nur der Gott 
Jesu Christi, sondern auch derjenige Israels ist, worauf zuletzt noch Thomas Söding in-
nerhalb der neueren Debatte um die religiöse Indifferenz hingewiesen hat (Söding 
2025). Dieser Gott ließ sich etwa im Gegensatz zu den heidnischen Gottheiten nicht 
verzwecken, sondern geht mit Israel eine dynamische Beziehungsgeschichte ein (vgl. 
Nordhofen 2018). Zielbild inmitten der Säkularität könnte daher ein transfunktionales 
Gottes- und Kirchenverständnis sein, dass sich allerdings gemeinwohlorientiert auf-
stellt und in diesem sich anbietenden und stellvertretenden Sinne Sakrament für die 
Einheit der ganzen Menschheit wie für die Vereinigung mit Gott ist (vgl. Loffeld 2025).  

3. Why Religion went obsolete: Analysen aus den USA 

Aber zurück zur These. Sie lautete: Weil sie das Erleben von Überflüssigkeit der Kirchen 
als Religionsgemeinschaften in Zahlen und Worte fasste, erlebte die KMU 6 eine solch 
breite und bisweilen unvorhergesehene Rezeption.  
Zur Untermauerung möchte ich eine aktuelle Studie vorstellen, die derzeit in den USA 
Bekanntheit gewinnt wird und trotz aller Grenzen der interkulturellen Übertragbarkeit 
einen hermeneutischen Schlüssel auch für jene bei uns beobachtbaren Phänomene bie-
ten kann.   

 
10 https://www.pewresearch.org/short-reads/2025/09/02/how-religion-declines-around-the-world/ 

[3.11.2025]. 

https://www.pewresearch.org/short-reads/2025/09/02/how-religion-declines-around-the-world/


Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 107 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Der Religionssoziologe Christian Smith, tätig in Notre Dame, stellt mit seiner in diesem 
Jahr erschienenen Untersuchung „Why Religion went obsolete. The Demise of Traditi-
onal Religion in America“ eben jenes Obsoletwerden der Religion in den Vordergrund 
seiner Beobachtungen (Smith 2025). Wohlgemerkt: ein Amerikaner. Bisher galten be-
kanntlich die USA aufgrund ihres Konzeptes einer Civil Religion (Bellah 1967) als große 
säkularisierungstheoretische Ausnahme. Nun scheint das Gegenteil der Fall. In diesem 
Kontext stellt Christian Smith fest: Religion im klassischen Sinne, also die großen Welt-
religionen, wurden in den USA während der letzten 35 Jahre inner- wie außerinstituti-
onell immer überflüssiger. Wie gesagt, die These von oben besagt genau das auch im 
Hinblick auf die Resonanz der KMU 6.  
Smith – und dies wäre die methodische Vorbemerkung – arbeitet mit einer Methoden-
Kombination, von dem die KMU hierzulande sicher für Folgestudien lernen kann: quan-
titativ, qualitativ, Vergleiche und das Heranziehen weiterer Surveys bzw. kulturwissen-
schaftlicher Daten, außerdem mit einer Analyse etwa kirchlicher Medien über Jahr-
zehnte hinweg. All das kann insgesamt ein sehr zuverlässiges Bild über den Zustand der 
Religion und vor allem über das Why des Obsoletwerdens von Religion zeichnen (vgl. 
Smith 13–17). Denn darum geht es Smith: Um das Why, weniger um das What oder 
How – und darum, Wirkweisen multikausal und möglichst komplex zu analysieren (vgl. 
Smith 115). 
Wenn Smith nun das Why des Niedergangs klassischer Religion, also der monotheisti-
schen Weltreligionen herleitet, fällt zunächst auf, dass er diesen intergenerational be-
schreibt: Die Generation X, also die Nach-Boomer, waren die ersten, in denen Trans-
zendenzbezüge unselbstverständlicher wurden. Die Millennials setzen diesen Trend 
fort bis hin zur Generation Z, für die der Himmel oder die Transzendenz als relevante 
Größe am wenigsten Bedeutung haben. 
Interessant ist nun die Hermeneutik, mit der Smith seine Beschreibungen versieht. Er 
vergleicht – klassisch und wohltuend pragmatisch – auf sehr banale Weise die Religion 
mit Gebrauchsgütern des täglichen Bedarfs, die ihren Zweck verloren haben. Etwa eine 
CD oder aber die Western (!) in den USA. Nach einer Booming-Zeit sind sie heute nur 
noch für einige Liebhaber oder Retro-Clübchen interessant bzw. funktional.11 Das Bei-
spiel der CD passt dabei ideal zu den oben angeführten aktuellen Werten des PEW-
Instituts: Der Glaube an Gott ist für immer mehr Amerikanerinnen und Amerikaner (und 
wahrscheinlich auch Deutsche) in etwa so wie die CD-Sammlung im Keller: Man hat sie 
noch nicht weggeschmissen, es hängen vielleicht noch einige Erinnerungen an ihr, aber 
für das tägliche Leben in der Gegenwart besitzt sie keinerlei bzw. eine verschwindend 
geringe Relevanz.  
Und der wenig schmeichelhaften Vergleiche nicht genug: Im Schicksal der klassischen 
Religion erblickt Smith das Aussterben einer Spezies. Dies vor allem aufgrund der 

 
11  Vgl. https://www.biola.edu/blogs/think-biblically/2025/why-religion-went-obsolete [3.11.2025].  

https://www.biola.edu/blogs/think-biblically/2025/why-religion-went-obsolete


108 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

Anpassung bzw. Funktionsübernahme durch andere Spezies im selben Ökosystem. Das 
Christentum war etwa mit seiner Ethik so überzeugend, dass seine Werte heute keine 
Alleinstellungsmerkmale mehr bieten und leichter, sprich: ohne metaphysisches Ge-
päck, zu haben und zu leben sind. Die Ethisierung der Religion, etwa im liberalen Pro-
testantismus, war dabei Höhepunkt des Erfolgs wie Beginn des Niedergangs zugleich 
(vgl. Smith 2025, 107–113). Smith stellt dar, wie etwa religiöse Zeitungen eine Form der 
Überanpassung praktizierten, indem in ihnen etwa klassische religiöse Themen (ewiges 
Leben, Hölle, Sünde und Gnade) zugunsten von ethischen Fragen oder Fragen der Le-
bensgestaltung schleichend und über Jahrzehnte hintenangestellt wurden (vgl. Smith 
2025, 111–113). Gleichzeitig lässt der sich seit den 1990ern ins Neoliberale kehrende 
Kapitalismus vor allem die Arbeit am eigenen, zeitlichen Selbst zu, was die Arbeit am 
ewigen Selbst freilich verdrängt (vgl. Schärtl-Trendel 2025 mit Bezug auf Smith, 391–
394). Postmoderne Einflüsse lösen klassische Universalismen auf und machen jedes Le-
ben ohnehin zum Projekt. Die christlichen Kirchen haben schließlich auf je eigene Weise 
Anteil am Niedergang der klassischen Religion (vgl. Smith 2025, 100–117): Wenn der 
liberale Mainstreamprotestantismus und seine Wertorientierungen zum kulturell ak-
zeptierten Allgemeingut geworden sind, fehlt ihm letztlich jede Distinktionskraft. Der 
Katholizismus hat sich einerseits nachkonziliar gespalten und daher geschwächt – die 
Enzyklika Humane vitae von 1968 gilt hierfür als sprechendes Datum. Ein Prozess, der 
sich nach 2000 bis heute verschärft. Insgesamt resümiert Smith (2025, 102) für beide 
Denominationen allerdings: „Like mainline protestantism, American Catholizism had lit-
tle capacity to comprehend and to respond effectivly to cultural shifts that were to take 
place in the 1990s and after.“ Mit anderen Worten: Die Kirchen waren und sind den 
disruptiven Prozessen, mit denen monotheistische Religionen in unseren Tagen kon-
frontiert sind, größtenteils ohnmächtig ausgesetzt. 
Sicherlich, all diese Deutungen sind nicht neu, wenn auch in ihrer Multiperspektivität 
erhellend und zugleich in ihrer Tiefenschärfe originell. Sie erinnern an kontinentale de-
konstruktivistische Interpretationen oder bestimmte kenotische Ansätze. Auch der 
Band „Der verlorene Himmel“ von Thomas Großbölting hatte vergleichbare Analysen 
vorgelegt (vgl. Großbölting 2013). Interessant ist aber nun Smiths Interpretation des 
Televangelism und der Religiösen Rechten. Besser als die Mainstreamkirchen haben sie 
es verstanden, auf Distinktion zu setzen, etwa im Zuge der Übernahme der christlichen 
Ethik durch weite Teile der Gesellschaft. Sie haben das profiliert, was mehrheitlich ins 
Hintertreffen geraten ist: einen eindeutigen Gottes- und Transzendenzbezug. Und im 
Zuge der evangelikalen Tradition seit den 1920ern waren sie schließlich auch medial 
viel gewandter und geschickter als die eher behäbig daherkommenden Großkirchen. 
Dachte die Mehrheit der amerikanischen Bevölkerung, dass die evangelikale Rechte 
seit den 1920ern eher marginalisiert sei, kam es im Laufe der Kulturrevolutionen der 
1960er und 1970er (Stichwort: Vietnamkrieg) zu neuer Sichtbarkeit und politischem 
Einfluss – bis heute. Ihre Arbeit setzt auf das, was vermeintlich bzw. mehrheitlich 
schwach ist: einen geschichtslosen Gottes- und Offenbarungsbegriff, gut verkaufbare 



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 109 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Botschaften sowie medial smarte Stories, die gerade die Anstößigkeit des Glaubens zu 
seiner Stärke erheben. Nicht zuletzt arbeiten sie mit einem antiliberalen und exklusiven 
Freund-Feind- und Kirche-Welt-Schema. Hinzukommt in diesem Sinne ein Erwählungs-
denken auf Linie der doppelten Prädestination, das nicht nur das Prosperity Gospel zum 
normativen Maßstab erhebt, sondern auch schwierige sozialstaatliche und bisweilen 
imperialistische Visionen nach sich zieht.  

4. Konsequenzen für eine Pastoraltheologie, die nicht obsolet ist 

Was hat dies alles nun mit der KMU 6, ihrer Rezeption und schließlich unserem Fach, 
der Pastoraltheologie zu tun?  
Sicherlich, die interkulturelle Übertragbarkeit auf unsere Kontexte ist immer begrenzt; 
und man wird sich gut gegen die interkontinentalen Provokationen immunisieren kön-
nen, wenn man meint, dass bei uns doch alles ganz anders sei. Zugleich merken wir 
besorgt im politischen Bereich, wie anschlussfähig der international und insbesondere 
in den USA mächtige Populismus auch auf dem europäischen Kontinent und sogar wie-
der in Deutschland ist – und sich Hand in Hand mit der Globalisierung unter anderem 
digital über alle kulturellen Grenzen hinwegsetzt. Und zweifelsohne bleibt das er-
wähnte Konzept der Civil Religion, das Robert Bellah für die USA analysiert hat, ein an-
deres als es die verschiedenen Religionskulturen auf dem europäischen Kontinent ver-
körpern. Aber auch dieses hat laut Smith seine Funktion infolge der beschriebenen 
religiösen Entbettungsprozesse weitgehend eingebüßt (vgl. Smith 2025, 55–59).  
Vor diesem Hintergrund möchte ich im Folgenden vier Anregungen geben, was die Re-
zeption der KMU 6 und ihre Kontextualisierung mithilfe eines aktuellen, internationalen 
religionssoziologischen Debattenbeitrags für unser Fach, die Pastoraltheologie, bedeu-
ten könnte:  
• Zunächst lässt sich auf die obige These hin festhalten: Wenn die Erfahrung und Deu-

tung des „Obsolet-Seins“ die breite Rezeption der KMU erklärt, dann liefert die 
Smith‘sche Säkularisierungshermeneutik eine auch zur KMU 6 passende Interpreta-
tion: Das Christentum ist hierzulande ebenfalls metaphysisch schwach, bezüglich sei-
ner horizontalen Wirksamkeit jedoch noch gefragt und stark, wobei christliche 
Werte auch hierzulande ohne metaphysischen Ballast leichter zu haben sein schei-
nen. Darauf weisen aktuell die schwierigen politischen Debatten rund um Lebensan-
fang und -ende hin. Außerdem tut auch die katholische Kirche wenig, um ihren Hu-
manismus tatsächlich diskrimierungsfrei zu machen und lässt damit humanistische 
Werte, vielleicht sogar eine Demokratie ohne Gottesbezug für viele schlichtweg at-
traktiver erscheinen. All das könnte dafürsprechen, dass das Obsoletwerden spezi-
fisch christlicher Werte und letztlich der gesellschaftlichen Präsenz ähnlich wie in den 
USA verlaufen könnten. Nicht zuletzt bildete mit 36 % der Bevölkerung die größte 
Gruppe der Säkularen in der KMU 6 jene der „Säkular Geschlossenen“, die jeglicher 



110 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

klassischen Religion feindselig gegenübersteht, weil sie sie für kulturell fremd, ja ob-
solet und als eine Ursache von Unfreiheit und Missbrauch betrachtet. Diese wach-
sende, junge Gruppe kann jeglichem kirchlich-gesellschaftlichen Engagement wenig 
Positives abgewinnen.  

• Ein weiterer wichtiger Aufmerksamkeitspunkt könnte das Füllen der ‚metaphysi-
schen Nische‘ auch bei uns durch rechte, evangelikale oder entsprechend katholikale 
Gruppen und selbsternannten Prophetinnen und Propheten sein. Zugespitzt gefragt: 
Überlassen wir als (Pastoral-)Theologinnen und Theologen das Feld der Verkündi-
gung und Glaubensinformation in Zeiten einer immer mehr zunehmenden religiösen 
Illiteralität den deutsch- und englischsprachigen Mallons und Barrons unserer Zeit? 
Mit Smith und anderen Religions- und Kultursoziologien lässt sich zeigen, dass deren 
unterkomplexe Deutungen bzw. Antworten in ihrer Einlinigkeit einfach nicht stim-
men. Wo gehen wir, gerade als Pastoraltheologinnen und -theologen mit solchen 
auch bei uns im deutschen Sprachraum immer dominanteren Narrativen in einen 
konstruktiven Dialog, wo zeigen wir Alternativen zu den allzu eindeutigen Gottes-, 
Glaubens-, Lebens- und Geschlechterkonzepten auf? Wahrscheinlich ist es an der 
Zeit, auch unsererseits über Verkündigungskonzepte nachzudenken, die dem Dis-
kursstand einer wissenschaftlichen Theologie entsprechen und zugleich vor toxi-
schen Theologien qualifiziert warnen können, gerade, weil sie eine Alternative für 
eine aktive Kommunikation des Evangeliums bereithalten bzw. anbieten. Meine Er-
fahrung aus den Niederlanden ist, dass es zu einem ernsthaften Problem werden 
kann, wenn der liberale Katholizismus intellektuell nicht mehr gesprächsfähig ist 
oder fast gänzlich verschwindet. Dann übernehmen andere. Können und wollen wir 
Theologinnen und Theologen in diesen Kontexten intellektuell redlich aufzeigen, was 
es bedeutet, an einen Gott zu glauben oder nicht und was den Unterschied aus-
macht? 

• Die breite Rezeption der KMU hat gezeigt, wie viele sich noch mitverantwortlich für 
die Zukunft des Christentums in unseren Breiten fühlen. Ihnen waren die Daten eine 
wichtige Verstehenshilfe für die vielfältigen Realitäten, die sie an diversen pastoralen 
Orten, aber auch im Familien- und Freundeskreis erleben: Haupt- und Ehrenamtli-
che, Menschen unterschiedlicher Herkunft und gesellschaftlicher Schichten, denen 
an der Botschaft des Evangeliums und am Glauben etwas liegt, viele, denen nicht 
egal ist, dass den meisten anderen Gott egal ist. Meine Frage ist: Wie begleiten und 
helfen wir diesen Menschen auch als Pastoraltheologinnen und Pastoraltheologen, 
diejenigen, die das Obsoletwerden nicht so einfach deutungslos und buchstäblich 
hilf-los hinnehmen möchten, ja bisweilen unter zu einfachen Schuldzuweisungen für 
den Bedeutungsverlust leiden?  

• Schließlich wird der KMU 6 und anderen vergleichbaren Analysen immer wieder ent-
gegengehalten, dass dies alles empirische Schwarzmalerei sei. Man sehe die Mög-
lichkeiten Gottes gar nicht, wie er heute schon den Aufbruch, etwa bei 



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 111 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Erwachsenentaufen in Frankreich oder einem unerwarteten Anstieg der Kirchenbe-
sucher in Großbritannien schafft. Andere Stimmen fordern etwa deutsche Bistümer 
auf, sich endlich konzeptionell und pastoral auf die sehr bald ins Haus stehende 
Trendwende in Deutschland einzustellen. Auch hier kann unser Fach für eine statis-
tisch ausgewiesene Nüchternheit sorgen, gerade weil wir gehalten sind, solcherlei – 
zweifelsohne in sich sehr interessante Phänomene – methodisch geleitet zu erfor-
schen.  

Zusammenfassend gefragt: Wie begleiten wir mit unseren unterschiedlichen Expertisen 
das Volk Gottes als Erzählgemeinschaft des Evangeliums – und damit uns untereinander 
– inmitten und angesichts einer sehr wahrscheinlich historisch zu nennenden Transfor-
mation? Wenn die inklusive und gemeinwohlorientierte Ekklesiologie des Konzils unter 
veränderten, sprich: immer deutlicher diasporaförmigen Umständen, weitererzählt 
werden soll, dann meine ich, braucht es dafür auch uns Pastoraltheologinnen und Pas-
toraltheologen. Es braucht unseren analytischen Spürsinn, die Freude an Menschen 
und ihren wie auch immer verlaufenden Geschichten, es braucht unsere methodische 
Schärfe und unsere Seismographen-Funktion innerhalb des theologischen Fächerka-
nons, wirkliche theologische Kompetenz und nicht zuletzt eine seelsorgliche street cre-
dibility, schließlich eine interkulturelle und politisch-theologische Kompetenz, ad intra 
wie ad extra. Meine Überzeugung und Erfahrung ist: Pastoraltheologie in diesem Sinne 
ist keineswegs obsolet.  
 

Literaturverzeichnis 

Bellah, Robert (1967). Civil Religion in America. In: Daedalus. Journal of the American Academy of Arts 
and Sciences 96, 1–21.  

Bauer, Christian & Schüßler, Michael (2015). Pastorales Lehramt? Spielräume einer Theologie familia-
ler Lebensformen. Ostfildern: Grünewald. 

Gabriel, Karl (2006). Alles Gold was glänzt? Die Sinus-Milieu-Studie – und warum eine Langzeitstudie 
über die Katholische Kirche in Deutschland notwendiger denn je ist. In: LS 67, 210–215. 

Großbölting, Thomas (2013). Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland seit 1945. Göttingen: Van-
denhoeck & Rupprecht.  

Krechting, Joris, Vermeer, Paul & Limburg, Fred van (2025). God in Nederland 1966–2024, Amster-
dam: Amsterdam University Press.   

Loffeld, Jan (2024). Das Religionslosen Paradox. Weitere Konsequenzen aus der Kirchenmitgliedschaf-
tsuntersuchung. In: Herder Korrespondenz 11, 29–32.  

Ders., Den Himmel offen halten für andere. Kirche sein in einer Gesellschaft, die Gott vergessen hat. 
In: Internationale Zeitschrift Communio, 27.5.2025, abrufbar unter 



112 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-
hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/ [3.11.2025]. 

Nordhofen, Eckhard (2018/32020), Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus, Freiburg i. Br.: 
Herder. 

PThI (2008). Plurale Wirklichkeit Gemeinde, 28 (1), abrufbar unter https://www.uni-muen-
ster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576 [3.11.2025]. 

Peters, Fabian & Gutmann, David (2019). #projektion 2060 – Die Freiburger Studie zu Kirchenmit-
gliedschaft und Kirchensteuer. Neukirchener Verlag: Neukirchen-Vluyn.  

Polak, Regina (2025). Vom Himmel hoch? Junge Menschen und die Religion. In: Herder Korrespon-
denz, 11, 6. 

Pollack, Detlef & Rosta, Gergely (22022). Religion in der Moderne. Frankfurt a. M.: Campus.   

Ruster, Thomas (2023). „Wozu noch Theologie?“ Rede und Widerrede in einer dringenden Diskussion. 
In: TlGl 113, 281–293. 

Schärtl-Trendl, Thomas (2025). Der Preis der Politisierung. Bischof Robert Barron und der Josef Pieper 
Preis – ein Kommentar. In: MThZ (76), 388–394.  

Smith, Christian (2025). Why Religion Went obsolete. The Demise of Traditional Faith in America. Ox-
ford: Oxford University Press.  

Söding, Thomas (2025). Wider die Sprachlosigkeit. Herausforderungen der Exegese in Zeiten der Säku-
larisierung, in: Communio. Internationale Katholische Zeitschrift, 24.7.2025, abrufbar unter 
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-sae-
kularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/ [3.11.2025] 

Sozialwissenschaftliches Institut der EKD, Katholische Arbeitsstelle für missionarische Pastoral (Hg.) 
(2024). Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Relevanz von Religion und Kirche in der pluralen 
Gesellschaft, Analysen zur 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig: Evangelische Verlagsan-
stalt.  

Tück, Jan-Heiner (Hg.) (2026), Wiederkehr der Säkularisierung? Der Streit um die religiöse Indifferenz. 
Freiburg: Herder.  

Wippermann, Carsten (2005). Religiöse und kirchliche Orientierungen in den Sinus Milieus 2005. Re-
gensburg: Echter.  

Wippermann, Carsten (2011). Milieus in Bewegung: Werte, Sinn, Religion und Ästhetik in Deutschland. 
Das Modell der DELTA-Milieus als Grundlage für die soziale, politische, kirchliche und kommerzielle 
Arbeit. Würzburg: Echter.  

 
 

https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/
https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/
https://www.uni-muenster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576
https://www.uni-muenster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-saekularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-saekularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/


Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 113 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Prof. Dr. theol. habil. Jan Loffeld 
Chair of Practical Theology 
School of Catholic Theology, Tilburg University 
Nieuwegracht 61  
3512 Utrecht, The Netherlands  
j.loffeld(at)tilburguniversity(dot)edu 
https://research.tilburguniversity.edu/en/persons/jan-loffeld/  
 

mailto:j.loffeld@tilburguniversity.edu
https://research.tilburguniversity.edu/en/persons/jan-loffeld/


 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Matthias Sellmann  

Gemeinwohlwirksam Kirche sein 
Oder: Ein Forschungsbericht zur Neuentdeckung der notae ecclesiae 

als Vektoren für Wirksamkeitsplanung in der Kirchenentwicklung 
 

Abstract 

Der Beitrag setzt an bei der multiplen Vertrauenskrise gegenüber der verfassten römisch-ka-
tholischen Kirche. Studien aus Empirie und synodaler Ekklesiologie verweisen auf ein bestimm-
tes Kriterium für die Rückgewinnung von öffentlichem Vertrauen: die Gemeinwohlwirksamkeit 
der Kirche. Dieses Kriterium wird ausführlich systematisch-theologisch und kurz sozialwissen-
schaftlich geprüft. Das Ergebnis: Die bekannte Lehre der notae ecclesiae kann sozialontologisch 
neu entdeckt und pastoralplanerisch operationalisiert werden, indem man die notae als Vek-
toren für Gemeinwohlwirksamkeit modelliert.  

The article begins with the multiple crisis of confidence in the Roman Catholic Church. Empirical 
studies and synodal ecclesiology point to a specific criterion for regaining public trust: the 
Church's effectiveness in promoting the common good. This criterion is examined in detail 
from a systematic theological perspective and briefly from a social science perspective. The 
result: the well-known doctrine of notae ecclesiae can be rediscovered in terms of social onto-
logy and operationalised in pastoral planning by modelling the notae as vectors for effectiven-
ess in the common good.  

1. Hinführung: Der Einbruch des öffentlich zugeschriebenen Vertrauens gegen-
über den Kirchen und die Konsequenzen für Kirchenentwicklung und Pasto-
raltheologie  

Man wird schnell übereinkommen, dass bestimmte Organisationen zementartig fest an 
bestimmte Bedingungen gebunden sind: Malerbetriebe brauchen Farbe und Tapeten, 
Fußballvereine brauchen Felder und Bälle, demokratische Regierungen brauchen Re-
geln. Ähnlich zementartig stimmt der Satz: Religionsgemeinschaften, erst recht organi-
sierte, brauchen Vertrauen. So wie Maler nicht ohne Farbe, Fußballerinnen nicht ohne 
Ball und Kabinette nicht ohne Regeln das sein können, was sie sein sollen, so können 
Kirchen dies nicht ohne Vertrauen.  
Ja, bei Kirchen ist der Zusammenhang sogar noch fester. Schließlich treten sie nicht nur 
an, vorhandenes Vertrauen zu konsumieren, sondern sie wollen es selbst stiften. Christ-
lich inspirierte Kollektive wollen um sich herum Glauben im allgemeinsten Sinne ver-
mehren, und dafür müssen sie offensichtlich selbst glaub-würdig sein. Um im, wenn 
auch reflexionsbedürftigen, Bild von Religion als ‚Kitt der Gesellschaft‘ zu bleiben: Kir-
chen wollen sozialen ‚Zement‘ nicht nur beanspruchen, sondern selbst sein. Ihr 



116 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

organischer Auftrag besteht (auch) darin, Kohäsion zu ermöglichen, Zusammenhalt, 
Verständigung, Ressource zu sein für ein ‚Wir-Gefühl‘ auf der Höhe der Zeit.    
Genau dieser Zement aber bröckelt ab. Wie neueste Studien in aller Klarheit heraus-
stellen, sind die Vertrauenswerte speziell in die katholische Kirche in Deutschland auf 
Tiefstniveau. Vor allem der Befund der aktuellen KMU 6 ist vieldiskutiert. Er kondensiert 
in alarmierenden Formulierungen wie dieser: „Die Kirche [gemeint sind hier beide gro-
ßen christlichen Kirchen, M.S.] scheint jetzt an einem Kipppunkt angelangt zu sein, der 
schon in den nächsten Jahren in erhebliche Instabilitäten und disruptive Abbrüche hin-
einführen kann“ (Wunder et. al. 2024, 59). Die wichtigsten analytischen Differenzierun-
gen des Befundes sind die folgenden (vgl. ebd.). 

1.1. Die Empirie der Vertrauenskrise 

• Befragt wurden nicht nur Kirchenmitglieder (evangelisch und katholisch), sondern 
eine repräsentative Stichprobe der gesamten Wohnbevölkerung Deutschlands nach 
allen Regeln seriöser quantitativer Empirie.  

• Das Vertrauen der Gesamtbevölkerung in Deutschland in die katholische Kirche liegt 
auf einer 1-7-Skala (‚überhaupt kein‘ bis ‚sehr großes Vertrauen‘) bei einem Wert 
von 2.3. Zum Vergleich: Der Wert für den Islam liegt bei 2.1, für Hochschulen und 
Universitäten bei 5.0, für evangelische Kirche bei 3.3, für Diakonie und Caritas bei 
4.2. 

• Zoomen wir enger auf katholische Kirchenmitglieder, wächst der Wert auf 3.3 an. 
Damit vertrauen sie der evangelischen Kirche mehr (3.7) als der eigenen. Umgekehrt 
ist der Vertrauenswert der Evangelischen in die katholische Kirche auf derselben 
niedrigen Studie wie zum Islam (2.4). 

• Noch detaillierter zeigt sich: Selbst der Wert der kirchlich-loyalsten Mitglieder-
gruppe, den ‚Kirchlich-Religiösen‘, kommt nur auf den Wert von 4.5. Damit vertrauen 
die ‚Distanzierten Evangelischen‘ ihrer Kirche mehr (4.6) als es parallel für die katho-
lischen Kernmitglieder gilt. 

• Betrifft der Abbruch nur die Jungen? Keineswegs, es gibt nur geringe Generationsef-
fekte: Im Altersbereich zwischen 14 und 69 Jahren zeigen sich nur geringe Schwan-
kungen der Vertrauenszuschreibungen. 

• Ist der Abbruch insofern situativ bedingt, als er eine Reaktion auf die zahlreichen 
Skandale rund um den vielfachen Missbrauch sexueller, finanzieller und geistlicher 
Macht durch Kleriker sowie seiner kirchenbehördlichen Vertuschung darstellt? Auch 
dies nicht. Zwar stellt die KMU-Analyse unmissverständlich fest, dass ohne die klare 
und transparente Behebung der strukturellen Ursachen dieses Missbrauchs und 
ohne die Erfüllung der zahlreichen Reformerwartungen an die Chance einer sanier-
ten Vertrauensbeziehung nicht zu denken ist. Als Ursache für den Vertrauens-
schwund werden aber erheblich tiefgreifendere Faktoren ausgemacht: die 



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   117 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

nachlassende kirchliche Religiosität und das Faktum der insgesamt sinkenden Ver-
trauensbereitschaft.   

• Im Interesse einer möglichst scharfen Diagnose der Herausforderung ist auf zwei der 
soeben genannten Akzente kurz näher einzugehen: Erstens zeigt die Empirie, dass 
eigentlich die Reformerwartungen an einen Wandel der kirchlichen Erfahrungsge-
stalt eben nicht kontrovers sind. Selbst bei den Kernmitgliedern der ‚Religiösen Ka-
tholiken‘ erreichen Forderungen etwa nach der Erlaubnis der Heirat von Priestern, 
der Segnung homosexueller Partnerschaften oder der demokratischen Wahl der 
Führungspersonen Zustimmungswerte (‚stimme voll zu‘ / ‚stimme eher zu‘) um die 
80 %! Die Kontroverse um diese Themen ist also ein Elitendiskurs im engsten inneren 
Zirkel. Gerade weil aber der erwartete Wandel in solchen Fragen für selbstverständ-
lich gehalten wird, liegt hier enormes Potenzial für weitere Entfremdung: nämlich 
dann, wenn keine Reformen erlebbar werden. Die Einlösung der Reformerwartun-
gen wird als Hausaufgabe angesehen, als Pflicht. Neuer Aufbau von Vertrauen setzt 
erst nach Ableistung dieser Pflicht an. 

• Zweitens: Es ist auch empirisch festzuhalten, was sozialwissenschaftlich schon länger 
bekannt ist: Gerade die Kirchen sind wesentliche und nur sehr aufwändig ersetzbare 
Ressourcen für allgemeinen Vertrauensaufbau (Traunmüller 2018) Der Akzent ist 
dieser: Wo Kirchen vital und umgebungskommunikativ, wo sie resonant und nutzbar 
erlebt werden, da steigt nicht nur der spezifisch religiöse Ausdruck von Lebens- und 
Sozialvertrauen. Es steigt zugleich die allgemeine, auch nicht-religiöse Bereitschaft 
zum Vertrauen, also konkreter: die Disposition für basale Solidarität, für informelle 
Care-Beziehungen, für proaktive Vertrauensvorschüsse der Kommune gegenüber; es 
wächst unter anderem die Bereitschaft zum ehrenamtlichen Engagement, zur spon-
tanen Spende oder zur Teilnahme am öffentlichen Leben. 

Man braucht keine sozialwissenschaftliche Expertin zu sein, um zu erkennen: Genau 
diese allgemeine Disposition zu spontanem öffentlichen Organisations- und Institutio-
nenvertrauen sind der Basis-Treibstoff für das, was wir als ‚Demokratie als Lebensform‘ 
bezeichnen. Mit ihnen wird im aktuellen Gemeinwohldiskurs jener vorpolitische Raum 
näher bezeichnet, der inzwischen nicht nur von kommunitaristischer, sondern auch von 
liberaler Seite aus als nicht substituierbare Bedingung der Möglichkeit von formaler De-
mokratie erkannt wird (Offe 2001, Hiebaum 2022).  

1.2. Konsequenzen für Kirchenentwicklung wie für Pastoraltheologie 

Für das Thema des Vertrauensabbruchs ergeben sich aus der empirischen Skizze vier 
bedeutende Weichenstellungen. 
• Schon aus einer organisationsinternen Bestandserhaltungsreflexion heraus muss das 

Ziel der Rückgewinnung von Vertrauen die oberste strategische Priorität erhalten. 
Hierbei geht es sowohl um die einschlägige interne Rückgewinnung bei den eigenen 
Mitgliedern wie um die externe der allgemeinen Bürgergesellschaft. Als wichtigstes 



118 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

organisationales Handlungssubjekt kommen die Bischöfe mit ihrer umfassenden Re-
gelungs- und Boykottierungsmacht in den Blick. Gerade dass die von einer so über-
wältigenden Zahl an Mitgliedern geforderten Reformen so wenig in Gang kommen, 
muss in einer ekklesiologisch gewendeten Machttheorie nachdenklich stimmen (vgl. 
Henkelmann & Szymanowski 2023; Haslinger 2022). Aufschlussreich ist der Befund, 
dass es in den Diagnosen des Vertrauensabbruches quantitativ kaum Unterschiede 
zwischen kirchennaher und nicht kirchlich gebundener Bevölkerung gibt.  

• Die normative Verantwortung greift aber erheblich tiefer als ‚nur‘ in die der Be-
stands-erhaltung des Eigenen. Wie gesehen, strahlen unglaubwürdig gewordene Kir-
chen auch stark in nicht-religiöse Bestandsbereiche des öffentlichen Lebens aus. So-
lange die Kirchen sich weiter als öffentlich verpflichtbare Korporationen sehen – was 
schon ihr Gemeinnützigkeitsanspruch verlangt, ihre Dogmatik aber ohnehin – haben 
sie in der Rückgewinnung eines vertrauenswürdigen Status eben auch allgemeinge-
sellschaftlich eine zu priorisierende Aufgabe. Hier geht es um die wirksame Mitarbeit 
an dem Gelingen von Demokratie, Wohlfahrt, Zivilgesellschaft, Kultur in derer mora-
lischen und (!) funktionalen Qualität. 

• Beide genannten Punkte zeigen, dass sich das Bemühen um eine Rückgewinnung von 
öffentlichem Vertrauen nicht darin erschöpfen kann, sich nur intern-religiös zu ver-
bessern. Diese Arbeit an der eigenen Authentizität, etwa unter den Stichworten der 
neu zu gewinnenden Synodalität, der Evangelisierung, der Glaubenserneuerung 
oder der Mission ist nicht zweitrangig und nicht dispensierbar. Auch wird ohne Ar-
beit an den thematischen Reformen, wie oben gesehen, keine Vertrauensoffensive 
greifen. Aber: Dies alles ist nur Bedingung der Möglichkeit für das Eigentliche, näm-
lich der Bewährung kirchlicher Tradition und Praxis im und für den öffentlichen 
Raum.1  

• Genau auf diesen Schluss laufen auch die empirischen Analysen der KMU 6 zu, wenn 
sie ausführen (Wunder et al. 2024, 113–115): Die Zuschreibung von Vertrauen in die 
Kirchen setzt die Wahrnehmung ihrer sozialen, ihrer öffentlichen Relevanz voraus. 
Diese Relevanz ist überschreibbar mit der Formel „Investition in Vertrauen“ (ebd., 
115). Dieses muss bürgerlich versteh- und konkret erlebbar sein. Solche Relevanzzu-
schreibung wird je stärker gebildet, je mehr Kirchen nicht-hoheitliche Aufgaben 
übernehmen – wenn sie sich also als zivilgesellschaftliche Akteure präsentieren. Sie 
wird zudem gefördert, wenn man den Kirchenleitungen echte Risikobereitschaft ab-
lesen kann. Und: Es geht um die Allianzfähigkeit mit anderen, gleichgesinnten Kräf-
ten. „Kirchliches Handeln wird vor allem dort erwartet, wo Kirchen im Spielraum 
freier zivilgesellschaftlicher Kräfte mitwirken (…)“ (ebd.). 

 
1  Und umgekehrt, wäre hinzuzufügen. Diese Wechselseitigkeit kirchlichen und kulturellen Lernens 

zum gegenseitigen Erkenntnisvorteil ist ein essenzieller dogmengeschichtlicher Fortschritt, der hier 
nur erinnert werden kann; vgl. ausführlich Sellmann 2012; Seewald 2025; de Candia 2025. 



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   119 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Als Herausforderung für zukunftsstabile Kirchenentwicklung kann daher gelten: Priori-
tät aller Maßnahmen muss die „Investition in Vertrauen“ haben; damit muss vor allem 
öffentliches Vertrauen gemeint sein; dieses wird vornehmlich in der Arena der Zivilge-
sellschaft, des Gemeinwohls erworben; hier aber zählen nicht Absichtserklärungen, 
sondern wirksame, erlebbare, passgenaue und problemlösende Präsenzen und Allian-
zen.  
Geht diese entschlossene Wendung des Dienstes an einer Qualität des Säkularen an der 
Sendung der Kirche vorbei? Ganz offensichtlich nicht, wenn etwa das Schlussdokument 
der Weltsynode zur Synodalität abschließt mit folgenden Worten: „Die Synodalität der 
Kirche wird so zu einer sozialen Prophetie, die neue Wege in der Politik und Wirtschaft 
inspiriert und mit all jenen zusammenarbeitet, die an Gemeinschaft und Frieden glau-
ben, in einem Austausch von Gaben mit der Welt“ (Sekretariat der DBK 2024, Nr. 153). 
Insofern sich Pastoraltheologie als kritisch-unterstützend zu solchen Herausforderun-
gen von Kirchenentwicklung versteht, ergibt sich auch für sie ein ambitioniertes Ar-
beitsprogramm. Die Forschungsfrage lautet: Wie kann das Kriterium der ‚Gemeinwohl-
wirksamkeit‘ ekklesiologisch begründet, sozialwissenschaftlich präzisiert und 
pastoralplanerisch-operativ ausgestaltet werden, sodass Kirchen als wieder vertrauens-
stiftende Ressourcen erkennbar werden und selbst neues Vertrauen einwerben?2  
Diese Forschungsfrage hat zu einer erfolgreichen Antragstellung beim Bundesministe-
rium für Forschung, Technologie und Raumfahrt sowie zur Bildung eines interdisziplinär 

 
2  Zu dieser Zielformulierung sind bestimmte Kontextualisierungen nötig. Aus Platzmangel kann dies 

nur postulatorisch erfolgen: 1. Es ist richtig, dass hier gesellschaftlich-systemstabilisierende 
Funktionen der Kirche im Vordergrund stehen. Die Konkretion des Kriteriums der ‚Gemeinwohl-
wirksamkeit‘ zeigt aber, dass gerade die prophetische, staatskritische und kontrastgesellschaftliche 
Präsenz von Kirchen mitgemeint sein können und zum Beispiel von verfassungsrechtlicher Seite 
sogar als Implikation positiver Religionsfreiheit gefordert werden (vgl. dazu einführend Sellmann 
2025). 2. Der Einwand ist ebenso richtig, dass die Formulierung die vor allem von Jan Loffeld (2024, 
59–90) aufgeworfene Frage nicht aufzugreifen scheint, statt auf die Krise der Kirchen prioritär auf 
die Krise des Gottesglaubens zu reagieren. Das „Optimierungsparadigma“ einer Verbesserung des 
Kirchlichen habe ausgedient. Hierzu besteht bekanntlich kontroverser Austausch (Sellmann 2024). 
Wichtig scheint mir das soziologische Argument, dass – in aller Kürze – Ideale (wie der Gottesglaube) 
ohne Trägersysteme so gut wie keine Entfaltungschancen haben – was auch die KMU 6 eindrücklich 
am Niedergang individueller und alternativer Religiosität aufzeigt. Pointiert gesagt: Wer sich um den 
Glauben an Gott besorgt, sollte auch erhebliche Energien in die Ausgestaltung eines adäquaten 
Trägersystems Kirche investieren. Es gibt mindestens religionssoziologisch guten Grund für die 
Annahme, dass der Glaube an Gott als Artikulationssprache und -stimulator menschlicher 
Grunderfahrungen auch in Gegenwartsgesellschaften attraktiv bleibt, wenn die ihn repräsen-
tierende gesellschaftliche Präsenz (v. a. in Gestalt von Kirchen) dies bezeugt und passgenau dazu 
einlädt. 3. Es ist richtig, dass der Terminus ‚Vertrauen‘ hier als Containerbegriff fungiert. Eine gründ-
lichere Analyse würde in Vertrauensarten differenzieren, etwa in System-, Leistungs-, Personal- und 
Wirkungsvertrauen. Es liegen instruktive Studien dazu vor, wie generell Organisationen verloren 
gegangenes Vertrauen wieder eingeworben haben – etwa Firmen nach Skandalen oder Behörden 
nach Reformen. All dies kann hier nicht ausgeführt werden, bietet aber reichhaltiges und sehr 
konkretes Lernmaterial für eine Kirche auf der Suche nach neuer positiver Reputation.     



120 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

arbeitenden Teams geführt.3 Auch die umfangreiche Förderung mag als Beleg für die 
oben ausgeführte Diagnose gelten, dass der nicht-kirchliche Raum durchaus bereitwillig 
reagiert, wenn er Kirchen- und Theologiebewegungen in Richtung zivilgesellschaftlicher 
Kreativität registriert. 
Das Projekt ist insgesamt noch in der Startphase. Vor allem die ekklesiologischen und 
sozialtheoretischen Thesen benötigen den Diskurs. Um diesen zu ermöglichen, stellen 
die folgenden Ausführungen die ersten Ergebnisse unserer Arbeit am zap vor.  

2. Zur ekklesiologischen Begründung: Die Konkretion der Sendung der Kirche in 
die Gemeinwohlwirksamkeit als Neuentdeckung der Lehre von den notae eccle-
siae  

Aus Empirie sowie Synodalem Weg der Weltkirche wurde der Bedarf abgeleitet, dass 
die Sendung der Kirche über das Kriterium der Gemeinwohlwirksamkeit präzisiert wer-
den kann. Die ekklesiologische Prüfung dieses Sachverhalts führt zu der alten Orthodo-
xie der notae ecclesiae (2.1). Diese sind kurz dogmatisch zu erinnern (2.2) und theolo-
giegeschichtlich einzuordnen (2.3), bevor wir den aktuellen Diskurs sichten (2.4). Als 
Ergebnis wird der Blick frei auf die Vierermatrix der notae, die, so die These, als Vekto-
ren für Gemeinwohlwirksamkeit und dementsprechende Kirchenentwicklung fungie-
ren können (2.5).4 

2.1 ‚Öffentliche Sichtbarkeit‘ als Leistungsdimension der notae-Lehre 

Das Fachwort der ‚Gemeinwohlwirksamkeit‘ sucht man im ekklesiologischen Diskurs 
über die Sendung der Kirche vergebens. Gleichzeitig ist der Terminus der ‚Sendung‘ so-
wohl sachlich wie terminologisch zu breit, um aus ihm nachvollziehbare kirchenent-
wicklerische Entscheidungen zu begründen. 
Es braucht also hermeneutische Brückenangebote. Solche liegen vor, wenn die Nach-
frage den Sendungsdiskurs auf die Dimension der ‚Sichtbarkeit nach außen‘ verengt. 
Um diese geht es ja wohl, wenn man gemeinwohlwirksam auftreten will. Durchmustern 
wir die ekklesiologische Tradition, stoßen wir auf diesem Weg auf die sogenannten 
‚Kennzeichen der Kirche‘, die notae ecclesiae. Diese gehören zum ältesten Traditions-
bestandteil der kirchlichen Rede von sich selbst; denn sie werden als Teil des Großen 
Credo auf dem Konzil von Konstantinopel (381 n. Chr.) kanonisiert. Gemäß der trinita-
rischen Logik des Bekenntnisses taucht der einschlägige Passus im Zusammenhang des 

 
3  Vgl. www.validierungsfoerderung.de/foerderung/vip-kompakt; www.validierungsfoerderung.de/ 

validierungsprojekte/wivigem [9.10.25]. 
4  Ein Hinweis in eigener Sache: Alle Kapitel des Aufsatzes tauchen ausführlich in einem laufenden 

Buchprojekt wieder auf, das kommendes Jahr erscheinen soll. Die hier notwendige Kürze der 
Argumentation kann im Horizont der dortigen Passagen hoffentlich kompensiert werden.   



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   121 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Heiligen Geistes auf und lautet: „Ich glaube an Gott (…). Und die eine heilige, katholi-
sche und apostolische Kirche“ (DS 150; vgl. Hauschild & Drecoll 2023, 102–150). 
Die konzilsgeschichtliche Kontextualisierung ist durchaus komplex; man trifft hier die 
junge Kirche an auf ihrem Wege zur Staatsreligion. Darum impliziert ihr Bekenntnis 
auch eine Verständigung nach außen. Über die notae will das Lehramt einen Prüfmaß-
stab erarbeiten, der die Passung jeder Kirchengestalt zur eigenen Ursprungslogik nach 
innen wie nach außen aufschlüsselt. Zu betonen ist: Wir sind hier kirchengeschichtlich 
an einem Dokument angelangt, das noch vor jeder Spaltung datiert und das bis heute 
zu so gut wie jedem Selbstverständnis einer christlichen Kirche gehört. 

2.2 Kurze Hinweise zur Dogmatik der notae-Lehre 

So feierlich die vier ‚Kennzeichen‘ im Großen Credo daherkommen, so sehr sind sie 
doch affin für Missverständnisse und politische Instrumentalisierungen. Das betrifft 
schon die Übersetzung: Spricht man (eher pragmatisch) von ‚Kennzeichen‘ oder (eher 
normativ) von ‚Wesenseigenschaften‘ der Kirche? Der einschlägige ekklesiologische 
Diskurs hat einen doch weitgehenden Konsens über folgende acht Einordnungen er-
bracht (vgl. Congar 1972; Pesch 2010): (1) Die Theologie muss nicht von notae spre-
chen, es gibt auch andere Termini wie ‚qualitas‘ oder ‚conditiones‘ – notae hat sich aber 
durchgesetzt. (2) Die Viererzahl ist kontingent, zwischenzeitlich kursierten Modelle von 
bis zu 100 notae. (3) Die vier Adjektive sind zueinander integral, nicht additiv und auch 
nicht gereiht; (4) sie bilden untereinander keine Prioritäten; (5) sie sind nicht zueinan-
der deduzierbar. (6) Das Viererschema ist vornehmlich auf die sichtbare Gestalt der ‚re-
alitas complexa‘ (LG 8) der Kirche gemünzt, steht aber dezidiert und letztlich unter es-
chatologischem Horizont. (7) Ganz wichtig: Das ‚katholisch‘ ist nicht synonym zu 
‚römisch-katholisch‘. Und (8): Das Schema ist veränderbar, interpretierbar.  

2.3 Kurze Hinweise zur Theologiegeschichte der notae-Lehre 

Es ist nicht übertrieben, die Geschichte rund um die Interpretation der notae als Spal-
tungsgeschichte des verfassten Christentums zu erzählen. Schon kurz nach der staats-
religiösen Transformation des Christentums erkannte man das apologetische Potenzial 
der notae-Lehre und nutzte die vier ‚Kennzeichen‘ als vor allem amtstheologisch be-
gründete Prüfkriterien der Abgrenzung. Den Höhepunkt markiert dabei die Reforma-
tion; Martin Luther etwa, aber auch Zwingli und Calvin, entwickelten eine jeweils eigene 
Lehre der Wesenseigenschaften. Schon vorher aber wurde die Häresie-Zuschreibung 
etwa gegenüber den Orthodoxen, Hussiten oder Waldensern auch über den Nachweis 
geführt, diese würden die ‚Wesenseigenschaften‘ eben nicht im Vollsinn realisieren. 
In seiner einschlägigen Habilitation fasst der evangelische Theologe Peter Steinacker 
den historischen Befund so zusammen:  



122 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

„Historisch hat die Bemühung um objektive Aufweisbarkeit der notae zu einer 
formalistischen Konzentration auf Äußerlichkeiten und das kirchliche Amt (spe-
ziell des Papstamtes) geführt. Dadurch wurden die Kennzeichen mehr und mehr 
von Inhalten entleert und sanken schließlich zu statistischen Merkmalen herab, 
die dann mit der Ideologie der geoffenbarten hierarchischen Gewalt legitimiert 
und sanktioniert worden sind. Das Ende dieses Weges ist der ekklesiologische 
Formalismus und das Schisma“ (Steinacker 1981, 20). 

Wie so manch andere Entwicklung erbringt auch hier das frühe 20. Jahrhundert eine 
Wende. Treiber waren etwa die Ökumenische oder die Bibel-Bewegung. Kulminations-
punkt für den römischen Katholizismus ist dabei das Zweite Vatikanische Konzil. Der 
Abschied von Apologetik und Ausschluss zeigt sich im Konzil darin, dass zwar allerorten 
eines oder mehrere der vier notae inspirierend sind, nur eine einzige Stelle aber wirklich 
explizit die Lehre aufgreift und sich in die Konziliengeschichte einreiht. Gemeint ist die 
Nummer 8 aus ‚Lumen Gentium‘, eine nun ja wirklich brisante und vielzitierte Passage. 
In unseren Zusammenhang ist besonders bedeutend, dass an dieser Nummer das be-
kannte ‚subistit-Problem‘ kondensiert – es ist elementar für ein zeitgenössisches, inklu-
sives Verständnis der notae (vgl. nur Pesch 2010, 107–109). 
Den Paradigmenwechsel des 20. Jahrhunderts und ausdrücklich des Konzils hat der Bo-
chumer Fundamentaltheologe Hermann-Josef Pottmeyer mit einer wichtigen Kurzfor-
mel illustriert. Habe die apologetische notae-Frage früher gelautet: ‚Wer und wo ist die 
wahre Kirche?‘, so kann sie heute unter dem Eindruck einer Reich-Gottes-Depotenzie-
rung der Ekklesiologie nur lauten: ‚Wie ist und wird Kirche wahr?‘ (Pottmeyer 2010, 
159). 
Erkennbar öffnet sich mit diesem Fragewechsel die Recherche nach den Kennzeichen 
von Kirche unter der Prämisse, wie und wodurch sie sich versteh- und sichtbar macht. 
Diese Öffnung hat viele aktuelle notae-Interpretationen hervorgerufen. Der For-
schungsstand lässt sich in vier Sichtbarkeits-Sparten ordnen, nämlich in Reflexionen, (1) 
wie die interne dogmatische und kanonische Struktur der Leitfrage besser entspricht; 
(2) wie der ökumenische Dialog inspiriert werden kann; (3) wie man weltkirchliche Kir-
chensituationen miteinander vergleicht; (4) wie sich die Verstehbarkeit kirchlicher Prä-
senz in der säkularen Gegenwartsgesellschaft verbessert.  
Für unsere Frage nach einer Gemeinwohlwirksamkeit der Kirche ist diese letzte, vierte 
Dimension die entscheidende. Sie scheint auch die ekklesiologisch produktivste zu sein. 
Denn es sind wichtige Studien namhafter Autoren zu nennen, die das kreative Potenzial 
einer erneuerten notae-Lehre für die Bewährung im säkularen Raum neu ausschöpfen.5 
Die Lektüre lohnt außerordentlich. 

 
5  Unter den Autoren (nur Männer) finden sich bekannte Namen wie Moltmann, Boff, Rahner, 

Pottmeyer, Höhn oder Kehl. 



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   123 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Der im Folgenden präsentierte eigene Interpretationsentwurf reiht sich in diese For-
schungsprogramme ein. Zum einen zeigt der eben gerafft referierte Forschungsstand 
eine Lücke: Es ist – außer im anglikanischen fresh-expressions-Diskurs – kaum versucht 
worden, die notae in operative Handlungsempfehlungen zu übersetzen; und erst recht 
liegt bisher keine Matrix vor, wie sich solche Umsetzungen in ihrer Wirksamkeit evalu-
ieren und steigern lassen können. Zum anderen ruht er in besonderer Weise auf den 
Schultern von Hans-Joachim Höhn (1985) und Medard Kehl (1994), die die notae in ein-
drucksvoller Weise sozialontologisch/trinitätstheologisch ausdeuten. Dies erfolgt unter 
konzisem Rückgriff auf die Sozialphilosophie von Johannes Heinrichs, der auf dem Hö-
hepunkt der Habermas-Luhmann-Kontroverse in den 1970er-Jahren einen Vermitt-
lungsvorschlag vorgelegt hat, in welchem er eine Vierzahl von Sinnelementen heraus-
arbeitet, auf die jede sinnhaft-soziale, also auf wechselseitiges Verstehen ausgerichtete 
Handlung zurückgreift: der Reflexion auf das Selbst, dem sachhaften Objekt, dem ob-
jektiven Subjekt und dem sogenannten Sinn-Medium, in dem sich die erstgenannten 
drei Elemente zum einen begegnen, welches sie aber gleichzeitig durch ihre Begegnung 
auch immer neu konstruieren (Heinrichs 2005; Höhn 1985, 43–73). Die Reichweite die-
ser Sozialontologie kann hier nur angedeutet werden. Es ist unser Wunsch, dass sie 
breit diskutiert werden. Denn hier liegt eine Schlüsselstelle unseres Modells: Sie ermög-
licht gemäß des chalcedonensischen Duals (LG 8) eine Applikation der notae auf den 
auch nicht-kirchlichen Raum.6 
Genau in diese beiden Erweiterungen in das Sozialtheoretisch-Analoge wie in das Ope-
rative hinein will das Bochumer Projekt Fortschritte erzielen. 

2.4 Erstes Fazit: Das Viererschema der notae als hermeneutisches Raster für den Ge-
meinwohlbezug der Kirche 

Zunächst soll das Ergebnis der ekklesiologischen Prüfung festgehalten werden. Die 
Durchsicht ergab, dass systematische Theologie gut legitimiert ist, (1) eine auf Gemein-
wohlwirksamkeit hin erfolgte Fokussierung der ‚Sendung der Kirche‘ vorzunehmen und 
(2) diese über den notae-Diskurs zu organisieren. (3) Das Viererschema muss dafür mit 
dem Konzil und aktueller ekklesiologischer Literatur aus seiner apologetischen Engfüh-
rung befreit werden, und dies kann (4) sogar sozialontologisch tiefgelegt werden. Die 

 
6  Mit dem ‚chalcedonensischen Dual‘ ist die Übertragung des christologischen Dogmas der Zwei-

Naturen-Lehre (‚Hypostatische Union‘ der Naturen, d. h. zueinander ungemischt, ungetrennt, 
unverändert, unauflöslich) des Konzils von Chalcedon (451) auf die Kirche gemeint. Diese Operation 
ist für die Ekklesiologie nach dem Vatikanum II von höchster Wichtigkeit. Im oben erwähnten 
Artikel 8 aus LG wird sie ausgeführt. Die ekklesiologische Pointe liegt darin, dass die theologische 
und die empirische Dimension der Kirche (oder mit LG 8: die „sichtbare Versammlung“ und die 
„geistliche Gemeinschaft“) weder auseinandergerissen noch konfundiert werden dürfen. Über diese 
Hermeneutik können (und sollten) dann auch theologische und sozialwissenschaftliche Theorien in 
Analogieschlüsse gebracht werden. Vgl. Kehl 1994, 132–138; Höhn 1985, 151–153.159–163. 



124 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

notae erscheinen dann als ‚heuristische Prinzipien‘, ‚Gestaltmerkmale‘ (Häring 1984, 
321) oder sogar als ‚hermeneutisches Viereck‘ (Döring 2009, 920) einer Kirche, die sich 
im säkularen Umgebungsraum sichtbar und verständlich machen will.7  

3. Die sozialwissenschaftliche Überprüfung: Eine ‚Sozialontologie der notae‘ als 
theoretischer wie praktischer Beitrag zum Gemeinwohldiskurs 

Nach der gründlichen ekklesiologischen Prüfung soll abschließend mindestens ange-
deutet werden, wie der weitere Forschungsgang in Richtung der sozialwissenschaftli-
chen Legitimierung erfolgen kann. Dies kann schon deswegen hier nur noch postulato-
risch erfolgen, weil gezeigt werden kann, welche umfangreichen sozialtheoretischen 
Linien zu ziehen sind. Sinn des Abschnittes ist es daher nur, das vielversprechende Pro-
gramm auszuleuchten, das an die bis hierhin erreichte gemeinwohlbezogene Sozialon-
tologie der notae-Ekklesiologie anknüpft. 
Der bisherige Gedankengang weitet sich enorm, wenn man, und sei es zunächst nur 
assoziativ, darauf hinweist, wie populär Viererschemata in der neueren Sozialtheorie 
sind. Kenner:innen werden sofort an das AGIL/LIGA Schema bei Talcott Parsons denken, 
mit dem er den Strukturfunktionalismus begründet hat. Auf Parsons aufbauend ist an 
die Theorie der vier Geltungsansprüche verständigungsorientierter Kommunikation bei 
Jürgen Habermas zu erinnern. In ähnlicher Drift erscheint die Ordnung der Sprechakte 
in der linguistischen Theorie bei John Searle.  
In allen genannten Fällen begegnen umfassende Theorien, die zum einen das Gesamt 
sozialen Lebens theoretisch durchdringen wollen, zum anderen eben jenes soziale Le-
ben hinsichtlich seiner konsensualen und kooperativen Möglichkeiten hin qualifizieren. 
Darum sind dies auch Theorien, die im Gemeinwohldiskurs leitend sind.  
An diese erste Gemeinsamkeit schließen sich durchaus verblüffende weitere Parallelen 
an. Ihre Sichtung verbietet es, an einen schlichten Zufall in der Modell-Kohärenz zu den-
ken. Legen wir nämlich die jeweiligen Viererspalten der genannten Theoretiker (nur 
Männer) nebeneinander und gruppieren sie um ihre je eigenen Bedeutungshöfe, so er-
kennen wir auch in den inhaltlichen Aussagen klare Ähnlichkeiten. Es geht immer – sei 
es strukturfunktional als Bewährungsaufgabe von Gesellschaft an sich, sei es als in An-
spruch genommener Geltungsanspruch, sei es als Typ eines Sprechaktes – um eine Li-
nie, die auf den Umgang (1) mit eigener, selbstbezogener Kontingenz; (2) mit 

 
7  Nur am Rande sei erwähnt, dass unsere Studien zu den notae die verblüffende Einsicht erbracht 

haben, dass im einschlägigen ekklesiologischen Diskurs so gut wie nie die doch sehr naheliegende 
Verbindung zu jenem anderen pastoral populären Viererschema gezogen wird: den vier 
Grundvollzügen (vgl. hervorragend dazu Haslinger 2015, 454–462). Eigentlich liegt eine 
Synchronisierung beider Ansätze sehr nahe. Auch hier will das Bochumer Projekt mit seiner 
Kombination aus theologischer Sozialontologie, soziologischer Gemeinwohlforschung und 
pastoralplanerischer Konkretion konzeptionelle Brücken schlagen.  



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   125 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

sachhafter, objektiver Kontingenz; (3) mit sozialer, personaler Kontingenz und (4) auf 
die Möglichkeit der Inanspruchnahme eines metakommunikativen Horizontes ver-
weist. 
Diese systematische Entdeckung geht kohärent etwa zur Sozialontologie von Johannes 
Heinrichs, die oben kurz genannt wurde. Mehr noch: Fragt man noch weiter nach der 
logischen Stringenz auch dieser Sozialontologie, landen wir auffälligerweise bei allen 
genannten Theorien bei der Kategorientafel von Kant.8 Die grundlegende philosophi-
sche These steht damit im Raum, dass wir, mit Kant transzendental gesprochen, nicht 
anders können als sozial qualifizierte Phänomene in vier bestimmten Sinnbezügen aus-
zurichten. Genau diesen vier Sinnrichtungen entsprechen nun aber auch die Vierer-
schemata der notae ecclesiae und der Grundvollzüge. Auch sie lassen sich in den oben 
bei Heinrichs entliehenen und intentional bei Parsons, Habermas und Searle bestätig-
ten Begriffen rekonstruieren. Eine erste tabellarische Darstellung kann folgende Gestalt 
annehmen: 
 

Bauge-
setze/Sinn-Ele-
mente sinnhaf-
ten Handelns 
(Heinrichs 
2005,45–54.67–
90; sek. Höhn 
1985, 43–73) 

Bezug zu Ka-
tegorie bei 
Kant (vgl. 
Höhn 1985, 
62–69) 

Erste assoziative 
Parallelen9 zu 
Strukturproble-
men bei Parsons 
bzw. kommunika-
tivem Geltungsan-
spruch bei Haber-
mas 

Ekklesiologische 
Entsprechung 
als notae 

Ekklesiologische 
Entsprechung 
als Grundvollzug 

Vitalitätsdimen-
sion für gemein-
wohlwirksame 
Organisationen 
(Zimmer u.a. 
2023, 70–84) 

Subjekte zu sich 
selbst als Subjek-
ten 

Qualität Integration // 
Wahrhaftigkeit 

einig v.a. koinonia Interne Funktio-
nalität 

Subjekte zu sach-
haftem Objekt 

Quantität Adaption // Wahr-
heit 

katholisch v.a. diakonia Situative Perfor-
manz 

Subjekte zu per-
sonal anderen 
Subjekten 

Relationali-
tät 

Goal-attainment // 
Richtigkeit 

apostolisch v.a. martyria Transformativer 
Einfluss 

Subjekte zu so-
zio-kulturellem 
Sinnmedium 

Modalität Latency // Ver-
ständlichkeit 

heilig v.a. leiturgia Geteilte Identi-
tät 

 

Die Folgerungen dieser Theorie-Entdeckungen liegen auf der Hand: Eine so verstan-
dene notae-Ekklesiologie kann nicht nur zu ihrer eigenen Erkenntniserweiterung auf die 
genannten Theorien zurückgreifen; sie kann nicht nur ihren eigenen theologischen Sen-
dungsanspruch über diese Parallelen neu rekonstruieren; sie kann nicht nur Kirche als 

 
8  Es ist sicher nachvollziehbar, dass zum Beleg von Abschnitt 3 so viele Literaturverweise geliefert 

werden müssten, dass das hier nicht sinnvoll erfolgen kann. Statt vieler sei auf das eine Werk 
verwiesen, das zuerst die wesentliche Inspiration und intellektuelle Spur gelegt hat: Höhn 1985 (zu 
Kant ebd., 64–69 u. ö.; zur Korrespondenz des Viererschemas der Grundvollzüge [s. o. FN 6] zu den 
Reflexionsstufen sozialen Handelns bei Heinrichs ebd., 184–211.). 

9  Beachte: Mehr als eine assoziative erste Parallele ist hier nicht intendiert. 



126 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

originären Teil einer säkularen (!) Verständigungsorientierung modellieren. Vielmehr 
zeigt der Abgleich mit dem aktuellen Gemeinwohldiskurs, dass ihre vier notae einen 
exakt operationalisierbaren Pfad für eine präzise Gemeinwohlwirksamkeit bahnen (vgl. 
Zimmer et al 2023; Schmitt-Egner 2015). Wenn dies gezeigt werden kann – und hier 
liegt die Ambition des Bochumer Projektes genauso wie der Bedarf an einschlägigem 
kritischem Diskurs – wird ein neuer Qualitätsgrad für konkrete Kirchenentwicklungspla-
nung umsetz- und diskutierbar: Er besteht unter anderem in neuen Möglichkeiten für 
Wirksamkeitsmessungen, Projektevaluationen, Identifikation von Projekttypen und 
Führungsstilen, internationalen Vergleichen, genau abgestimmten Projektentwick-
lungsberatungen oder Zertifizierungen. 
All dies wird in den kommenden Jahren ausführlich beforscht und publiziert. Unsere 
Motivation liegt in beiden zu Beginn profilierten Polen: Solche internen Professionali-
sierungen und externen Allianzangebote werden das Vertrauen in kirchliche Präsenzen 
steigern; und dies wird einen wichtigen Beitrag leisten für ein generell wieder wachsen-
des Vertrauen in Demokratie, soziale Wohlfahrt und kreatives Gemeinwohl.  
 

Literaturverzeichnis 

Candia, Gianluca de (2025). Die Dynamik des Wortes. Fortwährende Übersetzung als Prinzip christli-
cher Überlieferung. Freiburg/Br.: Herder. 

Congar, Yves (1972). Die Wesenseigenschaften der Kirche. In: Johannes Feiner & Magnus Löhrer (Hg.), 
Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, Band 4/1. Einsiedeln: Benziger, 357–
599. 

Döring, Heinrich (31998). Art. notae ecclesiae. In: Lexikon für Theologie und Kirche, Band 7. Frei-
burg/Br.: Herder, 918–921. 

Häring, Hermann (1984). Art. Kirche/Ekklesiologie. Systematisch. In: Peter Eicher (Hg.), Neues Hand-
buch theologischer Grundbegriffe, Band 2. München: Kösel, 309–323. 

Haslinger, Herbert (2015). Pastoraltheologie. Paderborn: Schöningh. 

Haslinger, Herbert (2022). Macht in der Kirche. Wo wir sie finden – wer sie ausübt – wie wir sie über-
winden. Freiburg/Br.: Herder. 

Hauschild, Wolf-Dieter & Drecoll, Volker Henning (2023). Alte Kirche und Mittelalter. Gütersloh: Gü-
tersloher Verlagshaus. 

Henkelmann, Andreas & Szymanowski, Björn (Hg.) (2023). Jenseits der Amtsgewalt. Informelle Macht 
in Kirche und Katholizismus. Freiburg/Br.: Herder. 

Hiebaum, Christian (Hg.) (2022). Handbuch Gemeinwohl. Wiesbaden: Springer VS. 



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   127 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Höhn, Hans-Joachim (1985). Kirche und kommunikatives Handeln. Studien zur Theologie und Praxis 
der Kirche in Auseinandersetzung mit den Sozialtheorien Niklas Luhmanns und Jürgen Habermas. 
Frankfurt a. M.: Knecht. 

Kehl, Medard (1992/³1994). Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Würzburg: Echter. 

Loffeld, Jan (2024). Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiösen Indifferenz. 
Freiburg/Br.: Herder. 

Offe, Claus (1999). Wessen Wohl ist das Gemeinwohl? In: Klaus Günther & Lutz Wingert (Hg.), Die Öf-
fentlichkeit der Vernunft und die Vernunft der Öffentlichkeit. Festschrift für Jürgen Habermas. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 55–76. 

Pesch, Otto Hermann (2010). Katholische Dogmatik aus ökumenischer Erfahrung. Band 2: Die Ge-
schichte Gottes mit den Menschen. Ekklesiologie – Sakramentenlehre – Eschatologie. Ostfildern: 
Grünewald. 

Pottmeyer, Hermann-Josef (22000). Die Frage nach der wahren Kirche. In: Hermann-Josef Pottmeyer, 
Walter Kern & Max Seckler (Hg.), Handbuch der Fundamentaltheologie, Band 3: Traktat Kirche. Tü-
bingen: Francke, 159–184. 

Schmitt-Egner, Peter (2015). Gemeinwohl. Konzeptionelle Grundlinien zur Legitimität von Politik im 
21. Jahrhundert. Baden-Baden: Nomos. 

Seewald, Michael (2018/32025). Dogma im Wandel. Wie Glaubenslehren sich entwickeln. Freiburg/Br.: 
Herder. 

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.) (2024). Papst Franziskus – XVI. Ordentliche Gene-
ralversammlung der Bischofssynode. Für eine synodale Kirche. Gemeinschaft, Teilhabe und Sen-
dung. Schlussdokument (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 244). Bonn: Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz. 

Sellmann, Matthias (2012). zuhören – austauschen – vorschlagen. Entdeckungen pastoraltheologi-
scher Milieuforschung. Würzburg: Echter. 

Sellmann, Matthias (2024). Optimierungsparadigma am Ende? Nachfragen zu Jan Loffelds Buch 
„Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt“. In: Herder Korrespondenz, 78, 10, 46–49. 

Sellmann, Matthias (2025). Kirche als Dienstleisterin für religiöse Freiheit – Zur theologisch-hermeneu-
tischen Rahmung des Ansatzes. In: Matthias Sellmann & Björn Szymanowski (Hg.), Kirche als 
Dienstleisterin für religiöse Freiheit. Ein systematischer Ansatz nachhaltig wirksamer Kirchenent-
wicklung. Würzburg: Echter, 39–168. 

Steinacker, Peter (1982). Die Kennzeichen der Kirche. Eine Studie zu ihrer Einheit, Heiligkeit, Katholizi-
tät und Apostolizität. Berlin: De Gruyter. 

Traunmüller, Richard (2018). Religion und Sozialkapital. In: Detlef Pollack u.a. (Hg.), Handbuch Religi-
onssoziologie. Wiesbaden: Springer VS, 911–933. 

Wunder, Edgar, Erichsen-Wendt, Friederike, Loffeld, Jan, Rahner, Johanna, Wischmeyer, Johannes & 
Zimmer, Miriam (2024). Vertrauenskrise und Reformerwartungen: Wo die Kirchen heute stehen. 
In: Sozialwissenschaftliches Institut der Evangelischen Kirche in Deutschland & Katholische Arbeits-
stelle für missionarische Pastoral (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Relevanz von Religion 



128 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

und Kirche in der pluralen Gesellschaft. Analysen zur 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung. 
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 94–115. 

Zimmer, Miriam, Sellmann, Matthias & Eufinger, Veronika (2023). Religiöse Vitalität erklären und mes-
sen. Ein vierdimensionales Wirkungsmodell erfolgreicher kirchlicher Arbeit. In: Felix Eiffler & David 
Reißmann (Hg.), „Wir können’s ja nicht lassen …“. Vitalität als Kennzeichen einer Kirche der Sen-
dung. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 63–89. 

 

Prof. Dr. Matthias Sellmann 
Zentrum für angewandte Pastoralforschung 
der Katholisch-Theologischen Fakultät an der Ruhr-Universität Bochum 
Universitätsstraße 150 
44801 Bochum 
+49 (0) 234 32 256 62 
matthias.sellmann(at)rub(dot)de 
www.zap-bochum.de 
 

mailto:matthias.sellmann@rub.de
http://www.zap-bochum.de/


  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 

Mara Elijah Klein 
 

Geschlechtliche Vielfalt 
zwischen Transformation und Tradition 

 

Abstract 

Geschlechterrollen, -rechte und -vielfalt gehören zu den großen Polarisierungsthemen unserer Zeit. 
Sprache und Vorstellungen von Geschlecht befinden sich im Wandel, werden immer häufiger angefragt, 
stoßen auf Ablehnung. Weil Geschlechtlichkeit unsere Lebenserfahrung grundlegend prägt, können all 
diese Veränderungen starke Gefühle auslösen – vor allem dann, wenn sie moralisch aufgeladen werden. 
Der Artikel reflektiert aus einer Erfahrungsperspektive über die Spannungslinien und Herausforderun-
gen, die sich für Kirche und Pastoraltheologie ergeben. Dafür wird ein bedürfnisorientierter Ansatz ver-
folgt, der versucht, Impulse für Lernräume zu geben, ohne die Prekarität der Debatte für geschlechtliche 
Minderheiten aus dem Blick zu verlieren.  

Few topics of our time are more polarizing than the debates on gender roles, gender diversity and equal 
rights. The ways in which we talk about matters of sex and gender are changing rapidly, traditional and 
recent models alike get challenged more and more aggressively. Since gender identity is a fundamental 
part of the human experience, all these controversies may trigger strong emotions – especially if they 
are connected to moral judgement. In an experience-based approach, this chapter reflects on tensions 
and challenges that arise from these debates for the Church and for pastoral theology. By focusing on 
different needs within the debate, a point will be made for the construction of spaces “in between” that 
encourage learning and self-reflection without losing sight of the existential struggles of gender minor-
ities.  

„Zwischen“ Transformation und Tradition?  

Somewhere between the 0s and 1s 
That’s where I found my kingdom come 
My heart beats like a drum 
I, I went to hell and back 
To find myself on track 
I broke the code 
Nemo, „The Code“ 
 
Diese Zeilen stammen aus dem Song, mit dem die*der Sänger*in Nemo 2024 den Eu-
rovision Song Contest für die Schweiz gewann. Der Text handelt von nichtbinärer Iden-
titätsfindung, im Laufe derer es u. a. gelingt, „irgendwo zwischen den Nullen und Ein-
sen“ einen „eigenen Himmel“ zu finden. Der Binärcode, auf den hier mit 0 und 1 Bezug 
genommen wird und der im Kontext zu Mann-Frau oder männlich-weiblich übersetzt 
werden kann, wird dabei „gebrochen“, um den eigenen Erfüllungsort freilegen zu 



130 Mara Elijah Klein 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 

können – ein Weg, der mit einem Gang „durch die Hölle und zurück“ verglichen wird. 
Nicht zufällig, so zumindest meine Vermutung, bedienen sich die Autor*innen dabei 
einer ausgesprochen religiösen Metaphorik für die Beschreibung der Selbstfindung, die 
sicherlich viel Anstoß auch für eine pastoraltheologische Reflektion geben kann. Vor-
rangig habe ich die Zeilen jedoch als Einstieg gewählt, weil sie durch die bemerkens-
werte Darstellung des „irgendwo Zwischen“ als Erfüllungsort die, mir an die Hand ge-
gebene, Überschrift in ein neues Licht stellen. 
In der Regel betrachten wir „zwischen“ als temporär („zwischenzeitlich“), als unbe-
quem („zwischen den Stühlen“) oder auch als schwer nach gängigen Maßstäben kate-
gorisierbar, wie etwa das inter (lat. zwischen) in „intergeschlechtlich“, mit dem eine 
sehr große Spannbreite an nicht der binären Norm entsprechenden Geschlechtsvarian-
ten auf ein Wort verkürzt wird. In jedem Fall setzt das Wort, wie in der klassischen For-
mel „zwischen X und Y“ wunderbar illustriert, zwei (althochdeutsch zwi) Pole voraus. 
Damit bleibt also zwangsläufig die Binarität sprachlicher Bezugsrahmen. Dennoch wird 
ein strenger Dualismus („entweder X oder Y“) durch eine Verortung im Dazwischen 
mindestens infrage gestellt.   
Sprachsensibilität ist eines der großen Merkmale queerer Denkweisen – und nicht von 
ungefähr. Geht es doch, gerade wenn wir über geschlechtliche Vielfalt sprechen, da-
rum, etwas in Worte zu fassen, das den sprachlichen Referenzrahmen, den tradierten 
binären Geschlechter-„Code“, überschreitet (lat. transcendere). Trans, inter und nicht-
binär (kurz TIN*) sind Versuche, innerhalb dieses Rahmens Geschlechtsvarianten ver-
ständlich(er) zu machen, die den Rahmen eigentlich sprengen. Im systemischen Sinne 
könnte dieser Prozess des Verständlich-Machens durch die Schöpfung neuer Label und 
Selbstbezeichnungen durchaus als Transformation (lat. hinüber formieren, Überfor-
mung) verstanden werden. In diesem Fall wäre jedoch die Transformation nicht einer 
der Pole – wie die Überschrift des Artikels nahelegt – sondern der Übergang. Denn: Die 
Label trans, inter und nichtbinär sind immer nur eine Verhältnisbestimmung zur binä-
ren Sprachtradition. Wenngleich mittlerweile durch die Humanwissenschaften zuneh-
mend entpathologisiert, bleiben Geschlechtsvarianten, die nicht ins cis-binäre Spekt-
rum fallen, im Abseits. Wie prekär diese Position nach wie vor ist, zeigen die aktuellen 
weltpolitischen Entwicklungen. Insbesondere über die Polarisierung um das Thema 
trans* und damit auf dem Rücken von trans* Personen werden Kultur- und Wahl-
kämpfe in den USA und Europa ausgetragen. Dabei ist es nicht nur die extreme Rechte, 
zu der hier u. a. die Trump-Regierung und die AfD gezählt werden, die Minderheiten-
rechte abschaffen will und Trans*phobie instrumentalisiert. Auch die CDU/CSU und das 
BSW traten beispielsweise, teils unter Nutzung rechtspopulistischer Argumentation 
(„Genderideologie“), im Wahlkampf 2024/25 mit dem Versprechen an, das Selbstbe-
stimmungsgesetz wieder abschaffen zu wollen (vgl. CDU/CSU 2024, 7; BSW 2024, 34).  
Die Gleichzeitigkeit, mit der ein*e nichtbinäre*r Künstler*in den Eurovision Song Con-
test gewinnen kann – noch dazu mit einem Lied über Nichtbinarität –, während 



Geschlechtliche Vielfalt zwischen Transformation und Tradition 131 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 

weltweit Freiheits-, Selbstbestimmungs- und Gesundheitsversorgungsrechte von 
trans* Personen kippen oder infrage gestellt werden, markiert die Spannung, das Ge-
fühl des „Zwischen“, zu dem ich in diesem Artikel schreibe. Ob es sich dabei um ein 
„Zwischen Transformation und Tradition“ handelt, wage ich jedoch kritisch zu hinter-
fragen. Wer die Debatten aufmerksam verfolgt, wird bemerken, dass sich auch die zu-
mindest im Selbstanspruch universale „Tradition“ des Zweigeschlechtlichen verändert. 
Allerdings nicht im Sinne eine Transformation über die eigenen Grenzen hinweg, son-
dern im Sinne einer Reduktion oder Zuspitzung nach innen. Besonders auffällig im Rah-
men der trans* Debatten ist die extreme Verengung des Weiblichen auf Genitalität und 
Reproduktionsfähigkeit. Aber auch als traditionell erachtete Männlichkeitsvorstellun-
gen werden laut: Der Mann als Aggressor (häufig gerade im Kontext von trans* Frauen 
instrumentalisiert) oder als „Alpha“, der sich durch die Bestimmung über Frauen und 
unterlegenen Männern profiliert und sich nicht zuletzt durch körperliche Überlegenheit 
auszeichnet. Eine gesteigerte Bedeutung von Geschlecht für den Wert und die Eigen-
schaften einer Person lässt sich besonders bildhaft im seit den späten 2000ern immer 
populäreren Trend von „Gender Reveal“-Partys verdeutlichen: Eltern veranstalten 
diese, um andere an dem Moment teilhaben zu lassen, in dem sie das pränatal be-
stimmte Geschlecht ihres Nachwuchses erfahren. Neben der Tatsache, dass es dabei 
immer nur zwei Optionen (rosa oder blau) gibt, wurde insbesondere in den 2020ern 
Kritik laut, nachdem vermehrt die enttäuschten oder verärgerten Reaktionen werden-
der Väter auf die Aussicht einer Tochter in den sozialen Medien viral gingen. Es fällt 
nicht schwer, vor diesem Hintergrund die Prekarität nachzuvollziehen, in der sich so-
wohl Kind als auch Eltern befinden, wenn etwa bei Geburt eine Variante der Inter*ge-
schlechtlichkeit diagnostiziert wird.  
Wohlbemerkt: Die hier gegebenen Beispiele sind nur Schlaglichter auf sehr komplexe 
und vielstimmige Prozesse und Debatten. Sie sollen vor allem sensibilisieren für die an-
haltende Prekarität einer noch sehr jungen Rechtslage in Deutschland, die die Selbst-
bestimmung und körperliche Integrität von TIN* Personen zu schützen oder herzustel-
len sucht.1 Leichter fällt es da vielleicht innerhalb der Kirche, festzumachen, was 
Tradition in Bezug auf Geschlecht bedeutet. Zumindest in der römisch-katholischen 
Lehrtradition fällt es nicht schwer, hier schnell auf einen sehr eindeutigen Befund zu 
kommen: „Als Mann und Frau schuf Gott den Menschen“ – wahlweise nach der aktu-
ellen Einheitsübersetzung auch „als männlich und weiblich“. Der binäre Geschlechter-

 
1  Zu nennen sind hier neben dem sogenannten Selbstbestimmungsgesetz, das seit November 2024 

das bereits 2008 als verfassungswidrig eingestufte „Transsexuellengesetz“ (kurz TSG) ersetz, v. a. das 
Gesetz zur Änderung der in das Geburtenregister einzutragenden Angaben, das 2018 „divers“ als 
vierte Geschlechtsoption (neben m/w/offen) einführte, und das Gesetz zum Schutz von Kindern mit 
Varianten der Geschlechtsentwicklung, das seit 2021 nicht indizierte Eingriffe mit dem Ziel der 
Geschlechtsangleichung – um den tragischen biografischen Gehalt für die betroffenen Kinder zum 
Ausdruck zu bringen, könnte auch gesagt werden: Genitalverstümmelung – bei inter* Kindern 
verbietet.   



132 Mara Elijah Klein 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 

Code wird also in der Regel auf den Grund einer bestimmten Auslegung von Genesis 1 
gestellt. Dass diese Deutung potenziell den Text in seinem Reichtum beschneidet, führt 
u. a. die Exegese von Fischer (2021, 46–48) vor Augen: Sie ordnet „männlich und weib-
lich“ im Gesamt des Textes als Stilfigur ein, die nur die „äußersten Pole“ (46) benennt 
(z. B. „Tag und Nacht“), jedoch alles dazwischen mitdenkt (Dämmerung, Morgengrauen 
etc.). In jedem Fall ist die lehramtlich-katholische Vorstellung von Zweigeschlechtlich-
keit in ihrer heutigen Ausformung, die sich v. a. durch den Gedanken der Komplemen-
tarität der Geschlechter auszeichnet, im Gegensatz zum Bibeltext noch sehr jung: Sie 
ist, stark geformt durch die Auseinandersetzung mit und Abgrenzung von Gender, im 
20. Jahrhundert zu verorten (vgl. Behrensen). Die Vehemenz des Wahrheitsanspruches 
ist dennoch oder gerade deshalb nicht zu unterschätzen: So listet das jüngste vatikani-
sche Dokument zum Thema, Dignitas infinita (lat. Unendliche Würde, kurz: DI), sowohl 
„Gender-Theorie“ (DI 55–59) als auch geschlechtsangleichenden Maßnahmen2 (DI 60) 
als „schwere Verstöße gegen die Menschenwürde“ (DI 33–62) in einem Atemzug mit 
sexuellem Missbrauch, Euthanasie, Krieg u. a. Doch nicht nur in der römisch-katholi-
schen Kirche markiert das Thema Kampflinien, an denen sich die Geister – wortwörtlich 
– spalten. Zum Beispiel kommt es im Oktober 2025 zur „größten Spaltung seit 500 Jah-
ren“ (Folz 2025) als die GAFCON-Bewegung (Global Anglican Future Conference), die 
rund 80 Prozent der weltweiten Anglikaner*innen vertritt, den Bruch mit der „Kirche 
von England“ verkündet, nachdem Sarah Mullally als erste Frau und als Fürsprecherin 
queerer Rechte zur Erzbischöfin von Canterbury berufen wurde. Auf einer anderen 
Ebene zu verorten, aber in gleicherweise indikativ für die Brisanz des Themas, kann der 
enorme Backlash zu Quinton Ceasars Aussage „Gott ist queer“ im Laufe seiner Ab-
schlusspredigt zum Kirchentag 2023 genannt werden.   
Die oben für den Bereich der Gesellschaft bereits angesprochene Gleichzeitigkeit – zwi-
schen Beharren und Fortschreiten, zwischen Öffnung und Befestigung, zwischen Ein-
heit und Spaltung – ist also auch in den Kirchen zum Thema geschlechtliche Vielfalt zu 
beobachten. Und das, obwohl die Geschlechterordnung nicht im eigentlichen Sinne zu 
den Grundüberzeugungen oder gar zum Credo des Christentums gehört – wenn sie 
auch vielerorts eine entscheidende konstitutive Rolle für die Kirchenorganisation spielt.  

Spannungslinien und Herausforderungen 

Auf einer ideellen Ebene ist es naheliegend, die primäre Spannung bei diesem Thema 
zwischen zwei entgegengesetzten Deutungen von Geschlecht zu sehen: zwischen Ge-
schlecht als (strikt) binär und Geschlecht als vielfältig. Für die pastoraltheologische Re-
flexion bietet sich jedoch zusätzlich, vielleicht sogar erstrangig, eine Sichtachse an, die 
sich an den Menschen orientiert. In den vergangenen Jahren habe ich viele Erfahrungen 

 
2  Im Wortlaut ist von „Geschlechtsumwandlungen“ oder „geschlechtsverändernden Eingriffen“ (DI 

60) die Rede.   



Geschlechtliche Vielfalt zwischen Transformation und Tradition 133 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 

im „Zwischendrin“ gesammelt: In kirchenpolitischen Prozessen, in der wissenschaftli-
chen Auseinandersetzung mit dem Thema geschlechtliche Vielfalt, in der Funktion als 
Referent*in, in der eigenen Biografie als nichtbinäre trans* Person. Aus diesen Erfah-
rungen heraus möchte ich die Blickachse der Bedürftigkeit vorschlagen und für diesen 
Artikel grob assoziativ umreißen und befüllen. Ausgangspunkt ist dabei die Beobach-
tung, dass sich „Zwischenräume“ beim Thema geschlechtliche Vielfalt durch Spannun-
gen zwischen zwei verschiedenen Bedürfnislagern mit unterschiedlichen Voraussetzun-
gen auszeichnen: 
 

Bedürfnislager 1 __________________ Bedürfnislager 2 

grundlegender Mangel an 
Rechten/Teilhabe/Anerkennung 

> Diskriminierungserfahrungen 

__________________ grundlegender Mangel an 
Wissen/Deutungsmustern/ 
Lernressourcen zu 
geschlechtlicher Vielfalt 

existenzielle Ängste/Notlagen __________________ Überforderung/Schuldgefühle 

Ringen um adäquate 
Deutungsmuster für Selbst 

__________________ Angst stabile Deutungsmuster für 
Selbst zu verlieren 

Angst verkannt/nicht erkannt/nicht 
ernstgenommen zu werden  

__________________ Angst etwas „Falsches“ zu sagen  

 
Diese Gegenüberstellung zielt nicht auf die Beschreibung von festen Fronten oder ge-
trennten Personengruppen ab. So unintuitiv es im ersten Moment erscheinen mag: Es 
gibt viele Menschen, die gleichzeitig zu beiden Bedürfnislagern gehören, etwa Angehö-
rige von TIN* Personen oder (katholische) Frauen mit Berufungserfahrung – um nur 
zwei Beispiele zu benennen. Vielmehr soll die Kategorisierung helfen, einige Grundli-
nien des „Zwischenraums“ zu visualisieren, die ich in meiner Arbeit beobachte: 

1. Geschlechtlichkeit ist für alle ein das Innerste betreffender Themenkomplex und als 
solcher mit starken Emotionen und großer Vulnerabilität verbunden. 

Nur wenige andere Kategorien (z. B. Hautfarbe und soziale Herkunft) prägen unseren 
Lebenslauf, unsere Identität und unsere Erwartungen an uns selbst und Mitmenschen 
so sehr wie Geschlechtlichkeit. Entsprechend hoch ist das Bedürfnis, in unseren Erfah-
rungen mit Geschlecht anerkannt zu werden. Wie wir diese Erfahrungen verstehen und 
kommunizieren, ist stark durch den Deutungsrahmen des binären Normsystems ge-
prägt. Gerade weil dieser Deutungsrahmen für das Bedürfnislager 2 identitätsstiftend 
ist, kann das „Brechen des Codes“, wie Nemo es im Eingangszitat beschreibt, starke 
Emotionen freisetzen. Es kann als befreiend und erleichternd aber auch als irritierend, 
gewaltvoll und bedrohlich wahrgenommen werden. Um eine gute Auseinandersetzung 
mit geschlechtlicher Vielfalt zu ermöglichen, müssen diese Emotionen zunächst adres-
siert, gefühlt und verarbeitet werden. Andernfalls kann es schnell zu Abwehrreaktionen 



134 Mara Elijah Klein 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 

– von unbedingter Vermeidung des Themas bis hin zu Aggression – kommen. Für Be-
dürfnislager 1 ist eine stimmige Identitätsfindung innerhalb des tradierten Rahmens 
von Anfang an nicht möglich. Das heißt auch, dass Erfahrungen in diesem wichtigen 
Bereich zunächst kaum oder gar nicht kommunizierbar sind. Selbst wenn privat ein 
stabiler(er) Deutungsrahmen gefunden werden kann (z. B. durch Label wie „trans*“), 
halten Erfahrungen von Ausschluss und Diskriminierung in allen anderen Bereichen des 
Lebens oft an.  

2. Die Ausgangspunkte für diese Vulnerabilität sind ungleich.  

Wie bei allen Diskriminierungsdebatten stehen wir also auch bei Geschlecht vor der 
Herausforderung ungleicher Ausgangslagen. Bedürfnislager 1 muss sich mit dem Norm-
rahmen auseinandersetzen, Bedürfnislager 2 kann sich damit auseinandersetzen – oder 
anders: Bedürfnislager 2 hat das Privileg, das Thema ohne wirkliche Konsequenzen ig-
norieren zu können. In jedem Fall ist die Auseinandersetzung mit großer Anstrengung 
und weitreichenden Implikationen sowohl für die eigene Identität als auch für die Ge-
staltung verschiedener Lebensbereiche verbunden. Allerdings bleibt hervorzuheben, 
dass für Bedürfnislager 1 oft die eigene Existenz und/oder die Aussicht auf ein „gutes 
Leben“ auf dem Spiel steht. Dieser Umstand macht Bedürfnislager 2 nicht obsolet, ver-
bietet jedoch den Vergleich im Sinne der Gleichgewichtung von Interessen: Das Bedürf-
nis nach gleichen Rechten und körperlicher wie psychischer Unversehrtheit kann nicht 
aufgewogen werden gegen das (wenn auch durchaus verständliche) Bedürfnis, eine auf 
vielen Ebenen ressourcenaufwändige Auseinandersetzung zu vermeiden.    

3. Sowohl die Zuwendung zu nur einem der beiden Bedürfnislager als auch die 
gemeinsame (ungetrennte) Bearbeitung kann den Bedürfnissen nicht gerecht werden. 

Zur Veranschaulichung dieser These möchte ich die Varianten einmal kurz durchspie-
len. 
Bedürfnislager 1 (allein): Da das Fehlen von Anerkennung, Teilhabe und gleichen Rech-
ten keine persönlichen, sondern systemische Probleme sind, können zwar die Symp-
tome (Angst, Depression etc.) bearbeitet werden. Die auslösenden Umstände bleiben 
jedoch unberührt. In dieses Modell passt zum Beispiel eine losgelöste Queer-Seelsorge, 
die sich ausschließlich auf die Beseelsorgung von queeren Menschen, nicht aber auf die 
Bearbeitung systemischer Ursachen für den „Sonderbedarf“ dieser Seelsorge kon-
zentriert.  
Bedürfnislager 2 (allein): Es mag deswegen zuerst naheliegend erscheinen, sich auf eine 
Veränderung der Umstände durch Wissensvermittlung und Erfüllung der Bedürfnisse 
in Lager 2 zu fokussieren. Das Problem ist allerdings die existenzielle Prekarität des The-
mas für Lager 1. Wenn dem Bedürfnis nach sanfter – und entsprechend langsamer oder 
geringer – Veränderung des Rahmens oder gar nach der Aufrechterhaltung des 



Geschlechtliche Vielfalt zwischen Transformation und Tradition 135 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 

Rahmens zu viel Gewicht gegeben wird, bezahlt Lager 1 den Preis. Drastisch ausge-
drückt: Die Minderheit von heute ist morgen nicht mehr da. Hier hilft es vielleicht, die 
Formel „I broke the code“ als Überlebensformel zu deuten: „I broke the Code, before 
the Code broke me“ (Ich habe den Code gebrochen, bevor ich daran zerbrochen bin). 
Diese Deutung ist nur vor dem Hintergrund der Erfahrungen aus Lager 1 möglich. Aus 
der Sicht von Bedürfnislager 2 ist die Deutung als willkürliche Aggression – „Ich habe 
den Code gebrochen, weil ich Lust dazu hatte“ – naheliegender.  
Bedürfnislager 1 und 2 (ungetrennt): Warum also nicht gemeinsam ins Gespräch kom-
men? Tatsächlich sind Ansätze, die eben dies versuchen, sehr häufig. Etwa wenn „Be-
troffene“ eingeladen werden, von ihren Erfahrungen und ihrer Selbstwahrnehmung zu 
erzählen. Dies gibt den oben fehlenden Deutungshorizont, den es braucht, um die exis-
tenzielle Dringlichkeit von Bedürfnislager 1 deutlich zu machen. Der Grund, warum ich 
diesem Ansatz hier mit Vorsicht gegenüberstehe, ist nicht, dass er nicht effektiv wäre: 
Das Lernen in Begegnung und an Biografien ist wertvoll und unverzichtbar – nicht ohne 
Grund bin ich selbst über diesen Weg in den Artikel eingestiegen. Wenn unsere 
Sichtachse jedoch auf Bedürfnisse ausgerichtet ist, dann fällt auf, dass hier zwar – im 
besten Fall – die Voraussetzungen von Bedürfnislager 1 freigelegt und verständlich ge-
macht werden. Die sich daraus ergebenden Bedürfnisse werden jedoch nicht bearbei-
tet, vielleicht sogar im Gegenteil verstärkt. Zur Verdeutlichung möchte ich ein Zitat aus 
der Interviewstudie des Forschungsprojekts „Prekäre Anerkennung“3 anführen:  

„Es ist gleichzeitig aber auch … unglaublich anstrengend. Also es frisst ziemlich viel 
Ressource emotional auch, weil ich immer wieder in unsichere Räume einfach 
mich begeben muss. Also grad, wenn es halt irgendwie um Lern-Settings geht. Ich 
weiß nie genau: Sitzen da jetzt halt in der Gruppe eben auch Menschen mit fun-
damentalistischen oder geschlossenen Weltbildern, die mir jetzt halt auch feind-
lich gesinnt sein könnten da drin? Das weiß ich nie. Und ich kann mir nicht sicher 
sein, dass die Veranstalter*innen auch immer zu jeder Zeit, sag‘ ich mal, gut- in 
einer guten Weise intervenieren können […]. Ich kann mich nie drauf verlassen, 
dass es moderiert wird. Von daher, genau, ist auch das immer wieder quasi meine 
Aufgabe. Also, genau, diese- dieses Bewusstsein – auch bei Veranstalter*innen 
quasi immer wieder dafür zu sorgen und das ist halt anstrengend. Also ich kann 
weder als teilnehmende Person mir sicher sein – und schon gar nicht, wenn ich 
halt irgendwie als Sprecher*in eingeladen werde“ (I.2, Absatz 50). 

Weder das Bedürfnis nach Sicherheit noch das Bedürfnis nach Anerkennung kann er-
füllt werden. Die Person darf zwar ihre Geschichte erzählen und so sichtbar werden. Es 
gibt jedoch keine Garantie, dass sie in ihren Erfahrungen ernstgenommen wird. 

 
3  Das DFG-Projekt „Prekäre Anerkennung: Das ‚dritte Geschlecht‘ in sozialethischer Perspektive“ ist 

am Institut für Christliche Sozialwissenschaften (ICS) Münster angesiedelt. Es beschäftigt sich vor 
dem Hintergrund rechtlicher Veränderung mit den Anerkennungsdebatten um geschlechtliche 
Vielfalt in der katholischen Kirche in Deutschland. 



136 Mara Elijah Klein 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 

Nachfragen, die für Bedürfnislager 2 notwendig erscheinen, um zu lernen, können für 
Bedürfnislager 1 Unsicherheit verstärken und schmerzhafte Erfahrungen wachrufen.  
Umgekehrt werden auch die Bedürfnisse von Bedürfnislager 2 nicht in jedem Fall ge-
troffen. Zwar begegnet mir häufig der Wunsch aus diesem Lager, z. B. mit TIN* Perso-
nen ins Gespräch zu kommen. Die tatsächliche Begegnung oder Auseinandersetzung 
mit der Fülle an Selbstbezeichnungen und Leiderfahrungen verstärkt aber auch oft Ge-
fühle von Schuld, Unsicherheit und Überforderung, die im ungünstigsten Fall auf die 
anwesenden TIN*Personen projiziert werden.  

4. Die existenzielle Relevanz und moralische Aufladung der Debatte befördern 
Unsicherheiten und Abwehr. 

Abwehrmechanismen, die ich bei beiden Bedürfnislagern sehe, sind die Verstärkung 
von Dualismen (richtig-falsch, gut-böse, cis-trans, männlich-weiblich, natürlich-unna-
türlich, schuldig-unschuldig) und die Neigung zu Fundamentalismen – im christlichen 
Kontext oft in Form der Engführung der Schrift zur Bestätigung der eigenen Position. 
Beide Strategien blockieren Zwischenräume, indem sie sie negieren. Dies bedient das 
Bedürfnis nach Sicherheit, aber erschwert oder verunmöglicht Gemeinschaft, auf die 
letztlich gerade das Bedürfnis nach Anerkennung ausgerichtet ist.  
Eine grundlegende Herausforderung liegt darin, Sicherheit herzustellen, die nicht auf 
Abwehr, sondern auf Verständnis aufbaut. Für Bedürfnislager 1 braucht es dafür Kon-
texte, die Anerkennung und Teilhabe ermöglichen oder wenigstens ihren Bedarf nicht 
infrage stellen, auch wenn die Strukturen selbst noch nicht darauf ausgerichtet sind. 
Für Bedürfnislager 2 braucht es Kontexte, die Begegnung und Lernen ohne (Ver)Urtei-
len ermöglichen, ohne die Dringlichkeit von Veränderung auszublenden.  

Zwischenräume gestalten  

Aus den bisherigen Überlegungen wird bereits ersichtlich, dass ich die Solidarisierung 
mit Bedürfnislager 1 als grundlegend erachte. Ein, in kirchlichen Kontexten meiner Er-
fahrung nach fast immer vorhandener, „guter Wille“ allein reicht dabei nicht aus. Es 
braucht ein Einüben von Solidarität, das die Bearbeitung der eigenen Bedürfnislager 
einschließt. Ein Begriff, der sich dafür etabliert hat, ist „Allyship“ (von engl. „ally“ – Ver-
bündete*r). In ihrem Beitrag „Seelsorge und Allyship“ schlägt Bayer (2025) in Anleh-
nung an Elle Deran vier Anhaltspunkte für eine erfahrungs- und gesellschaftsbezogene 
Seelsorge vor, „um eine trans*sensible Haltung einzuüben“ (Bayer 2025, 385): Aware-
ness/Bewusstsein, Reflection/Reflexion, Affirmation/Bestätigung und Action/Handeln. 
Ich möchte an dieser Stelle besonders auf die Punkte Reflexion und Bestätigung einge-
hen. Dabei geht es nicht darum, diese zwei Punkte vor den anderen zu priorisieren. 



Geschlechtliche Vielfalt zwischen Transformation und Tradition 137 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 

Vielmehr möchte ich beispielhaft zeigen, welche Rolle sie aus meiner Sicht für die be-
dürfnisorientierte Gestaltung von Zwischenräumen spielen können.  
Unter Reflexion versteht Bayer die fragende Erkundung des eigenen Verhältnisses zu 
Geschlecht(lichkeit), geschlechtsbezogenen Vorannahmen, Limitationen und Privile-
gien (vgl. Bayer 2025, 388–389). Zu Beginn meiner Arbeit als Bildungsreferent*in zum 
Thema geschlechtliche Vielfalt habe ich viel bei dem angesetzt, was ich oben als „grund-
legender Mangel an Wissen, Deutungsmustern und Lernressourcen“ beschreibe. Tat-
sächlich begegnet mir auch sehr oft in Bedürfnislager 2 der Wunsch nach mehr Sicher-
heit mit Definitionen und Begriffen aus dem LSBTIQ+ Bereich. Das „Problem“, auf das 
ich dabei gestoßen bin: Mit Definitionen und Input zu beginnen, verstärkt Aspekte des 
„anderen“ und (Abwehr)Tendenzen, geschlechtliche Vielfalt als etwas zu betrachten, 
das außerhalb des Selbst liegt und auch dort „lösbar“ ist. Mittlerweile setze ich statt-
dessen bei dem an, was ich oben als „Angst, stabile Deutungsmuster für Selbst zu ver-
lieren“ umschreibe: dem Bedürfnis nach stabilen Selbstdeutungsmustern in Bezug auf 
Geschlecht. Was ich mir als trans* Person vorher nämlich nicht vorstellen konnte: Die 
meisten Menschen haben sich grundlegende Fragen zur eigenen Geschlechtsidentität 
noch nie gestellt – noch nie stellen müssen – und haben deswegen auch keine eigenen 
Worte dafür. Beispiele für diese Fragen: Was zeichnet meine Geschlechtsidentität aus? 
Woher weiß ich, welches Geschlecht ich habe? Wie nehme ich mein Geschlecht wahr? 
Wie nehmen andere mich als mein Geschlecht wahr? Welche Rolle spielt mein Ge-
schlecht im Alltag? Im Glauben? In der Kirche? Wäre ich ein anderer Mensch, wenn ich 
ein anderes Geschlecht hätte? Macht es für mich einen Unterschied, welches Ge-
schlecht mein Gegenüber hat? Warum (nicht)? Inwiefern? (…) Die Selbstreflexion über 
diese Fragen und das gemeinsame Reden über dabei zutage tretende Zweifel, Erkennt-
nisse und Blockaden macht auch geschlechtliche Vielfalt sichtbar(er) und besprech-
bar(er) – und zwar nicht als etwas Fremdes, sondern als eine andere Facette der eige-
nen Erfahrung.  
Für den Aspekt der Bestätigung (Bayer übersetzt es mit Bekräftigung oder Bestärkung) 
führt Bayer vor allem die Verwendung korrekter Namen und Pronomen und die Nor-
malisierung der Nennung der eigenen Pronomen an. Eher kurz geht sie darauf ein, dass 
es auf einer tieferen Ebene auch heißt, „den Menschen aufrichtig zu sehen, wie er ist“ 
(Bayer 2025, 390). Ich möchte diesen Aspekt hier etwas weiter ausführen. Eine Erkennt-
nis, zu der ich durch die Auseinandersetzung mit dem Thema und verschiedensten 
Menschen gekommen bin: Es ist uns nicht möglich, den Menschen so zu sehen wie 
er*sie ist. Gerade die Annahme, es könne nur durch Beobachtung auf Geschlecht, Iden-
tität oder Eigenschaften geschlossen werden, steht Verständigung oft im Weg. Wir 
brauchen die Auskunft der anderen Person. Insbesondere, wenn es darum geht, si-
chere(re) Räume (engl. safe/r spaces) für Bedürfnislager 1 zu schaffen, ist diese Einsicht 
entscheidend: Wo der binäre Geschlechter-Code TIN*Identitäten konstant anfragt, in 
Zweifel zieht oder negiert, bedeutet Bestärkung (u. a.), Räume ohne Zweifel zu schaf-
fen. Dies brachte Mari Günther (u. a. systemische Therapeutin, Familientherapeutin) 



138 Mara Elijah Klein 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 

bei einem Vortrag, dem ich 2024 beiwohnen durfte, großartig auf den Punkt (hier sinn-
gemäß wiedergegeben): „Auch wenn ich selbst (noch) nicht verstehe, was die andere 
Person fühlt, welche Begriffe sie für ihre Identität wählt – ich schaffe einen Raum in der 
Beratung, wo das alles nicht infrage gestellt wird. Nur wenn die Person in ihrem So-Sein 
ernstgenommen wird, findet sie genug Ruhe, dem eigenen Suchen Raum zu geben, an-
statt sich immer nur rechtfertigen und verteidigen zu müssen.“ Dies setzt voraus, dass 
eigene Zweifel als solche erkannt und zurückgestellt werden können, wozu wiederum 
die oben umschriebene Reflexion und die anderen von Bayer benannten Säulen beitra-
gen können.  

Horizonte und abschließende Gedanken 

Im Öffnen, Aushalten und Gestalten von Zwischenräumen beim Thema geschlechtliche 
Vielfalt stehen wir vor großen Spannungen und Herausforderungen – menschlich, kirch-
lich und gesellschaftlich. Eine Stärke der Pastoraltheologie könnte es vor diesem Hin-
tergrund sein, dass sie den Blick auf die Bedürfnisse von Menschen stärkt und deswe-
gen fast notwendigerweise ihren Platz im Dazwischen einnimmt – zwischen Dogma und 
Lebensrealitäten, zwischen Code und Erfahrungen, zwischen „das braucht Zeit“ und „es 
ist (fast) zu spät“. Vielleicht ist es überspitzt, darüber von einer „Tradition des Dazwi-
schen“ zu sprechen. Trotzdem möchte ich mit diesem Bild als Horizont die zu Beginn 
zitierte Darstellung des „irgendwo Zwischen“ als Erfüllungsort wieder aufgreifen und 
daran mit einer theologisch fast banalen, aber doch immer wieder befreienden Über-
legung anknüpfen: Das Göttliche, das in die Würde jedes Menschen in Form der Eben-
bildlichkeit eingewirkt ist, entzieht sich einer Festlegung auf die begrenzenden Katego-
rien „Mann-Frau“/„männlich-weiblich“. Vielleicht kann es helfen, sich dieses Rechts des 
Göttlichen auf Geheimnis, des Rechts des Göttlichen auf Dazwischen zu erinnern – auch 
wenn wir uns selbst und einander begegnen.   
 

Literaturverzeichnis  

Bayer, Stephanie (2025). Seelsorge und Allyship – Lebensrealitäten von trans* Menschen als Anstoß 
pastoraltheologischer Reflexion. In: Wege zum Menschen, 77, 378–393. 

Behrensen, Maren (2020). Eine philosophische Auseinandersetzung mit der katholischen Genderkritik: 
Zur Genealogie und Rezeption eines umstrittenen Begriffs. In: Sozialethische Arbeitspapiere des 
Instituts für Christliche Sozialwissenschaften, Nr. 13. Münster: Institut für Christliche Sozialwis-
senschaften.  

BSW (2024). Unser Land verdient mehr! Wahlprogramm für die Bundestagswahl 2025, abrufbar unter: 
https://bsw-vg.de/wp-content/themes/bsw/assets/downlo-
ads/BSW%20Wahlprogramm%202025.pdf [21.10.2025].  



Geschlechtliche Vielfalt zwischen Transformation und Tradition 139 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9314 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 129–139 

CDU/CSU (2024). Politikwechsel für Deutschland. Wahlprogramm von CDU und CSU, abrufbar unter: 
https://www.cdu.de/app/uploads/2025/01/km_btw_2025_wahlprogramm_langfas-
sung_ansicht.pdf [27.10.2025]. 

DI – Dikasterium für die Glaubenslehre (2024). Erklärung Dignitas infinita: Über die menschliche 
Würde, abrufbar unter: https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/docu-
ments/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html [27.5.2025].  

Fischer, Irmtraud (2021). Liebe, Laster, Lust und Leiden: Sexualität im Alten Testament. Stuttgart: 
Kohlhammer, 46– 48. 

Folz, Alexander (2025). Größte Spaltung seit 500 Jahren: 80 Prozent der Anglikaner brechen mit Can-
terbury. In: CNA – Catholic News Agency, 21. Oktober 2025, abrufbar unter: https://de.catholi-
cnewsagency.com/news/21843/grosste-spaltung-seit-500-jahren-80-prozent-der-anglikaner-bre-
chen-mit-canterbury [22.10.2025]. 

 
 
Mara Elijah Klein 
M. Ed., Doktorand*in und wissenschaftliche*r Mitarbeiter*in im DFG-Projekt „Prekäre Anerkennung: 
Das ‚dritte Geschlecht‘ in sozialethischer Perspektive“. 
Katholisch-Theologische Fakultät, Institut für Christliche Sozialwissenschaften 
Raum 411a 
Robert-Koch-Straße 29 
48149 Münster 
+49 251 83-32556 
mara.klein(at)uni-muenster(dot)de 
 

https://www.cdu.de/app/uploads/2025/01/km_btw_2025_wahlprogramm_langfassung_ansicht.pdf
https://www.cdu.de/app/uploads/2025/01/km_btw_2025_wahlprogramm_langfassung_ansicht.pdf
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://de.catholicnewsagency.com/news/21843/grosste-spaltung-seit-500-jahren-80-prozent-der-anglikaner-brechen-mit-canterbury
https://de.catholicnewsagency.com/news/21843/grosste-spaltung-seit-500-jahren-80-prozent-der-anglikaner-brechen-mit-canterbury
https://de.catholicnewsagency.com/news/21843/grosste-spaltung-seit-500-jahren-80-prozent-der-anglikaner-brechen-mit-canterbury
https://www.uni-muenster.de/FB2/
https://www.uni-muenster.de/fb2/ics
https://www.uni-muenster.de/uv/wwuaz/lageplan/de/2931
mailto:mara.klein@uni-muenster.de


 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 

Armin Kummer 

Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes durch Kritische 
Gendercode-Analyse in der Männerseelsorge1 

 

Abstract 

Der vorliegende Beitrag bietet eine Einführung in die Theorie und Praxis der Kritischen Gendercode-
Analyse als zentrales Instrument einer genderspezifischen Männerseelsorge. Die Kritische Gendercode-
Analyse versteht sich als Antwort auf ein in der Fachliteratur vielfach konstatiertes Desiderat, die 
Dekonstruktion von Männlichkeit in Seelsorge- und Bildungskontexten. Sie zielt darauf ab, das 
Bewusstsein für die Funktionsweise von Männlichkeitscodes in sozialen Interaktionen zu schärfen. In 
der Männerseelsorge kann die Gendercode-Analyse sowohl als analytisches Werkzeug als auch als 
kognitive Intervention dienen – im Einzelgespräch wie in Gruppen. Sie eignet sich besonders für 
Klienten, die Hemmungen haben, über sich selbst zu sprechen, und bietet eine Alternative zu den eher 
konfrontativen Ansätzen der nordamerikanischen psychologischen Literatur. Ziel ist es, Männer zur 
kritischen Selbstreflexion zu ermutigen, ohne sie in eine Abwehrhaltung zu bringen.  

This article offers an introduction to the theory and practice of Critical Gender Code Analysis as a central 
instrument in gender-specific pastoral care with men. Critical Gender Code Analysis responds to a 
widely acknowledged gap in the literature: the lack of practical methods for deconstructing masculinity 
within pastoral and educational contexts. Its primary aim is to raise awareness of how masculinity codes 
function within everyday social interactions. Within male pastoral care, Critical Gender Code Analysis 
can serve both as an analytical tool and as a cognitive intervention, applicable in individual counseling 
as well as group settings. It is particularly well-suited for clients who are reluctant to speak directly 
about themselves, providing an alternative to the more confrontational approaches found in North 
American psychological literature. The method seeks to encourage men to engage in critical self-
reflection without provoking defensiveness. 
 

Der Ausgangspunkt meiner (Neu-)Konzeption von Männerseelsorge2 war die eponyme 
Monografie von David Kuratle und Christoph Morgenthaler (2015), in der die beiden 
Schweizer Praktischen Theologen den Grund einer gendersensible Beratungspraxis ge-
legt haben. Auf der Basis der soliden Vorarbeit von Kuratle und Morgenthaler will ich 
deren Vorschläge zu einer ganzheitlichen und genderspezifischen Männerseelsorge 
weiterentwickeln.  

 
1  Diese Einführung in die Kritische Gendercode-Analyse habe ich in einem Workshop während des 

Kongresses der AG Pastoraltheologie am 10.9.2025 in Frankfurt a.M. vorgestellt. Ich danke, in alpha-
betischer Reihenfolge, Ulrich Feeser-Lichterfeld, Veronika Gräwe, Andreas Heek, Madeleine Helbig-
Londo, Regina Heyder, Magdalena Hürten, András Molnár, Philipp Müller, Andreas Oshowski, Trau-
gott Roser, Michael Schüssler und Nadja Weibel für die Teilnahme am Workshop, die rege Diskussion 
und das wertvolle Feedback.  

2  Im katholischen Sprachgebrauch auch „Männerpastoral“.  



142 Armin Kummer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 

Was den Aspekt der Ganzheitlichkeit betrifft, so versuche ich, den von mir postulierten 
Desiderata einer erfahrungsorientierten, körperorientierten, beziehungsorientierten 
und mystagogischen Seelsorge gerecht zu werden (vgl. Kummer 2024). Diese vier Di-
mensionen der Ganzheitlichkeit habe ich an anderer Stelle bereits umrissen (vgl. Kum-
mer 2025). Im vorliegenden Artikel konzentriere ich mich daher auf die genderspezifi-
sche Dimension meiner Männerseelsorgekonzeption. Im Zentrum stehen dabei die 
Sichtbarmachung und die analytische Dekonstruktion von Männlichkeitscodes. 
Die vor allem nordamerikanische Literatur liefert umfangreiches empirisches und the-
oretisches Material, welches mit dem Begriff der „traditionellen Männlichkeitsideolo-
gie“ arbeitet, diese problematisiert und aufruft, lebensfeindliche oder „toxische“ 
Männlichkeit zu überwinden (vgl. APA Guidelines 2018; Wong und Wester 2016). Dass 
dabei die kritische Dekonstruktion von Männlichkeit ein Desiderat ist, darüber sind sich 
die meisten Autoren einig. Doch bislang gibt es in der Fachliteratur kaum konkrete Vor-
schläge, wie genau man in der praktischen Arbeit mit Männern Männlichkeit dekon-
struieren könnte. Das Instrument der Kritischen Gendercode-Analyse ist mein Vor-
schlag, dieses Desiderat zu adressieren. 

Männlichkeitscodes und die performative Konstruktion von Gender 

Wichtigste theoretische Voraussetzung dieses Instruments ist die Einsicht, dass „die 
Männlichkeit“ wissenschaftlich nicht fassbar ist (vgl. Connell 2005; Hearn 1996). Ich 
habe an anderer Stelle auch die Vorstellung vieler nordamerikanischen Männerpsycho-
log*innen von einer monolithischen „traditionellen Männlichkeitsideologie“ kritisiert. 
Stattdessen habe ich vorgeschlagen, mit dem Begriff der „Männlichkeitscodes“ bezie-
hungsweise „Gendercodes“ zu arbeiten (vgl. Kummer 2019). Von diesen gibt es unzäh-
lige. Männlichkeitscodes sind internalisierte Anweisungen, was man in einer bestimm-
ten Situation zu tun hat, um als ‚echter Mann‘ zu gelten. Gendercodes sind die 
Bausteine, aus denen Männer performativ ihre genderspezifische Identität konstruie-
ren.  
Die performative Konstruktion von Gender – und damit die Konstruktion von Männlich-
keit – wird in konkreten sozialen Situationen durch Männlichkeitscodes gesteuert. Ein 
Männlichkeitscode lässt sich am besten als eine Stimme im Kopf vorstellen, die dem 
Mann zuflüstert: „Wenn du ein richtiger Mann sein willst, musst du jetzt dies tun …“ – 
zum Beispiel die Verantwortung übernehmen, fluchen oder weiterkämpfen. Umge-
kehrt können diese Stimmen auch flüstern: „Wenn du ein richtiger Mann sein willst, 
darfst du das auf keinen Fall tun“ – zum Beispiel weinen, erröten oder lächeln.  
In den Medien kann man diese Codes manchmal buchstäblich als Stimmen wahrneh-
men. Filme, Serien und Talkshows, Sportveranstaltungen und Popkonzerte, Kinderbü-
cher und Videospiele – sie alle vermitteln ideologische Botschaften darüber, was man 
tun muss, um als ‚richtiger Mann‘ zu gelten. Auf der Ebene des Einzelnen spiegeln diese 



Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes durch Kritische Gendercode-Analyse 143 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 

Stimmen oft die verinnerlichten Verhaltensmuster wider, die bei Eltern und Geschwis-
tern, in der Schule und am Arbeitsplatz, in Sportvereinen und in der Disco ein Leben 
lang beobachtet wurden. Man nimmt diese subtilen Stimmen meist nicht bewusst 
wahr, aber sie wirken still im Unterbewusstsein und prägen das Verhalten von Männern 
in konkreten Situationen. 
Diese unbewussten Stimmen und verinnerlichten Verhaltensmuster gilt es in der gen-
derspezifischen Männerseelsorge zuerst einmal sichtbar zu machen. Es gilt, ein Be-
wusstsein zu schaffen, dass diese Codes existieren und, omnipräsent, einen höchst wir-
kungsvollen Einfluss auf individuelles und kollektives Verhalten haben. Bei genauerem 
Hinschauen stellt sich dann auch heraus, dass diese Codes soziale Konstrukte sind. Im 
Begreifen ihrer Konstruiertheit liegt der Schlüssel zur Dekonstruktion und zur kritischen 
Auseinandersetzung. Das im Folgenden dargelegte Instrument der Kritischen Gender-
code-Analyse dient eben jener Sichtbarmachung, Dekonstruktion und der kritischen 
Auseinandersetzung mit individuellen Männlichkeitscodes. 

Schritte der Kritischen Gendercode-Analyse 

Der folgende Abschnitt erklärt Schritt für Schritt die Abläufe einer Kritischen Gender-
code-Analyse. Die Übung beginnt mit einem Impuls aus der Populärkultur, vorzugs-
weise mithilfe visueller oder audiovisueller Medien. Darauf folgt eine Sequenz aus sie-
ben aufeinanderfolgenden Analyseschritten, die hier im Licht der ihnen zugrunde-
liegenden Theorien knapp dargelegt werden. 

Stimulus und Externalisierung durch populäre Ikonografie 

Ein in der Praxis gut bewährter Ausgangspunkt für die Durchführung einer Kritischen 
Gendercode-Analyse ist ein visueller Stimulus. In seiner einfachsten Form kann dies ein 
einzelnes Bild sein. Ikonische Männerdarstellungen aus der Populärkultur erweisen sich 
hierbei als besonders hilfreich, da es von Vorteil ist, wenn die Teilnehmer3 mit den dar-
gestellten Personen bereits vertraut sind. Fiktive männliche Filmfiguren wie James 
Bond, Rambo oder Superman werden von den meisten Betrachtern sofort erkannt. 
Ebenso lassen sich öffentliche Persönlichkeiten wie Rupert Murdoch, Hugh Hefner oder 

 
3  Da der Text den Einsatz der Kritischen Gendercode-Analyse als Element der Männerseelsorge ein-

führt, geht er narrativ vom Szenario einer Männergruppe voraus. Daher verwendet dieser Text die 
männlichen Substantive und Pronomina für die an der Analyse Beteiligten. Selbstverständlich ist die 
Kritische Gendercode-Analyse auch in gemischten Gruppen oder in Frauengruppen einsetzbar. Die 
Leser*innen dieses Textes sind daher eingeladen, bei z. B. der Erwähnung von Teilnehmern oder Be-
trachtern auch die Teilnehmerinnen und Betrachterinnen sowie non-binäre Teilnehmende und Be-
trachtende mitzulesen.     



144 Armin Kummer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 

Woody Allen leicht identifizieren.4 Eine gewisse Vertrautheit mit der dargestellten Figur 
ermöglicht es den Betrachtern, eigene Assoziationen, Meinungen und emotionale Re-
aktionen unmittelbar in die Übung einzubringen. Dies ist deutlich weniger der Fall, 
wenn Bilder unbekannter Männer oder generische Männlichkeitsdarstellungen gezeigt 
werden. 
Alternativen zu Standbildern sind kurze Videoclips oder – sofern Zeit und Rahmen es 
erlauben – ganze Spielfilme (vgl. zum Einsatz von Filmen in der Psychotherapie mit 
Männern Wexler 2009, 207, 215–16; Rabinowitz 2014, 73; und in der Trauerbegleitung 
von Männern Mucksch & Roser 2023, 148–62). Filme wie Gran Torino von Clint East-
wood, A Serious Man von Joel und Ethan Coen oder American Beauty von Sam Mendes 
eignen sich besonders gut zur Identifikation und Diskussion von Männlichkeitscodes. 
Dabei müssen Filme nicht zwingend aufgrund ikonischer männlicher Hauptfiguren oder 
explizit männerbezogener Themen ausgewählt werden. Tatsächlich kann nahezu jede 
Filmszene, in der ein Mann vorkommt – selbst in einer Nebenrolle – als Ausgangspunkt 
für eine Kritische Gendercode-Analyse dienen. Im Vergleich zu Standbildern bieten 
Filme und Videoclips den Vorteil narrativer Tiefe. Sie lenken die Beobachtung auf Prak-
tiken statt auf Eigenschaften, auf das Tun statt auf das Sein (vgl. Rabinowitz & Cochran 
2002, 23ff.). 
Der Fokus auf Praktiken ist zentral für die soziologisch informierte Analyse von Gender 
(vgl. West & Zimmerman 1987; Connell 2005). Filme ermöglichen zudem die Darstel-
lung von Veränderung und persönlicher Transformation über die Zeit hinweg. Die Be-
obachtung von Wandel birgt stets schon ein inhärentes dekonstruktives Potenzial, da 
sie deutlich macht, dass Dinge nicht zwangsläufig bleiben müssen, wie sie sind. Aller-
dings geben Filme stets eine Perspektive vor – die Betrachtenden sehen das Geschehen 
durch die Augen der Regie. Statische Einzelbilder hingegen lassen mehr Raum für die 
freie Assoziation. 
Ob Kinofilm, Videoclip oder Einzelbild – die Verwendung visueller Darstellungen aus der 
Populärkultur stimuliert nicht nur Assoziationen, Meinungen und Emotionen, sondern 
schafft durch Externalisierung auch einen Sicherheitsabstand. Die Diskussion über das 
Verhalten von Walt Kowalski, der Hauptfigur in Gran Torino, bietet einen geschützten 
Raum zur Reflexion und Hinterfragung von Männlichkeitscodes – und implizit natürlich 
auch der eigenen Praktiken und Identität der Betrachter – ohne dass man explizit über 
sich selbst sprechen muss. Diese Methode erlaubt explorative Expeditionen in die In-
nenwelt von Männern, während man über etwas spricht, das außerhalb von ihnen liegt. 
Das gemeinsame Betrachten eines externen Objekts – Seite an Seite – ist ein häufiges 
Merkmal männlicher Kommunikationsstile und daher von besonderer Bedeutung in der 
Arbeit mit Männern (vgl. Liddon u. a. 2019, 688). 

 
4  Wobei natürlich das Alter der Teilnehmer zu berücksichtigen ist. Die hier genannten Namen sind 

jüngeren Kohorten bereits weniger vertraut und sollten für diese durch zeitgemäßere Charaktere 
ersetzt werden.   



Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes durch Kritische Gendercode-Analyse 145 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 

Selbstverständlich finden sich auch in der Literatur großartige Darstellungen von Män-
nern und inszenierter Männlichkeitsperformanzen. Um eine Kritische Gendercode-
Analyse in der Gruppe durchzuführen, sind literarische Texte jedoch weniger geeignet. 
Die soziale Performanz von Gendercodes umfasst Gestik und Körperhaltung, Mimik und 
Stimme. Ein Text reduziert den Ausdruck männlicher Identität auf das geschriebene 
Wort. Dies wirkt reduktiv im Vergleich zu der ganzheitlichen Perspektive, die visuelle 
Medien bieten können. 

Schritt Eins: Narrative Immersion 

Der erste Schritt der Kritischen Gendercode-Analyse besteht in der immersiven Ausei-
nandersetzung mit dem visuellen Stimulus. Die Betrachter werden gefragt, was sie se-
hen. Idealerweise beginnt die Analyse auf einer rein deskriptiven Ebene. Daher sollten 
Teilnehmer zunächst davon abgehalten werden, vorschnell zu interpretieren oder mo-
ralische Bewertungen vorzunehmen. Die Frage „Was sehen Sie in dieser Szene?“ setzt 
den Bezugsrahmen für die weitere Diskussion. Die jeweilige Antwort liefert narrative 
Tiefe und Kontext. Auf die „Was“-Frage können sodann „Wie“- und „Warum“-Fragen 
folgen, die die Analyse in spekulativere Bereiche führen. Jedes Wort, das zur Beschrei-
bung der Szene verwendet wird, ist bedeutsam; besonders die Verben, mit denen die 
Handlung oder Praxis beschrieben wird. In Gruppenübungen kann es aufschlussreich 
sein, festzustellen, wie viele unterschiedliche Begriffe zur Beschreibung ein und dersel-
ben Handlung verwendet werden. 
Um die passenden Verben zu finden, muss zunächst der Handlungsträger bestimmt 
werden. In Szenen mit mehreren interagierenden Personen ist es notwendig, sich auf 
die Handlung eine Person zu konzentrieren. Dies muss nicht die Hauptfigur sein. Auch 
eine Nebenfigur kann im Fokus stehen, sofern ihr Handeln oder ihr Nicht-Handeln klar 
erkennbar ist. 
Jede Handlungsanalyse erfordert einen situativen Kontext. Dieser Kontext kann syn-
chron oder diachron sein. Der synchrone Kontext bezieht sich auf das, was alles gleich-
zeitig in einer Szene geschieht. Der diachrone Kontext hingegen ist eine spekulative Re-
konstruktion dessen, was unmittelbar vor der dargestellten Situation geschehen sein 
könnte, sowie eine ebenso spekulative Prognose dessen, was als Nächstes geschehen 
könnte. Es gibt keine richtigen oder falschen Spekulationen über den diachronen Kon-
text. Das einzige Kriterium ist die Plausibilität. Die Betrachtenden sollten ermutigt wer-
den, ihrer Vorstellungskraft freien Lauf zu lassen. Die Übung kann sogar bereichert wer-
den, wenn ungewöhnliche oder unerwartete Kontexte vorgeschlagen werden. Man 
muss zumindest eine Vorstellung davon haben, wie Mowgli, Tarzan oder Rambo in den 
Dschungel gelangt sind, bevor man ihre dortigen Genderperformanzen beschreiben 
kann. 
Da Gender meist relational konstruiert wird, ist es besonders wichtig, auf die in der 
Szene sichtbaren und relevanten Beziehungen zu anderen zu achten. Mitunter sind 



146 Armin Kummer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 

Beziehungen auch dann bedeutsam, wenn keine weiteren Personen im Bild zu sehen 
sind (z. B. „seine Frau hat ihn verlassen“, „seine Kinder melden sich nie“). 

Schritt 2: Formulierung des Codes 

Sobald die Betrachtenden den Akteur identifiziert, eingeordnet und die Handlung be-
schrieben haben, können sie versuchen, einen Code zu formulieren, der diese Handlung 
motiviert. Dazu muss man die beobachtete Praxis mit sozialen Normen, Idealen und 
Narrativen in Verbindung bringen. Die Herausforderung für die Zuschauer besteht da-
rin, einen bestimmten Männlichkeitscode zu identifizieren und begrifflich zu formulie-
ren, der im beobachteten Verhalten des Akteurs zum Tragen kommt.  
Wie kann man Männlichkeitscodes grammatikalisch formulieren? Eine gute Möglich-
keit hierfür ist die Form eines einfachen präskriptiven oder proskriptiven Indikativs – 
also Gebote und Verbote. „Ein Junge weint nicht“ oder „ein echter Mann kennt keinen 
Schmerz“ sind klassischste Beispiele für proskriptive Männlichkeitscodes. Präskriptive 
Codes sind positiv formulierte Gebote wie „ein echter Mann lebt für seine Arbeit“ oder 
„ein echter Mann liebt das Risiko“. Im umgangssprachlichen Gebrauch finden sich pro-
skriptive Normen weitaus häufiger als präskriptive.5 Dies macht es oft etwas schwieri-
ger, positive Anweisungen für genderspezifische Handlungsmuster zu formulieren. Es 
überrascht daher nicht, dass Männlichkeitscodes überwiegend als restriktiv charakteri-
siert werden (vgl. z. B. APA Guidelines 2018). Alternativ können Männlichkeitscodes 
auch als Konditionalsätze formuliert werden. „Wenn du ein echter Mann sein willst, 
musst du deine Muskeln trainieren“ wäre ein präskriptives Beispiel für einen konditio-
nalen Männlichkeitscode. Die konditionale Formulierung eines Codes impliziert dabei 
eher Optionalität als Zwang oder sozialen Druck. 
In jedem einzelnen Bild ist es sehr wahrscheinlich, dass die Betrachtenden mehrere 
Männlichkeitscodes gleichzeitig entdecken können. Genderperformanzen werden im-
mer in einem Geflecht aus simultanen und oft sogar widersprüchlichen Codes insze-
niert. Die Komplexität vieler sozialer Situationen erfordert oftmals Selbstinszenierun-
gen, die mehreren Codes gleichzeitig gehorchen wollen. Für eine einfache Übung in 
kritischer Gendercode-Analyse ist es wichtig, einen einzigen Code für die weitere Ana-
lyse auszuwählen. In einem fortgeschritteneren Stadium kann es interessant sein, die 
Vielzahl der operanten Codes zu beschreiben, die von demselben Akteur in einer einzi-
gen Szene inszeniert werden, und zu analysieren, ob sich die verschiedenen Codes ge-
genseitig verstärken oder ob sie Dissonanzen und Widersprüche erzeugen. Die Disso-
nanzen und Widersprüche verschiedener Codes werden in der nordamerikanischen 
psychologischen Literatur über „Gender Role Strain“ und „Gender Role Conflict“ disku-
tiert (vgl. Levant & Richmond 2016; O’Neil & Denke 2016). Weniger beachtet wurde 

 
5  Vgl. dazu die Literatur über die repressive Überwachung und Durchsetzung (‚policing‘) von Männ-

lichkeitscodes (z. B. Reigeluth & Addis 2016; Martino 2000).    



Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes durch Kritische Gendercode-Analyse 147 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 

lange Zeit, dass die simultane Befolgung widersprüchlicher Codes auch eine Quelle in-
novativer Genderperformanzen beziehungsweise eine Performanz ‚hybrider‘ Männ-
lichkeiten oder intentionaler ‚Queerness‘ sein kann (vgl. z. B. Bridges & Pascoe 2014).  

Schritt 3: Kontextualisierung des Codes 

Nachdem die Teilnehmer die beobachteten Männerpraktiken zu einem allgemeinen, 
sozial wirksamen Männlichkeitscode abstrahiert haben, ist es wichtig, sich unterschied-
liche Konkretisierungen dieses Codes in der gelebten Erfahrung vor Augen zu führen. 
Männlichkeitsinszenierungen sind immer kontingent und kontextabhängig (vgl. Connell 
& Messerschmidt 2005; Jones & Heesacker 2012). Daher lautet die nächste Frage an 
die Betrachter: In welchem spezifischen Kontext der Lebenswelt von Männern wird die-
ser bestimmte Männlichkeitscode durch Praxis wirksam? Man kann diese kontextuel-
len Bereiche als Männlichkeitsbaustellen betrachten. Dies sind die kontext-bestimmten 
Orte, an denen Männlichkeit interaktional konstruiert wird. Einige der wichtigsten die-
ser geschlechtstypischen Baustellen sind die Arbeit und Karriere von Männern, Vater-
schaft und Familie, Gesundheit, Sex und Beziehungen. Weitere Baustellen können Bil-
dung, Sport, Religion und Spiritualität sein. 
Dieser Teil der Übung zeigt oft, wie dieselben Codes in unterschiedlichen situativen 
Kontexten unterschiedliche Auswirkungen haben können und dass die Übertragung 
von Codes zwischen verschiedenen Kontexten zu erheblichen zwischenmenschlichen 
Problemen und Konflikten führen kann. Was in der einen Situation adaptives Verhalten 
sein mag, kann in einem anderen Kontext maladaptiv sein. Zum Beispiel ist das Ausru-
fen kurzer Befehle an Untergebene ein zentraler Code martialischer Männlichkeit. In 
einer militärischen Organisation mag dies ein angemessener Verhaltensstil sein und im 
Kontext des Kampfeinsatzes mag dieser auch adaptiv sein. Wenn ein Militäroffizier den-
selben Interaktionsstil im Kontext seines Familienlebens anwendet, erweist sich dies 
wahrscheinlich als eine maladaptive Kommunikationsstrategie. Ebenso können Männ-
lichkeitscodes mit starkem Wettbewerbscharakter im Kontext des Leistungssports 
adaptiv sein, aber maladaptiv, wenn sie im Kontext intimer Beziehungen Anwendung 
finden (vgl. Brooks & Silverstein 1995).    

Schritt 4: Ideologiekritische Analyse 

Nach der Formulierung und der Kontextualisierung eines bestimmten Männlich-
keitscodes ist es nun an der Zeit für eine kritische Analyse. Der erste kritische Schritt ist 
die ideologiekritische Entlarvung der interessierten Parteien, die aus einem bestimm-
ten Männlichkeitscode Nutzen ziehen können. Ideologie wird als ein Diskurs verstan-
den, der bestimmte Praktiken legitimiert, dabei aber die Parteien verschleiert, die ein 
Interesse daran haben, solche Praktiken zu fördern. Die Betrachter werden gebeten, all 
jene Interessen zu identifizieren, denen ein bestimmter Männlichkeitscode dienen 



148 Armin Kummer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 

könnte. Die Frage lautet: „Cui bono?“ Wer könnte potenziell davon profitieren, dass 
sich Männer einem bestimmten Männlichkeitskodex unterwerfen? Auf gesamtgesell-
schaftlicher Ebene kann man sich verschiedene politische, soziale, wirtschaftliche und 
kommerzielle Interessen vorstellen, die von der Förderung bestimmter männlicher 
Praktiken profitieren. In einer vom Autor durchgeführten Übung im Unterricht identifi-
zierten die Studenten Waffenhersteller, Tabakunternehmen, das Showbusiness, Straf-
verfolgungsbehörden, Finanzbehörden, das Militär, den Sport und die Pornoindustrie 
als Interessensgruppen, die von Praktiken profitieren, die durch die analysierten Männ-
lichkeitscodes legitimiert werden.  
Manchmal wird diese kritische Übung durch den Hinweis infrage gestellt, dass eine be-
stimmte ‚interessierte Partei‘ doch nicht nachweislich einen bestimmten Männlich-
keitscode aktiv fördert oder in einigen Fällen sogar diametral entgegengesetzte Ziele 
verfolgt. Diese Einwände verfehlen jedoch den Kern der Cui-bono-Frage. Denn nicht die 
Tatsache, dass eine Partei sich ausdrücklich für eine Sache einsetzt, macht sie zu einer 
interessierten Partei. Solange gesellschaftliche Akteure – auch unfreiwillig – Vorteile 
aus einem bestimmten Verhalten ziehen können, werden sie zur interessierten Partei.  
In der Regel führt dieser kritische Schritt oft zu Überraschungen bei den Teilnehmern, 
die die Analyse durchführen. Die schiere Anzahl kommerzieller Interessen, die von be-
stimmten Verhaltensmustern profitieren können, zeugt davon, wie sensibel der Kon-
sumkapitalismus auf menschliche Bedürfnisse reagiert und wie innovativ und vielfältig 
die Maßnahmen der Unternehmenswelt sind, diese Bedürfnisse nicht nur zu befriedi-
gen, sondern auch zu stimulieren. 

Schritt 5: Identifikation lebensdienlicher Aspekte 

Kritische Analyse bedeutet nicht, sich ausschließlich auf das Negative zu konzentrieren. 
Daher versucht die Kritische Gendercode-Analyse in diesem Schritt, die gesunden, pro-
sozialen und lebensdienlichen Potenziale zu identifizieren, die einem bestimmten 
Männlichkeitscode innewohnen können. Ebenso, welche menschlichen Sehnsüchte ein 
bestimmter Code bedient, und in welcher Weise die durch den Code ermutigten Ver-
haltensweisen Individuen in ihrer Selbstwirksamkeit stärken können (zur Selbstwirk-
samkeit vgl. Egger 2015, 283–311; Rosa 2016, 270ff.). 
Viele Männlichkeitscodes haben ihren Ursprung in Kontexten und Absichten, in denen 
sie Männern helfen sollten, mit schwierigen Situationen umzugehen. Oftmals sind ei-
nige Männlichkeitscodes erst mit der Zeit und insbesondere durch die Übertragung in 
neue Kontexte restriktiv und maladaptiv geworden. Eine Schule innerhalb der Män-
nerpsychologie plädiert seit Jahren dafür, mehr Aufmerksamkeit auf „positive Männ-
lichkeit” zu richten, auf die Stärken von Männern statt auf männliche Pathologien (vgl. 
Englar-Carlson & Kiselica 2013; Seager & Barry 2019; kritischere Stimmen hierzu sind 
Hammer & Good 2010; Liddon u. a. 2019).  



Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes durch Kritische Gendercode-Analyse 149 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 

Schritt 6: Ethische Analyse 

Im nächsten entscheidenden Schritt werden die Teilnehmer gebeten, über ethische 
Fragen nachzudenken, die sie mit dem von ihnen gewählten Männlichkeitscode in Ver-
bindung bringen könnten. Dieser Schritt regt die Zuschauer dazu an, zu untersuchen, 
unter welchen Umständen die von einem bestimmten Männlichkeitskodes ermutigten 
Praktiken als ethisch fragwürdig angesehen werden könnten. Hilfreich für diese Übung 
ist es, eine konsequentialistische Perspektive einzunehmen – also die intendierten 
ebenso wie die nicht intendierten Folgen von Handlungen und Verhaltensmustern sorg-
fältig zu durchdenken. Die ethische Bewertung besteht darin, festzustellen, ob diese 
Folgen für Dritte schädlich oder vorteilhaft sind. 
Im diesem Schritt treten die potenziell schädlichen Auswirkungen eines Codes auf an-
dere in den Vordergrund. Aufgrund solch schädlicher Auswirkungen auf andere werden 
einige Männlichkeitscodes im allgemeinen Sprachgebrauch gerne unter dem Begriff 
„toxische Männlichkeit“ subsumiert. Besonders augenfällig sind dabei all jene Codes, 
die verschiedene Formen von physischer und psychologischer Gewalt fördern (vgl. Sey-
mour u. a. 2014; Levant & Pryor 2020). Es gibt jedoch auch Codes, die auf den ersten 
Blick von pro-sozialen und wohlwollenden Absichten motiviert zu sein scheinen, bei ge-
nauerer Betrachtung jedoch negative Auswirkungen auf andere haben. Solche Wir-
kungsgeflechte wurden beispielsweise in den wissenschaftlichen Diskussionen über 
„wohlwollenden Sexismus” plausibel dargelegt (vgl. Glick & Fiske 2001). 

Schritt 7: Gefahrenanalyse 

Der siebte und letzte Schritt der kritischen Analyse besteht darin, die Gefahren eines 
Männlichkeitscodes für die physische und psychische Gesundheit von Männern heraus-
zuarbeiten. In diesem Bereich hat die nordamerikanische Männerpsychologie konzep-
tionelle Konstrukte wie „Gender Role Stress” und „Gender Role Conflict” entwickelt, 
um bestimmte Zusammenhänge zwischen Männlichkeitscodes und maladaptivem Ver-
halten zu beschreiben (vgl. Levant & Richmond 2016; O’Neil & Denke 2016). Einige Wis-
senschaftler argumentieren in diesem Zusammenhang, dass Männlichkeitscodes erst 
dann toxisch werden, wenn sie mit unangemessener Strenge oder in der falschen Do-
sierung Anwendung finden (vgl. McDermott u. a. 2022).   
Als dekonstruktive Übung sollen in diesem Teil der Analyse schädliche Denk- und Ver-
haltensmuster bis zu ihren Extremen extrapoliert werden. Es gilt, den gewählten Code 
bis zu seinem bitteren Ende zu durchdenken und sich den schlimmstmöglichen Fall aus-
zumalen. Natürlich sind die auf diese Weise ermittelten Gefahren lediglich Möglichkei-
ten, keine Notwendigkeiten. Aber das dekonstruktive und somit auch transformative 
Potenzial dieser Übung liegt darin, genau solche Gefahren in extremis zu beschreiben.  
Als Gefahren und mögliche Pathologien haben die Teilnehmer bei zurückliegenden 
Übungen beispielsweise Aggression, Paranoia, Drogenmissbrauch, Stress, Angst-



150 Armin Kummer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 

zustände, emotionale Ausdruckslosigkeit, Depression und Suizid ausgemacht. Dies sind 
Pathologien, die bekanntermaßen unter Männern eine erhöhte Verbreitung haben (vgl. 
Grossmann 2016, 127–69). Daher finden sich diese auch in einigen der eingangs er-
wähnten Männerfilmen kinematografisch verarbeitet. Eine beträchtliche Anzahl empi-
rischer Studien untersucht den Zusammenhang zwischen Männlichkeitscodes und psy-
chischen Problemen (vgl. McDermott u. a. 2016). Daneben beschreiben weitere 
empirische Studien auch die Zusammenhänge zwischen körperlicher Gesundheit und 
Männlichkeitscodes, insbesondere solcher Codes, die risikoreiches Verhalten ermuti-
gen, zum Beispiel Extremsport oder den Verzicht auf Sonnenschutz (vgl. Griffith & 
Thorpe 2016; Courtenay 2011).  

Zusammenfassung: Kritische Gendercode-Analyse in der Männerseelsorge 

Genderspezifische Männerseelsorge kommt nicht darum herum, sich kritisch mit ge-
sellschaftlich operanten Männlichkeitscodes auseinanderzusetzen und diese im Ge-
spräch zu dekonstruieren. Die Kritische Gendercode-Analyse hat zum Ziel, das Bewusst-
sein der Teilnehmer für die Funktionsweise von Männlichkeitscodes in sozialen 
Alltagsinteraktionen zu schärfen. Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes erfordert 
deren Analyse in mehreren Schritten. Dekonstruktion ist dabei keineswegs gleichbe-
deutend mit Destruktion, Beseitigung oder Überwindung. Vielmehr geht es darum, 
Codes sorgfältig und neugierig auseinanderzunehmen, ihre absichtsvolle Konstruiert-
heit offenzulegen und ihnen dadurch den Anschein der Naturgegebenheit zu nehmen.  
Die Kritische Gendercode-Analyse hilft den Teilnehmern zu verstehen, welches Verhal-
ten diese Codes anregen, woher sie kommen, wer von ihnen profitiert und wer unter 
ihnen leidet. Somit kann die Kritische Gendercode-Analyse als Instrument dienen, um 
die historischen, politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Kräfte hinter den Codes 
zu demaskieren.  
In der Männerseelsorge lässt sich die Kritische Gendercode-Analyse nicht nur als analy-
tisches Instrument, sondern auch als kognitive Intervention einsetzen, die als Einstieg 
in eine weitergehende kritische Auseinandersetzung mit Männlichkeiten, Männerver-
halten und Geschlechtergerechtigkeit dienen kann. Die Kritische Gendercode-Analyse 
kann also sowohl im individuellen Beratungsgespräch wie auch in Gruppen Verwen-
dung finden. Die Kritische Gendercode-Analyse eignet sich dabei besonders gut für Per-
sonen, denen es unangenehm ist, über sich selbst zu sprechen. Sie bietet somit eine 
Alternative zu den Ansätzen der psychologischen Literatur aus Nordamerika, welche 
die Sozialisation des männlichen Klienten und die daraus resultierenden Überzeugun-
gen und Verhaltensweisen zum expliziten Gegenstand des Beratungsgesprächs machen 
wollen (vgl. Mahalik u. a. 2005; Englar-Carlson u. a. 2010). 
Ein ähnlich konfrontativer Ansatz wird letztlich auch von Kuratle und Morgenthaler ver-
folgt, wenn sie „gendersensible Schlüsselfragen” für Männer im Kontext des 



Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes durch Kritische Gendercode-Analyse 151 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 

Seelsorgegesprächs vorschlagen (vgl. Kuratle & Morgenthaler 2015, 126–27). Natürlich 
will die Kritische Gendercode-Analyse Männer zur kritischen Selbstreflexion anregen. 
Sie tut dies jedoch auf behutsame Weise, indem sie nicht die direkte Konfrontation 
sucht und es dadurch vermeidet, den Gesprächspartner in eine instinktive Abwehrhal-
tung zu bringen. 
Bei der Kritischen Gendercode-Analyse handelt es sich um eine Übung, die es Einzel-
personen und Gruppen ermöglicht, sich aus freien Stücken gegenüber den sichtbar ge-
machten Codes neu zu positionieren. Dadurch gewinnen die Teilnehmer an Selbstwirk-
samkeit. Die kritisch-analytische Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen operanten 
Gendercodes öffnet somit die Tür für die individuelle und kollektive Überwindung rest-
riktiver und lebensfeindlicher Verhaltensnormen und -formen. 
 

Literaturverzeichnis 

APA Guidelines for Psychological Practice with Boys and Men (2018). Washington, DC: American Psy-
chological Association. 

Bridges, Tristan, & C. J. Pascoe (2014). Hybrid Masculinities: New Directions in the Sociology of Men 
and Masculinities. Sociology Compass 8 (3): 3. 

Brooks, Gary R., & Louise B. Silverstein (1995). Understanding the Dark Side of Masculinity: An Interac-
tive Systems Model. In: A New Psychology of Men, herausgegeben von Ronald F. Levant und Wil-
liam S. Pollack. New York, NY: Basic Books. 

Connell, R. W. (22005). Masculinities. Berkeley, CA: University of California Press. 

Connell, R. W., und James W. Messerschmidt (2005). Hegemonic Masculinity: Rethinking the Concept. 
Gender and Society 19 (6): 6. 

Courtenay, Will H. (2011). Dying to Be Men: Psychosocial, Environmental, and Biobehavioral Directi-
ons in Promoting the Health of Men and Boys. Bd. 10. The Routledge Series on Counseling and Psy-
chotherapy with Boys and Men. New York, NY: Routledge. 

Egger, Josef W. (2015). Selbstwirksamkeit. In: Integrative Verhaltenstherapie und psychotherapeuti-
sche Medizin: Ein biopsychosoziales Modell, herausgegeben von Josef W. Egger. Wiesbaden: Sprin-
ger Fachmedien. https://doi.org/10.1007/978-3-658-06803-5_12. 

Englar-Carlson, Matt, & Mark S. Kiselica (2013). Affirming the Strengths in Men: A Positive Masculinity 
Approach to Assisting Male Clients. Journal of Counseling & Development 91 (4): 4. 

Englar-Carlson, Matt, Mark A. Stevens, & Robert Scholz (2010). Psychotherapy with Men. In: Hand-
book of Gender Research in Psychology: Volume 2: Gender Research in Social and Applied Psycho-
logy, herausgegeben von Joan C. Chrisler und Donald R. McCreary. New York, NY: Springer, 
https://doi.org/10.1007/978-1-4419-1467-5_10. 



152 Armin Kummer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 

Glick, Peter, & Susan T. Fiske (2001). An Ambivalent Alliance: Hostile and Benevolent Sexism as Com-
plementary Justifications for Gender Inequality. American Psychologist  56 (2): 2. 
http://dx.doi.org.kuleuven.ezproxy.kuleuven.be/10.1037/0003-066X.56.2.109. 

Griffith, Derek M., & Roland J. Thorpe (2016). Men’s Physical Health and Health Behaviors. In APA 
Handbook of Men and Masculinities, herausgegeben von Y. Joel Wong und Stephen R Wester. 
Washington, DC: American Psychological Association. 

Grossmann, Konrad Peter (2016). Psychotherapie mit Männern. Systemische Therapie. Heidelberg: 
Carl-Auer. 

Hammer, Joseph H., & Glenn E. Good (2010). Positive Psychology: An Empirical Examination of Benefi-
cial Aspects of Endorsement of Masculine Norms. Psychology of Men & Masculinity 11 (4): 4. 

Hearn, Jeff (1996). Is masculinity dead? A critique of the concept of masculinity/masculinities. In: Un-
derstanding Masculinities. Social Relations and Cultural Arenas, herausgegeben von Máirtín Mac 
an Ghaill. Buckingham: Open University Press. 

Jones, Kimberly D., & Martin Heesacker (2012). Addressing the Situation: Some Evidence for the Signi-
ficance of Microcontexts with the Gender Role Conflict Construct. Psychology of Men & Masculi-
nity 13 (3): 3. https://doi.org/10.1037/a0025797. 

Kummer, Armin M. (2019). Liberation, therapy, and the reconfiguration of men’s gendered identities 
in pastoral care. In: Identitary Temptations. Identity Negotiations between Emancipation and He-
gemony, herausgegeben von Judith Gruber, Sebastian Pittle, Christian Tauchner, und Stefan Silber. 
Concordia Monographien. Aachen: Mainz. 

Kummer, Armin M. (2024). On the Road, Together: The Holistic and Gender-Specific Pastoral Care of 
Working-Age Men. Dissertation, KU Leuven. 

Kummer, Armin Manuel (2025). Gemeinsam unterwegs: Ganzheitliche und geschlechtsspezifische 
Männerseelsorge. In: Wege zum Menschen 77 (5). 

Kuratle, David, & Christoph Morgenthaler (2015). Männerseelsorge: Impulse für eine gendersensible 
Beratungspraxis. Stuttgart: Kohlhammer. 

Levant, Ronald F, & Shana Pryor (2020). The Tough Standard: The Hard Truths about Masculinity and 
Violence. New York, NY: Oxford University Press. 

Levant, Ronald F., & Katherine Richmond (2016). The Gender Role Strain Paradigm and Masculinity 
Ideology. In APA Handbook of Men and Masculinities, herausgegeben von Y. Joel Wong und Ste-
phen R Wester. Washington, DC: American Psychological Association. 

Liddon, Louise, Roger Kingerlee, Martin Seager, & John A. Barry (2019). What Are the Factors That 
Make a Male-Friendly Therapy? In: The Palgrave Handbook of Male Psychology and Mental Health, 
herausgegeben von John A. Barry, Roger Kingerlee, Martin Seager, und Luke Sullivan. Cham: Sprin-
ger International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-030-04384-1_32. 

Mahalik, James R., W. Tracy Talmadge, Benjamin D. Locke, & Ryan P. J. Scott (2005). Using the Confor-
mity to Masculine Norms Inventory to Work with Men in a Clinical Setting. Journal of Clinical Psy-
chology 61 (6): 6. https://doi.org/10.1002/jclp.20101. 



Die Dekonstruktion von Männlichkeitscodes durch Kritische Gendercode-Analyse 153 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 

Martino, Wayne (2000). Policing Masculinities: Investigating the Role of Homophobia and Heteronor-
mativity in the Lives of Adolescent School Boys. The Journal of Men’s Studies 8 (2): 2. 
https://doi.org/10.3149/jms.0802.213. 

McDermott, Ryon C., Michael Addis, Douglas Gazarian, Steffen T. Eberhardt & Kyle M. Brasil (2022). 
Masculine Depression: A Person-Centric Perspective. Psychology of Men & Masculinities. 23(4), 
362–373. https://doi.org/10.1037/men0000396 

McDermott, Ryon C., Jonathan P. Schwartz & Jamey Leeanne Rislin (2016). Men’s Mental Health: A 
Biopsychosocial Critique. In: APA Handbook of Men and Masculinities, herausgegeben von Y. Joel 
Wong & Stephen R Wester. Washington, DC: American Psychological Association. 

Mucksch, Norbert &Traugott Roser (2023). Männer trauern als Männer: Praxisbuch für eine gender-
bewusste Trauerbegleitung. Edition Leidfaden – Begleiten bei Krisen, Leid, Trauer. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht. 

O’Neil, James M. & Robyn Denke (2016). An Empirical Review of Gender Role Conflict Research: New 
Conceptual Models and Research Paradigms. In: APA Handbook of Men and Masculinities, heraus-
gegeben von Y. Joel Wong und Stephen R Wester. Washington, DC: American Psychological Associ-
ation. 

Rabinowitz, Frederic E. (2014). Innovative Group Therapy With Men. In: Breaking Barriers in Counse-
ling Men: Insights and Innovations, herausgegeben von Aaron B Rochlen und Fredric E Rabinowitz. 
New York, NY: Routledge. 

Rabinowitz, Fredric E. & Sam V. Cochran (2002). Deepening Psychotherapy with Men. Washington, 
DC: American Psychological Association. 

Reigeluth, Christopher S. & Michael E. Addis (2016). „Adolescent Boys’ Experiences with Policing of 
Masculinity: Forms, Functions, and Consequences“. Psychology of Men & Masculinities 17 (1): 1. 

Rosa, Hartmut (2016). Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung. Frankfurt: Suhrkamp. 

Seager, Martin & John A. Barry (2019). Positive Masculinity: Including Masculinity as a Valued Aspect 
of Humanity. In: The Palgrave Handbook of Male Psychology and Mental Health, herausgegeben 
von John A. Barry, Roger Kingerlee, Martin Seager, und Luke Sullivan. Cham: Springer International 
Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-030-04384-1_6. 

Seymour, William, Ramel Smith & Hector Torres (2014). Building a Better Man: A Blueprint for Decrea-
sing Violence and Increasing Prosocial Behavior in Men. New York, NY: Routledge. 

West, Candace & Don H. Zimmerman (1987). Doing Gender. Gender & Society 1 (2), 125–51. 

Wexler, David B. (2009). Men in Therapy: New Approaches for Effective Treatment. New York, NY: 
Norton. 

Wong, Y. Joel & Stephen R. Wester (Hg.) (2016). APA Handbook of Men and Masculinities. Washing-
ton, DC: American Psychological Association. 

 
 



154 Armin Kummer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 141–154 DOI: 10.17879/zpth-2025-9315 

Prof. Dr. Armin Kummer 
Faculté Universitaire de Théologie Protestante, Bruxelles 
Rue des Bollandistes, 40 
B-1040 Bruxelles 
arminkummer(at)futp(dot)be 
 
Faculty of Theology and Religious Studies, KU Leuven  
Sint-Michielsstraat 6 - box 3101  
B-3000 Leuven  
arminmanuel.kummer(at)kuleuven(dot)be 
https://theo.kuleuven.be/en/research/researchers/00112609 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 

Ulrich Feeser-Lichterfeld/Tobias Meier 

Alltagsprophet:innen gesucht! 
Förderprogramm und Forschungsprojekt „Sich umeinander sorgen – 

sozialpastorales Engagement vor Ort“ gestartet 
 

Abstract  

Der Werkstattbericht beschreibt Genese und Zielstellung des unlängst gestarteten Förderprogramms 
und Forschungsprojekts „Sich umeinander sorgen – sozialpastorales Engagement vor Ort“. Das Förder-
programm richtet sich an engagierte Menschen katholischen Glaubens, die sich vor Ort in unterschied-
licher Weise für andere sozialpastoral einsetzen. Solchen Personen oder kleinen Gruppen bzw. lokalen 
Sorgegemeinschaften wird angeboten, sie mithilfe der Methoden des Community Organizing und the-
ologischer Reflexion auf ihrem Weg zu begleiten und mit anderen zu vernetzen. Zudem erhalten sie 
eine finanzielle Förderung. Das Forschungsprojekt erhebt gemeinsam mit allen Beteiligten, inwiefern 
ihr Tun als Rollenvorbilder des Menschlichen, Sozialen und Spirituellen prophetische Qualität und Be-
deutung besitzt. 

The working paper describes the origins and objectives of the recently launched support program and 
research project „Sich umeinander sorgen – sozialpastorales Engagement vor Ort“ (interpretive trans-
lation: “Caring for one another – social pastoral engagement on the local”). The support program is 
aimed at committed people of the Catholic faith who are involved in the wide spectrum of locally social 
pastoral work. Such individuals, small groups or care communities are offered support on their way with 
the help of community organizing methods and theological reflection, and to connect with others. They 
will also receive financial support. The research project, together with all participants, investigates the 
extent to which their actions as role models of the human, social, and spiritual have prophetic quality 
and significance.  

 
Wie lässt sich in diesen aufregenden und aufgeregten Zeiten, in denen Menschen in 
Gesellschaft und Kirche vielfältig heraus- und überfordert sind, über Solidarität, Nächs-
tenliebe und Gemeinwohlorientierung sprechen? Und wie kann man sich für diese 
Werte einsetzen, ohne in allzu große Gesten und damit in wirkungs- und folgenloses 
Sprechen zu verfallen (vgl. Nassehi 2024, 29–31 u. a. mit Rekurs auf die diesbezügliche 
Rede von „Kirchenleuten“)? In dieser ergebnisoffenen Suchbewegung geht das Förder-
programm und Forschungsprojekt „Sich umeinander sorgen – sozialpastorales Engage-
ment vor Ort“ (kurz: SOPA) sehr praktische, explorative und exemplarische Schritte. Es 
erhofft sich davon Erkenntnisgewinne für die Breite der Akteur:innen, die angesichts 
von Disruptionen und Transformationen weiterhin, ja wahrscheinlich mehr als zuvor 
zum verantwortungsbewussten Handeln aufgefordert sind. Dabei gilt es vor allem zu 
erkunden, wie Menschen, die fürsorglich-heilend im Sozialraum wirken und projektsei-
tig als „Alltagsprophet:innen“ verstanden werden, sichtbarer, ansprechbarer und nicht 



156 Ulrich Feeser-Lichterfeld/Tobias Meier 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 

zuletzt handlungsfähiger werden können – und was Theologie, Soziale Arbeit und die 
Sozialräume sowie die in ihnen virulenten Sorgegemeinschaften selbst dabei lernen. 
Gemäß des Kongressmottos „Behind the Scenes“ der Arbeitsgemeinschaft für Pasto-
raltheologie im September 2025 und angesichts des erst im April 2025 erfolgten Starts 
von SOPA kann und möchte der nachfolgende Werkstattbericht lediglich Eindrücke 
vom Entstehungsprozess (1.), der Projektgruppe und ihren Hintergründen und Interes-
sen (2.) sowie dem derzeitigen Design von SOPA (Stand: September 2025) vermitteln; 
Resonanzen zu dokumentieren und Reflexionen anzustellen, bleibt nachfolgenden Pub-
likationen vorbehalten. 

1. Es beginnt, bevor es beginnt oder: „Aufführungen“ (hier: SOPA) starten nicht 
erst mit der „Premiere“ (hier: Förderzusage und Projektstart) 

Natürlich startet ein Förderprogramm und Forschungsprojekt nicht erst mit dem zwi-
schen Zuwendungsgeber:in, Zuwendungsempfänger:in und den weiteren Projektver-
antwortlichen vereinbarten Startdatum, sondern hat in der Regel einen mal kürzeren, 
mal längeren Vorlauf. Aus Sicht des Erstautors dieser hier versuchten Rekonstruktion 
reicht die Vorgeschichte von SOPA mindestens in den Mai 2023 hinein zurück und dort 
zu einem vonseiten der Berliner Beratungsagentur Wider Sense1 initiierten Interview 
über die theologischen Forschungs- und Transferaktivitäten der Katholischen Hoch-
schule Nordrhein-Westfalen (katho) im Allgemeinen und konkret über das dort behei-
matete Institut für pastorale Praxisforschung und bibelorientierte Praxisbegleitung 
(IbiP). Wie sich im Verlauf des Gesprächs herausstellte, suchte diese auf das weite Feld 
von Corporate Social Responsibility und Philanthropie spezialisierte Agentur im Auftrag 
einer im Rheinland beheimateten Unternehmerfamilie nach Möglichkeiten, katholische 
Wissenschaftsakteur:innen zu unterstützen. Auf Einladung der Agentur haben katho 
und IbiP im Anschluss an diesen Erstkontakt unter der zugegebenermaßen weiten 
Überschrift „Wissenschaft und Innovation in der Theologie“ drei Projektvorschläge aus 
den Bereichen theologischer Forschung, Lehre und Nachwuchsförderung vorgelegt. Im 
Juli 2023 kam es dann zu der ersten von seither zahlreichen Begegnungen mit dem Ge-
schäftsführer der in Köln ansässigen Kurt und Maria Dohle Stiftung2, bei der die Wei-
chen für ein mögliches (!) Projekt im weiten Feld der Sozialpastoral gestellt wurden. 
Dass fortan nach einem Format gesucht wurde, mit dessen Hilfe sozialpastorales Enga-
gement unterstützt und verstärkt werden kann, hatte sicher unterschiedliche Gründe 
und Anlässe, von denen nur diese drei stichwortartig genannt seien: 
• Das kurz zuvor abgeschlossene Transferprojekt „Versorgungsbrücken statt Versor-

gungslücken – Potenziale und Limitierungen einer ambulante und stationäre 

 
1  Vgl. https://widersense.org [29.8.2025]. 
2  Vgl. https://dohle-stiftung.com [29.8.2025]. 



Alltagsprophet:innen gesucht!   157 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 

Sektoren verbindenden Begleitung und Seelsorge“3, das erfolglos für eine Anschluss-
förderung im Rahmen der vom deutschen Bundesministerium für Bildung und For-
schung und der Gemeinsamen Wissenschaftskonferenz der Bundesländer getrage-
nen Initiative „Innovative Hochschule“ vorgeschlagen war und vom Erstautor 
zusammen mit seinen Kooperationspartner:innen und Mitarbeiter:innen gern in 
Richtung „Caring Communities“ (vgl. Feeser-Lichterfeld & Hobelsberger 2023) wei-
terverfolgt worden wäre. Hier mit einer Stiftung im Austausch zu sein, die in vielfäl-
tiger Weise philanthropisch-sozial engagiert ist, schaffte eine stabile Gesprächs-
grundlage. 

• Der Befund aus der vom IbiP koordinierten „Gemeindereferent:innen-Studie 
2021/2022“4, wonach die subjektiven Kirchen- und Pastoralverständnisse von Ge-
meindereferent:innen faktorenanalytisch drei Typen zugeordnet werden können, 
die jeweils rund ein Drittel der Befragten umfassen: sozialdiakonische (30,4 Prozent), 
gemeindebezogene (37,1 Prozent) und reformorientierte Gemeindereferent:innen 
(32,6 Prozent; vgl. Feeser-Lichterfeld et al. 2023). Eine Reanalyse der erhobenen Da-
ten zeigte darüber hinaus, dass solch sozialdiakonischen Motive im Gesamtgesche-
hen von Sozialpastoral und Kirchengemeinde als Brücke zwischen konservativ und 
progressiv „tickenden“ Gemeindereferent:innen interpretiert werden können (Fee-
ser-Lichterfeld & Heiser 2025). Dieses Studienergebnis weckte sehr rasch das Inte-
resse der Stiftung, die auf der Suche nach Unterstützungsmöglichkeiten von lokal 
und dabei idealerweise auch kirchengemeindlich verankerten Sozialengagement aus 
christlich-katholischer Überzeugung waren bzw. sind. 

• Schließlich beförderte auch der berufliche Wechsel des Erstautors vom Hochschul-
standort Paderborn und dort aus der Mitarbeit im Studienangebot der „Angewand-
ten Theologie“ in den Fachbereich Sozialwesen der katho am Standort Aachen die 
sozialpastorale Projektfokussierung ebenso wie die transdisziplinäre Projektfundie-
rung zwischen Praktischer Theologie und Sozialer Arbeit. 

Im 2. Halbjahr 2024 half insbesondere eine von der Stiftung angeregte Machbarkeits-
studie der Konkretisierung des Projektvorhabens. In ihr wurden die Erträge aus 31 Ex-
pert:inneninterviews und einer umfangreichen Literaturrecherche zu einem möglichen 
Projektdesign gebündelt, sodass schließlich im Dezember 2024 der Stiftung ein Förder-
antrag vorgelegt werden konnte. Dieser wurde im Februar 2025 positiv beschieden. 
Damit konnte das Förderprogramm und Forschungsprojekt „Sich umeinander sorgen – 
sozialpastorales Engagement vor Ort“ im April 2025 mit einer Laufzeit von drei Jahren 
starten. Die Finanzierung erfolgt dabei aus dem Ralf-Dohle-Gedächtnisfonds. Dieser 
wurde im Jahr 2024 ins Leben gerufen, um im Gedenken an den Stifter Ralf Dohle ka-
tholische Persönlichkeiten zu fördern, die ihren Glauben in Beruf, Gemeinde und Alltag 

 
3  Vgl. https://versorgungsbruecken.de [29.8.2025]. 
4  Vgl. https://projekte.lumos.ac/gr-studie/ [29.8.2025]. 



158 Ulrich Feeser-Lichterfeld/Tobias Meier 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 

leben. Ihr wichtiger Beitrag für die gesellschaftliche und kirchliche Gegenwart und Zu-
kunft soll sichtbarer gemacht werden.5 
Was hier knapp skizziert wird, ist in seiner Mischung aus Zufall, Streben und Glück ein 
Musterbeispiel für das, was Reinhard Feiter (2005, 240; Hervorhebungen: im Original) 
über das Beginnen notiert hat: „Der Beginn liegt immer schon zurück. In unserem viel-
fältigen Beginnen holen wir stets auch ein, was wir schon begonnen haben, holt aber 
auch uns ein, was begonnen hat.“ Letztlich lässt sich wohl kaum abschließend und voll-
umfänglich feststellen, was zum ersten Erfolg von SOPA geführt hat, nämlich dass die-
ses Förderprogramm und Forschungsprojekt dank der Stiftungsförderung überhaupt 
starten konnte. Denn wiederum mit Feiter (2005, 240): „Der Beginn ist entzogen und 
bleibt entzogen, weil er sich entzieht – anders gesagt: weil er Geheimnis ist.“ Nur eines 
kann definitiv ausgeschlossen werden: Dass der Beginn von SOPA sich einer Einzelleis-
tung verdankt. 

2. Unerwartet und riskant – und gerade darin ein Geschenk, oder: Wozu ein 
„buntes Ensemble“ (hier: Projektgruppe und weitere Projektbeteiligte) gut sein 
kann 

Was als „klassisches“ praktisch-theologisches Forschungs- bzw. Transferprojekt begann 
und sich über einen längeren Konzeptionszeitraum in der Spur der erwähnten Vorar-
beiten des Erstautors bewegte, erfuhr auf Vorschlag der Gesprächspartner von Stiftung 
und Beratungsagentur im Herbst 2024 eine entscheidende Wendung: Mit dem 
Zweitautor und der von ihm verantwortlich geleiteten COD Community Organizing 
Deutschland gGmbH erhielt das Vorhaben einen erfahrenen Partner, der dezidiert für 
Ansatz und Kultur des sozialwissenschaftlichen Fachkonzepts „Community Organizing“ 
steht und hier nicht nur deutschlandweit bestens vernetzt ist.6 Dass solch ein „Mat-
ching“ nicht immer „matched“, sondern auch das Risiko des Missverstehens oder einer 
Konkurrenzbeziehung in sich birgt, liegt auf der Hand. Umso schöner, wenn wie in SOPA 
eine neue und nicht bereits durch vorherige Kooperationen eingespielte Zusammenar-
beit für unerwartete Inspirationen und Überraschungen sorgen kann. 
Community Organizing ist ein seit knapp 100 Jahren etablierter Ansatz und kann als 
Methodenset kollektiven Handelns begriffen werden, mit dem Akteur:innen in einem 
räumlich abgegrenzten Gemeinwesen auf eine partizipative Weise (besser) politisch 
wirksam werden können und hierfür insbesondere fünf Methoden nutzen: Einzel- und 
Kleingruppengespräche, die als relational meetings und listening campaigns 

 
5  Neben dem SOPA-Projekt wird aus diesem Ralf-Dohle-Gedächtnisfonds bislang u.a. auch das beim 

Cusanuswerk angesiedelte Qualifizierungsprogramm „Führungskräfte in helfenden Berufen“ 
gefördert (vgl. https://www.cusanuswerk.de/sonderprogramme/fuehrungskraefte-helfende-
berufe [29.8.2025]). 

6  Vgl. https://organizing-germany.de [29.8.2025]. 



Alltagsprophet:innen gesucht!   159 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 

verstanden werden, Machtanalysen inklusive Kartierung von Beziehungs- und Macht-
strukturen sowie Aufzeigen von Empowerment-Potenzialen, Storytelling sowie wei-
tere, gemeinschafts- und identitätsstiftende bzw. diese stärkende gemeinsame Aktio-
nen (Meier et al. 2022; Meier 2022, 2024a, 2024b). Auf diese Weise agiert Community 
Organizing mit Erhebungs- und Interventionsformaten, die auch einem partizipativ-eth-
nografischen Verständnis und Vorgehen in der Praktischen Theologie dienen kann (vgl. 
in diesem Zusammenhang auch Hillebrand & Sehrig 2023). In Hinblick auf die Anliegen 
von SOPA sei zusätzlich darauf verwiesen, dass religiöse Verortungen seit Anbeginn des 
Community Organizing stattfinden und religiöse Menschen und ihre Gruppen oftmals 
die Aktivitäten vor Ort tragen (Wood 2002, Wood et al. 2012). 
Die Mitwirkenden an SOPA sind deshalb überzeugt, dass Community Organizing her-
vorragend zum Ansatz der Caring Communities bzw. Sorgenden Gemeinschaften passt 
und sie wirksam unterstützen kann. Dieses Konzept wirbt jenseits jeder „Mitleidsöko-
nomie“ (aber nicht ohne Gefahr, durch diese funktionalisiert zu werden; vgl. Kessl & 
Schoneville 2024) für eine tragfähige „Aufgabenverteilung der Akteure im Pflegemix“ 
(Kricheldorff 2013, 74) und ein „Leitbild der geteilten Verantwortung“ (ebd.) im Sorge-
geschehen allgemein. Mit „Caring“ ist dabei eine bunte Vielfalt des Kümmerns und des 
Sorgeengagements gemeint, die sich bei weitem nicht in Pflegetätigkeiten erschöpft. 
Wo von Caring Communities bzw. Sorgegemeinschaften gesprochen wird, sind Grup-
pen von Menschen gemeint, die sich wechselseitig verantwortlich füreinander fühlen 
und so Zusammenhalt stärken. Oft sind sie vernetzt mit anderen Sorge- und Sozialraum-
akteur:innen zu einem Netzwerk von Sorgegemeinschaften. In unterschiedlichen Gra-
den der Sorge und Sorgegemeinschaftsbildung (vgl. Händler-Schuster & Sempach 2023) 
bilden sie oftmals so etwas wie eine „Alltags-Kommunität“. Das kann sich in Nachbar-
schaften, Quartieren, Vereinen, Unternehmen, Familien und auch in Kirchengemein-
den (Klie 2013) ereignen und wird zumeist fluiden Charakter haben, der sich aus dem 
geteilten Anliegen und Aufgaben „auf Zeit“ ergibt. Hier wird sich von den Beteiligten 
nicht abgeschottet, sondern eine Gemeinschaft in und aus Sorge um Mitmenschen und 
Mitmenschlichkeit gesucht.  
Solche Sorgegemeinschaften bieten beeindruckende Beispiele für Lebenssinn und Le-
bensglauben (Theobald 2018) als Quelle von Solidarität bzw. dem Ringen um ebendiese 
Alltagskräfte des Menschlichen und werden nicht selten von den Spiritualitäten der in 
ihr versammelten Akteur:innen getragen (Haußmann 2025). In ihrem Tun füllen sie eine 
Erwartung mit Leben, die grundlegend ist für ein mitmenschliches Zusammenleben: Sie 
sorgen um- und füreinander – zumindest ist das ein gemeinsam geteilter Anspruch, 
meist auch praktizierte Realität. Diese Haltung und Praxis entspricht dem Ideal, das in 
der christlichen Tradition Nächstenliebe heißt und die Goldenen Regel (Mt 7,12) zu er-
füllen versucht, wonach man andere so behandeln soll, wie man selbst behandelt wer-
den möchte. Für SOPA soll in den Augen der Projektleitung und des Projektteams 
ebenso wie der sie fördernden Stiftung kennzeichnend sein, solch ein prosoziales Ver-
halten nicht appellhaft zu reklamieren, sondern die Vielfalt praktizierter Fürsorglichkeit 



160 Ulrich Feeser-Lichterfeld/Tobias Meier 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 

inklusiver ihrer religiös-spirituellen Wurzeln und Motivationen zu entdecken, zu würdi-
gen und – wo gewünscht – zu unterstützen und zu verstärken. Spannend wird dabei 
sein zu beobachten, inwiefern Wechselbeziehungen zwischen Sorgeakteur:innen und 
Sorgegemeinschaften und christlich-kirchlichen „Communities“ vor Ort inklusive der 
Kirchengemeinden produktiv wirken auf das Sorgegeschehen und das Selbstverständ-
nis als einer „Caring Church“ (Bucher 2021). 
Wo Kirchengemeinden bzw. gemeinschaftlich verbundene Christ:innen Schritte hin zu 
einer sich um die anderen statt um sich selbst sorgenden Kirche vor Ort gehen (Feeser-
Lichterfeld & Heyer 2024) und so (mehr) zu einer „sorgenden Gemeinde“ (EAfA 2015) 
werden, da kann aus Sicht der Verantwortlichen für SOPA von „Sozialpastoral“ gespro-
chen werden. „Sozialpastoral“ steht dabei für ein Handeln, das sich entschieden an der 
biblischen Reich-Gottes-Botschaft orientiert und dessen Option für die Armen – hier 
Sorgebedürftigen und Sorgeengagierten – in extrovertiert-sozialen Gemeinschaften 
und Gemeinden zu realisieren sucht (vgl. Schüßler 2006, 93–96). Durch den Einsatz aus 
dem und für das Evangelium, das zur guten Nachricht wird (Feiter 2012), wird damit 
einem als bloß konstruiert erachteten Gegensatz zwischen „Sozialem“ und „Pastora-
lem“ eine klare Absage erteilt. 
SOPA folgt der Überzeugung, dass inmitten gesellschaftlicher und kirchlicher Krisen und 
Umbrüchen mit ihren massiven Vereinzelungs- und Polarisierungsdynamiken das indi-
viduelle und gemeinschaftliche sozialpastorale Sorgeengagement vor Ort besondere 
Aufmerksamkeit, Würdigung und Förderung verdient, weil es Verbundenheit und soli-
darische Gemeinschaft schaffen und vertiefen kann. Angeregt durch den fortlaufenden 
Austausch mit den an der Projektkonzeption intensiv beteiligten Stiftungsvertretern be-
greifen wir es als Chance auszuloten, ob nicht zuletzt für die lokale Kirchen- bzw. Ge-
meindeentwicklung bedeutsame Innovations- und Transformationspotenziale erwach-
sen, wo sozialpastoraler Einsatz aus religiös-kirchlicher Motivation und/oder 
Beheimatung in Kirchengemeinden oder anderen kirchlichen Kreisen heraus resultiert 
bzw. von ihnen verstärkt wird. 
Bekanntlich steckt die Sozialform „Kirchengemeinde“ seit Jahrzehnten aus unterschied-
lichen Gründen und in immer neuen Ausdrucksformen in einer tiefgreifenden Erosions-
krise (vgl. Sellmann 2013). Dennoch wird ihnen in und von einem zunehmend säkularer 
werdenden Umfeld vor allem wegen ihres sozialpastoralen Engagements noch immer 
Bedeutung zugeschrieben (Loffeld 2024). Tatsächlich erscheinen Kirchengemeinden 
wichtig, weil sie als intermediäre Akteure fungieren können, d. h. sie stärken idealer-
weise die Verbundenheit zwischen den Gruppen und Gemeinschaften in einem be-
stimmten Sozialraum. Dies wird insbesondere dann der Fall sein, wenn sie sich risiko-
freudig (weil zumeist noch immer ungewohnt und ungeübt) einlassen auf 
„Kompliz:innenschaft“ mit anderen Sozialraumakteur:innen (Beck 2024, 121–145). Sie 
kennen dann Menschen vor Ort (oder zunehmend auch in einer bestimmten digitalen 
Community), die voneinander wissen und sich um die kümmern können, die drohen, 



Alltagsprophet:innen gesucht!   161 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 

vergessen zu gehen, weil man sie nicht sieht oder aus den Augen verliert. All dies ist 
beschreibbar mit dem Motiv christlicher Nächstenliebe, Barmherzigkeit und Solidarität, 
ohne sich dabei abgrenzen zu müssen von Sorgeakteur:innen und Vernetzungsagent:in-
nen ohne christlich-kirchlichen Bezug, aber „guten Willens“ (Lutterbach 2025).  
Im Mittelpunkt von SOPA stehen trotz des Verweises auf Transformationsbedarfe im 
kirchengemeindlichen Gefüge aber keine Strukturen, sondern Menschen. Es wird von 
daher ein Projektrahmen gesucht, in dem sozialpastoralen Akteur:innen mit ihren si-
cherlich ganz unterschiedlichen Biografien und Persönlichkeiten begegnet werden 
kann. Zu hören und mitzuerleben, wie von ihnen sorgend gehandelt wird, wird für alle 
Beteiligten eine große Lernchance sein. Die Projektverantwortlichen wollen zudem an-
bieten, das zu fördern, was aus Erfahrung der Sorgeakteur:innen und ihrer Überzeu-
gung heraus für sozialpastorales Sorgeengagement dienlich ist – nicht zuletzt (Sorge-) 
Biografien und (Sorge-)Persönlichkeiten. Eine solche konsequent subsidiär auszurich-
tende Begleitung und Unterstützung könnte, so die Vermutung, darin bestehen, den 
jeweiligen lokalen Kontext übergreifende Gemeinschaften von Sorgenden anzuregen, 
innerhalb derer sie vertrauensvoll und wechselseitig stützend interagieren können. 
Solch ein „Netz der Mitmenschlichkeit“ könnte, so die bisherigen Überlegungen, den 
Sorgeengagierten im Sinne selbstfürsorgender Spiritual Care (Frick 2021, Krockauer & 
Jungbauer 2024) Gelegenheiten zur Reflexion und Vertiefung ihres jeweiligen „Spirits“ 
bieten. Zugleich soll ein (zusätzliches) religiös-spirituelles Deutungsangebot vorgeschla-
gen werden. Ziel ist es, im eigenen Tun ein prophetisches Signal der Solidarität hinein 
in Gesellschaft und Kirchen zu sehen und dieses infolgedessen umso beherzter zu sen-
den. Ermutigt bzw. verstärkt kann so ein Sorgehandeln werden, das im besten Sinn vor 
Ort und darüber hinaus als „anstößig“ erlebt wird. 
In seiner mutigen Rede von „Alltagsprophet:innen“ möchte das Projekt SOPA gegen-
über den Sorgeengagierten vor allem Respekt und Wertschätzung für ihr unselbstver-
ständliches Wirken zum Ausdruck bringen. Das hier favorisierte und im Projektverlauf 
gemeinsam mit allen Projektbeteiligten weiter zu entwickelnde Prophetieverständnis 
(zur grundlegenden Orientierung: Leuenberger 2021) ist dabei trotz aller angezielten 
Auseinandersetzung mit Schriftzeugnissen weniger theoretisch-deduktiv bzw. bibelthe-
ologisch ableitbar, sondern gemeinsame Lern- und Aktualisierungsaufgabe (Theuer 
2021). Prophetie und erst recht Alltagsprophetie geschah und geschieht unserer An-
sicht nach vor allem interaktiv und dialogisch. SOPA möchte deshalb Begegnung und 
Austausch in den Vordergrund stellen: bei Gesamttreffen, in verschiedenen Retreat- 
und Bildungsangeboten und besonders bei Besuchen vor Ort. Diese Form des Miteinan-
ders hat Vorrang vor einer religiös-theologischen Belehrung über Alltagsprophetie. Be-
sonders hier wird das Projekt von den exegetischen und systematischen Expertisen ei-
ner dezidiert Angewandten Theologie profitieren können, die Christiane Koch seitens 
der katho und des IbiP sowie Christine Funk (Katholische Hochschule für Sozialwesen 
Berlin und Deutsches Institut für Community Organizing) in die Projektgruppe einbrin-
gen. Zugleich ist es bereits in den ersten Monaten der Projektlaufzeit spannend zu 



162 Ulrich Feeser-Lichterfeld/Tobias Meier 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 

erleben, welche Potenziale in einem fach- und professionsübergreifenden Austausch 
liegen. Die Konvergenzen zwischen der theologischen Rede von Alltag und Prophetie 
und dem Methodenset des Community Organizing, das mit dem Fokus auf die drei As-
pekte Macht, Menschen und Ort einer Community (Meier 2002) arbeitet, zeigen sich 
produktiv. Ebenso fruchtbar sind die wechselseitigen Anfragen, etwa danach, wo 
Macht wirkt, welche Mächte wie (nicht) wirksam sind und wie daraus resultierend der 
Gedanken von Ermächtigung bzw. Empowerment gestärkt werden kann (Tattersall 
2022). 
In der angestrebten existenziellen Auseinandersetzung mit biblischen Zeugnissen wie 
beispielsweise der Erzählung von Gottes Wirken in Sarepta (1 Könige 17,1–16; vgl. Koch 
2018, 99–146) kann, so die Überzeugung im Projekt SOPA, ein auf Einzelfiguren fokus-
siertes Prophetieverständnis geöffnet werden. Ziel wäre es, das unverfügbare Wirken 
der göttlichen Geistkraft in der Vermittlerrolle der Propheten (hier: Elija, andernorts 
aber auch die allzu oft übersehenen Prophetinnen; vgl. Fischer 2019) zu vergegenwär-
tigen, die sich in der Begegnung zwischen Prophet:in und prophetischen Gegenüber auf 
Augenhöhe offenbart (hier eine nicht-jüdische Witwe, die sich als selbstbewusste und 
aufrechte Frau mit eigener alltagsprophetischer Botschaft zeigt). Es wird spannend 
sein, im Projektverlauf zu erleben, wie im wechselseitigen Austausch alle Beteiligten 
prophetisches Selbstbewusstsein und Selbstwirksamkeit entdecken und stärken ler-
nen. 

3. Vom Navigieren beim Driften. Oder: Wer sich auf Alltagsprophet:innen ein-
lässt, sollte nicht auf Drehbücher (hier: Projektpläne) beharren 

Auch wenn das in Kreisen systemischer Beratung und Therapie legendäre (und ausge-
sprochen kurzweilige, weil humorvolle) Büchlein von Fritz B. Simon und Gunthard We-
ber (2004/62022) ganz sicher nicht auf die Praxis anwendungsorientierter Forschung 
bzw. wissensbasierten Transfers zielt, so treffen die darin skizzierte Melange „zwischen 
Allmacht, Ohnmacht und ‚macht nichts!‘“ (ebd. 23–31), die Empfehlungen der beiden 
Autoren gegen eine allzu ausgeprägte „Konjunktivitis“ (ebd. 47–59) oder die Hinweise 
auf die Unmöglichkeit, eindeutig zu kommunizieren (ebd. 91–97), zu großen Teilen 
auch auf die Erfahrungen der bislang an SOPA Beteiligten zu. 
So machen bereits die ersten Monate der Projektlaufzeit deutlich, wie wenig selbstver-
ständlich es ist, verständlich zu kommunizieren, was eigentlich das Projektvorhaben 
auszeichnet und anzielt. Aktuell (September 2025) geht es insbesondere darum, mit-
hilfe diverser Multiplikator:innen sowie den Informationen der Projekthomepage 
https://www.alltagsprophetinnen.de möglichst viele Menschen zu finden, die sich als 
Einzelperson oder kleinere Initiative von Sorgenden als Alltagsprophet:innen verstehen 
bzw. sich auf diese Zuschreibung einlassen wollen. Gerade weil es erklärtes Projektziel 
ist, gemeinsam mit den etwa 15 hier gesuchten Projektpartner:innen den 



Alltagsprophet:innen gesucht!   163 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 

Bedeutungsgehalt von Alltagsprophetie auszuloten, kann es vorab von den Projektver-
antwortlichen nur sehr vorläufige und betont subjektive Begriffsbestimmungen geben. 
Erläuterungsbedarf erwächst zudem aus der bewussten Fokussierung auf katholische 
Projektpartner:innen, die sich aus dem Profil und Selbstverständnis des Zuwendungs-
gebers ergibt. Hier zeigt die bisherige Erfahrung, dass dieses Auswahlkriterium beson-
ders dann als Engführung erlebt wird, wenn sich unsere Gesprächspartner:innen der 
katholischen Kirche zugehörig fühlen und ihr Kirchenverständnis explizit nicht exklusiv, 
sondern performativ-integrativ ist. Den Projektverantwortlichen ist klar, dass Alltags-
prophetie nicht religionsgemeinschaftlich und konfessionell eingegrenzt werden kann 
und darf (im Gegenteil, als „gelebter Theologie der engagierten Ökumene“ unbedingt 
verstärkte Aufmerksamkeit bedarf; vgl. Altmeyer et al. 2025). Deshalb wird es im Pro-
jektverlauf unter inspirierender Beteiligung der kooperierenden Alltagsprophet:innen 
sicher weitere Diskussionen um Prophetie und Katholizität in einer von religiöser Viel-
falt und zunehmender Indifferenz geprägten Gesellschaft brauchen, um die Relevanz 
von Dialogen und Kooperationen zu verdeutlichen (vgl. Funk 2022). 
Angesichts des von der finanzierenden Stiftung bewusst unterstützten suchend-experi-
mentellen Charakters des Projekts stellt sich zudem die Herausforderung, Anfragen zu 
beantworten, welchen Rahmen und welche Inhalte das in Aussicht gestellte Förderpro-
gramm von SOPA haben wird. Es ist vorgesehen, im Frühjahr 2026 mit einem Treffen 
aller Personen und Initiativen zu starten, die bis dahin für eine Projektbeteiligung ge-
wonnen werden konnten. In den zwei Jahren der Förderung bzw. Begleitung sollen zwei 
weitere solcher Gesamttreffen organisiert werden. Diese Vernetzungstreffen mit ihren 
grundlegenden Auseinandersetzungen mit biblischen Texten und Ansätzen des Com-
munity Organizing sollen ergänzt werden durch eine Reihe von sog. „Plus-Angeboten“, 
in denen spezifische Interessen und Wünsche von Teilnehmenden Raum finden (u.a. 
Straßen- und Filmexerzitien, Wanderungen oder themenbezogenen Workshops zu ein-
zelnen Aspekten des Community Organizings wie beispielsweise Fragen des Generati-
onswechsels in Sorgegemeinschaften). Wichtig ist uns, dass diese Angebote unter Be-
teiligung der Begleiteten entstehen und diese als Alltagsprophet:innen mit ihren 
individuellen Ressourcen und Kompetenzen selbst zu Begleiter:innen der anderen wer-
den. Weiterhin wird es Vor-Ort-Besuche von Mitgliedern des Projektteams geben, um 
das jeweilige Sorgeengagement besser kennenzulernen und spezifische Bedarfe für Un-
terstützung durch Community Organizing und Spiritual Care auszuloten. Dank der Stif-
tung kann nicht zuletzt allen geförderten Alltagsprophet:innen eine Zuwendung in 
Höhe von jeweils bis zu 15.000 Euro zur Verfügung gestellt werden. Diese finanzielle 
Förderung dient der Anerkennung und soll konkrete Entwicklungsschritte vor Ort un-
terstützen. 
Die für das Förderprogramm skizzierte prozessorientierte Vorgehensweise strukturier-
ter Offenheit (Thiersch 2018) wird auch die Forschungsaktivitäten von SOPA prägen. Im 
Sinne kollaborativer bzw. partizipativer Forschung geht es uns um Co-Interpretationen 
und -Reflexionen des jeweiligen Sorgegeschehens, seiner Verortung im sozialräumlich-



164 Ulrich Feeser-Lichterfeld/Tobias Meier 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 

gemeindlichen Gefüge und der Rolle der Sorgeakteur:innen als Alltagsprophet:innen. 
Eine wichtige Spur, die dabei unbedingt weiterverfolgt werden wird, ist die Abwehr je-
der Form der Heroisierung aufseiten der Projektpartner:innen. Bereits im Zuge der 
Machbarkeitsstudie wurde klar, dass es kontraproduktiv sein könnte, von „Alltags-
held:innen“ zu sprechen. Solche Art der Zuschreibung verstärkt ungewollt Leistungs-
narrative, entlastet öffentliche Sorgeverantwortung, riskiert Konkurrenzbeziehungen 
gegenüber professionellen Diensten und entspricht vor allem nicht der Selbstwahrneh-
mung der Akteur:innen. Mit dem Label „Alltagsprophet:in“ soll versucht werden, nor-
mative Überhöhungen und Elitisierungsphänomene gelebter Nächstenliebe zu vermei-
den und zugleich die Bedeutung des konkreten Sorgeeinsatzes als eine markante Form 
relationaler Präsenz und Ausdruck des Menschlichen zu würdigen, das sich Gemein-
schaft und Gesellschaft verbunden weiß und damit basal demokratierelevant ist. 
Nochmals: Ob bzw. wie all diese konzeptionellen Vorüberlegungen und Wirkannahmen 
im Projektgeschehen verfangen, ist offen und angesichts des angezielten Co-Framings 
mit den beteiligten Alltagsprophet:innen gewollt auf signifikante Verschiebungen an-
gelegt. Wir würden nicht von Prophetie sprechen, wenn wir uns nicht Irritationen, Ein-
reden und Überraschungen wünschten – und mehr an die Wirkung kleiner Schritte und 
eines schwachen Wir glaubten als an vollmundig formulierte Transformationsbedarfe 
und zu ihrer Bewältigung behaupteten Kausallogiken (vgl. Nassehi 2024, 202–221). 
 

Literaturverzeichnis 

Altmeyer, Stefan, Bleek, Sebastian, Heymann, Benedikt & Simojoki, Henrik (2025). Ökumene empi-
risch erforschen – ein Forschungsprojekt zur „gelebten Theologie“ der engagierten Ökumene. In: 
Ökumenische Rundschau 74, 128–131. 

Beck, Wolfgang (2024). Sprung in den Staub. Elemente einer risikofreudigen Praxis christlichen Le-
bens. Ein Essay. Ostfildern: Grünewald. 

Bucher, Rainer (2021). Caring church. Einige Überlegungen zu Macht und Pastoral in kapitalistischen 
Zeiten. In: Reimer Gronemeyer, Patrick Schuchter & Klaus Wegleitner (Hg.), Care – vom Rande be-
trachtet. In welcher Gesellschaft wollen wir leben und sterben? Bielefeld: transcript, 231–244. 

Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Altenarbeit in der EKD (EAfA) (Hg.) (2015). Sorgende Gemeinde 
werden. Sorge und Mitverantwortung fördern Aufgaben für Gesellschaft und Kirche. Positionspa-
pier der EAfA zum Siebten Altenbericht: „Sorge und Mitverantwortung in der Kommune – Aufbau 
und Sicherung zukunftsfähiger Gemeinschaften“. Hannover, abrufbar unter 
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Positionspapier_Sorge_und_Mitverantwortung.pdf 
[29.8.2025]. 

Feeser-Lichterfeld, Ulrich & Heiser, Patrick (2025). Der Gemeindereferent:innen-Beruf: Selbstwahr-
nehmungen und Potenziale. In: Andree Burke & Andreas Henkelmann (Hg.), Laienberufe in der 



Alltagsprophet:innen gesucht!   165 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 

Pastoral – Krise, Transformationen und Neuformatierungen in der katholischen Kirche. Stuttgart: 
Kohlhammer, 114–126. 

Feeser-Lichterfeld, Ulrich, Heiser, Patrick, Hobelsberger, Hans & Jung, Jennifer (Hg.) (2023). Gemein-
dereferent:in. Kompetenzen und Potenziale eines unterschätzen Berufs. Eine Studie zu Berufsbild 
und kirchlich-pastoraler Transformation. Würzburg: Echter. https://doi.org/10.17883/4410 
[29.8.2025]. 

Feeser-Lichterfeld, Ulrich & Heyer, Martin (2024). Sorgt euch (aber bitte nicht um euch selbst) – Per-
spektiven für eine „caring church“. In: futur2 – Zeitschrift für Strategie und Entwicklung in Kirche 
und Gesellschaft (2). https://www.futur2.org/article/sorgt-euch-aber-bitte-nicht-um-euch-selbst-
perspektiven-fuer-eine-caring-church [29.8.2025]. 

Feeser-Lichterfeld, Ulrich & Hobelsberger, Hans (2023). Pflege und Seelsorge: zwei Perspektiven, ein 
Anliegen?! Ein Transferprojekt im Interesse umfassender Sorge um ältere und alte Menschen. In: 
Wege zum Menschen 75, 280–291. https://doi.org/10.13109/weme.2023.75.4.280 [29.8.2025]. 

Feiter, Reinhard (2005). Über das Beginnen. In: Pastoraltheologische Informationen, 25, 232–241. 

Feiter, Reinhard (2012). Das Evangelium wird zur „guten Nachricht“. In: Reinhard Feiter & Hadwig 
Müller (Hg.), Frei geben. Pastoraltheologische Impulse aus Frankreich. Ostfildern: Grünewald, 139–
151. 

Fischer, Irmtraud (2019). Frauen in den Büchern der Prophetie der Hebräischen Bibel. In: Irmtraud Fi-
scher et al. (Hg.), Prophetie. Stuttgart: Kohlhammer, 11–18. 

Frick, Eckhard (2021). Selbstsorge. In: Eckhard Frick & Konrad Hilpert (Hg.), Spiritual Care von A bis Z. 
Berlin: de Gruyter, 304–307.  

Funk, Christine (2022). Interreligiöse Aktivitäten in der Bürgergesellschaft. Die Beteiligung religiöser 
Gemeinden in Bürgerplattformen trägt zur Erneuerung demokratischer Prozesse bei. In: Tobias 
Meier, Leo Penta & Andreas Richter (Hg.), Community Organizing. Eine Einführung. Weinheim: 
Beltz Juventa, 157–167. 

Händler-Schuster, Daniela & Sempach, Robert (2023). Caring Communities als gemeindebezogene 
Ressource. In: Daniela Händler-Schuster & Helmut Budroni (Hg.), Gemeinde- und Familiengesund-
heitspflege. Lehrbuch für die ambulante Pflege. Bern: Hogrefe, 141–156. 

Haußmann, Annette (2025): Spiritual Care in Caring Communities. In: Spiritual Care 14, 1–3. DOI: 
10.1515/spircare-2025-0033 [29.8.2025]. 

Hillebrand, Bernd & Sehrig, Jürgen (2023). Soziale Arbeit und Pastoral – neu verbunden. Auf dem Weg 
zu einer sozialraumorientierten Vernetzung. Ostfildern: Grünewald. 

Kessl, Fabian & Schoneville, Holger (Hg.) (2024). Mitleidsökonomie. Weinheim: Beltz Juventa. 

Klie, Thomas (2013). Caring Community. Leitbild für Kirchengemeinden in einer Gesellschaft des lan-
gen Lebens? In: Kirche im ländlichen Raum 64, 16–21. 

Koch, Christiane M. (2018). Methode 3D. Die Bibel als Orientierung in Zeiten pastoralen Umbruchs: 
Grundlagen – Anwendungen – Beispiele. Ostfildern: Schwabenverlag. 



166 Ulrich Feeser-Lichterfeld/Tobias Meier 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 

Kricheldorff, Cornelia (2013). Vom Pflegemix zur Caring Community. Neue Antworten auf den Pflege-
bedarf der Zukunft. In: Zeitschrift für medizinische Ethik 59, 71–84. 

Krockauer, Rainer & Jungbauer, Johannes (Hg.) (2024). Spiritualität und Selbstsorge. Zeit für das, was 
trägt: Interdisziplinäre Beiträge. Opladen: Barbara Budrich. 

Leuenberger, Martin (22021). Prophetie. In: Walter Dietrich (Hg.), Die Welt der Hebräischen Bibel. Um-
feld – Inhalte – Grundthemen. Stuttgart: Kohlhammer, 141–157. 

Loffeld, Jan (2024). Das Religionslosen-Paradox. Weitere Konsequenzen aus der Kirchenmitglied-
schaftsuntersuchung. In: Herder-Korrespondenz 78 (11), 29–32.  

Lutterbach, Hubertus (2025). Jenseits etablierter Jenseitsvorstellungen. Was Ehrenamtliche zum mit-
menschlichen Engagement motiviert. In: Tobias Kläden & Jan Loffeld (Hg.), Christsein in der Min-
derheit. Debatten zur 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung. München: Herder, 60–77. 

Meier, Tobias, Penta, Leo & Richter, Andreas (Hg.) (2022). Community Organizing. Eine Einführung. 
Weinheim: Beltz Juventa. 

Meier, Tobias (2022). Das Organizing-Dreieck. In: Tobias Meier, Leo Penta & Andreas Richter (Hg.), 
Community Organizing. Eine Einführung. Weinheim: Beltz Juventa, 223–229. 

Meier, Tobias (2024a). Community Organizing und kommunale Religionspolitik in der postsäkularen 
Stadt. Münster: Waxmann. 

Meier, Tobias (2024b). Community Organizing und kommunale Religionspolitik in der postsäkularen 
Stadt. In: Zeitschrift für Pastoraltheologie 44, 235–249. https://doi.org/10.17879/zpth-2024-6273. 

Nassehi, Armin (2024). Kritik der großen Geste. Anders über gesellschaftliche Transformation nach-
denken. München: Beck. 

Schüßler, Michael (2006). Selig die Straßenkinder. Perspektiven systemtheoretischer Sozialpastoral. 
Ostfildern: Grünewald. 

Sellmann, Matthias (Hg.) (2013). Gemeinde ohne Zukunft? Theologische Debatte und praktische Mo-
delle. Freiburg/Br.: Herder. 

Simon, Fritz B. & Weber, Gunthard (2004/62022). Vom Navigieren beim Driften. „Post aus der Werk-
statt“ der systemischen Therapie. Heidelberg: Auer. 

Tattersall, Amanda (2022). Organizing und „People Power“ in der Stadt, in: Tobias Meier, Leo Penta & 
Andreas Richter (Hg.), Community Organizing. Eine Einführung. Weinheim: Beltz Juventa, 120–129. 

Theobald, Christoph (2018). Brennendes Interesse am Alltag der Menschen. In: Christoph Theobald, 
Hören, wer ich sein kann. Einübungen. Ostfildern: Grünewald, 183–198. 

Theuer, Gabriele (2021). Propheten, bibeldidaktisch. In: Das wissenschaftlich-religionspädagogische 
Lexikon im Internet www.wirilex.de: https://doi.org/10.23768/wirelex.Propheten_bibeldidak-
tisch.200944.  

Thiersch, Hans (2018). Verstehen – lebensweltorientiert. In: Sandra Wesenberg, Karin Bock & Wolf-
gang Schröer (Hg.), Verstehen: eine sozialpädagogische Herausforderung. Weinheim: Beltz. 27–31. 

Wood, Richard L. (2002). Faith in Action. Chicago, London: The University of Chicago Press. 

https://doi.org/10.17879/zpth-2024-6273
https://doi.org/10.23768/wirelex.Propheten_bibeldidaktisch.200944
https://doi.org/10.23768/wirelex.Propheten_bibeldidaktisch.200944


Alltagsprophet:innen gesucht!   167 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9316 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 155–167 

Wood, Richard L., Fulton, Brad & Partridge, Kathryn (2012). Building bridges building power: Develop-
ments in institution-based community organizing. New York: Interfaith Funders. 

 

 

Prof. Dr. Ulrich Feeser-Lichterfeld 
Katholische Hochschule Nordrhein-Westfalen 
Standort Aachen – Fachbereich Sozialwesen – Lehrgebiet Theologie 
Robert-Schuman-Straße 25 
D-52066 Aachen 
+49 (0) 241 60003-30 
u.feeser-lichterfeld(at)katho-nrw(dot)de 
https://www.katho-nrw.de/feeser-lichterfeld 
https://orcid.org/0009-0003-5324-4885 
 
Dr. Tobias Meier 
Geschäftsführer von ORGANIZING GERMANY und Lecturer/Lehrkraft für besondere Aufgaben am 
Fachbereich Sozialwissenschaften der Hochschule Koblenz 
Konrad-Zuse-Straße 1 
D-56075 Koblenz 
+49 (0) 261-9528244 
Meier(at)hs-koblenz(dot)de 
https://www.hs-koblenz.de/profilepages/meier/ 
www.projekt-raum.net 
https://orcid.org/0009-0003-0350-9056 

 
 



 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

Regina Elsner 

Kleines Fach zwischen allen Stühlen 
Ein Einwurf vom Rand der Pastoraltheologie 

 

Abstract 

Die sogenannten kleinen Fächer innerhalb der Theologie führen von Natur aus ein Dasein „zwischen 
allen Stühlen“. Die Ostkirchenkunde ist ein solches Fach, das historisch und aktuell Brücken baut inner-
halb theologischer Disziplinen, aber auch interdisziplinär und im Wissenschaftstransfer. Der Beitrag 
zeigt Chancen und Herausforderungen eines solchen „Dazwischens“ auf und ermutigt zu einem aktive-
ren Gespräch zwischen Ostkirchenkunde und Pastoraltheologie. 

The so-called minor subjects within theology inherently occupy a position “between two stools”. East-
ern Church Studies is one such subject that historically and currently builds bridges within theological 
disciplines, but also interdisciplinarily and in the transfer of knowledge. This article highlights the op-
portunities and challenges of such an “in-between” position and encourages a more active dialogue 
between Eastern Church Studies and Pastoral Theology. 

 
Theologie ist eines der vielfältigsten Fächer der Wissenschaftswelt. Der Versuch einer 
klaren Fächerstruktur und der damit verbundenen Angrenzung muss notgedrungen 
scheitern. Davon können in erster Linie die kleinen Fächer innerhalb der Theologie ein 
Lied singen, die sich ganz praktisch bei der Planung von Studienordnungen oder dem 
Zuordnen in fachspezifische Arbeitsgruppen und Fachkollegien gut überlegen und be-
gründen müssen, wo sie hingehören. Das gilt unter anderem für die Ostkirchenkunde – 
einem Fach, das es weder in den römischen Schreiben zur universitären Theologie noch 
in der überwältigenden Mehrheit von theologischen Ausbildungseinrichtungen im 
deutschsprachigen Raum (sowohl katholisch als auch evangelisch) gibt. Umso erfreuli-
cher ist es, wenn etwa die Pastoraltheologie aufmerksam ist für die Einblicke und Im-
pulse, die ein so kleines Fach für das Bedenken des eigenen Faches bereithalten kann. 
Die Einladung zur Jahrestagung der AG Pastoraltheologie und zu der passenden thema-
tischen Ausgabe der ZPTh nehme ich darum gern zum Anlass, um die Herausforderun-
gen und den Mehrwert eines Faches „zwischen allen Stühlen“ zu analysieren.  
Für die Ostkirchenkunde ist die Pastoraltheologie nicht die erste Bezugswissenschaft 
innerhalb der Theologie. Kirchengeschichte und Dogmatik sind in der Geschichte des 
Faches meistens näherliegende Gesprächspartner gewesen. Das ist in den letzten Jah-
ren allerdings aus mindestens zwei Gründen anfragbar: Zum einen sind Gläubige aus 
den Kirchen des christlichen Ostens inzwischen so präsent in unseren deutschsprachi-
gen Gemeinden, Schulen und Seelsorgekontexten, dass ein Gespräch zwischen den Fä-
chern, ihren Methoden, Erkenntnissen und Zugängen unabdingbar erscheint. Zum an-
deren sind die Kirchen des Ostens in ihren Heimatkontexten häufig schon seit vielen 



170 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

Jahrzehnten mit Phänomenen konfrontiert, an die sich die Volkskirchen in Westeuropa 
erst mühsam gewöhnen: das Zusammenleben mit dem Islam, die Existenz als religiöse 
Minderheit und die abnehmende Selbstverständlichkeit christlicher Welt- und Gesell-
schaftsvorstellungen in den entsprechenden Gesellschaften. Hinzu kommt die Erfah-
rung von Totalitarismen und Verfolgung aufgrund des Glaubens, die auch eine Anfrage 
an viele Selbstverständlichkeiten westeuropäischer Pastoraltheologie darstellen. Es 
lohnt sich also auch aus pastoraltheologischer Sicht, die Erfahrungen und Methoden 
der Kirchen in diesen Ländern wahrzunehmen und sich in einen intensiven Austausch 
mit der Seelsorgepraxis der lokalen Kirchen zu begeben. 
Der Beitrag beginnt mit einem Einblick in die Lage der Ostkirchenkunde als kleines Fach 
innerhalb der Theologie und innerhalb der universitären Landschaft. In einem zweiten 
Schritt werden die Spannungsfelder nachgezeichnet, in denen sich die Ostkirchenkunde 
als Grenzfach in mehrfacher Hinsicht befindet. Zum Schluss folgt ein Ausblick auf die 
Ortsbestimmung des Fachs und seiner (pastoral)theologischen Relevanz. 

1. Ostkirchenkunde: 100 Jahre „dazwischen“ 

Im Jahr 2013 feierte die Deutsche Gesellschaft für Osteuropakunde (DGO e. V.) ihr ein-
hundertjähriges Bestehen. Wie häufig zu solchen runden Daten nutzte man die Gele-
genheit, auf die Gründe, Entwicklungslinien und Perspektiven der eigenen Existenz zu-
rückzuschauen, und in diesem Kontext beobachtete Karl Pinggéra, Professor für 
Kirchengeschichte mit den Schwerpunkten Alte Kirche und Ostkirchengeschichte an der 
Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Marburg, „eine offenbar verbrei-
tete Einstellung, die die Ostkirchenkunde nicht zu den essentiellen Bestandteilen des 
theologischen Fächerkanons zählt“ (Pinggéra 2013, 116). Die Gründe dafür, die Ping-
géra kenntnisreich darstellt, sind vielfältig, und sie deuten alle auf die bereits in den 
Ursprüngen angelegte Positionierung des Fachs bzw. seiner Fachvertreter*innen „zwi-
schen allen Stühlen“ hin. Einerseits speiste sich das theologische Interesse an den Kir-
chen des Ostens aus der – teilweise kolonialistisch gefärbten – Neugier über das orien-
talische Andere, andererseits war es ein Produkt der aufblühenden ökumenischen 
Bewegung. Fachvertreter*innen kamen dementsprechend häufig a) aus den histori-
schen Fächern der Byzantinistik und Patristik, oder b) aus eher kultur- und sprachwis-
senschaftlich geprägten Fächern wie der Orientalistik, den slawischen, altsprachlichen 
und semitischen Philologien, oder schließlich c) aus dem Bereich der Dogmatik, der Li-
turgiewissenschaft oder dem Kirchenrecht. Ihr methodischer Zugang zum Fach der Kon-
fessionskunde war darum geprägt von einer bestimmten fachwissenschaftlichen Per-
spektive, aus der heraus kirchliche Traditionen, Strukturen und Praktiken der Kirchen 
des christlichen Ostens untersucht wurden. Im Bezug auf diese jeweiligen Kirchen stel-
len die Fachvertreter*innen häufig, wie Thomas Kremer im Rahmen eines Fachge-
sprächs zur Zukunft der Ostkirchenkunde 2023 (Elsner 2023) feststellte, „eine ganze 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   171 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

Fakultät mit einem Lehrstuhl“ dar. Und gleichzeitig fielen die jeweiligen Zuschnitte des 
Fachs selbst immer etwas aus der klassischen Sektionenaufteilung der – katholischen 
oder evangelischen – Theologie heraus und blieben so überall ein Exotikum.  
Die Faktoren, die vor und nach dem Zweiten Weltkrieg das Aufblühen der Ostkirchen-
kunde bedingten, sind heute aus unterschiedlichen und vielfältigen Gründen nicht 
mehr gegeben. Damit stellt sich die Frage nach der Zukunft und auch nach dem, was 
die Theologie verliert, wenn die Ostkirchenkunde verschwindet. Drei Aspekte seien hier 
aus der Geschichte des Fachs aufgegriffen. 
Zum einen waren die jeweiligen Fachverterer*innen der Ostkirchenkunde immer Bot-
schafter*innen zwischen den unterschiedlichen Konfessionen und ihren Ursprungs- 
und Kernregionen. Ihre Begeisterung und oft tiefe Verbundenheit zu den Kirchen des 
Ostens, ihrer Spiritualität und Theologiegeschichte hat den katholischen und evangeli-
schen Theologien in Westeuropa einen profunden Dienst des Brückenbauens erwiesen. 
Wichtige Impulse aus den östlichen Christentümern etwa zum Zweiten Vatikanischen 
Konzil oder in der Arbeit des Ökumenischen Rates der Kirchen und der Konferenz Euro-
päischer Kirchen gehen auf die wegbereitenden Arbeiten dieser ostkirchlich begeister-
ten Theologinnen und Theologen zurück. Sie hatten schon zuvor mit Übersetzungen, 
Gastreisen und Vorträgen in Gemeinden und kirchlichen Gremien für die Zugänglichkeit 
der Kirchenfamilien eingesetzt, mit denen es noch keine alltäglichen Begegnungsmög-
lichkeiten gab. Auch wenn damit manchmal, wie Karl Pinggéra kritisch anmerkt, die Ge-
fahr einer einseitigen Apologie der Orthodoxie verbunden war, kann diese buchstäbli-
che und symbolische Übersetzungsarbeit für die westlichen Theologien sicher nicht 
unterschätzt werden. 
Zum zweiten befanden sich alle Professuren der Ostkirchenkunde immer an interdis-
ziplinären Schnittstellen, die wichtige methodische Impulse für die Arbeit der Theolo-
gien selbst ermöglichten – und andersherum für ein besseres Verständnis theologischer 
Methoden und Zugänge in angrenzenden Fächern sorgte. Als Beispiele seien etwa die 
Bedeutung der Liturgiesprachen für die Forschungen der Philologien und der Kulturwis-
senschaften genannt sowie das enge Ineinandergreifen von Byzantinistik, Orientalistik, 
den Kulturwissenschaften zu Ägypten, Äthiopien und Eritrea und den Studien zu den 
altorientalischen Kirchen in der Ostkirchenkunde. Die Bedeutung von Sprach- und Kul-
turwissenschaften jenseits des Altgriechischen und Latein für die Theologien war in ers-
ter Linie der Ostkirchenkunde zu verdanken.  
Schließlich ist die Ostkirchenkunde im Zusammenhang mit den politischen Transforma-
tionen seit dem Zweiten Weltkrieg und nach dem Ende des Kalten Krieges sowie den 
vielfachen Migrations- und europäischen Integrationsprozessen seit den 1990er-Jahren 
zu einem (überraschenden) Wegbereiter der theologischen Wissenschaftskommunika-
tion und des Wissenstransfers in Gesellschaft und Politik geworden. 2003 konstatierte 
Karl Christian Felmy, (1938–2023, bereits 2003 emeritierter Professor für Geschichte 
und Theologie des Christlichen Ostens an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der 



172 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

Universität Erlangen): „Wenn die Politik auf uns Ostkirchen-Spezialisten hören würde, 
würde weithin anders und – das hieß nach unserer Meinung – richtiger gehandelt wer-
den“ (Felmy 2003, 9). Er beschrieb damit die offensichtliche Relevanz eines richtigen 
Verständnisses der Kirchen des Ostens für ein fundiertes Verständnis der gesellschaft-
lichen und politischen Entwicklungen in den Ländern, in denen diese Kirchen Ge-
schichte und Identität maßgeblich geprägt hatten. Kirchen und kirchlich geprägte Iden-
titäten hatten Einfluss auf den Helsinki-Prozess und die Transformationen in allen 
Ländern des sogenannten Ostblocks, aber auch für das Verständnis des Irak-Kriegs und 
des NATO-Angriffs auf Serbien und das Kosovo. Nicht weniger relevant wurden die Er-
kenntnisse und Netzwerke der Ostkirchenkunde bei der Integration von Geflüchteten 
und Migrant*innen aus den von Kriegen betroffenen Gebieten im Nahen Osten, Nord-
afrika und Südosteuropa. Hier sei ausdrücklich auch auf die pastoraltheologische Di-
mension hingewiesen, denn viele Gemeinden und kirchliche Gremien in Westeuropa 
waren nicht selten durch die Liturgien, Riten und Strukturen der anderen christlichen 
Traditionen überfordert.  
Mit diesen drei Aspekten, die nur einen Teil der „Grenzgänger-Identität“ der Ostkir-
chenkunde aufgreifen, kann illustriert werden, welchen Wert dieses Fach für Theolo-
gien, Kirchen und Gesellschaft in den 100 Jahren seines Bestehens entfalten konnte. 
Das „Dazwischen“ hatte für viele Fachvertreter*innen durchaus auch Nachteile, die sie 
mit vielen Kolleg*innen der Regionalstudien („area studies“) teilen: Die Anerkennung 
der eigenen fachlichen (in diesem Fall theologischen) Leistung war manchmal in den 
Bezugsbereichen außerhalb der akademischen Theologie größer als im eigenen Kolle-
gium. Auch junge Wissenschaftler*innen, die teilweise aus den Kirchen der östlichen 
Traditionen selbst kamen, musste ihre akademischen und pastoralen Karrierechancen 
realistischerweise als begrenzt einschätzen, wenn ihre ostkirchenkundliche Schwer-
punktsetzung zu sehr aus dem Raster der theologischen Kernfächer herausfiel. Als Re-
aktion darauf gründeten Ostkirchenkundler*innen 2001 die „Gesellschaft zum Studium 
des Christlichen Ostens“ (GSCO) als Fachgesellschaft im deutschsprachigen Bereich, um 
einen konfessionsübergreifenden und interdisziplinären Austausch- und Förderungs-
raum zu schaffen. In ihr fanden auch die nach den 1990ern entstandenen Professuren 
für orthodoxe Theologie in Münster und München und der einzigartige religionswissen-
schaftliche Lehrstuhl mit Schwerpunkt Orthodoxes Christentum an der Universität Er-
furt einen fruchtbaren Resonanzraum.  
Die interdisziplinäre Vielfalt dieser Gesellschaft unterstreicht die Brückenfunktion der 
Ostkirchenkunde, die letztendlich ein Forschungsfeld eröffnet, welches anders theolo-
gisch nicht darstell- und nur schwer kommunizierbar sein würde. Dies zeigt sich beson-
ders da, wo Krisen des Fachs eine gemeinsame Stimme brauchen, etwa angesichts der 
„alarmierenden“ (GSCO/DGO 2024) Nachricht über die Streichung der bereits erwähn-
ten einmaligen Professur für Religionswissenschaft (Orthodoxes Christentum) an der 
Universität Erfurt im Winter 2024. Die GSCO konnte in diesem Fall gemeinsam mit der 
Fachgruppe Religion der Deutschen Gesellschaft für Osteuropakunde (DGO) öffentlich 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   173 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

Stellung beziehen, wo sich andere „eindeutige“ Fächer wie die Philosophie (wo die Pro-
fessur angesiedelt ist) oder die Theologie weniger zuständig oder betroffen fühlten. Die 
Stellungnahme soll hier ausführlicher zitiert werden, weil sie das „Dazwischen“ des 
Fachs in besonders kondensierter Form wiedergibt: 

„Die politischen und gesellschaftlichen Entwicklungen in Osteuropa, hier insbe-
sondere der seit dem 24.02.2022 laufende vollumfängliche Angriffskrieg Russ-
lands gegen die Ukraine, haben die Relevanz der Osteuropakunde erneut mit aller 
Dringlichkeit vor Augen geführt. (…) Es gibt in der deutschen Öffentlichkeit ein er-
hebliches Informationsdefizit bezüglich Osteuropas, dem sachkundig nur auf der 
Grundlage solider Forschung begegnet werden kann. Dafür bedarf es Professuren 
an deutschen Universitäten, die dieser Aufgabe gewidmet sind und über die Ge-
schichte und Kultur Osteuropas informiert Auskunft geben können. (…) Da hier 
ein breiter Ansatz in Forschung und Lehre vertreten wird, deckt die Professur nicht 
nur das orthodoxe Christentum in seinen vielfältigen Facetten (Geschichte, Dog-
matik, Liturgie etc.) ab, vielmehr wird es hier auch als Mehrheits- wie auch als 
starke Minderheitsreligion in seiner kulturprägenden Bedeutung für viele Staaten 
Osteuropas in den Bick genommen. Einzigartig wird die Professur für Orthodoxes 
Christentum an Ihrer Universität dadurch, dass hier die Erforschung im Kontext 
der Religionswissenschaft an einer Philosophischen Fakultät geschieht. Auf diese 
Weise wird eine sozial- und kulturwissenschaftliche Außenperspektive möglich, 
die es erlaubt, auch kritische Themen wie das Verhältnis des orthodoxen Chris-
tentums zur Moderne ohne vorgängige apologetische Interessen zu untersu-
chen.“ 

Trotz dieser breiten, theologischen, interdisziplinären, und gesellschaftspolitischen Re-
levanz des Fachs illustriert genau dieser Fall den schon 2013 von Karl Pinggéra beschrie-
benen Niedergang eines Fachs, das sich über 100 Jahre „zwischen allen Stühlen“ be-
wegt hat und dem deswegen auch besonders geräuschlos Lehrstühle abhanden-
kommen können. 

2. Konkretisierung: Aktuelle Spannungsfelder und Zwischenräume 

Auf der Grundlage der so beschriebenen Prekarität der Ostkirchenkunde lassen sich ei-
nige Spannungsfelder skizzieren, in denen sich das Fach, vor allem aber die Wissen-
schaftler*innen mit dem Profil ostkirchenkundlicher Forschung befinden. Diese Span-
nungen werden verstärkt durch akute politische und gesellschaftliche Entwicklungen in 
den Regionen, von denen die theologische akademische Forschung nicht abstrahieren 
kann. Das gilt ausdrücklich nicht nur für die Forschenden, die aufgrund der Geschichte 
ihrer Lehrstühle oder dem Profil der aktuellen Professuren gegenwartsbezogene 
Schwerpunkte setzen. Es gilt auch für diejenigen, die in ihrer kirchengeschichtlichen, 
patristischen, liturgischen oder kirchenrechtlichen Forschung und Lehre auf die enge 



174 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

Zusammenarbeit mit Kolleg*innen und Studierenden in den Ursprungsländern des öst-
lichen Christentums angewiesen sind – und damit tatsächlich in unterschiedlicher In-
tensität alle Forschenden und Lehrenden zu Themen der Ostkirchenkunde und, wenn 
man gerade die pastoralen Themen der veränderten Konfessionslandschaft in Deutsch-
land theologisch ernst nimmt, die Theologien als Ganze. 

Theologie und Politik 

Ein erstes und sicher besonders großes Spannungsfeld entsteht zwischen der theologi-
schen Grundlagenforschung und tagesaktuellen politischen Entwicklungen. Wie schon 
in der kurz dargestellten Geschichte des Fachs ist die Ostkirchenkunde von Anfang an 
in einem Wechselverhältnis mit den aktuellen gesellschaftlichen Entwicklungen in den 
Ländern und Regionen, in denen die Kirchen des christlichen Ostens verwurzelt sind. 
Politische Ereignisse wie die Bolschewistische Revolution 1917/18, die Weltkriege, Re-
volutionen und gewaltsame Konflikte im Nahen Osten und Nordafrika, die postsozialis-
tische Transformation in Ost-, Mittelost- und Südosteuropa und auch die damit verbun-
denen Migrationsströme und neuen Begegnungsräume mit Christ*innen aus diesen 
Regionen – all dies sorgte gesellschaftlich, kirchlich und akademisch für ein erhöhtes 
Interesse an den Christentümern der jeweiligen Länder. Für die akademische Theologie 
und die Forschenden in dem Bereich war und ist das ein Relevanzgewinn, der außerdem 
auch unter Studierenden und jungen, oft politisch engagierten Wissenschaftler*innen 
zu größerer Interdisziplinarität motiviert.  
Allerdings entsteht dadurch auch ein enormer Druck, die unterschiedlichen Anforde-
rungen und Anfragen in einem angemessenen Verhältnis zur Grundlagenforschung zu 
halten und diese nicht in tagesaktuellen Einschätzungen und dem Monitoring der Lage 
aufzulösen. Nicht viele theologische Disziplinen und nicht viele theologische For-
schungsfelder haben die Chance und stehen vor der Herausforderung, mit ihren Er-
kenntnissen und Einsichten ein interessiertes Publikum jenseits der eigenen Fachcom-
munity zu erreichen. Der Preis dafür ist ein Maß an notwendiger Vereinfachung von 
äußerst komplexen Zusammenhängen, das häufig an die Grenzen des wissenschaftlich 
Verantwortbaren gerät. Zum Preis gehört auch – wie oft beim Verlassen der eigenen 
fachwissenschaftlichen Komfort-Zone – die Konfrontation mit einem großen Maß an 
sachlicher und unsachlicher Kritik, fachlicher Delegitimation und mangelnder kollegia-
ler Solidarität. Denn wer sich an die Grenzen der fachwissenschaftlichen Gemeinschaft 
bewegt oder sie sogar überschreitet und dann möglicherweise kritisch aus der Außen-
sicht anfragt, kann meistens nicht mit öffentlich sichtbarer Unterstützung rechnen. 

Krieg und Frieden 

Ein zweites Spannungsfeld schließt nahtlos an das Feld von Theologie und Politik an, ist 
jedoch spezifischer an ein bestimmtes Forschungsfeld gebunden: das Spannungsfeld 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   175 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

zwischen Krieg und Frieden. Die Verknüpfung von Ostkirchenkunde und theologischer 
Friedensforschung entstand erstmalig und bis heute einzigartig am Ökumenischen 
Institut der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Münster 1999. Zuvor 
hatte Prof. Dr. Heinz-Günther Stobbe mit der Denomination für „Ökumenik und Frie-
densforschung“ einen Brückenschlag gewagt zwischen der von ihm und Peter Lengsfeld 
erarbeiteten systematisch-theologischen Struktur- und Machtkritik Ökumenischer The-
ologie einerseits und den Erschütterungen der Friedensethik durch die Golfkriege an-
dererseits. Mit den jugoslawischen Auflösungskriegen in den 1990er-Jahren erreichte 
die friedensethische Debatte auch den weiteren theologischen und kirchlichen Raum 
und Europa und stellte die Friedenssicherheit infrage, die mit dem Ende des Kalten Krie-
ges in den westlichen theologischen Sozialethiken Einzug gehalten hatte. Als Thomas 
Bremer ab 1999 den Lehrstuhl übernahm und um die Ostkirchenkunde ergänzte, ver-
banden sich so zwei Themenfelder in einer Weise, die sowohl für die Theologien als 
auch für die Friedens- und Konfliktforschung einmalig war. Diese Verbindung erwies 
sich als äußerst wertvoll für beide Bereiche, was sich an der interdisziplinären Anerken-
nung und der wissenschaftlichen und breiten öffentlichen Nachfrage der Expertise zu 
diesem Themenfeld zeigte.  
Im Zuge der russischen Aggression gegen die Ukraine seit 2014 bzw. der russisch-ortho-
doxen Infragestellung der westlichen – auch kirchlich-ökumenischen – Menschen-
rechts- und Demokratieorientierung wurde die Notwendigkeit dieser Brücke zwischen 
ökumenischer Theologie, Ostkirchenkunde und sozialwissenschaftlicher Forschung 
noch bedeutsamer. Das theologische Verständnis der Verflechtung religiöser und (na-
tional-)staatlicher bzw. kulturell-zivilisatorischer Identitäten erweitert die rein sicher-
heitspolitischen oder ökonomischen Perspektiven auf den militärischen und den hybri-
den Krieg. Ebenso schärfen die politikwissenschaftlichen und auch die militärischen 
Einsichten den Blick für die Gefahren und Abgründe der Ideologisierung der christlichen 
Theologien und sie lassen die Theologien aufmerksam werden für die realen, politi-
schen Gefahren einer solchen Vereinnahmung, die keineswegs nur für den orthodoxen 
Kontext Osteuropas nachweisbar ist.  
Diese gegenseitige interdisziplinäre Bereicherung führt jedoch gleichzeitig zu einer grö-
ßeren Konflikthaftigkeit mit der traditionellen theologischen Friedensethik, die im 
Sinne der Friedensbewegung und einer christlichen Priorisierung von Gewaltlosigkeit 
nachvollziehbare Schwierigkeiten mit den Realitäten der neuen Kriegsführung hat. Die 
Vertrautheit mit den sehr konkreten Kriegsrealitäten, die sich bei fast allen Vertre-
ter*innen der Ostkirchenkunde durch die direkten Kontakte mit Kolleg*innen aus der 
Kriegsregion seit den ersten Stunden des russischen Angriffskrieges ergeben hat, be-
gründet eine große Skepsis gegenüber pazifistischen Slogans einiger Teile der Friedens-
bewegung. Wissenschaftler*innen, die mit den Kirchen und dem Kontext vertraut sind, 
befinden sich in einem ständigen Abwägen zwischen theologisch-kontextuell begrün-
deten und auch schlicht solidarischen Aussagen zum Krieg, die jedoch als „Kriegshetze“ 
gelesen werden könnten, und einer konsequent pazifistischen Auslegung der 



176 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

christlichen Friedensbotschaft, die von den Kolleg*innen und Freunden vor Ort als In-
fragestellung ihres unbedingten Rechts zur Selbstverteidigung verstanden werden 
könnte. Das eine gegen das andere auszuspielen, scheint auch aus (wissenschafts-)ethi-
scher Sicht keine Option zu sein, allerdings führt dies zu großen persönlichen und fach-
lichen Spannungen. 
Daneben birgt die indirekte Involvierung in das tägliche Erleben eines Krieges in Regio-
nen, die die Forschenden selbst gut kennen und mit denen sie Freundschaften und Kol-
legialität verbinden, große persönliche Herausforderungen. Die Konflikte zwischen den 
am Krieg beteiligten Kirchen in Russland und der Ukraine etwa erfordern von vielen 
Wissenschaftler*innen Positionierungen, die in der Kriegssituation nie ausschließlich 
auf der Grundlage konfessionskundlicher oder kirchenrechtlicher Bewertungen be-
stimmt werden können, sondern persönliche Beziehungen zu Kolleg*innen, deren Ge-
fährdung durch bestimmte kirchenkritische Aussagen der deutschen Kolleg*innen oder 
die internationale Wahrnehmung der Kirche und ihrer Vertreter*innen auch in Betracht 
ziehen müssen. Die unbedingte Solidarität mit den Opfern des Krieges als ethische For-
derung kann in eine Spannung zu notwendiger Kritik oder guter wissenschaftlicher Pra-
xis führen. 
Russlands Kriegsführung hat schließlich eine ganz neue Dimension der wissenschaftli-
chen Forschung zu einem akuten Kriegskontext eröffnet. Einerseits zielt Russland aus-
drücklich auf eine Unterbindung akademischer Beziehungen und verlässlicher kollegia-
ler Netzwerke nach Westeuropa. Wissenschaftliche Einrichtungen wie das Zentrum für 
Osteuropa- und internationale Studien ZOiS oder die Deutsche Gesellschaft für Osteu-
ropakunde DGO wurden durch das russische Justizministerium zu ausländischen Agen-
ten, unerwünschten und extremistischen Organisationen erklärt (ZOiS 2024; DGO 
2024). Damit kann jegliche wissenschaftliche Zusammenarbeit mit Wissenschaftler*in-
nen dieser Organisationen, die Teilnahme an Konferenzen oder Publikationen zu einer 
Gefahr für russische Wissenschaftler*innen oder deren Familien in Russland selbst wer-
den. Die Autorin dieses Beitrags ist selbst affiliierte Wissenschaftlerin am ZOiS und Co-
Sprecherin der Fachgruppe Religion der DGO: Reisen auch auf persönliche Einladung 
durch Kirchen oder kirchliche Bildungseinrichtungen oder öffentlich sichtbare Koope-
rationen mit langjährigen Kolleg*innen sind für mich nahezu unmöglich geworden. 
Ein Austausch mit Kolleg*innen der theologischen und anderer wissenschaftlicher Ein-
richtungen in Russland ist so äußerst schwierig. Auch das Publizieren von Artikeln ist 
durch diverse Sicherheitsvorkehrungen beidseitig sehr umständlich, viele Fakten kön-
nen aus Sicherheitsgründen nicht für Publikationen genutzt werden. Auf diese Weise 
verschließt sich jedoch auch der Zugang zur genuinen Forschungsregion – verlässliche 
Forschungsdaten in welcher Form auch immer sind damit grundsätzlich nur noch äu-
ßerst schwer zugänglich, was für eine wissenschaftliche Disziplin, die sich essenziell zwi-
schen Ländern und kirchlichen Kontexten hin- und her bewegen muss, verheerende 
Folgen hat. Die Wissenschaft an sich – auch die theologische – ist in diesem Fall 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   177 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

zwischen die Fronten geraten, auch wenn sich ein solcher Vergleich aufgrund der Grau-
samkeit des Krieges und der Folgen für die Opfer verbietet.  

Forschungsethik 

Ein drittes Spannungsfeld ist in diesem Zusammenhang mit dem Stichwort Forschungs-
ethik zu umschreiben und bringt weitere Aspekte des „Dazwischen“ der ostkirchlichen 
Forschung zu gegenwartsbezogenen Themenbereichen zum Ausdruck. Hier sei einer-
seits auf eine Problematik hingewiesen, die u. a. von mir in einem ZOiS-Report zu for-
schungsethischen Fragestellungen der Osteuropa-Wissenschaft dargestellt wurde und 
die hier zitiert werden soll:  

„Als die ukrainische Politik im Herbst 2022 Religion als Thema der Sicherheits-
strategie des Landes in der Verteidigung gegen Russland aufgriff, wurden be-
stimmte Forschungsergebnisse aus meinem Fachbereich – der Ostkirchenkunde 
– brisant. Das Verhältnis von Kirche und Politik ist für die orthodoxen Kirchen 
eine besondere Herausforderung. Religionsfreiheit ist ein zentrales Thema ukrai-
nischer Kolleg*innen in der Menschenrechtspolitik und gleichzeitig ein bedeu-
tendes Propagandainstrument Russlands, um die orthodoxen Kirchen in beiden 
Ländern gegeneinander auszuspielen. Angesichts der zunehmenden Versicher-
heitlichung (‚Securitization‘) der Religionsthematik wurden Theolog*innen im-
mer öfter gebeten, die Situation zu kommentieren. Eine Kritik der Politik eines 
Landes, das sich in einem existentiellen Verteidigungskampf gegen den Vernich-
tungswillen des Nachbarlandes mit allen Mitteln wehren muss, ist äußerst hei-
kel. In unserem Themenfeld wird das durch die gezielte russische Propaganda 
verstärkt, die gerade mit dem Schutz der Religionsfreiheit die eigene militärische 
Gewalt legitimieren will. Jede offene Kritik der ukrainischen Religionspolitik be-
deutete ein Geschenk für den Angreifer, genauso wie jede neue Nachricht über 
ein beschlagnahmtes Kloster in der Ukraine. Die Diskussionen zwischen Kirchen-
vertretern und Gläubigen in den sozialen Netzwerken und ukrainischen Medien 
wurden immer hitziger und es war fraglich, ob eine wissenschaftlich argumentie-
rende, differenzierte Position überhaupt nützlich sein könne. Ukrainische Kol-
leg*innen hatten große Sorgen angesichts dieser Entwicklungen, äußerten sich 
jedoch nicht öffentlich. Gerade aus dem Ausland erschien eine Kritik als un-
ethisch.  
Nach verschiedenen Fachbeiträgen brachten Thomas Bremer und ich schließlich 
die Problematik mit einem FAZ-Gastbeitrag in die deutsche Öffentlichkeit. Die 
dabei notwendige Zuspitzung sorgte für eine kontroverse Diskussion, bei der uns 
besonders Vertreter*innen der ukrainischen Think-Tank-Community und Zivilge-
sellschaft vorwarfen, die Rolle der Kirchen falsch einzuschätzen und der Ukraine 
zu schaden.  
Aus der Ukraine gab es in der Folge allerdings auch mehrfache Anfragen zu 



178 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

ausführlicheren Einschätzungen zur Umsetzung von Religionsfreiheit und Sicher-
heitspolitik. Die internationale Aufmerksamkeit für die komplexen religions- und 
sicherheitsrechtlichen Prozesse in der Ukraine wuchsen und im Land selbst 
wurde ein sehr radikales Vorgehen zunächst verlangsamt. Sowohl die differen-
zierte wissenschaftliche Auseinandersetzung als auch die öffentlichkeitswirk-
same Zuspitzung waren darum wichtig“ (Frieß & Hoffmann 2024, 14f.) 

Was hier zum Ausdruck kommt, ist auch jenseits der aktuellen Situation eines akuten 
Krieges nicht banal: Forschungsergebnisse können in bestimmten gesellschaftlichen 
oder politischen Situationen immer auch propagandistisch oder anders unlauter (Stich-
wort „dual-use“) verwendet werden. Gerade Forschungen, die sich zwischen die 
scheinbar klaren Grenzen bestimmter fachlicher oder politischer Zuständigkeiten be-
wegen, unterliegen dieser Gefahr, da sie gleichzeitig nicht auf der Grundlage eindeuti-
ger fachlicher Standards durch die eine oder andere Seite abgesichert werden können. 
Eine andere und abschließende Dimension des forschungsethischen Dazwischens führt 
auf die ökumenische Dimension der Ostkirchenkunde zurück. Gerade die Forschungen 
zu der Verstrickung von Politik und Kirche in den zuvor sowjetisierten Ländern und Ge-
sellschaft verdeutlichen, dass ökumenische Beziehungen auch gezielt genutzt wurden, 
um politische Strategien durch kirchliche Strukturen zu tarnen. Solche Erkenntnisse 
sind überaus heikel in einem ökumenischen Paradigma der Hermeneutik des Vertrau-
ens. Viele ökumenische Beziehungen auf den unterschiedlichen Ebenen des ökumeni-
schen Dialogs leben von langjährigen Beziehungen zwischen Personen. Aus dem ost-
kirchlichen Raum ist die Zahl der im ökumenischen Gespräch beteiligten Personen 
jedoch begrenzt, da Ökumene nach wie vor keine Priorität der Kirchen in Ausbildung 
und Kirchenorganisation hat. Nicht nur der russische Angriffskrieg gegen die Ukraine, 
sondern auch die Debatte um internationale christliche rechte Netzwerke haben unter 
Ostkirchenkundler*innen das Bewusstsein dafür geschärft, dass auch ökumenische Be-
ziehungen missbraucht werden können um politische Ziele zu verfolgen, destruktive 
Netzwerke zu knüpfen und bestimmte ökumenische Standards zu unterwandern (Els-
ner 2023). Dies hat auf der Seite der ökumenisch engagierten Wissenschaftler*innen 
zu einer gewissen Vorsicht im ökumenischen Miteinander geführt, die nicht mit Ver-
schwörungstheorien oder Paranoia verwechselt werden sollte. Inwieweit jedoch diese 
regionalspezifische Skepsis aus der Wissenschaft auch innerhalb der ökumenischen In-
stitutionen ernstgenommen und verarbeitet wird, ist fraglich. 
Erinnert sei hier an den Aufruf von Katharina Kunter, Professorin für Kirchengeschichte 
an der Universität Helsinki, und Ellen Ueberschär, evangelische Theologin und damals 
Vorständin der Heinrich-Böll-Stiftung (Berlin), die Russische Orthodoxe Kirche aus dem 
Ökumenischen Rat der Kirchen auszuschließen, da diese den russischen Angriffskrieg 
ausdrücklich legitimiert und unterstützt (Kunter & Ueberschär 2022). Diese Hermeneu-
tik des Verdachts scheint im ökumenischen Miteinander zunächst unangebracht: theo-
logisch-dogmatisch kann man sich auf die Rigidität der dogmatischen Methoden 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   179 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

einigen, an deren Wert die Integrität der jeweiligen Delegationsmitglieder nichts än-
dert. Auf der Ebene der zwischenkirchlichen Beziehung wiegt das Argument des ver-
lässlichen Dialogs zugunsten der zu erreichenden Einheit schwerer als eventuelle zeit-
weise oder personengebundene Schwierigkeiten. Das Einbringen von moralischen oder 
vor allem auch sicherheitspolitischen Zweifeln kann zusätzlich mühsam erworbenes 
Vertrauen zerstören und als unlauterer Eingriff in die Entscheidungen einer eigenstän-
digen Kirche führen. Die Kriterien guter wissenschaftlicher Praxis und auch die Verant-
wortung für mögliche Opfer und für die Redlichkeit des Dialogs an sich sprächen jedoch 
dafür, hier anders zu entscheiden und den ökumenischen Konsens zu stören. 
Schließlich betrifft die Frage der Forschungsethik auch die fachliche Betreuung von Stu-
dierenden, wenn diese selbst orthodoxe Gläubige sind. Einerseits ist es ein Gebot der 
wissenschaftlichen und ökumenischen Redlichkeit, diesen Studierenden jegliche Mög-
lichkeit eines wissenschaftlichen Abschlusses zu geben, die sie eventuell in ihren Hei-
matkirchen aus verschiedenen Gründen nicht haben. Aber ganz grundsätzlich bleibt die 
Position einer*eines katholischen Theolog*in im Verhältnis zu den Ostkirchen ambiva-
lent: Sind die Kirchen und ihre Gläubigen Forschungsobjekt oder Forschungssubjekt? 
Mit welchem Recht tragen katholische oder evangelische Wissenschaftler*innen ihre 
Wahrnehmung der anderen Kirchen in Fachgremien und Podien, obwohl sich diese Kir-
chen und ihre Theologien selbst vertreten könnten?  

3. Ausblick 

Mit dieser Frage schließt sich der Kreis zum Anfang des Beitrags. Nicht aus Zufall macht 
Karl Pinggéra in seinem Text zum Aufstieg und Niedergang der Ostkirchenkunde deut-
lich, dass der Aufstieg in einem direkten Zusammenhang mit dem Aufkommen der öku-
menischen Bewegung und dem Interesse an den damals noch fremden Kirchen stand. 
Die Krise der Ökumene, die sich seit 2013 sicher nicht grundsätzlich verändert hat, so-
wie das Zusammenfließen von christlichen Kirchen in Deutschland und Europa insge-
samt haben letztendlich beide Gründe für das Bestehen dieses Grenzfachs beseitigt. Ist 
das „Dazwischen“ nicht mehr notwendig, weil sich die Seiten zu stark verändert haben? 
Es wäre angesichts der enormen Relevanz der religiös-politischen Verstrickungen ge-
rade in den Ländern mit bedeutenden Kirchen des christlichen Ostens sicher falsch, der 
Ostkirchenkunde und ihrer Brückenfunktion das Existenzrecht abzusprechen (auch 
wenn die massiven Kürzungen von Professuren und Forschungskontexten des Fachs in 
den vergangenen Jahren diesen Schluss zulassen). Zusätzlich kann gerade die Einladung 
aus der Pastoraltheologie, hier einen Hinweis auf die Neubestimmung der Relevanz des 
Fachs bieten. Denn die gesellschaftlichen Veränderungen in Deutschland selbst und mit 
ihnen die Veränderungen der konfessionellen Landschaft brauchen genau ein solches 
theologisches Fach, das den Blick für die Präsenz der „fremden“ christlichen 



180 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

Konfessionen schärft und die traditionelle Engführung auf den evangelisch-katholi-
schen Dialog auflöst.  
Die Kirchen des christlichen Ostens sind die drittgrößte Kirche in Deutschland – und im 
Unterschied zu den Volkskirchen wächst ihre Gemeinschaft. Die lang etablierten Netz-
werke der Ostkirchenkunde mit den Herkunftsländern und -kirchen der Gläubigen aus 
den byzantinischen und altorientalischen Traditionen stellen den fachlichen Kontext 
dar, in den sich die Pastoraltheologie einbringen und anfragen lassen kann. Das würde 
auch die Chance bieten, sich pastoraltheologisch durch die traditionellen liturgischen, 
hagiografischen und spirituellen Ausdrucksformen der Menschen inspirieren zu lassen. 
Gerade auch die historischen Erfahrungen dieser Kirchen in säkularen oder muslimisch 
geprägten Umfeldern, ihre Erfahrung im Umgang mit Gewalt und politischen Ideologien 
sind nicht nur durch die Optik der Viktimisierung zu lesen, sondern bieten auch einen 
Lern-Kontext, der den eurozentristischen Blick weiten kann. Fürs Brückenbauen hat die 
Ostkirchenkunde in den vergangenen Jahrzehnten breite Kompetenzen erworben, sie 
bringt sie gern in den theologischen Diskurs ein. 

 

Literaturverzeichnis 

DGO (2024). DGO in Russland als „extremistische Organisation“ gelistet, 30.7.2024, abrufbar unter 
https://dgo-online.org/informieren/aktuelles/dgo-russland-extremistische-organisation/ 
[17.11.2025] 

DGO (2023). Wiedervorlage beim nächsten Krieg? Zur Relevanz und Zukunft der Ostkirchenkunde. Be-
richt Fachgruppentagung 2023, Rundbrief der DGO 2/2023, 56–57. 

Elsner, Regina (2023). Ökumene in der Zeitenwende? Russlands Krieg gegen die Ukraine als Zäsur öku-
menischer Selbstverständlichkeit. ET-Studies. 14: 1, 43–63. 

Felmy, Karl Christian (2003). Wozu und zu welchem Behufe treiben wir Ostkirchenkunde? Erfurt: Er-
furter Vorträge zur Kulturgeschichte des Orthodoxen Christentums, 3. 

Frieß, Nina & Hoffmann, Katrin (2024). Osteuropaforschung in der Verantwortung: Forschungsethik 
während Russlands Krieg gegen die Ukraine, ZOiS Report 2, abrufbar unter: https://www.zois-ber-
lin.de/fileadmin/media/Dateien/3-Publikationen/ZOiS_Reports/2022/ZOiS_Report_2_2024.pdf 
[17.11.2025]. 

Kunter, Katharina & Ueberschär, Ellen (2022). Brief an die EKD und ÖRK: Klare Zeichen gegenüber dem 
Moskauer Patriarchat setzen, 3.6.2022, abrufbar unter: https://noek.info/hintergrund/2482-brief-
an-die-ekd-und-oerk-klare-zeichen-gegenueber-dem-moskauer-patriarchat-zu-setzen 
[17.11.2025]. 

Pinggéra, Karl (2013). Ein Jahrhundert Ostkirchenkunde: Aufstieg und Niedergang einer theologischen 
Disziplin. Zeitschrift Osteuropa, 63: 2/3, 103–117. 

https://dgo-online.org/informieren/aktuelles/dgo-russland-extremistische-organisation/
https://www.zois-berlin.de/fileadmin/media/Dateien/3-Publikationen/ZOiS_Reports/2022/ZOiS_Report_2_2024.pdf
https://www.zois-berlin.de/fileadmin/media/Dateien/3-Publikationen/ZOiS_Reports/2022/ZOiS_Report_2_2024.pdf
https://noek.info/hintergrund/2482-brief-an-die-ekd-und-oerk-klare-zeichen-gegenueber-dem-moskauer-patriarchat-zu-setzen
https://noek.info/hintergrund/2482-brief-an-die-ekd-und-oerk-klare-zeichen-gegenueber-dem-moskauer-patriarchat-zu-setzen


Kleines Fach zwischen allen Stühlen   181 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

GSCO/DGO (2024). Stellungnahme der Gesellschaft zum Studium des Christlichen Ostens (GSCO) und 
der Deutschen Gesellschaft für Osteuropakunde (DGO) zur Zukunft der Professur für Religionswis-
senschaft (Orthodoxes Christentum) an der Philosophischen Fakultät der Universität Erfurt. 
27.2.2024, abrufbar unter: https://www.gsco.info/fileadmin/NAchrichten/Stellungnahme_Profes-
sur_Erfurt:GSCO_DGO_27.02.2024.pdf [17.11.2025]. 

Stobbe, Heinz-Günther (1984). Kirchliche Strukturen, Ökumene und Weltfrieden. Studien zur ekklesio-
logischen Problematik in der theologischen Friedensforschung, Münster (unveröffentl. Habilitati-
onsschrift, 505 S.) 

ZOiS (2024). Einstufung der DGO als „unerwünschte ausländische Organisation“ in der Russischen Fö-
deration. 6.3.2024, abrufbar unter https://www.zois-berlin.de/ueber-uns/aktuelles/archiv-
2024/einstufung-der-dgo-als-unerwuenschte-auslaendische-organisation-in-der-russischen-foede-
ration [17.11.2025]. 

 
Dr. Regina Elsner, Professorin für Ostkirchenkunde und Ökumenik 
Ökumenisches Institut, Universität Münster 
Robert-Koch-Str. 29 
48149 Münster 
+49 (0) 251 83 31991 
regina.elsner(at)uni-muenster(dot).de 
https://www.uni-muenster.de/FB2/personen/oekumene/abt2/elsner.html  
ORCID: 0000-0002-0113-4954 

 
 

https://www.gsco.info/fileadmin/NAchrichten/Stellungnahme_Professur_Erfurt:GSCO_DGO_27.02.2024.pdf
https://www.gsco.info/fileadmin/NAchrichten/Stellungnahme_Professur_Erfurt:GSCO_DGO_27.02.2024.pdf
https://www.zois-berlin.de/ueber-uns/aktuelles/archiv-2024/einstufung-der-dgo-als-unerwuenschte-auslaendische-organisation-in-der-russischen-foederation
https://www.zois-berlin.de/ueber-uns/aktuelles/archiv-2024/einstufung-der-dgo-als-unerwuenschte-auslaendische-organisation-in-der-russischen-foederation
https://www.zois-berlin.de/ueber-uns/aktuelles/archiv-2024/einstufung-der-dgo-als-unerwuenschte-auslaendische-organisation-in-der-russischen-foederation
https://www.uni-muenster.de/FB2/personen/oekumene/abt2/elsner.html


 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9318 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 183–190 

Christine Feld 

Innovativ & partizipativ 
Der Freiburger Pastoralkurs für ehrenamtlich Engagierte 

als Modell für eine zukunftsfähige Pastoral 
Abstract 

Der Beitrag reflektiert die Neuausrichtung des Freiburger Pastoralkurses für ehrenamtlich Engagierte in 
der Erzdiözese Freiburg und fragt nach deren pastoraltheologischer Bedeutung. Auf der Grundlage ei-
nes partizipativen Entwicklungsprozesses entstand ein modulares Kurskonzept, das Charismenorientie-
rung, Ekklesiologie, kontextuelle Projektentwicklung und gemeinschaftliches Lernen miteinander ver-
bindet. Der Beitrag arbeitet heraus, welches Potenzial partizipativ und iterativ gestaltete Lernwege für 
die Stärkung theologischer Deutungsfähigkeit, Handlungskompetenz und geistlicher Selbstverortung 
ehrenamtlich Engagierter besitzen. Der Pastoralkurs wird als Lernort beschrieben, an dem Kirche als 
dialogische, kontextuelle und lernende Gemeinschaft erfahrbar werden kann. Partizipation erscheint 
dabei nicht primär als didaktisches Mittel, sondern als ekklesiologisch relevante Praxis kirchlicher Er-
neuerung. 

The article offers a pastoral-theological reflection on the redesign of the Freiburg Pastoral Course for 
lay volunteers in the Archdiocese of Freiburg, attending to its significance for contemporary ecclesial 
practice. Emerging from a participatory development process, the modular course design integrates 
charism-based formation, ecclesiology, contextually grounded project work, and colearning. The article 
explores the formative potential of participatory and iterative learning pathways to enhance theological 
interpretation, pastoral agency, and the spiritual self-location of lay volunteers within their contexts of 
practice. The pastoral course is framed as a learning space in which the Church may be experienced as 
a dialogical, contextual, and learning community. Participation is therefore understood not merely as a 
pedagogical technique but as an ecclesiologically significant mode of ecclesial formation and renewal. 

Einleitung 

„Also, wenn wir in der Kirche immer so arbeiten würden, mit so vielen Post-its, Rollen-
spielen und verrückten Ideen wie ,was würde Batman tun‘ wäre das schon cool.“ Diese 
Rückmeldung von Eva S. während einer Co-Creation-Session hat uns besonders gefreut, 
weil sie genau das auf den Punkt bringt, was wir mit der Weiterentwicklung des Pasto-
ralkurses erreichen wollen: eine Kirche, die gemeinsam lernt, die Menschen ernst 
nimmt, die kreativ, partizipativ und lebensnah gestaltet ist und bei der Freude und Ent-
deckerlust ausdrücklich dazugehören. 
Der Freiburger Pastoralkurs blickt auf eine über fünfzigjährige Geschichte zurück. Er ist 
ein Qualifizierungsformat für ehrenamtlich Engagierte. Inspiriert vom Zweiten Vatika-
nischen Konzil, wurde der Kurs 1972 von Mitarbeiter*innen der Erzdiözese Freiburg ins 
Leben gerufen, um ehrenamtlich engagierten Christ*innen Grundlagen in Theorie und 
Praxis für ihr pastorales Handeln zu vermitteln. Ziel war es, Menschen, die in der Kirche 



184 Christine Feld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 183–190 DOI: 10.17879/zpth-2025-9318 

Verantwortung übernehmen, in ihrem Engagement zu stärken und zu begleiten. Im 
Laufe der Jahrzehnte wurde der Kurs mehrfach angepasst, meistens schrittweise und 
ohne seine Grundstruktur wesentlich zu verändern. Der Pastoralkurs ist seit Jahrzehn-
ten ein fester Bestandteil der pastoralen Bildung ehrenamtlich Tätiger in der Erzdiözese 
Freiburg, zugleich ist er ein Spiegel einer Zeit, deren gesellschaftliche und kirchliche Vo-
raussetzungen sich grundlegend gewandelt haben. 
Da ehrenamtlich Engagierte in zahlreichen kirchlichen Praxisfeldern eine immer grö-
ßere Verantwortung tragen, wächst der Bedarf an tragfähigen Formen pastoraler und 
theologischer Qualifizierung. In diesem Kontext versteht sich der Freiburger Pastoral-
kurs als ein Lern- und Entwicklungsraum, der ehrenamtlich Engagierte stärkt und sie 
befähigt, in Gemeinden und Sozialräumen wirksam zu handeln. Seine konsequente 
Ausrichtung auf Partizipation, praxisorientierte Lernprozesse und innovative Methoden 
setzt dabei neue Maßstäbe in der Engagementförderung. 
Das für den Pastoralkurs verantwortliche Team besteht aus vier Personen mit unter-
schiedlichen Aufgaben. Insgesamt stehen uns 110 % Stellenprozenten für die Entwick-
lung und Durchführung des Kurses zur Verfügung. Seit Ende 2019 leite ich das Referat 
„Pastorale Weiterbildung“ am Institut für Pastorale Bildung und bin für den Kurs zu-
ständig. Wir haben den Kurs in den letzten Jahren kontinuierlich durchgeführt und 
punktuell weiterentwickelt; 2023 erhielt der Kurs ein neues grafisches Erscheinungs-
bild.  
Anfang 2024 wurde uns deutlich, dass diese inkrementellen Anpassungen nicht ausrei-
chen, da die gesellschaftlichen Veränderungen sowie die aktuellen kirchlichen Heraus-
forderungen tiefgreifendere Innovationen erfordern. Uns wurde bewusst, dass ein blo-
ßes Modernisieren des Bestehenden die drängenden Fragen der sich verändernden 
Kirche und Welt nicht beantworten. Wir wollten nicht nur darüber nachdenken, wie wir 
reagieren könnten, sondern es mit einem partizipativen, kreativen und theologisch fun-
dierten Ansatz praktisch ausprobieren. 

Der Entwicklungsprozess 

Wir haben uns entschieden, den gesamten Entwicklungsprozess des Kurses im Rahmen 
eines Design Sprints neu zu gestalten. Diese Methode, die auf dem Design Thinking ba-
siert, wird seit einiger Zeit auch im Bildungs- und Sozialwesen erfolgreich eingesetzt. Sie 
bietet einen klar strukturierten Rahmen, um in kurzer Zeit Probleme zu verstehen, 
Ideen zu entwickeln und in prototypische Lösungen zu überführen (vgl. Knapp, Zeratsky 
& Kowitz 2016). In der Logik des Design Thinking, wie sie zum Beispiel Gerstbach (2016) 
beschreibt, steht dabei weniger die perfekte Lösung im Vordergrund als ein iterativer 
Lernprozess, in dem Annahmen gemeinsam mit Vertreter*innen der Zielgruppen über-
prüft und Perspektiven erweitert werden. Für uns bedeutet dies, dass wir nicht länger 
über Bedürfnisse, Erwartungen und Erfahrungen unserer Zielgruppen sprechen, 



Innovativ & partizipativ   185 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9318 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 183–190 

sondern sie aktiv in den Prozess einbeziehen. Sie wurden so von Beginn an zu Mitge-
staltenden des neuen Kurskonzeptes. 
Unsere Ausgangsfragen im Sprint zielten darauf, wie der Pastoralkurs so weiterentwi-
ckelt werden kann, dass er den inhaltlichen Anforderungen von Kirche und Gesellschaft 
ebenso gerecht wird wie den veränderten Bedürfnissen der Teilnehmer*innen. Zu-
gleich beschäftigte uns, wie Lernprozesse gestaltet sein müssen, damit ehrenamtlich 
Tätige durch den Kurs ermächtigt, sprachfähig und handlungsfähig werden. Darüber 
hinaus rückte die Frage nach der Bedeutung pastoralen Engagements in einer zuneh-
mend säkularen Gesellschaft in den Blick, in der religiöse Bezüge weniger selbstver-
ständlich geworden sind. 
Um Antworten auf diese Fragen zu finden, haben wir den Sprint als partizipativen Ent-
wicklungsraum genutzt. In mehreren Zyklen, sogenannten Iterationen, haben wir Ideen 
entwickelt und getestet, Rückmeldungen eingeholt und unser bisheriges Kursformat 
überarbeitet. Schrittweise sind wir so einem neuen und tragfähigen Konzept näherge-
kommen. 
Ein zentrales, effektives und stellenweise sehr unterhaltsames Element dieses Prozes-
ses ist das Prototyping. Prototypen sind nicht perfekt, sie sind, im Gegenteil, absichtlich 
unvollständig, um schnell Feedback zu ermöglichen und Lernprozesse zu fördern.  
Wir haben spielerisch unsere Hypothesen zum neuen Kurskonzept mit unserer Ziel-
gruppe getestet und anhand ihres Feedbacks angepasst und verändert. So entstanden 
innerhalb der Sprint-Woche und in den darauffolgenden Monaten zahlreiche Prototy-
pen des neuen Pastoralkurses, die wir mit insgesamt 70 Personen getestet haben. Die-
ses iterative Vorgehen hat uns nicht nur neue Einsichten in die Bedürfnisse unserer Ziel-
gruppen eröffnet, sondern auch grundlegend unsere Haltung als Verantwortliche 
verändert. Partizipation wurde für uns von einem bisher theoretischen Ideal zu einer 
praktischen Erfahrung. 

Das neue Kurskonzept 

Das Ergebnis dieses Prozesses ist ein Kurs, der inhaltlich, methodisch und spirituell neu 
ausgerichtet ist. Er besteht aus vier Modulen, die aufeinander aufbauend den Lernweg 
der Teilnehmer*innen strukturieren. Modul 1–3 finden jeweils im Monatsabstand statt; 
zwischen Modul 3 und 4 liegt eine viermonatige Praxisphase. Zwischen den Modulen 
werden die Teilnehmenden in kleinen Arbeitsgemeinschaften von Coaches begleitet. 
Im ersten Modul „Teilnehmer*innen entdecken ihr Potenzial“ stehen Selbstwahrneh-
mung, Berufung und Charismen im Mittelpunkt. Die Teilnehmer*innen lernen, ihre Fä-
higkeiten und Leidenschaften zu identifizieren und in Beziehung zu ihrem pastoralen 
Handeln zu setzen. Aktuelle Ansätze zeigen, dass Potenzialentfaltung nicht nur indivi-
duelles Wachstum, sondern auch kirchliche Erneuerung ermöglicht. Die Weiterentwick-
lung der Frischzelle zum Beispiel verbindet Charismenarbeit mit konkreten Übungen 



186 Christine Feld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 183–190 DOI: 10.17879/zpth-2025-9318 

und geistlicher Reflexion (Speckenheuer, Hirsch & Sellmann 2024). Theis (2022) betont, 
dass Charismen als kreative Energie verstanden werden können, die innovative Pro-
zesse unterstützt. Zugleich mahnen Hennecke und Viecens (2022) zu einer verantwor-
teten Anwendung gabenorientierter Pastoral, damit sie nicht bloß vorhandene Struk-
turen stabilisiert.  
Im zweiten Modul „Teilnehmer*innen verstehen, was für sie Kirche ist“ wird ein Refle-
xionsraum eröffnet, in dem unterschiedliche Kirchenbilder sichtbar und erkannt wer-
den. Dabei wird deutlich, dass kirchliches Leben in einer Vielzahl von Formen Gestalt 
gewinnt und nicht allein an traditionelle Orte gebunden ist.  
Die Fresh Expressions of Church, zum Beispiel, verstehen Kirche als etwas, das sich im 
konkreten Lebensraum ereignet, relational wächst und missional orientiert ist (vgl. 
Moynagh 2017). Sein deutschsprachiges Praxisbuch zeigt, wie solche kontextuellen For-
men heute entstehen und begleitet werden können (Moynagh 2024). Ward (2002) be-
schreibt dieses Verständnis als „liquid church“, eine Kirche, die nicht durch ihre Struk-
tur, sondern durch Begegnung, Beziehung und Evangeliumsrelevanz definiert wird. Wie 
Müller (2016) und Bils (2018) hervorheben, sind solche neuen Ausdrucksformen nicht 
einfach zusätzliche Angebote, sondern eigenständige kirchliche Gestalten, die als ekk-
lesiologische Entwicklungsräume dienen, in denen Kirche unter veränderten Bedingun-
gen neu ausprobiert und weiterentwickelt wird. Herrmann und Karcher (2022) greifen 
diese Impulse für den deutschsprachigen Raum auf und zeigen in dem Sammelband, 
wie Fresh X vor Ort konkrete Zugänge zum Glauben eröffnen.  
Im dritten Modul „Projektentwicklung mit Design Thinking“ wird die Brücke zwischen 
theologischer Reflexion und praktischer Innovation geschlagen. Die Teilnehmer*innen 
lernen pastorale Herausforderungen kreativ und nutzerorientiert zu lösen. Das Design 
Thinking bietet dafür ein strukturiertes Vorgehen, das vom Verstehen der Lebenswelt 
über Ideenentwicklung bis hin zu Prototypen führt (vgl. zum Beispiel Lewrick, Link & 
Leifer 2018). Der Fokus liegt darauf, nicht über Menschen zu sprechen, sondern Lösun-
gen gemeinsam mit ihnen zu entwickeln. Die Sprint Logik (vgl. Knapp, Zeratsky & Kowitz 
2017) ermöglicht dabei schnelle, erprobungsorientierte Schritte. Durch diese iterative 
Arbeitsweise entsteht ein Lernraum, in dem Annahmen geprüft und pastorale Ideen 
realitätsnah weiterentwickelt werden können. Klein et al. (2021) betonen, dass Design 
Thinking nicht nur eine Methode, sondern auch eine Haltung ist, die auf Offenheit, Ko-
operation und gemeinsamer Entwicklung basiert.  
Das vierte Modul „Schätze heben und ernten“ schließt den Lernzyklus ab. Hier werden 
die im Kurs gewonnenen Erfahrungen und Kompetenzen bewusst reflektiert, geteilt 
und es wird über die eigene Praxis erzählt. Lernen im pastoralen Kontext zeigt sich zu-
nehmend als gemeinschaftlicher, dialogischer Prozess. Ansätze des Co-Learning beto-
nen, dass Menschen Sinn und Wissen vor allem in gemeinsamen Erfahrungsräumen 
entwickeln (Lave & Wenger 1991; Wenger 1998). Lernen geschieht dabei weniger 



Innovativ & partizipativ   187 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9318 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 183–190 

durch Vermittlung von Inhalten als durch Teilhabe, Austausch und gemeinsames Deu-
ten.  
Im Sinne erfahrungsbezogener Lernprozesse bildet vor allem die Reflexion einen inte-
gralen Teil des Lernens. Erst in der bewussten Rückschau werden Einsichten sichtbar 
und handlungsrelevant (vgl. Kolb 2015). 
Ziel ist es, das Gelernte nicht nur individuell, sondern auch gemeinschaftlich fruchtbar 
zu machen. Die Teilnehmenden erkennen ihre eigenen Ressourcen, reflektieren ihre 
Projekte theologisch und sind in der Lage, ihr Können sprachfähig und selbstbewusst in 
ihren pastoralen Kontexten einzusetzen. Lernen wird auch als geistlicher Prozess ver-
standen, da es nicht ausschließlich um Wissenszuwachs, sondern um Transformation 
und um das Wachsen im Glauben und im Handeln geht. 

Neue Orte 

Eine wichtige Erkenntnis für den neuen Pastoralkurs aus den Feedbacks ist die Verbin-
dung von Inhalten mit passenden Lernorten. Wir verlassen bewusst die kirchlichen Bil-
dungshäuser und begeben uns an Orte, die andere Lernimpulse geben wie zum Beispiel 
Werkstätten, Klöster, Gärten, Theater, Firmen, Bauernhöfe oder Cafés. Diese Orte prä-
gen den Lernprozess inhaltlich und atmosphärisch und wirken, im Sinne Foucaults 
(Foucault 1990 und 2013), als „andere Räume“, in denen neue Ordnungen des Wahr-
nehmens und Deutens möglich werden. Sie eröffnen Perspektiven, die erfahrungsbe-
zogenes Lernen fördern und zu „Orten des Anderen“ werden, an denen Theologie in 
Beziehung zur Welt neu resonieren kann (vgl. z.B. Bauer 2023). Zugleich wird deutlich, 
dass der Raum selbst eine pädagogische Wirkkraft hat. Angelehnt an den Ansatz des 
„dritten Pädagogen“ verstehen wir diese Orte nicht als dekorative Kulisse, sondern als 
aktiv lernfördernde Umgebung, die Orientierung, Atmosphäre und Interaktion mitbe-
stimmt. Für uns ist der Begriff keine pädagogische Floskel, sondern beschreibt, wie wir 
räumliche Settings für Lernprozesse öffnen möchten (vgl. Schönig 2024). So wird er-
fahrbar, dass pastorales Lernen nicht an institutionelle Räume gebunden ist, sondern 
überall dort geschieht, wo Menschen sind. 
Der theologische Rahmen des Kurses ist verankert in der gegenwärtigen (Pastoral-)The-
ologie und versteht sich als Beitrag zu einer Kirche, die in ökumenischer Offenheit und 
gesellschaftlicher Verantwortung agiert. Der neue Pastoralkurs ist mehr als eine Wei-
terbildung einzelner Individuen. Er ist ein Ort, in dem Kirche als lernende, dialogische 
und dynamische Gemeinschaft erfahrbar wird. Die Haltung der partizipativen Entwick-
lungsmethode hat den neuen Kurs stark geprägt. Zentral ist das Grundanliegen, Men-
schen als Subjekte ihres Lebens und Glaubens ernst zu nehmen.  



188 Christine Feld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 183–190 DOI: 10.17879/zpth-2025-9318 

Fazit: ein Lernweg zwischen Tradition und Innovation 

Wir befinden uns noch mitten im Entwicklungsprozess. Als Zwischenfazit können wir 
sagen, dass wir nichts völlig Neues erfunden haben. Wir haben das, was wir theologisch 
längst wissen, methodisch konsequent umgesetzt. Der Sprint hat uns gezeigt, dass Par-
tizipation und der Versuch, gleichwertig und gleichberechtigt mit allen zusammen zu 
arbeiten, sich hervorragend mit agilen Methoden verbinden lassen. Agilität ist dabei 
kein technisches Schlagwort, sondern eine Haltung. Sie fordert das Vertrauen darauf, 
dass Prozesse funktionieren, die offen, dialogisch und gemeinschaftlich gestaltet sind.  
Die Arbeit in kurzen Iterationen, das offene Denken in Möglichkeiten statt in Festlegun-
gen und das wertschätzende Miteinander mit den Zielgruppen haben sehr positive Aus-
wirkungen auf die Ergebnisqualität des bisherigen Entwicklungsprozesses. Sie haben 
außerdem eine vertiefte Erfahrung von Gemeinschaft und Verantwortung ermöglicht. 
Wir haben erlebt, dass Beteiligung nicht nur ein organisatorischer oder methodischer 
Gewinn ist, sondern auch eine theologische Aussage. Sie bezeugt den Glauben an die 
Fähigkeit jedes Menschen, mitzugestalten, zu lernen und zu wachsen. 
Gleichzeitig wurden Grenzen sichtbar. Partizipative und iterative Prozesse erfordern 
Zeit, Offenheit und die Bereitschaft, mit Unsicherheiten umzugehen. Nicht alle fühlen 
sich in solchen Formaten gleichermaßen zu Hause, und die Balance zwischen Beteili-
gung und notwendiger Orientierung bleibt anspruchsvoll. Innovative und sozialraum-
orientierte Prozesse hängen stark von den jeweiligen Rahmenbedingungen ab, von 
Teamkultur, Entscheidungsspielräumen und dem gemeinsamen Verständnis von Ver-
antwortung. Agil in einer nicht agilen Organisation zu arbeiten ist eine neue und unge-
wohnte Haltung und Arbeitsform und stellt sowohl uns als Team als auch die Kursteil-
nehmer*innen vor die Herausforderung, geduldig für die Methode und Haltung zu 
werben. 
Dass der Sprint gut gelang, lag vor allem an unseren günstigen Voraussetzungen. Wir 
sind ein kleines Team mit einer gemeinsamen Grundhaltung und hatten genug Frei-
raum und die Finanzen, um den Prozess anzugehen. Solche Bedingungen sind nicht 
überall gegeben. In größeren Teams oder bei engeren Entscheidungsspielräumen ver-
ändern sich Offenheit, Tempo und Tiefe solcher Prozesse spürbar. Unser hier beschrie-
bener Weg ist deshalb als Beispiel und Impuls zu verstehen. Jede Praxis wird sich ihre 
eigene, zum Kontext und ihren Möglichkeiten passende Form entwickeln müssen. 
Aus theologischer Perspektive zeigt dieser Prozess die wesentliche Einsicht, dass kirch-
liche Erneuerung dort entsteht, wo Beziehung, Dialog und gemeinsame Lernprozesse 
ermöglicht werden. Partizipation ist dabei nicht als kurzfristiger Trend zu verstehen, 
sondern als Ausdruck des Glaubens, dass Gottes Wirken in den konkreten Erfahrungen 
und Lebensrealitäten der Menschen erkennbar wird. Wer die Stimmen aller Beteiligten 
ernst nimmt, nimmt damit auch ihre Würde und Berufung ernst. Lernen wird so zu ei-
nem geistlichen Ereignis, in dem Gott in der Dynamik menschlicher Entwicklung spürbar 



Innovativ & partizipativ   189 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9318 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 183–190 

wird. Der neue Freiburger Pastoralkurs ist daher nicht nur ein didaktisches Experiment, 
sondern ein Zeichen für eine Kirche, die sich selbst als lernend, offen, suchen und ge-
meinschaftlich versteht. 
Am Ende bleibt die Erkenntnis, dass Innovation und Tradition keine Gegensätze sind. 
Der Pastoralkurs steht für eine Form pastoraler Bildung, die aus der Tiefe der theologi-
schen Tradition schöpft und zugleich den Mut hat, neue Wege zu gehen. Er macht deut-
lich, dass kirchliche Lernprozesse dann zukunftsfähig sind, wenn sie partizipativ, erfah-
rungsbezogen und geistlich reflektiert sind. Das im Sprint entwickelte Vorgehen ist 
daher mehr als eine methodische Veränderung. Es markiert einen geistlichen Lernpro-
zess und steht für eine kirchliche Praxis, die Lernen, Glauben und Gestalten als mitei-
nander verbundene Dimensionen versteht. 
 

Literaturverzeichnis 

Bauer, Christian (2023). Andere Orte, Orte des Anderen. Theologisch-biografische Performanzen des 
Alteritären. In: Leseraum, 14.3.2023, abrufbar unter: https://www.uibk.ac.at/theol/leser-
aum/texte/3481.html [15.11.2025] 

Bils, Sandra (2018). Fresh Expressions of Church. Neue Aufbrüche zur lebendigen Kirche. In: Stefan 
Jung & Thomas Katzenmayer (Hg.), Lebendige Kirchen: Interdisziplinäre Denkanstöße und prakti-
sche Erfahrungen. Göttingen: V&R unipress, 179–188. 

Foucault, Michel (1990). Andere Räume. In: Karlheinz Barck, Peter Gente & Heidi Paris (Hg.), Aisthesis. 
Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen Ästhetik. Leipzig: Reclam, 34–46. 

Foucault, Michel (2013). Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge. Berlin: Suhr-
kamp. 

Gerstbach, Ingrid (2016). Design Thinking im Unternehmen: Ein Workbook für die Einführung von De-
sign Thinking. Offenbach: Gabal. 

Hennecke, Christian & Viecens, Gabriele (2022). Des Kaisers neue Kleider: Systemerhalt oder Ekklesio-
genesis? Vom Missverständnis einer gabenorientierten Pastoral. Würzburg: Echter. 

Herrmann, Maria & Karcher, Florian (Hg.) (2022). anders: denn Kirche hat Zukunft. Wie Fresh X neue 
Wege gehen. Freiburg i. Br.: Herder. 

Klein, Hans Christian, Oschinsky, Frederike Marie, Stelter, Aida & Niehaves, Björn (2021). Design Thin-
king als Werkzeug für Co-Kreation und Co-Design – Ein Erfahrungsbericht in 5 Thesen. HMD Praxis 
der Wirtschaftsinformatik, 58 (5), 1148–1162. Wiesbaden: Springer. 
https://doi.org/10.1365/s40702-021-00761-9 [15.11.2025] 

Knapp, Jake, Zeratsky, John & Kowitz, Braden (2016). Sprint: Wie man in nur fünf Tagen neue Ideen 
testet und Probleme löst. München: Redline. 

https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/texte/3481.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/texte/3481.html
https://doi.org/10.1365/s40702-021-00761-9


190 Christine Feld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 183–190 DOI: 10.17879/zpth-2025-9318 

Kolb, David A. (2015). Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and Development. 
New York: Pearson FT Press. 

Lave, Jean & Wenger, Etienne (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation. Cam-
bridge: Cambridge University Press. 

Lewrick, Michael, Link, Patrick & Leifer, Larry (2018). Das Design Thinking Playbook: Mit traditionellen, 
aktuellen und zukünftigen Erfolgsfaktoren. München: Vahlen. 

Moynagh, Michael (2017). Church in Life, Innovation, Mission and Ecclesiology. London: SCM Press. 

Moynagh, Michael (2024). Start-up:Kirche: Christliche Communities gründen. Giessen: Brunnen Ver-
lag. 

Müller, Sabrina (2016). Fresh Expressions of Church: Ekklesiologische Beobachtungen und Interpreta-
tionen einer neuen kirchlichen Bewegung. Zürich: Theologischer Verlag Zürich. 

Schönig, Wolfgang (2024). „Der Raum als dritter Pädagoge“? Von einer Leerformel zu den pädagogi-
schen Grundlagen für die Erneuerung von Schulräumen. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt Verlag. 

Speckenheuer, Kathrin, Hirsch, Björn & Sellmann, Matthias (Hg.) (2024). Überraschungen haben Vor-
rang: Talente entdecken und Potenziale entfalten mit dem Tool „Frischzelle“. Würzburg: Echter. 

Theis, Theresa (2022). Charisma als externe Lösungsenergie: Das Open-Innovation-Paradigma in einer 
charismenorientierten Pastoral. Würzburg: Echter. 

Ward, Pete (2002). Liquid Church. Peabody, Massachusetts: Hendrickson Publishers. 

Wenger, Etienne (1998). Communities of Practice: Learning, Meaning, and Identity. Cambridge: Cam-
bridge University Press. 

 
 
Dr.in Christine Feld 
Institut für Pastorale Bildung 
Habsburgerstraße 107 
79104 Freiburg 
+ 49 (0) 761 120 40 271 
christine.feld(at)ipb-freiburg(dot)de 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 

Andreas Oshowski 
 

„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“ 
Theologie und die Sprache von Fußballer:innen im Breitensport 

Lern-Ideen 
Abstract 

13 Jahre Trainertätigkeit im Breitensport und gleichzeitiges berufliches Engagement in der Kirche führen 
unweigerlich zu einem Sprachvergleich, der die Frage aufwirft, wie andere Bereiche des gesellschaftli-
chen Lebens menschliche Beziehungen aufbauen. Die Aussage einer kirchlichen Teilnehmer*in sitzt wie 
ein Stachel im Fleisch: „Kirchliche Sprache hat seit 30 Jahren nichts mit meinem Leben zu tun.“ Vor 
diesem Hintergrund versteht sich der Text als ein Plädoyer für eine robustere und doch beziehungsfä-
hige Sprache auch in Kirche. 

Thirteen years of coaching in popular soccer and at the same time professional involvement in the 
church inevitably lead to the comparison that raises the question how other areas of social life build 
human relationships. The statement of one church participant resonates deeply: "Church language has-
n't had anything to do with my life for 30 years." Considering this statement, this text is a plea for a 
more robust, yet relationship-oriented, language within the church as well. 

1. Einleitung 

Dass es unterschiedliche Sprachstile und -gewohnheiten gibt, ist mir zum ersten Mal 
massiv aufgefallen, als mich am Beginn meiner beruflichen Laufbahn jemand aus betont 
christlichem Hause ansprach und sagte: „Du gehörst ja zu den Proleten.“ Der Kollege 
meinte es gar nicht böse, für ihn war es ganz klar, dass Menschen, deren Familien aus 
dem Ruhrgebiet kamen und deren Väter Stahlarbeiter waren, automatisch zu der 
Gruppe der Proleten gehörten. Es bedurfte langwieriger Diskussionen, die auf Erich 
Fromm, Jürgen Habermas, Franz Alt, Leonardo Boff und Franz Kamphaus rekurrierten, 
bis der Kollege zugab, dass zwischen Milieu und Sprache kein zwingender Automatis-
mus bestehen müsse. Später habe ich einzelne Sätze oder Ausdrücke des Arbeitermili-
eus gezielt in Führungs- oder Unternehmerkreisen eingesetzt, um Dringlichkeit in Pro-
jekten zu unterstreichen. Sprache ist vielfältig. Sprache ist eine Spielart der Macht! Die 
Sprachgepflogenheiten dürften zwischen Theologie, Pastoraler Arbeit und Verkündi-
gung und Fußballplatz andererseits ähnlich weit auseinanderliegen wie zwischen Ma-
nagement und katholischem Arbeiter:innenmilieu.  
Es mag sein, dass dieser Aufsatz viele persönliche Anekdoten enthält, aber lebendige 
Seelsorge beginnt meines Erachtens mit einer Form der Selbstoffenbarung. Das Narra-
tive empfinde ich derzeit als große Ressource in pastoraler Arbeit, dabei ist die Betrach-
tung von Phänomenen im Fußball für mich ebenso ein Zugang zur Theologie wie die 



192 Andreas Oshowski 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 

Betrachtung der Innsbrucker Weyrerareale durch Christian Bauer (Feige 2023, 81ff.) In 
13 Jahren Trainertätigkeit im Jugend- und Herrenbereich im Breitensport habe ich fest-
gestellt, dass sicher auch nicht jede*r Trainer*in gleich lautstark am Spielfeldrand 
agiert, aber das Markante ist ein Weg, der über viele Jahre eine Anschlussfähigkeit her-
gestellt hat und der natürlich von vielen biografischen Eigenarten begleitet ist.  
Des Weiteren muss angemerkt werden, dass der Fußball (als vielen kirchlichen Berei-
chen fremde Welt) nur ein Beispiel gegenwartskultureller Lebenspraxis darstellt, dem 
man sich gegebenenfalls neugierig und lernbereit gegenüberstellen kann. Die Theater- 
und Schriftsteller*innenszene, die (‚böse‘) Medienwelt, andere Sportarten, die Wirt-
schaftswelt oder die Wander- bzw. Bergsteiger*innen-Community, Gesprächskreise 
von Schaman*innen oder Tierkommunikator*innen bieten sicher ganz ähnliche Unter-
schiede. 

2. Sprache der Fußballer*innen 

Die Aussage „Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten?“ würde wahrscheinlich in der 
Fußballbundesliga, je nach Tagesform des Schiedsrichters oder der Schiedsrichterin, mit 
einer Verwarnung geahndet. Für den Spruch, „Leute, ihr seid doch nicht ganz dicht!“, 
habe ich meine einzige disziplinare Strafe in 13 Jahren Traineramt in den Kreisklassen 
erhalten. Die Sprüche „Ich tret dir gleich die Kniescheibe heraus!“, „Habt ihr heute die 
Füße verkehrt herum angeschraubt?“ oder „Wenn ihr nicht gewinnen wollt, dann 
schießt das Ding doch direkt in die eigene Kiste!“ blieben disziplinarisch folgenlos. Dabei 
soll eingangs direkt darauf aufmerksam gemacht werden, dass diese deutliche Sprache 
stets in konkrete Spiel- oder Trainingssituationen hineingerufen wurde und Spieler, die 
eine schwierige Phase durchliefen sowie Spieler mit Migrationshintergrund, die der 
deutschen Sprache noch nicht wirklich mächtig waren, von dieser Derbheit ausgenom-
men wurden. Flankiert war diese Sprache nach jeder Einheit mit mindestens einer 
Handvoll Einzelgesprächen.  
Diese Sprache ist nicht immer als gewaltfrei einzustufen – oder wird nicht immer als 
gewaltfrei empfunden. Einige dieser eher provokanten Sprüche veranlassten meine 
Frau dazu, nach einem Fußballspiel meine jugendlichen Spieler zu fragen: „Ist euch das 
nicht zu peinlich, wenn der Andi euch so anmacht?“ Die Antwort lautete: „Nein, Tina, 
wir brauchen das! Sonst werden wir auf dem Spielfeld gar nicht richtig wach.“ 
„Das brauchen wir!“ – ‚Was brauchst du?‘ ist zunächst einmal eine Person-zentrierte 
Frage! Es mag sein, dass jugendliche Fußballer*innen aus Motivationsgründen manch-
mal etwas brauchen, was anderen schwierig erscheint. Maßgeblich für die Kantigkeit 
von Aussprüchen ist meines Erachtens die belastbare Beziehungsebene. Dem Sohn ei-
nes Co-Trainers, von dem ich mich getrennt habe, hat nie einen kantigen Spruch von 
mir zu hören bekommen, meine Söhne dagegen mussten das Schlimmste über sich er-
gehen lassen. Wir lachen heute darüber. Diese nachträgliche Leichtigkeit soll nicht 



„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“   193 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 

darüber hinwegtäuschen, dass Eltern, Spieler, Trainer auch im Breitensport manchmal 
übergriffig agieren. Das Schlimmste, was ich persönlich diesbezüglich erlebt habe, war 
eine Mutter, die mich mit einer Stopp-Uhr bedrohte und meinte, ihr Jürgen sei doch 
der viel bessere Fußballer und habe 1,5 Minuten weniger gespielt als der Franz, der 
doch viel schlechter ist. Auch in der Fankultur des Profifußballs habe ich Gesänge ken-
nengelernt, bei denen ich meinen Söhnen bei Stadionbesuchen gesagt habe: „Das singe 
ich nicht mit.“ Verboten habe ich es nicht; Die Übergriffigkeiten und Verrohungen in 
der Fußballsprache sollen nicht ausgeblendet werden. Mir geht es eher um die Frage, 
auf welche sprachlichen Ressourcen Theologie (und auch Glaubensverkündigung, wo-
bei beides voneinander unterschieden werden muss und doch gleichzeitig einander 
maßgeblich beeinflussen sollte) im Vergleich zur Fußballsprache kaum zurückgreift. 
Nicht „Du fehlst mir“ (Michel Certeau in Bauer & Sorace 2019, 57), sondern: „Was 
fehlt?“ Warum wirkt Fußballsprache oftmals lebendiger? Warum ist Jürgen Klopp eine 
Legende oder warum sind die Gottesdienste bei Rainer Maria Schiestl übervoll? Der 
Pfarrer aus St. Maximilian in München ist sicher Menschen zugewandt und Vertreter 
eher moderner theologischer Überlegungen. Aber das sind andere auch und ihre Sonn-
tagsgottesdienste bieten mehrheitlich freie Plätze. Dabei geht es nicht um Kirchensta-
tistik sondern um Anschlussfähigkeit. „Himmel, Herrgott, Sakrament. Auftreten statt 
austreten“ ist zunächst einmal eine sprachliche Absetzung und trägt somit zur sprach-
lichen Vielfalt in Kirche bei. Ob die Sprache nun als „markant, deftig oder derb“ (so auf 
dem Pastoraltheologischen Kongress 2025, Slot 17) bezeichnet wird, dürfte subjektiv in 
der Biografie und der Lebenssituation des Betrachters liegen.  

3. Beziehungsfähigkeit und Sprachfähigkeit 

Die Sprachen der Trainer*innen sind unterschiedlich. Eines haben sie jedoch gemein: 
Sie müssen ihre Spieler*innen erreichen. Sie müssen Beziehungen zu ihnen aufbauen. 
Wenn der*die Trainer*in keine Beziehung zu den Spieler*innen hat, ist nur eines sicher: 
Die Mannschaft steigt ab! Als Team und auch tabellarisch. Auch der Theologie ist der 
Zusammenhang zwischen Sprachfähigkeit und Beziehungsfähigkeit längst bekannt: „Es 
bedarf der Rückbindung jeglicher Religiöser Rede an die konkreten zwischenmenschli-
chen Beziehungen“ (Beck 2024, 75). 
Es stand einmal im Raum, dass „die Kirche an ihrer Sprache verreckt“ (Flügge 52016). 
„Markige Worte“ (Flügge 52016, 13) signalisieren für Flügge in jedem Fall ein hohes Maß 
an Engagement. „Mit Herzblut dabei“ stand auf einer Reflexionskarte meines Vortrags 
beim Pastoraltheologischen Kongress 2025 in Sankt Georgen. Die Reflexion über kirch-
lich-religiöse Sprachfähigkeit und Anschlussfähigkeit hat jedoch seit Flügge an Intensi-
tät gewonnen. Mit Bezug auf den Soziologen Bruno Latour weisen Teresa Schweighofer 
und Andree Burke darauf hin, dass „religiöse Rede schon deshalb nicht beziehungslos 
sein kann – Latour spricht in einem neueren, positiven Sinn von Religion als 



194 Andreas Oshowski 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 

‚Relativismus‘“ (Schweighofer & Burke 2021, 253). Ludger Verst geht meines Erachtens 
noch einen Schritt weiter, wenn er „die gesamte Semantik des eingespielten religiösen 
Vokabulars [als] abgenutzt“ (Verst 2025, 61) etikettiert.  
Ähnlich weist Jan Loffeld in dem ersten Beispiel seines Buches „Wenn nichts fehlt, wo 
Gott fehlt“ darauf hin, wie Sprache im religiösen Umfeld bereits vor Jahrzehnten emp-
funden worden ist. 

„Am Ende der Audienz durften wir uns sogar auf den Stufen des Petersdomes auf-
stellen, und der bereits gebrechliche Johannes Paul II. stellte sich zu uns für ein 
Gruppenbild. Währenddessen fragte er den damaligen Leiter des Seminars: ‚Wie 
viele Seminaristen sind Sie?‘ Woraufhin dieser, scheinbar ohne groß nachzuden-
ken, mit ‚150 Heiliger Vater‘ antwortete. Diejenigen von uns, die den kleinen Dia-
log mitbekamen, waren irritiert: ‚Der lügt den Papst an‘, raunten wir uns zu“(Lof-
feld 2024, 14). 

„Der lügt den Papst an“ ist eine sehr direkte Reaktion. Es ist auch ein Beispiel, warum 
markige Sprache Beachtung findet, sonst würde Jan Loffeld sie nicht so prominent als 
Beispiel verwenden. Der ‚markigen Sprache‘ wird geglaubt, weil sie häufig mit Emotio-
nen unterlegt ist. Emotional verwendete markige Worte interpretieren viele Menschen 
als echt und authentisch. „Markante Sprache“ lässt in der aktuellen politischen Situa-
tion sofort aufhorchen. Wo ist die Grenze zum Populismus? Oder sind sogar wegen des 
Verlustes ‚markanter Sprache‘ die politischen Extremen gewachsen? Nun soll damit in 
keiner Weise den Verfechtern ‚achtsamer, empathischer und wertschätzender‘ Spra-
che die Schuld in die Schuhe geschoben werden für das Aufkeimen politischer Extreme. 
Der Verlust von sprachlicher Anschlussfähigkeit bzw. sprachlicher Abgrenzung zwischen 
Milieus dürfte indes derzeit unbestritten sein. 
Die in Berlin tätige Philosophin Svenja Flaßpöhler weist aus psychoanalytischer Sicht auf 
das kreative Potenzial einer elaborierten und reflektierten Streitkultur hin.  

„In einer Streitkultur im Freud’schen Sinn wäre das Mischverhältnis zwischen An-
tagonismen stimmig. Aggressive Affekte fänden eine sozial verträgliche Form, 
ohne Differenz und die lebendige Kraft der Widerrede dabei preiszugeben. Es 
würde gekämpft, aber niemand vernichtet. Und an die Stelle eines Konsenses, der 
vorausgesetzt wird, ohne dass in der Gesellschaft eine solche Einigung in Bezug 
auf eine konkrete Frage bestünde, träte Offenheit eines argumentativen Schlag-
abtauschs, dessen Ende mit Spannung zu erwarten wäre. Wollten wir also heute 
von Freud lernen, wäre dies seine Botschaft: Bindung entsteht nur, wo der Wider-
spruchsgeist nicht unterdrückt wird. Nur wo Aggressionen zur Sprache kommen, 
kann ihre zerstörerische Kraft in sozialen Zusammenhalt verwandelt werden“ 
(Flaßpöhler 2024, 27). 

Diese unterschiedliche reflektierte Ausprägung von Streitkultur scheint ein wesentli-
cher Unterschied zwischen fußballerischer und z. B. kirchlicher Sprachfähigkeit zu sein. 
Wenn Svenja Flaßpöhler etwas Richtiges sehen sollte, geht unter Umständen mit 



„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“   195 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 

unreflektierter kirchlicher Friedliebigkeit auch die sprachliche Anschlussfähigkeit verlo-
ren? „Friedlich, höflich, friedhöflich“ hat Michael Ebertz das einmal benannt (zit. nach 
Bauer 2017, 79). 
Auch die humanistische Psychologie in ihrem Person-zentrierten Ansatz nach Carl R. 
Rogers hat neben der Empathie und der Akzeptanz die Echtheit (auch Kongruenz bzw. 
Authentizität genannt) als Eckpfeiler benannt. Diese Echtheit ist eine Säule jedweder 
belastbaren Beziehungsfähigkeit. Der Person-zentrierte Ansatz zeigt nur ein Beispiel, 
wie eng Sprachfähigkeit und Beziehungsfähigkeit miteinander verknüpft sind. Die Per-
son-zentrierte zentrale Frage ‚Was brauchst du jetzt in diesem Moment?‘ weist eine 
auffallende Verwandtschaft auf mit der Frage, die Jesu dem blinden Mann in Jericho 
stellt: „Was soll ich dir tun?“ (Lk 18,41) Die Lektüre Jan Loffelds „Wenn nichts fehlt, wo 
Gott fehlt“ könnte auch deshalb zu einem ‚Gamechanger‘ werden. Das Buch beschreibt 
die Bedürfnisse weiter Teile der jüngeren Generation. Es macht darüber hinaus trans-
parent, was in einigen Nischen pastoraler Arbeit schon seit längerem vermutet wird 
und erst jetzt bei manchem namhaften kirchlichen Vertretern Akzeptanz findet. Tomas 
Halik würdigt „dass Loffeld in einem weiten Zusammenhang, ohne Ausschmückungen, 
Illusionen und Selbstzensur, die Krise des zeitgenössischen kirchlichen Christentums 
sehe. Der Autor [Jan Loffeld; A.O.] lehne billige Antworten ab und gebe ehrlich zu, dass 
er auf manche Fragen keine Antwort habe“ (Halik 2025). Sprachliche Anschlussfähigkeit 
scheint u. U. schon viel früher verloren gegangen zu sein. 
„Sowohl die Kirche als auch Theologinnen und Theologen haben ihre Deutungshoheit 
darüber, was Menschen glauben, wichtig finden oder wie sie welches Wort inhaltlich 
füllen und wofür sie es brauchen, verloren und das sicher auf absehbare Zeit“ (Loffeld 
2024, 41, mit Bezug auf Wohlrab-Sahr 2016, 37–54). Bleibt die Frage, wer hat denn 
dann die Deutungshoheit? 
Vor kurzem sagte mir ein österreichischer Fußball-Obmann (Vorsitzender): „Es ist un-
glaublich, was die Kinder und Jugendlichen im Mannschaftssport alles für soziale Kom-
petenzen erlernen.“ Kultiviertes Verlierenkönnen, gemeinsames Gewinnen ohne den 
Gegner zu erniedrigen, füreinander laufen, auch wenn es keinen unmittelbaren Erfolg 
zeitigt, Menschen mit anderen Hautfarben nach einem Torjubel umarmen, Sprache ein-
üben, die den Empfänger in seiner jeweiligen entwicklungspsychologischen Phase er-
reicht, Regeln einhalten, die ein Erwachsener im schwarzen Sportdress kontrolliert, sich 
die Hand schütteln, auch wenn man die Unsportlichkeit der*des Gegenspieler*in ei-
gentlich nicht akzeptiert, eine Streitkultur pflegen, die ein Rückspiel ermöglicht. Nun 
geht es hier nicht darum, den Fußball und seine Sprache zu idealisieren, sondern As-
pekte zu finden, wie Kirche vielfältiger werden könnte. Die Mitgliedszahlen in deut-
schen Fußballverbänden sind zwischen 2024 und 2021 jedenfalls um 9,1 % gestiegen1, 
während die christlichen Kirchen im gleichen Zeitraum einen Rückgang von ca. 9,2 % zu 

 
1  https://www.dfb.de/ueber-uns/der-dfb/mitglieder [22.5.2025]. 



196 Andreas Oshowski 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 

verzeichnen hatten.2 Nun mag das rein quantitative Vergleichen von Mitgliedschaften 
keinen Aufschluss auf Beziehungsqualität und verantwortliche Lebensgestaltung ge-
ben, ein Indiz für Begeisterung und Anschlussfähigkeit bestehender Angebote an breite 
gesellschaftliche Bereiche ist sie meines Erachtens trotzdem. Oder eine „Fundamental-
anfrage an unsere Konzepte“, wie Jan Loffeld auf einer Pressekonferenz bei der Deut-
schen Bischofskonferenz am 24.9.2025 formulierte (Loffeld 2025). 
Schließlich müsste auch die Frage zugelassen sein, was der Fußball von theologischer 
Sprache lernen kann. Beobachtungs- und Lernfähigkeit sind keine Einbahnstraße. Reue, 
Umkehr, Geduld bewahren, von anderen lernen, Sinnhaftigkeit artikulieren, „Zumu-
tung als Ressource“ (Sander 2024, 96) ebenso wie „das Risiko der Uneindeutigkeit [als] 
Ressource“ (Beck 32025, 336), sind sicher Bereiche, in denen Pastoral und Theologie die 
Nase vorne haben dürften. In der aktuellen Situation in Europa sehe ich Kirche jedoch 
zunächst überwiegend in der „pastoraltheologischen Beobachterperspektive“ (Schüss-
ler 2022, 37). 
Auch das Phänomen ‚Überforderung‘ soll kurz genannt werden, das ich von der nied-
rigsten Fußball-Spielklasse bis zu Vereinen erlebt habe, die an die Tür des Profibereichs 
geklopft haben. „Das Einlassen auf die Unübersichtlichkeit der Spätmoderne gilt vielen 
Menschen als größte Herausforderung der Gegenwart“ (Beck 2024, 13). Nur der Ergän-
zung halber soll an dieser Stelle auf die „Theorie der Überforderung“ des Münchner 
Soziologen Armin Nassehi hingewiesen werden (Nassehi 2021). Der Fußball scheint 
diesbezüglich eine seltene Klarheit zu geben, eine Klarheit, die verbreitet in der Spät-
moderne nicht mehr anzufinden ist. Als Beispiel, das diese These stützt, sei hier auf eine 
Aussage des Weltmeisters und ehemaligen Nationalspielers Christoph Kramer in einer 
Talkshow hingewiesen: „Ich kann mich nicht messen an Nachrichten von Leuten, ich 
brauch‘ eine Tabelle“ (Kramer 2025). Auch das ist Fußballer:innensprache. 
Abschließend soll bezüglich Sprachfähigkeit noch auf (Stil-)Mittel hingewiesen werden, 
die rhetorisch gewisse Bilder und Themen durchbrechen. Beispielhaft sei hier der Bild-
bruch oder die Hyperbel genannt, sie durchbrechen das Erwartete: „Strunz seien Fla-
sche leer“ von Giovanni Trappatoni ist vielleicht eine der erinnerungswürdigsten rheto-
rischen Akzente, die der deutsche Fußball je gesehen hat. Nur noch zu toppen von Rudi 
Völler, der Waldemar Hartmann „drei Halbe intus“ unterstellte. In jedem Fall ist eine 
Sprache zu attestieren, die in Erinnerung bleibt. Wo und wann haben wir die letzte Pre-
digt gehört, die Bilder und Themen mit Humor durchbrochen haben? Vielleicht ist das 
sogar in der Theologie häufiger der Fall als in der Verkündigung, weil Theologie facet-
tenreicher in Sprache geübt ist. Hans Joachim Sanders „klerikales Säurebad“ (Sander 
2024, 85) oder Jan Loffeld, der die gesellschaftliche Gruppe der sogenannten Nones mit 
dem Satz „Mein Leben macht überhaupt keinen Sinn, aber ich habe voll Lust darauf“ 
charakterisiert (Loffeld 2024, 47), sind sprachliche Versatzstücke, die aufhorchen lassen 

 
2  https://fowid.de/meldung/entwicklung-kirchenmitglieder-1992-2023 [22.5.2025]. 



„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“   197 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 

und Öffentlichkeit erzeugen. Wenn „der Bruch das Zeichen eines Glaubens ist“ (Michel 
de Certeau in Bauer 2019, 67), dann darf die Hypothese gewagt werden, dass auch rhe-
torische Brüche innehalten lassen und möglicherweise neue Anschlussmöglichkeiten 
schaffen an Orten, die vielerorts als fremd und wenig sinnorientiert erscheinen. 

4. Andersorte 

Der Begriff der Andersorte wird theologisch kontrovers diskutiert. So fragt zum Beispiel 
Trygve Wyller, ob „das Konzept des ‚Heteros‘/Anderen im Heterotopiekonzept wirklich 
theologisch fruchtbar ist? Vielleicht ist es eher irreführend als fruchtbar?“ (Wyller 2024, 
353). Heterotopien werden dabei in der theologischen Diskussion stets aus der Per-
spektive von Kirche, Glaube und Theologie betrachtet. Für den Neo-Liberalen kann die 
Barmherzigkeit hetero sein, für den mit rechtem Gedankengut liebäugelnden Jugendli-
chen ist das soziale Engagement für die „Opfer“ der Ort des völlig Anderen, für die ost-
deutsche Frau kann eine schlichte katholische Eucharistiefeier ein Heterotop darstel-
len. Die Benennung des Andersortes bricht zunächst einmal die Gegenüberstellung auf 
und verweist auf eine neue Wirklichkeit nicht nur für Kirche und Theologie, sondern 
stellt auch für alle anderen Gruppen, die sich eines starren Wertekonstrukts bedienen, 
eine Wahrnehmungschance dar. 
Möglichst viele Andersorte zu benennen und den Begriff auch anschluss- und alltagsfä-
hig vielfältig gegebenenfalls sogar inflationär einzusetzen, kann eine Chance bieten, 
den Begriff ebenso wie die sprachliche Absetzung bzw. Andersformulierung als Unter-
brechung in festgefahrenen Meinungen und sprachlichen Konstruktionen zu nutzen. 
„Deshalb muss die christliche Gottesrede eine zeitempfindliche Rede sein, die nicht nur 
erklärt und belehrt, sondern auch erfährt und lernt“ (Metz 2011, 15). 
Der Begriff der Andersorte ist schließlich eine Verunmöglichung von Dualismen. „Du 
magst dieses Schwarz-Weiß-Denken nicht wirklich“, hat ein jugendlicher Fußballspieler 
einmal zu mir gesagt. „Exakt!“, war meine Antwort und mit Jan Loffeld: „(…) solche Du-
alismen sind letztlich nicht katholisch und vor allem offenbaren sie einen eigenartigen 
Atheismus. Als wenn wir ganz genau wüssten, wer Gott ist und wen er ruft“ (Loffeld 
2024, 14). 

5. Integration 

Auf die Wichtigkeit, markante Sprache nicht unbegleitet bei Spieler:innen einzusetzen, 
die sich der deutschen Sprache noch lernend nähern, ist oben bereits hingewiesen wor-
den. Auch hier gilt: Die Robustheit der Sprache hängt von der gewachsenen Beziehung 
zu den Spieler:innen ab. Dabei kann die Kenntnis über das Herkunftsland oder das pha-
senweise Übersetzen der Trainingsanweisung in englische Sprache eine hilfreiche 



198 Andreas Oshowski 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 

Brücke sein. Die Themen Vielfalt und Integration sind seit 2012 im Deutschen Fußball-
verband im Ethik-Kodex verankert.  

„Respekt und Vielfalt – Fußball setzt Zeichen 
Im Fußball spiegeln sich die Vielfalt der Gesellschaft, der Sprachen, Kulturen und 
Lebensweisen wider. Wir achten und fördern diese Vielfalt auf und abseits des 
Platzes und dulden keine Diskriminierungen, Belästigungen oder Beleidigungen, 
sei es aufgrund von Geschlecht, ethnischer Herkunft, Hautfarbe, Religion, Alter, 
Behinderung oder sexueller Orientierung. Rassistischen, verfassungs- und frem-
denfeindlichen Bestrebungen sowie gewalttätigen, diskriminierenden oder men-
schenverachtenden Verhaltensweisen treten wir entschieden entgegen. Im Sport 
existieren keine Grenzen, der Fußball ist offen für alle. Er bietet den Menschen 
unterschiedlicher sozialer und kultureller Herkunft Chancengleichheit, gesell-
schaftliche Teilhabe und Anerkennung. Unser Anspruch ist es, Integration und 
Gleichberechtigung zu gewährleisten und damit gegenseitige Akzeptanz, Dialog-
bereitschaft, Gemeinschaft, Verständnis, Teamgeist und Offenheit zu fördern“ 
(Deutscher Fußball Bund 2016, 4). 

Offenheit und gegenseitige Akzeptanz lässt, vergleichbar einer Person-zentrierter Hal-
tung, (auch) auf die fremde Geschichte, die Migrations- oder Flüchtlingsgeschichte ge-
nauer schauen und übt ein aktives Zuhören für unbekannte Lebensumstände ein, ins-
besondere wenn vermeintlich unversöhnliche Lebensläufe zusammentreffen. Die 
konkrete Begegnung bricht oftmals selbst verhärtete Vorurteile auf. Die bevorstehende 
Abschiebung eines jugendlichen Fußballers hat einmal zu einer großen Solidaritätsak-
tion geführt. Spenden wurden gesammelt, ein Brief an den Präsidenten des Bundesam-
tes für Migration und Flüchtlinge wurde geschrieben, ein Rechtsanwalt konnte enga-
giert werden. Selbst Jugendliche, die mit rechtem Gedankengut liebäugelten, haben 
sich an der Spendenaktion beteiligt. Es war ermutigend, dass diese Solidarität religions- 
und nationalitätsübergreifend helfen konnte. „Im Bereich der drei monotheistischen 
Traditionen entsteht eine immer größere Aufmerksamkeit für Verflochtenheit und Dy-
namiken des Dazwischen“ (Schüssler 2025, 108). Das erinnert mich an die Reaktion ei-
ner jungen Muslimin im Ethikunterricht auf den Film ‚Gott‘ von Ferdinand von Schirach. 
Sie sagte, dass sie das Buch ‚Schuld‘ des Autors gelesen habe, und ich erwiderte, dass 
mich ihre muslimische kritische Sichtweise interessiere. In den Ferien schrieb sie mir 
eine handschriftliche kritische Würdigung, die ich für einen wöchentlichen Impuls der 
Erzdiözese Salzburg nutzen durfte.3 Eine bewegende Erfahrung des ‚Dazwischens‘ für 
mich oder, wie Michael Schüssler in seiner Antrittsvorlesung den persischen Mystiker 
Rumi zitierte: „Jenseits von richtig und falsch gibt es einen Ort, dort treffen wir uns“ 
(Schüssler 2025, 111). Der Aufruf von Rainer Bucher auf dem Jubiläumskongress der 
Pastoraltheologie in Berlin 2024 kann meines Erachtens nicht oft genug wiederholt 

 
3 www.ever-changing-mission.at/ [23.5.2025]. 

http://www.ever-changing-mission.at/


„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“   199 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 

werden: „Wir sollten alle verfügbare Energie in den interreligiösen Dialog stecken.“ Dies 
auch vor dem Hintergrund, dass die Veröffentlichungen zum Thema ‚Fußball und In-
tegration‘ in den letzten zehn Jahren nach Inkrafttreten des DFB Ethik-Kodex eher über-
schaubar geblieben sind. Auch eine jüngst verfügbare Veröffentlichung „Integration 
durch Sport – oder wie eine gemeinsame Leidenschaft Brücken bauen kann: Kann König 
Fußball die Integration von Flüchtlingen in die Gesellschaft fördern?“ von Hannes Wüst 
aus dem Jahr 2022 fußt auf einer Facharbeit aus dem Jahr 2017. Wäre es nicht ratsam, 
die vielen konkreten kleinen Geschichten vor Ort schneller zu bündeln und verfügbar 
zu machen? 
Es geht (wie immer) um Beziehungsfähigkeit über Milieus, Bildungsniveaus, Sprachen, 
sexuelle Orientierung und Religionen hinweg. Fußball als gesellschaftlicher Zusammen-
halt. Meine Hoffnung bleibt, dass die acht Nationalitäten im Berchtesgadener Land, die 
ich trainieren durfte, sich auch künftig respektvoll begegnen. 
„Es gibt kaum eine andere Kraft, die uns alle mit Spaß und spielerisch zusammenbringt, 
wie dies über den Fußball gelingt“, sagte Ferda Ataman zum Auftakt des gemeinsam 
von DFB und DFL veranstalteten Fachtags Vielfalt und Anti-Diskriminierung. „Fußball ist 
ein riesiger Integrationsmotor. Das meine ich nicht nur mit dem Blick auf Einwande-
rung, das gilt für alle Teile der Gesellschaft“ (Ataman 2025). 

6. Ich-Stärke durch Wirklichkeitsbezug und Wundenakzeptanz 

Ich erinnere mich an einem Bischof, der mir auf einer Autofahrt erzählte: „Wir müssen 
aufpassen, dass wir nicht zu viele Menschen an uns binden, die nach einem Übermaß 
an Orientierung suchen.“ Viele neue spirituellen Initiativen und Geistliche Gemein-
schaften verfolgen genau das gegenteilige Geschäftsmodell: ‚Wer so schwach ist, dass 
er von mir abhängig sein könnte, bietet sich meiner Sinnokkupation an.‘ Dabei weist 
schon das zweite Vatikanische Konzil darauf hin, dass das ‚irrige Gewissen‘ seine Würde 
nicht verliert (Gaudium et Spes 16, 462). Wie in einer Zeit, in der der Vorsprung des 
Wahrheitsanspruches aufgehoben ist, überhaupt ‚irriges Gewissen‘ eineindeutig fest-
gestellt werden kann, bleibt zu fragen. Und auch, wenn man nicht die großen Verfeh-
lungen geistlicher Gemeinschaften und spiritueller Führer bemühen möchte, fangen 
Abhängigkeiten oft schon im Alltäglichen, Gewöhnlichen sogar im Wohl-Gemeinten an: 
„Wer sich freut, wie toll der Bischof uns zugehört hat, ist mittendrin im klerikalen Spiel“ 
(Schüssler 2025, 39). Folgerichtig weist Michael Schüssler auf die „Selbstermächtigung 
in Glaubensfragen“ (Schüssler 2025, 57) hin. Diese Selbstermächtigung braucht in An-
lehnung an Caputo „die Risse in der Welt, das Schwache und Verletzbare, das Vielleicht 
einer größeren Hoffnung“ (Schüssler 2025, 57). Selbstermächtigung braucht den je grö-
ßeren Wirklichkeitsbezug. Toxische Spiritualität dagegen wertet die je Anderen ab. „Da-
rin läge, gerade wenn dies mit einem spiritualitätstheologischen Programm der ‚Ent-
weltlichung‘ verknüpft ist, ein die eigene Botschaft konterkarierender Zug der 



200 Andreas Oshowski 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 

Entsolidarisierung mit den Zeitgenoss*innen und darin ebenfalls eine massive Beschä-
digung der eigenen Theologie bis hinein in eine ‚toxische Spiritualität‘ schöpfungstheo-
logischer Abwertung“ (Beck 32022, 272). 
Wirklichkeit, Risse und Brüche, Schwachheit und Verletzlichkeit lösen häufig Wider-
sprüche aus, die Aporien des Menschlichen. Widersprüche werden im Supervisionsstu-
dium mit Vorrang betrachtet und häufig als Zeichen der je größeren Authentizität in-
terpretiert. 

„‚Zeige deine Wunden‘? Die verstecken wir lieber. Ist das stark? Es geht nicht an, 
dass wir die Wirklichkeit halbieren und die Sonnenseite vorzeigen. Die wunden 
Stellen und die Schattenseite sind die andere Hälfte unseres Lebens. Sich und an-
deren das einzugestehen ist kein Zeichen von Schwäche, sondern von Stärke. 
Wenn wir nur die halbe Wirklichkeit wahrhaben können oder wollen, sind wir im 
Grunde genommen auch nur halbstark. Die halbe Wahrheit ist eine ganze Lüge. 
Halb-stark ist ganz schwach“ (Kamphaus 2000, 34ff). 

In jüngerer Zeit weist Hildegund Keul in eine vergleichbare Richtung: „‚Eine Schwäche 
für jemanden haben‘, das sagt man im Deutschen, wenn man eine besondere Zunei-
gung zu jemandem hat, wenn man befreundet ist oder jemanden sogar liebt. Liebe, 
Zuneigung und Freundschaft sind ohne Verletzlichkeit nicht zu haben. Denn man baut 
Barrieren ab, man öffnet sich und wird damit verletzlich“ (Hildegund Keul 2021, 114). 
Im Umkehrschluss könnte gesagt werden, gänzlich ohne Verletzlichkeit bleiben Men-
schen schließlich beziehungsunfähig, zumindest aber beziehungsarm. Sie sind folglich 
wohl kaum in der Lage, sich von anderen bereichern und berühren zu lassen. Ihre Ich-
Stärke ist gewissermaßen in einem Käfig gefangen. Die den Käfigen Entkommenen ken-
nen das Gefühl der „glückhaften Wunde“ (Michel de Certeau in Keul 2021, 54). 
Widerspruch und Schattenseiten menschlichen Lebens auszuhalten, erfordert hohe 
Konfliktfähigkeit gerade in unübersichtlichen Zeiten. Während in Leitbildern diverser 
Fußballvereine die „Streit-, Konflikt- und Kritikkultur“ ausdrücklich eingefordert wird, 
habe ich in der Kirche bei dem Hinweis auf eine kreative Streitkultur widerholt Sätze zu 
hören bekommen wie: „Können wir nicht von Debattenregeln sprechen?“ Das Wort 
‚Streit‘ triggert offensichtlich. Es auf einen Streit ankommen zu lassen und dabei die 
Wertschätzung für das Gegenüber beizubehalten und noch besser: anschließend ein 
Bier trinken zu gehen, ist eine Vorstellung, die vielen Angst bereitet.  
„Wir sind alle zutiefst frustriert“, sagte mir ein pastoral Tätiger in einem österreichi-
schen Seelsorgeamt. Frustration ist selten ein hilfreicher Wegbegleiter zu konstruktiver 
Kritik und damit zu freimütiger Rede. „,Wer kommuniziert, setzt sich dem Risiko des 
Protestes aus‘ [Armin Nassehi bei Beck; A.O.]. Diese Dimension menschlicher Rede hat 
in Anknüpfung an antike Traditionen der freien Rede in der christlichen Tradition zu 
einem besonderen Verständnis offener, freimütiger Rede geführt, die mit dem Begriff 
der ‚Parrhesia‘ verbunden ist.“ (Beck 32025, 316). Zu dieser freimütigen Rede gehört 
nach Beck ebenso das ‚weisheitliche Zuhören‘, das aus einer Person-zentrierten 



„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“   201 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 

Grundhaltung (Carl R. Rogers) der humanistischen Psychologie bekannt ist. „Die nondi-
rektive Gesprächsführung nach Carl Rogers wirkt als Basistool wie ein urteilsenthalten-
des Gegengift zu den Kontrollideologien traditioneller Seelsorge“ (Michael Schüssler in 
Kern, Bauer & Gruber 2024, 181). Diese Form von Parrhesia führt mit hoher Wahr-
scheinlichkeit persönlich in eine neue Bekanntschaft mit Risiken, die eine Einübung ei-
nes nicht mehr autoritär geschützten pastoralen Handelns erfordern. Diese Risikofreu-
digkeit bietet auch die Chance zu stärkerer Widerstandskraft. 
Hildegund Keul weist in diesem Zusammenhang auf die Widerstandskraft des ‚Erzäh-
lens‘ hin und auf dessen Ambivalenz, denn „eine erlittene Verwundung erhöht die Ge-
fahr, an der Stelle, die von einer Narbe gezeichnet ist, erneut verletzt zu werden“ (Keul, 
2021 88). Doch bei allem Risiko sind Möglichkeiten des Erzählens Problemlöser. 
Schließlich zielt Hans-Joachims Sanders Ermächtigungspastoral in die Richtung, wie Wi-
derspruch und Widerstand für Kirche kreativ genutzt werden können: 

„Schließlich ist ihr Widerstand der Beginn davon anders zu glauben, anders zu hof-
fen und sich anders aufeinander einzulassen, so dass es eben nicht weitergeht wie 
bisher. Es ist eine theologische Aufgabe, Glaubenden in diesem Prozess zu beglei-
ten und so weit wie irgend möglich zu ermächtigen, ihn auch zu bewältigen. Es ist 
derzeit sogar eine vorrangige Aufgabe von Theologie, dem Glauben zur Glaubwür-
digkeit zu verhelfen, welcher der Kirche abgeht. Widerspenstige gläubige Men-
schen haben Recht darauf, theologisch ermächtigt zu werden“ (Sander 2024, 28). 

Sander dürfte gezielt eine theologische Sprache wählen, die das Prädikat ‚markant‘ ver-
dient. Das „ekklesiale Gewürge“ (Sander 2024, 45) oder der „Klerikalismus wie ein Säu-
rebad“ (Sander 2024, 85) sollen nur beispielhaft genannt werden. Ich befürchte, dass 
Hans-Joachim Sander auch einen guten Fußballtrainer abgeben würde. 

7. Lern-Ideen oder Einladung zur sprachlich experimentellen Vielfalt 

Wie bereits oben angeführt sind Lernideen keine Einbahnstraße. Lern-Ideen wirken 
stets in beide Richtungen, nicht zuletzt, weil jedwede Kommunikation Wechselwirkung 
ist. Mit Blick auf Gott könnte das folgende Implikationen haben: 

„Der irische Philosoph Richard Kearney hat dafür den Begriff Anatheismus entwi-
ckelt. Er meint, Gott jenseits von Gott neu zu entdecken und zu denken. Das be-
deutet, einerseits nicht alles Säkulare oder jedes Transformationsphänomen 
gleich für Gott, seine Offenbarung oder ein religiöses Bedürfnis zu halten. Zugleich 
heißt Anatheismus, nicht resigniert zu denken, Gott sei heute überhaupt nicht 
mehr zu finden oder unwirksam. Der Clou scheint zu sein: Er ist auf andere Weise 
und woanders präsent“ (Loffeld 2024, 128 mit Bezug auf Kearney 2016, 6–18). 



202 Andreas Oshowski 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 

Begeisterung, Personzentrierung und biografische Relevanz als Konkretisierung 

Wenn der Begriff Lern-Ideen hilfreich sein kann, dann ist zunächst einmal dorthin zu 
schauen, wo Begeisterung herrscht. „Die Sache Jesu braucht Begeisterte“, klingt man-
cherorts eher wie eine bittere Ironie als wie ein Gesang zum Aufbruch. Die Begeisterung 
ist nicht irgendetwas, sie ist konstitutiv für den Menschen (dabei kann Begeisterung 
natürlich auch naiv oder manipulierend sein). 

„Das liegt daran, dass wir mit unserem Gehirn etwas können, wozu keine Schne-
cke und auch kein anderes Tier jemals im Stande sein wird. Wir Menschen können 
uns für etwas interessieren, uns für etwas begeistern und etwas für wichtig hal-
ten, was weder für unser Überleben noch für unsere Reproduktion irgendwie be-
deutsam ist“ (Gerald Hüther, 2011, 153). 

Fußball ist ohne Frage ein solcher Begeisterungs-(Anders)Ort. Es müsste sich also loh-
nen, auf diese Menschen zu schauen. Dabei gilt natürlich „die Unterscheidungskraft des 
Evangeliums gerade um des Menschen willen …“ (Loffeld 2024, 130). Die Unterschei-
dungskraft des Evangeliums könnte ein Kriterium für eine menschenfreundliche Begeis-
terung sein. „Sport und Aggression als Religionsanalogon“ wurde beim Pastoraltheolo-
gischen Kongress in Frankfurt rückgemeldet. Sicher sind Begeisterung und Aggression 
oft fließend. „Aggressive Impulse gehören zu einem dynamischen Leben und wollen 
auch gelebt werden. … Es gehört im Grunde zur persönlichen Lebenskultur herauszu-
finden, wie wir unsere Aggressivität positiv für uns selbst und für andere leben können“ 
(Schnocks 2020, 125). Der Fußball bietet dazu im Breiten- wie im Spitzensport vielfältige 
Möglichkeiten. 
Eine Person-zentrierte Grundhaltung ermöglicht, empathisch, akzeptierend und kon-
gruent zu sein. Das Spannungsfeld dieser Grundhaltung in unterschiedlichsten Situati-
onen auszuhalten, kostet Kraft, bietet aber auch vielfältige Chancen. Markige und 
derbe Sprüche von Fußballer*innen können Ausdruck der Kongruenz in einer bestimm-
ten Situation sein. Wenn sie die Beziehungsebene zum Gegenüber achten, können sie 
einer vielfältigen Entwicklung menschlicher Beziehung sogar förderlich sein. Person-
zentrierte Haltung bedeutet stets sich auf das fremde Sprachniveau ein Stück weit ein-
zulassen (ohne darin vollständig aufzugehen), weil ohne eine entsprechend Person-
zentrierte Kommunikation eine empathische Haltung kaum gewonnen werden kann. 
Diese Form der Verständigung könnte die Chance „Empowerment als Paradigma“ bie-
ten, wie es im Pastoraltheologischen Kongress 2025 auf einer Feedbackkarte formuliert 
wurde.  
Diese Erfahrung habe ich mit dem Projekt ‚Vätergeschichten‘ gemacht, in dem die frei-
mütige Ansprache und das biografische Zuhören eine zentrale Rolle spielen (Oshowski 
2017). Die Erfahrungen in diesem Projekt decken sich weitgehend mit den Beschrei-
bungen der Gemeindereferentin Christine Göttler-Kienzle, die Michael Schüssler mit 
der Forderung beschreibt: „Allerdings braucht es dann eine Sprache, die die Menschen 
abholt und sie nicht mit leeren Floskeln zuschüttet“ (Schüssler 2025, 184). 



„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“   203 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 

Bei Exerzitien habe ich mich einmal zu dem Satz verstiegen, es sei die einzige Aufgabe 
einer Predigt, das Evangelium mit unserem Leben zu verbinden. Darauf sagte eine Teil-
nehmerin: „Das habe ich seit 30 Jahren nicht mehr erlebt.“  
„Theologie muss vom Wesentlichen reden. Vom Wesentlichen kann Theologie aber nur 
reden, wenn sie erfahrungsbezogen spricht. Der Erfahrungsbezug ist wohl einer der 
wichtigsten Aspekte einer zeitgemäßen Theologie und vielleicht auch aktueller denn 
je …“ (Mehrer 2023, 20). Michael N. Ebertz weist mit Thomas Luckmann (Luckmann be-
reits 1980) auf die Vision hin, dass „‚subjektive Relevanzstrukturen und biografische Be-
deutungshorizonte‘ zur Quelle der Inspiration“ werden (Ebertz 2021, 95). 
Eine mögliche Ich-Stärke von Personen in der Zukunft wird uns nicht nur pastoral neu 
vor die Aufgabe stellen, Gemeinschaften zu stiften und Gemeinschaftssinn anzubieten, 
ohne dabei in die Falle des ‚Survival of the fittest‘ zu tappen. „Sprache bildet Gemein-
schaft – wie exklusiv ist beides“ war eine Rückmeldung auf dem Pastoraltheologischen 
Kongress 2025. Ich-Stärke wäre ein guter Anker um ‚Salz der Erde‘ zu sein. Ich-Starke 
Persönlichkeiten als Profil eines Christentums, das sich ohne Angst in Diversität, Neu-
gier, Kommunikations- und Beziehungsfähigkeit sowie Barmherzigkeit hineinzuwagen 
traut. „Wer ‚Salz der Erde‘ sein will, nimmt in Kauf, nicht mehr erkennbar zu sein und 
sich stattdessen für das Wachstum anderer in Dienst nehmen zu lassen“ (Beck 2024, 
120). „Christen lassen sich von niemanden darin übertreffen, groß vom Menschen zu 
denken, unter Berufung […] auf die Menschwerdung Gottes“ (Kamphaus 1990, 31). Die 
„Sehnsucht nach Stärke, Männlichkeit und Durchsetzungsfähigkeit“ wurde ebenfalls als 
Reaktion auf meinen Impuls beim Pastoraltheologischen Kongress formuliert. Gewach-
sene und reflektierte Ich-Stärke dürfte auch bezüglich dieser Sehnsucht eine mögliche 
Begegnungsform anbieten. 

Zumutung als Ressource 

Das Wichtigste, was Kirche meines Erachtens von der Fußballsprache lernen kann, ist 
die Provokation bzw. die Zumutung. „Zerbrecht die Zwickmühlen binärer Codes […;] 
zugemutet wird ihr [der Kirche, Anm. des Autors] das von den jeweils anderen, vor al-
lem von jenen, über die sie meint erhaben zu sein. Diese Zumutung ist eine Ressource, 
die es zu nutzen gilt“ (Sander 2024, 96). 
Vielleicht erinnern wir uns bei dieser Gelegenheit wieder stärker daran, dass von unse-
rem Religionsgründer gesagt wurde: „Der Menschensohn ist gekommen, er isst und 
trinkt; darauf sagt ihr: Dieser Fresser und Säufer, dieser Freund der Zöllner und Sün-
der!“ (Lk 7,34). Mit hoher Wahrscheinlichkeit gelang Jesus nicht zu diesem Ruf ohne 
Provokation und ohne Zumutung für die Anderen. 
Sich auf die Zumutungen, die markige Sprache, die Ich-Stärke der anderen einzulassen, 
aber auch die eigene Ich-Stärke, die Stärkung der Streitkultur, die Fehlerfreundlichkeit, 
die Ermächtigungspastoral zu forcieren, fördert schließlich eine echte Barmherzigkeit 



204 Andreas Oshowski 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 

allen Menschen gegenüber und das erfordert wahrscheinlich eine „Theologie der dre-
ckigen Hände“ (Beck 2024, 112). Und ich möchte hinzufügen: auch der dreckigen Füße! 

Literaturverzeichnis 

Ataman, Ferda (2024). „Fußball ist ein riesiger Integrationsmotor“, abrufbar unter 
https://www.dfb.de/news/detail/fussball-ist-ein-riesiger-integrationsmotor-259226 [25. 3 2025]. 

Bauer, Christian, & Sorace, Marco A. (2019). Gott anders wo? Theologie im Gespräch mit Michel de 
Certeau. Ostfildern: Matthias Grünewald-Verlag. 

Beck, Wolfgang (32024). Ohne Geländer, Pastoraltheologische Fundierung einer riskofreudigen Ek-
klesiologie. Ostfildern: Matthias Grünewald-Verlag. 

Beck, Wolfgang (2024). Sprung in den Staub. Elemente einer risikofreudigen Praxis christlichen Le-
bens. Ostfildern: Grünewald-Verlag. 

Ebertz, Michael N. (2004). Wider den Wohn-Territorialismus. Lebendige Seelsorge, Zeitschrift für prak-
tisch-theologisches Handeln, 5, 16–22. 

Ebertz, Michael N. (2021). Entmachtung. 4 Thesen zu Gegenwart und Zukunft der Kirche. Ostfildern: 
Patmos-Verlag. 

Feige, Andreas (Hg.) (2023). Theologie anders orten. Aufbrüche einer jungen Generation von Theolog-
innen und Theologen. Würzburg: Echter-Verlag. 

Flügge, Erik (2016). Der Jargon der Betroffenheit. Wie die Kirche an ihrer Sprache verreckt. München: 
Kösel-Verlag. 

Deutscher Fußballbund (2016). Ethik-Kodex, abrufbar unter https://www.dfb.de/filead-
min/_dfbdam/128752-04_Ethik-Kodex.pdf [23.52025]. 

Halik, Tomas (2025). Theologen loben Jan Loffelds neues Buch als Pflichtlektüre, 21.3.2025, abrufbar 
unter https://katholisch.de/artikel/60333-theologen-loben-jan-loffelds-neues-buch-als-pflichtlek-
tuere [9.11.2025]. 

Hüther, Gerald (112011). Was wir sind und was wir sein könnten. Ein neurobiologischer Mutmacher. 
Frankfurt am Main: S. Fischer-Verlag. 

Kamphaus, Franz (1990). Was die Stunde geschlagen hat. Worte, die den Mut wecken. Freiburg im 
Breisgau: Herder. 

Kamphaus, Franz (2000). Wenn Gott in die Quere kommt. 60 Prdigten und Ansprachen für ein 
Christsein mit Profil. Freiburg im Breisgau: Herder. 

Keul, Hildegund (2021). Verwundbar sein. Vulnerabilität und die Kostbarkeit des Lebens. Ostfildern: 
Matthias Grünewald. 

Kramer, Christoph (2025). WDR-Talkshow Kölner Treff, 15.3.2025, abrufbar unter https://www.ard-
mediathek.de/video/koelner-treff/talk-mit-fussballer-christoph-kramer-und-schauspielerin-almila-
bagriacik/wdr/Y3JpZDovL3dkci5kZS9CZWl0cmFnLXNvcGhvcmE-
tOGZhZmY1ZmQtZDY2OS00MTgxLWFmMjMtNDkxMjhlZThiY2Q1 [19.3.2025]. 



„Wer deckt die Nummer 9, ihr Knalltüten!?“   205 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 

Loffeld, Jan (2024). Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiösen Indifferenz. 
Freiburg im Breisgau: Herder. 

Loffeld, Jan (2025). "Akzeptieren, dass Menschen anders glücklich sind". Interview mit Jan Loffeld im 
Domradio, 24.9.2025, abrufbar unter https://www.domradio.de/artikel/theologe-loffeld-ruft-
kirche-zur-selbstvergewisserung-auf [6.11.2025]. 

Mehrer, Thomas (2023). Erfahrungsbezug in der Theologie. Erinnerungen an einen Tübinger Grund-
kurs. In: Andreas Feige (Hg.), Theologie anders orten, Aufbrüche einer jungen Generation von 
Theologinnen und Theologen. Würzburg: Echter, 19–23 

Metz, Johann B. (22011). Mystik der offenen Augen. Wenn Spiritualität aufbricht. Freiburg im Breisgau: 
Herder-Verlag. 

Nassehi, Armin (2021). Unbehagen. Theorie einer überfordernten Gesellschaft. München: C.G. Beck. 

Oshowski, Andreas (2017). Vätergeschichten am Andersort. Vom Tempelbezirk in den Konsumtempel. 
In: feinschwarz. Theologisches Feuilleton, 23.11.2017, abrufbar unter https://www.fein-
schwarz.net/vaetergeschichten-am-andersort-vom-tempelbezirk-in-den-konsumtempel/ 
[11.8.2025]. 

Oshowski, Andreas (2025). Schuld, abrufbar unter https://eds.at/ever-changing-mission/schuld 
[23.7.2025]. 

Rahner, Karl, & Vorgrimmler, Herbert (201987). Kleines Konzilskompendium. Freiburg im Breisgau: Her-
der. 

Sander, Hans-Joachim (2024). Nach der Geduld, jenseits von egal. Ostfildern: Matthias Grünewald. 

Schnocks, Dieter (22020). Mit C.G. Jung sich selbst verstehen. Acht Erkenntnisaufgaben auf unserem 
Individuationsweg. Stuttgart: Kohlhammer-Verlag. 

Schüssler, Michael (2022). Qualitative Netzwerkforschung in der Theologie. Ekklesiologische Er-
kundungen mit Harrison White, Bruno Latour und Adele Clarke. In: Michael Schüssler & Teresa 
Schweighofer (Hg.), Kirche als Netzwerk pastoraler Orte und Ereignisse, Empirische Erkundungen 
und theologische Perspektiven. Ostfildern: Matthias Grünewald, 27–51. 

Schüssler, Michael (2024). Telefonseelsorge. Zur pastoralen Topologie ereignisbasierter Ansprechbar-
keit. In: Christian Kern, Judith Gruber & Christian Bauer (Hg.), Spielarten der Macht. Theologie or-
ten und räumen mit Hans-Joachim Sander. Ostfildern: Matthias Grünewald, 177–196. 

Schüssler, Michael (2025). Es kommt etwas ins Rutschen. Eine theologische Reise an die Kipppunkte 
der Gegenwart. Ostfildern: Matthias Grünewald. 

Schweighofer, Teresa, & Burke, Andree (2021). Das Evangelium als Legende. Eine pastoraltheologische 
Lesart von Bruno Latours Jubilieren. In: Daniel Bogner, Michael Schüßler & Christian Bauer (Hg.), 
Gott , Gaia und eine neue Gesellschaft. Theologie anders denken mit Bruno Latour. Bielefeld: tran-
script, 161–193. 

Verst, Ludger (2025). Tiefentheologie. Von einem Gott der zu Grunde geht. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht. 



206 Andreas Oshowski 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 191–206 DOI: 10.17879/zpth-2025-9319 

Wyller, Trygve (2024). Ist er wirklich 'alienus'? Diskussion über den locus theologicus alienus mit Hans-
Joachim Sander. In: Christian Kern, Judith Gruber & Christian Bauer (Hg.), Spielarten der Macht. 
Theologie orten und räumen mit Hans-Joachim Sander. Ostfildern: Matthias Grünewald, 353–371.  

 
 

Andreas Oshowski, Praktischer Theologe bei Pastoralinnovation Graz, Freier Dozent bei Diakonie und 
Katholischer Aktion Salzburg im Vater-Kind-Programm, Ehevorbereitung und Katholischem Bildungs-
werk 
Koch-Sternfeld-Straße 9 
83471 Berchtesgaden 
andreas.oshowski(at)pastoralinnovation(dot)org  
https://orcid.org/0009-0008-9667-9914 
 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

Gereon Terhorst 

Mächtige Bilder 
Eine Reflexion der Machtdarstellungen im Abendmahl 

Abstract 

Der Beitrag untersucht Machtdarstellungen im Kontext von Abendmahl/Eucharistie anhand von 
François Ozons Film „Gelobt sei Gott“ und leitet daraus Impulse für die Liturgik ab. Dabei geht es zu-
nächst um eine Annäherung an den Begriff „Macht“ im Kontext der Liturgie, um anschließend drei Sze-
nen des Films, in denen eine Eucharistiefeier dargestellt wird, im Blick auf die Darstellung von Macht im 
liturgischen Kontext zu analysieren. Die Ergebnisse werden u. a. vor dem Hintergrund der ForuM-Studie 
(2024) in den Diskurs mit der evangelischen Abendmahlspraxis gebracht. 

The article examines representations of power in the context of the Lord’s Supper/Eucharist by ana-
lyzing François Ozon’s film By the Grace of God, providing insights for Protestant liturgical practice. It 
first approaches the concept of “power” within the framework of liturgy, and subsequently analyzes 
three scenes from the film in which a liturgical Eucharistic celebration is depicted, focusing on the re-
presentation of power in the liturgical context. The findings are then brought into dialogue with Protes-
tant Eucharistic practice and, especially, the ForuM study (2024). 

Macht – nun auch ein evangelisches Thema 

Als im Januar 2024 der Forschungsverband ForuM seinen Abschlussbericht Forschung 
zur Aufarbeitung von sexualisierter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der 
Evangelischen Kirche und Diakonie vorstellte, zeigten sich alarmierende Ergebnisse, die 
weit über den Forschungsgegenstand hinausreichten. Die Feststellung der Forschen-
den, dass die „(Selbst-)Beschreibungen der evangelischen Kirche […] kritisch im Hinblick 
auf eine fehlende Reflexion von bestehenden Machtverhältnissen betrachtet werden 
[können]“ (Forschungsverband ForuM 2024, 800), fordert zur Machtreflexion in allen 
Bereichen kirchlichen Handelns und damit auch im Bereich liturgischen Handelns auf. 
Diese Problematik ist in der katholischen Liturgie bereits sehr viel präsenter und wurde 
in den vergangenen Jahren in zahlreichen Veröffentlichungen kritisch beleuchtet, wäh-
rend die evangelische Theologie dem Thema bisher nur wenig Aufmerksamkeit 
schenkte (vgl. Klessmann 2023, 71).  
Stefan Böntert hat zurecht festgestellt, dass vor allem die Medien zu einer gesteigerten 
Wahrnehmung von Ästhetik und Inszenierungen von Macht führten und es gerade in 
dieser Hinsicht noch einmal einen geschärften Blick brauche (vgl. Böntert 2021, 45). 
Dazu soll dieser Text einen Beitrag leisten, indem er sich am Beispiel des Abendmahls 
die medial-ästhetische Inszenierung kirchlicher Macht genauer ansieht. Der Ausgangs-
punkt dieser Betrachtungen ist daher die Analyse einer solchen medialen Inszenierung, 
nämlich der 2019 erschienene Film Gelobt sei Gott des französischen Regisseurs 



208 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

François Ozon sein. Der Film thematisiert kirchliche Macht im Kontext des sexuellen 
Missbrauchs von Jugendlichen durch einen Pater in der Diözese von Lyon. Dabei wird 
auch die Eucharistie in drei Szenen sehr unterschiedlich dargestellt. Doch zunächst soll 
ein kurzer Blick auf den Plot und die Biografie des Regisseurs geworfen werden, bevor 
die filmische Darstellung von Macht im Kontext der Eucharistie betrachtet wird.  
Nun lässt sich zurecht fragen, warum ein evangelischer Theologe unter genannter Fra-
gestellung einen Film analysiert, der eine katholische Eucharistiefeier inszeniert. Der 
Analyse geht es allerdings nicht um konfessionelle Prägungen, sondern sie will Macht-
darstellungen im Kontext von Liturgie (und hier spezifisch bei der Eucharistie/dem 
Abendmahl) aufdecken. Diese Machtdarstellungen können in einem ökumenischen 
Kontext gesehen werden, da die damit verbundenen Fragen beide Konfessionen be-
treffen, wie noch zu zeigen sein wird. Die große Chance einer Filmanalyse liegt darin, 
dass sie Macht aus einer rein theoretischen Diskussion herausholt und die Wahrneh-
mung der Inszenierung von Macht offenlegt und kritisch reflektiert. Die Aufgabe der 
Analyse liegt darin zu zeigen, wie der Regisseur dabei arbeitet und wie viel „Realität“ 
dem filmischen Produkt zugrunde liegt. 

Macht – worüber reden wir eigentlich? 

Auch wenn der Begriff häufig verwendet wird, so ist doch längst nicht klar umrissen, 
worüber eigentlich gesprochen wird. Byung-Chul Han konstatiert, dass bei dem Thema 
Macht noch immer „eine totale Unklarheit des Begriffs“ (2023, 7) herrscht. Auch wenn 
an dieser Stelle keine umfangreiche Beschäftigung mit dem Phänomen „Macht“ mög-
lich ist, sollen doch die in diesem Kontext wichtigsten Annahmen zur Sprache kommen. 
Eine der am häufigsten rezipierten Definitionen von Macht ist die von Max Weber. Er 
definiert sie wie folgt: „Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen Bezie-
hung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel, worauf 
diese Chance beruht“ (1985, 28). Für Weber ist Macht zuallererst eine Qualität sozialer 
Beziehungen, findet also zwischen Menschen statt. Diese Beziehung ist durch ein Un-
gleichgewicht gekennzeichnet, weil es eine Seite gibt, die Macht besitzt, und eine Seite, 
die der Macht unterliegt. Dabei können auf jeder Seite einzelne Personen oder Perso-
nengruppen stehen. Entscheidend ist, dass die machthabende Seite eine Chance erhält, 
ihren eigenen Willen durchzusetzen. Wie groß diese Chance ist, ist hingegen nicht defi-
niert (vgl. Anter 2012, 58). Es stellt sich also nicht die Frage, wie wahrscheinlich eine 
Machtausübung ist. Zugleich hat die andere Seite die Möglichkeit zum Widerstreben, 
wenngleich dies nur ein Potenzial und keine Notwendigkeit darstellt (vgl. Anter 2012, 
56). 
In dieser kurzen Ausführung wird bereits etwas deutlich, was für die Betrachtung von 
Macht im Kontext der Liturgie nicht außer Acht gelassen werden darf: Weil liturgisches 
Handeln immer im Kontext von Beziehungen zwischen Menschen stattfindet, wird es 



Mächtige Bilder   209 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

eine machtfreie Liturgie vermutlich nicht geben. Selbst wenn Macht sich nicht in Klei-
dung oder Ämtern manifest zur Anschauung bringt, wird es Formen von Macht im litur-
gischen Handeln geben, die vielleicht nicht offensichtlich, aber dennoch wirksam sind 
(vgl. Deeg 2021, 128). Umso wichtiger ist es, dass liturgisch handelnde Personen eine 
Sensibilität für diese Macht mitbringen, um sie nicht übermäßig zur Schau zu stellen 
oder sie in anderer Form zu missbrauchen. 

Der Film „Gelobt sei Gott“ und seine Darstellung von Macht im Kontext der Eu-
charistie 

Im September 2019 veröffentlichte der renommierte Regisseur François Ozon seinen 
Film „Gelobt sei Gott“. Ozon selbst war in der katholischen Kirche aufgewachsen, ist 
aber später nicht zuletzt aufgrund der Sexualmoral der Kirche ausgetreten und hat sich 
öffentlich zu seiner Homosexualität bekannt (vgl. Willsher 2019). Er erzählt seine Ge-
schichte bewusst aus der Perspektive der Opfer und hat dadurch einen sehr kritischen 
Blick auf die Institution Kirche und ihre Macht (vgl. Willsher 2019). Für die Reflexion von 
Machtbildern kommt dem Film damit ein besonderer Stellenwert zu, weil es ihm expli-
zit um die Darstellung von Macht und Machtmissbrauch geht. Zugleich betont Ozon, 
dass er keinen antikatholischen Film drehen wollte (vgl. Willsher 2019). Im Gegenteil: 
Die katholischen Rituale hätten Ozon immer fasziniert, weswegen er sie bewusst in die-
sem Film darstellen wollte (vgl. Harvard Film Archive 2019). Der zugleich respektvolle 
und kritische Umgang mit liturgischer Praxis führte dazu, dass der Film auch in der Aus-
bildung von Priestern zum Einsatz kam, um diese für Macht zu sensibilisieren (vgl. Wills-
her 2019). 

Der Plot 

Der Film umfasst drei Akte, einen Prolog und einen Epilog. Im ersten Akt steht Ale-
xandre (gespielt von Melvil Poupaud) im Mittelpunkt. Der Ehemann und Familienvater 
ist tief im katholischen Glauben verwurzelt. In einer E-Mail an das Bistum thematisiert 
er seinen Missbrauch und hofft auf eine innerkirchliche Aufarbeitung. Zunächst hat er 
auch das Gefühl, dass sein Anliegen ernst genommen wird, und es entwickelt sich ein 
schriftlicher Austausch zwischen ihm und Kardinal Barbarin (François Marthouret). Eine 
Mediatorin für Missbrauchsfälle, Régine Maire (Martine Erhel), leitet ein Gespräch zwi-
schen ihm und dem beschuldigten Priester, Pater Preynat (Bernard Verley). Im Ge-
spräch gesteht Preynat seine pädophilen Neigungen ein, will dies jedoch nicht öffent-
lich zugeben. Es entsteht nicht der Eindruck, dass ihm das Ausmaß seiner Taten bewusst 
ist. Alexandre trifft anschließend weitere Opfer, und es wird deutlich, dass Preynat viele 
Jungen missbraucht hat. Entgegen vieler Ankündigungen handelt Barbarin jedoch nicht. 
Alexandre wendet sich an weitere Geistliche bis hin zum Papst, allerdings ohne Erfolg. 
Daraufhin erstattet er Strafanzeige. 



210 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

Mit dieser Anzeige beginnt der zweite Akt. Der sich als Atheist bezeichnende François 
(Denis Ménochet), ein weiteres Opfer, rückt nun in den Mittelpunkt. Er wird durch po-
lizeiliche Ermittlungen erneut mit der Vergangenheit konfrontiert und sagt nach an-
fänglichem Zögern gegen Preynat aus. Anders als Alexandre sucht er nun die Öffent-
lichkeit und versucht, die Presse auf den Fall aufmerksam zu machen, auch wenn dies 
nicht im Sinne der Ermittlungen der Polizei ist. Auch er erstattet Anzeige, was Barbarin 
zu einer ersten Pressekonferenz zwingt, in der er die Taten verurteilt und Konsequen-
zen ankündigt. François kommt unterdessen in Kontakt mit weiteren Opfern und grün-
det gemeinsam mit Gilles, ebenfalls einem Opfer, den Verein „La parole libérée“ (Das 
befreiende Wort) (vgl. Dettke 2019). Auch Alexandre schließt sich nach anfänglichem 
Zögern dem Verein an. Auf einer Pressekonferenz wird der Verein vorgestellt. 
Damit beginnt der dritte Akt, in dem Emmanuel im Mittelpunkt steht. Auch er ist ein 
Opfer von Preynat und erstattet Anzeige. Da sein Fall nicht verjährt ist, kommt es zu 
einer Gegenüberstellung, in welcher Preynat die Taten zugibt. Gegen ihn wird Anklage 
erhoben. Der Verein strebt aber weiter auch eine Anklage gegen Barbarin an, der im-
mer mehr unter Druck gerät. Auf einer Pressekonferenz spricht er den Satz, dass „ge-
lobt sei Gott“ alle Fälle verjährt seien. Auf die Formulierung angesprochen sagt er, dass 
er sich falsch ausgedrückt habe. Barbarin gibt an, dass er alle Fälle nach Rom geschickt 
und Preynat die Stelle entzogen habe. Er habe Franziskus um die Aufhebung der Ver-
jährung gebeten und dessen Zustimmung erhalten. Demnach könne es nun ein kanoni-
sches Urteil gegen Preynat geben. 
Im Epilog erhalten Alexandre, François, Emmanuel und Gilles eine städtische Auszeich-
nung. Ihre Haltungen zur Kirche divergieren: François kündigt den Austritt an, Ale-
xandre hofft auf innere Reform. Abschließend informieren Einblendungen über den ju-
ristischen Fortgang im Fall Preynat und Barbarin. 

Szenenanalysen 

Szene 1 

Die erste Szene des Films fungiert als atmosphärisch dichter Prolog, in dem bereits zent-
rale inhaltliche und ästhetische Leitlinien etabliert werden (00:00:00–00:01:10; die 
Zeitangaben hier und im Folgenden beziehen sich auf den Film). Die Zuschauenden se-
hen einen (zu diesem Zeitpunkt noch unbekannten) Kardinal, der mit einer Monstranz 
auf einer Art Balkon der Brüstung zustrebt, wo er die Monstranz absetzt und sich ver-
neigt. Anschließend wird der Titel des Films „Gelobt sei Gott“ eingeblendet. Während-
dessen hören die Zuschauenden ein Gebet in einem Voice-over von einer leisen, fast 
ehrfürchtig klingenden Stimme gesprochen: 
„Herr Jesus Christus, im wunderbaren Sakrament des Altares hast du uns das Gedächt-
nis deines Leidens und deiner Auferstehung hinterlassen. Gib uns die Gnade, die 



Mächtige Bilder   211 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

heiligen Geheimnisse deines Leibes und Blutes so zu verehren, dass uns die Frucht der 
Erlösung zuteilwird. Der du lebst und herrschest in Ewigkeit. Amen!“ (00:00:18–
00:00:42). 
Die Szene kombiniert Liturgie und Macht in besonderer Weise. Auf der einen Seite ver-
weisen Gebet und Monstranz auf den Ritus der eucharistischen Anbetung. Der Eucha-
ristie wird als Sakrament die doppelte Funktion als „Gedächtnisakt“ und als „Quelle der 
Erlösung“ zugewiesen. Zugleich fokussiert sich die Kamera auf die Monstranz, nicht auf 
die Person des Kardinals. Auch sie rückt also scheinbar das Sakrale in den Mittelpunkt. 
Die Kameraposition ist allerdings so gewählt, dass nun auch im Hintergrund eine Stadt 
erkennbar wird, auf die der Balkon den Blick eröffnet. Der Kardinal auf dem Balkon 
wirkt dadurch zunehmend wie ein Herrscher, der auf seine Untergebenen blickt 
(00:00:54). Zugleich platziert der Kardinal die Monstranz so, dass niemand außer ihm 
sie erreichen kann (00:01:04). Hier wird die exklusive Verfügungsgewalt des Kardinals 
in Szene gesetzt (vgl. Nuelle 2020), wodurch die Monstranz nicht nur sakrales Symbol, 
sondern auch ein kirchliches Machtsymbol wird. Die Erlösung, wie sie im Zusammen-
hang mit der Eucharistie verstanden wird, scheint in dieser Perspektive allein durch die 
Hierarchie der Kirche vermittelt zu werden – ein Motiv, das im weiteren Verlauf des 
Films kritisch aufgebrochen wird. 

Szene 2 

Die zweite Szene folgt direkt auf den Prolog und stellt Alexandre, den Protagonisten des 
ersten Akts, vor (00:01:10–00:03:14). Während die Kamera Alexandre und seine Familie 
auf dem Weg zum Gottesdienst zeigt, berichtet Alexandre in einem Voice-over von ei-
ner Begegnung, welche die Erinnerung an seine Missbrauchserfahrungen in der Kind-
heit wieder aufleben lässt (00:01:10–00:02:15). 
Zentral ist die Darstellung der Eucharistie, welche die Schilderung der Missbrauchser-
fahrungen unterbricht (00:02:15–00:02:37). Der Film konzentriert sich dabei auf einen 
kurzen Moment der Liturgie und auf den Empfang der Hostie. Die Kamera wird zunächst 
so positioniert, dass sie Alexandre und seine Familie in den Kirchenbänken stehend 
zeigt, während sie sprechen: „Herr, ich bin nicht würdig, dass du unter meinem Dach 
eingehst. Aber sprich nur ein Wort, so wird meine Seele gesund“ (00:02:15–00:02:18). 
Anschließend sehen die Zuschauenden, wie ein Priester die Hostien austeilt. Sowohl 
Alexandres Frau als auch Alexandre selbst empfangen von ihm eine Hostie. Die Kamera 
ist dabei in einem 90-Grad-Winkel positioniert, sodass erkennbar ist, dass sich Priester 
und empfangende Person physisch „auf Augenhöhe“ begegnen, wodurch die liturgi-
sche Machtposition des Priesters visuell relativiert wird (00:02:29–00:02:34). Zugleich 
fällt viel Licht durch ein großes Kirchenfenster im Hintergrund, was die einzelnen Per-
sonen als Akteure etwas zurücktreten lässt. Alexandres Gesten beim Empfang der Hos-
tie (geöffnete Hände, anschließendes Bekreuzigen) zeigen zudem Vertrautheit mit dem 
rituellen Geschehen. Im Anschluss setzt das Voice-over wieder ein und zeigt im 



212 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

weiteren Verlauf auf, dass es sich bei dem Gesprochenen um einen Briefwechsel mit 
einer kirchlichen Autorität handelt. Die Kamera untermalt dies mit Bildern, die die Fa-
milie auf dem Rückweg nach Hause zeigt. 
Die Inszenierung von Macht ist in dieser Szene deutlich zurückgenommen. So verzichtet 
die Kamera auf Perspektiven, die ein Machtgefälle darstellen könnten. Die einzelnen 
Bedeutungen der liturgischen Handlung sind zwar erkennbar, werden aber nicht über-
mäßig betont. Zugleich scheint der erlebte Machtmissbrauch Alexandres Beziehung zur 
Kirche bisher nicht negativ beeinflusst zu haben, da er voller Selbstverständlichkeit an 
ihren Ritualen partizipiert. 

Szene 3 

Die dritte Abendmahlsszene bildet einen markanten Wendepunkt im ersten Akt des 
Films (00:36:06–00:38:03). Sie markiert den Bruch von Alexandres Vertrauen in die 
kirchlichen Institutionen. 
Alexandre und Olivier – ein weiteres Opfer, das Alexandre kennengelernt hat – schil-
dern in einem Brief an Kardinal Barbarin weitere Missbrauchsfälle, dieser kündigt in 
seiner Antwort an, dass er Pater Preynat sein Pfarramt entziehen werde (00:36:06–
00:36:54). Doch die visuelle Ebene konterkariert dies: Während Alexandre mit seiner 
Familie die Messe besucht, zelebriert Pater Preynat wie gehabt in liturgischer Kleidung 
im Altarraum die Messe – ein Umstand, der die Diskrepanz zwischen institutioneller 
Kommunikation und realem kirchlichem Handeln aufdeckt (00:36:35–00:37:30). 
Als sich Preynat für die Austeilung der Hostien positioniert, schwenkt die Kamera von 
einem Messdiener auf ihn. Damit wird visuell eine Verbindung gezogen, die an den 
Missbrauch von Preynat erinnert. Preynat positioniert sich nun erhöht auf einer Stufe 
und reicht die Hostien somit von oben. Damit blickt er zum einen auf die einzeln vor-
tretenden Gemeindemitglieder herab und kann zum anderen auch auf die sitzen ge-
bliebenen Mitglieder schauen, zu denen auch Alexandre gehört. Dieser hält seine 
Söhne davon ab, an der Eucharistie teilzunehmen (00:37:06). An Alexandres Mimik und 
Gestik ist erkennbar, dass er durch die Situation aufgewühlt ist. Ruckartig steht er 
schließlich auf und verlässt die Kirche (00:37:06–00:37:31). Er äußert sein Unverständ-
nis für die Situation, schreibt nun auch Briefe an Preynats direkten Vorgesetzten und 
kündigt einen Brief an den Papst an. 
Die Darstellung von Macht findet hier noch einmal eine andere Akzentuierung. Der Ge-
gensatz von Voice-over und visueller Ebene zeichnet das Bild einer Institution, die lieber 
sich selbst schützt, als ihre Macht infrage stellen zu lassen. Zugleich wird so deutlich, 
dass die klerikale Rolle des Priesters wichtiger genommen wird als die missbrauchte 
Person (vgl. Nuelle 2020). Diese klerikale Rolle wird pointiert überspitzt und überhöht, 
indem Preynat von erhöhter Position die Hostien reicht und so auf die Gemeinde hin-
abblickt. Alexandre will jedoch an dieser Form der Eucharistie nicht partizipieren. Es 
lässt sich durchaus fragen, ob aus seiner Sicht ein Priester wie Preynat angesichts seiner 



Mächtige Bilder   213 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

mangelnden Bußfertigkeit noch die mit der Eucharistie verbundene Vergebung zuspre-
chen kann (vgl. Nuelle 2020). In jedem Fall entzieht sich Alexandre dem Ritual und da-
mit auch der eucharistischen Gemeinschaft. 

Zwischen Klerikalismus, Pfarrherrlichkeit und der eigenen Rolle –  
die Darstellung der pfarramtlichen Macht 

Vor allem die erste und dritte Szene zeigen Macht im Kontext der Eucharistie als kleri-
kale Macht. Dies dürfte zunächst einmal nicht verwunderlich sein, bewegt sich – so 
mein Eindruck – doch ein Großteil der katholisch-theologischen Diskussion im Bereich 
von Macht und Liturgie um die Frage nach dem Amt. Ich will zwei Punkte aus dieser 
Diskussion exemplarisch herausgreifen, die sich in der filmischen Darstellung wieder-
finden, nämlich zum einen die liturgische Kleidung als sichtbares Zeichen der Macht und 
die Positionierung im Raum als Machtinszenierung. 
Gerade mit Blick auf die erste Szene fällt die liturgische Kleidung besonders ins Auge. 
Die Zuschauenden sehen einen Bischof in prachtvollem Gewand, der über die Stadt 
blickt. Und auch in der dritten Szene ist Preynat durch seine Kleidung deutlich von der 
Gemeinde zu unterscheiden. Damit repräsentieren die Gewänder im Film zunächst ein-
mal die ihnen zugeschriebene Aufgabe, dass die verschiedenen liturgischen Rollen 
sichtbar werden und zugleich zwischen Klerus und Nichtklerus unterschieden werden 
kann (vgl. Kranemann 2020, 43). In der dritten Szene lassen sie sich auch mit dem alten 
Bild eines von Reinheit und Unschuld geprägten Priesters verbinden (vgl. Kranemann 
2020, 47), weil Preynat trotz aller Vorwürfe weiterhin eine Albe tragen und die Eucha-
ristie einsetzen darf. Das priesterliche Gewand zementiert also eine Macht, die den 
Priester zu einem unfehlbaren Wesen erklärt, der keine Konsequenzen fürchten muss. 
Die Problematik einer solchen Darstellung wird u. a. durch eine Studie zu Macht und 
sexuellem Missbrauch im Bistum Münster hervorgehoben. So sei es für viele Gläubige 
undenkbar gewesen, dass ein Mann Gottes, der in der Liturgie die Eucharistie einsetzt, 
in der Lage gewesen sein soll, Minderjährige sexuell zu missbrauchen (vgl. Große Kracht 
2022, 379). 
Mit Blick auf die ForuM-Studie lässt sich nun für die evangelische Kirche ein ähnliches 
Bild konstatieren. Auch hier werden Pfarrpersonen als „heilig“ beschrieben, die sich als 
Autoritätsperson vor niemandem rechtfertigen müssten (vgl. Forschungsverband Fo-
ruM 2024, 517–518). „Gewänder sowie die Liturgie seien eingesetzt worden, um ihre 
Stellung zu untermauern […]“ (Forschungsverband ForuM 2024, 518). Schon dieser Be-
fund zeigt deutlich, dass die Theorie, der schwarze Talar lege den Fokus viel mehr auf 
das Wort (vgl. Klessmann 2023, 192), möglicherweise heute nicht mehr ohne Weiteres 
greift. Die filmische Darstellung lässt sich aus meiner Sicht so interpretieren, dass Ale-
xandre den Priester Preynat nicht von dem Peiniger Preynat unterscheiden kann. Der 



214 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

Liturg ist in diesem Kontext eben trotz Gewand nicht jemand anderes als der Mann, der 
Gewalt ausübt (vgl. Klessman 2023, 193).  
Aus meiner Sicht lässt sich aus der filmischen Betrachtung für beide Konfessionen die 
These aufstellen, dass Machtmissbrauch zu einem Verlust der Funktion und Würde von 
liturgischen Gewändern führen kann. In den Augen derer, die Unrecht und Leid durch 
die Macht von Geistlichen erfahren haben, kann nicht zwischen Liturgen und sonstiger 
Person unterschieden werden. So wird die liturgische Kleidung eher zu einem sichtba-
ren Zeichen des Unrechts, weil der Täter trotz aller Taten weiter liturgisch herausge-
stellt und damit etwas anderes als ein Täter sein kann.  
Ein anderer Punkt, den ich an dieser Stelle benennen will, ist die Darstellung von Macht 
durch die Positionierung im Raum. Im Film geschieht die Fokussierung auf die liturgisch 
handelnden Personen vor allem durch die Kameraeinstellungen. Auf diese technischen 
Mittel kann die Liturgie eines normalen Gottesdienstes zwar nicht zurückgreifen, sie hat 
aber vor allem durch die Architektur des Raumes dafür gesorgt, dass sich die liturgisch 
Handelnden einer gewissen Aufmerksamkeit sicher sein dürften.  
Dies gilt erst recht, wenn es um die Feier des Abendmahls bzw. der Eucharistie geht. 
Gerade im evangelischen Kontext ist das Abendmahl noch eine der wenigen liturgi-
schen Feiern, die nach Kirchenrecht zwingend eine Pfarrperson voraussetzen. Daran 
hat auch die Corona-Pandemie nichts geändert, auch wenn dort um diese Notwendig-
keit gestritten wurde und man durchaus den Eindruck gewinnen konnte, dass für so 
manche Pfarrperson der Verlust dieser Macht nicht unproblematisch wäre (vgl. Hollen-
bach 2020). Die häufig selbst attestierte Hierarchiearmut im evangelischen Kontext ent-
spricht also vor allem beim Abendmahl nicht der Realität (vgl. Forschungsverband Fo-
ruM 2024, 744–745).  
Zugleich erscheint es falsch, die Problemlösung in der Abschaffung aller Unterscheidun-
gen zu suchen und damit nur eine Art Machtvakuum zu produzieren, das dann doch 
wieder auf die eine oder andere Art und Weise gefüllt werden würde, weil die Liturgie 
als Beziehungsgeschehen eben nicht ein machtfreier Raum ist (vgl. Deeg 2021, 128). 
Die filmische Darstellung offenbart, dass es sehr unterschiedliche Inszenierungen der 
eigenen Macht geben kann. Dies kann z. B. durch eine Gegenüberstellung der zweiten 
und dritten Szene geschehen. Während Preynat auf erhöhter Stufe steht und die Eu-
charistie austeilt, begegnen sich Alexandre und der Priester in der zweiten Szene buch-
stäblich auf Augenhöhe. Dies zeigt deutlich, dass Pfarrpersonen durchaus Möglichkei-
ten haben, das eigene liturgische Handeln machtkritisch zu überprüfen und 
Korrekturen vorzunehmen, ohne direkt die gesamte Rolle in der Liturgie infrage stellen 
zu müssen.  



Mächtige Bilder   215 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

Zwischen Partizipation und Entzug – Macht jenseits der Pfarrperson 

Neben der Diskussion um die Macht der Pfarrpersonen lenkt der Film den Blick aus 
meiner Sicht auch auf Machtstrukturen, die sich jenseits des Amtes abspielen (können). 
Man könnte hier mit Andreas Henkelmann und Björn Szymanowski (2023) von einer 
informellen Macht sprechen. Im Film äußert sich diese Macht z. B. in der immer wieder 
aufkommenden Warnung vor der Macht der Kirchen in der Gesellschaft. Gerade für die 
Liturgie ist es wichtig, diese Formen der Macht wahrzunehmen, weil das liturgische Er-
leben nicht nur durch die liturgisch handelnde Person, sondern durch ganz unterschied-
liche Faktoren (Raum, Sprache, etc.) beeinflusst wird. So können Machtdynamiken in-
nerhalb der Gemeinde beim Abendmahl bzw. bei der Eucharistie eine Rolle spielen, weil 
sie explizit als liturgische Gemeinschaftserfahrungen beschrieben werden (vgl. Greth-
lein 2015, 145–146; Pohl-Patalong 2011, 154). 
Blickt man auf die filmische Repräsentation, so könnte man einen anderen Eindruck 
gewinnen. Filme stellen Abendmahl und Eucharistie häufig als eine individuelle Erfah-
rung dar, die die Gemeinschaft eher ausblendet (man könnte z. B. an den Film To the 
Wonder von Terrence Malik denken). Offenbar wirkt die Inszenierung des Abendmahls 
bzw. der Eucharistie für Filmemacher nicht wie die Inszenierung von Gemeinschaft. 
Wollen Filme und Serien Gemeinschaft darstellen, so geschieht dies oft am Esstisch, 
dann aber mit Gesprächen etc. (so z. B. in fast allen Folgen von The Big Bang Theory). 
Hier scheint es möglicherweise einen Dissens zwischen theologischer Deutung und re-
aler Erfahrung zu geben. 
Umso mehr bemühen sich viele Gemeinden, ein Gemeinschaftsgefühl zu erzeugen. 
Dies wird u. a. dadurch versucht, „dass die Beteiligten im Halbkreis nebeneinander ste-
hen und sich zum Abschluss die Hände reichen“ (Klessmann 2023, 197). Dabei gerät 
häufig außer Acht, dass diese Geste auch als übergriffig empfunden werden kann (vgl. 
Pohl-Patalong 2011, 155). Im Sinne der Machtdefinition Webers hat hier die Gemein-
schaft Macht über den Einzelnen, weil sie ihm ihren eigenen Willen zur Gemeinschafts-
erfahrung aufdrängt und das mögliche Unbehagen Einzelner verdrängt. Auch weitere 
Gesten in der Liturgie könnten an dieser Stelle auffallen. 
Auch wenn die Geste des Händereichens häufig einem guten Willen entspringt, so ist 
sie doch gerade im Kontext der ForuM-Studie besonders kritisch zu sehen. Zum einen 
aufgrund der beschriebenen Übergriffigkeit, zum anderen aber auch, weil das damit 
erzeugte Bild zu problematisieren ist. Die Studie weist auf ein starkes Bestreben in Ge-
meinden hin, „sich jederzeit als einander mögend und schätzend darzustellen. Dieses 
Verhalten scheint sich in vielen sozialen Bereichen der evangelischen Kirche zu einer 
Art Harmoniezwang zu verdichten, in dem Konflikte keinen Platz haben“ (Forschungs-
verband ForuM 2024, 785). Es dürfe sich eigentlich nicht gestritten werden und auf 
Konflikte würde häufig mit Beschwichtigungen reagiert (vgl. Forschungsverband ForuM 
2024, 786). Vor diesem Hintergrund kann die Geste des Händereichens auch als Sinn-
bild dieses Harmonisierungszwangs wahrgenommen werden, weil sie die Deutung 



216 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

aufdrängt, dass die im Abendmahl versammelte Gemeinschaft untereinander versöhnt 
ist (vgl. Grethlein 2015, 156). 
Daran ist nicht nur problematisch, dass dieses Bild vermutlich nicht der Wahrheit ent-
spricht, sondern dass es kaum die Möglichkeit gibt, dieser Macht zu entkommen. Der 
Gestus des Händereichens wird in aller Regel nicht angekündigt, sondern hat sich „ein-
fach so“ eingebürgert. Den Mitgliedern in der Gemeinde ist die mögliche Übergriffigkeit 
an dieser Stelle häufig nicht bewusst und sie können sich kaum vorstellen, dass es Men-
schen gibt, die diesen Gestus nicht als schön empfinden. Damit zeigt sich aber ein gro-
ßes Problem, dass wir auch im Film sehen, nämlich die Passivität der Gemeinde. Im Film 
gibt es kaum eine sichtbare Reaktion auf die Vorwürfe gegen Pater Preynat. Die Ge-
meinde scheint weiterhin zu Gottesdiensten zu gehen und auch an der Eucharistie teil-
zunehmen. Die Studien zum Missbrauch in der Katholischen und Evangelischen Kirche 
verlangen aber eigentlich nicht nur eine Sensibilität von Amtsträger*innen für Macht, 
sondern auch von Gemeindegliedern. Diese Sensibilität wird sich nicht von selbst schaf-
fen. Gruppen, Verbände und Hauptamtliche haben den Auftrag, diese Sensibilität auch 
in die Gemeinden zu tragen und nicht auf der Ebene der Verantwortlichen zu belassen. 
Sonst heißt es wieder: „Wir wussten es ja nicht besser.“ Und es werden Menschen die-
ser Form der Liturgie und vielleicht auch der Kirche als Ganzes den Rücken kehren, weil 
sie keinen anderen Weg haben, dieser Macht zu entkommen (so wie im Film).  

Umgang mit Macht – es gibt noch viel zu tun (und zu sehen) 

Die Analyse des Films „Gelobt sei Gott“ hat aus meiner Sicht deutlich gezeigt, dass die 
Diskussion um Macht in der Liturgie weiter eines wachsamen Auges bedarf. Die Analyse 
der Darstellung von Macht im Film von Ozon zeigt, dass sowohl im evangelischen als 
auch im katholischen Kontext vor den Liturgien noch ein weiter Weg liegt. Die evange-
lische Theologie kann dabei von der katholischen Diskussion lernen, die aus meiner 
Sicht bereits auf dem Weg ist. Zugleich gibt es in beiden Konfessionen noch Bedarfe, 
gerade wenn es um Machtdynamiken jenseits des klassischen Amtes in der Liturgie und 
der Gemeinde geht. Damit ergibt sich an dieser Stelle auch ein ökumenischer Lernraum, 
in welchem beide Konfessionen von- und miteinander lernen können. Denn auch wenn 
eine machtfreie Liturgie nicht möglich ist, so sollte eine machtsensible Liturgie doch das 
Ziel der durch Machtmissbrauch erschütterten Kirchen sein.  
  



Mächtige Bilder   217 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

Literaturverzeichnis 

Anter, Andreas (2012). Theorien der Macht zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag.  

Böntert, Stefan (2021). Inszenierung des Unterscheids: Ein kritischer Blick auf Macht und ihre Legiti-
mation im Gottesdienst. In: Stefan Böntert, Winfried Haunerland, Julia Knop & Martin Stuflesser 
(Hg.), Gottesdienst und Macht: Klerikalismus in der Liturgie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet, 
33–46.  

Deeg, Alexander (2021). Heiliges Spiel und heilige Herrschaft: Eine Response aus evangelsch-lutheri-
scher Perspektive. In: Stefan Böntert, Winfried Haunerland, Julia Knop & Martin Stuflesser (Hg.), 
Gottesdienst und Macht: Klerikalismus in der Liturgie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet, 127–
135.  

Dettke, Julia (2019). "Sehen, welche Folgen Missbrauch für die Opfer hat". In: Die Zeit, 25.9.2019, ab-
rufbar unter https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/kom-
plettansicht [30.7.2025]. 

Forschungsverband ForuM (Hg.) (2024). Abschlussbericht: Forschung zur Aufarbeitung von sexualisier-
ter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der Evangelischen Kirche und Diakonie in Deutsch-
land. 

Grethlein, Christian (2015). Abendmahl feiern in Geschichte, Gegenwart und Zukunft. Leipzig: Evange-
lische Verlagsanstalt.  

Große Kracht, Klaus (2022). Priester. In: Bernhard Frings, Thomas Großbölting, Klaus Große Kracht, Na-
talie Powroznik & David Rüschenschmidt (Hg.), Macht und sexueller Missbrauch in der katholi-
schen Kirche. Betroffene, Beschuldigte und Vertuscher im Bistum Münster seit 1945. Freiburg im 
Breisgau: Verlag Herder, 375–394.  

Han, Byung-Chul (2023). Was ist Macht? Stuttgart: Philipp Reclam jun.  

Harvard Film Archive (2019). By the Grace of God introduction and post-screening discussion with Ha-
den Guest and François Ozon, abrufbar unter: https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-
grace-of-god-2019-10 [26.7.2024]. 

Henkelmann, Andreas & Szymanowski, Björn (Hg.) (2023). Jenseits der Amtsgewalt. Informelle Macht 
in Kirche und Katholizismus. Freiburg im Breisgau: Verlag Herder. 

Klessmann, Michael (2023). Verschwiegene Macht. Figurationen von Macht und Ohnmacht in der Kir-
che. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

Kranemann, Benedikt (2020). Kleider machen Leute. Liturgische Kleidung, Macht und Gemeindelitur-
gie. In: Gregor Maria Hoff, Julia Knop& Benedikt Kranemann (Hg.), Amt – Macht – Liturgie. Theolo-
gische Zwischenrufe für eine Kirche auf dem Synodalen Weg. Freiburg im Breisgau: Verlag Herder, 
41–56.  

Nuelle, Jack (2020). By the Grace of … God? In: The University of Chicago – Divinity School, abrufbar 
unter: https://divinity.uchicago.edu/sightings/articles/grace-god [17.8.2025] 

Ozon, François (2019). Gelobt sei Gott [Amazon Prime Video (Streaming)]. Pandora Film.  

https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/komplettansicht
https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/komplettansicht
https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-grace-of-god-2019-10
https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-grace-of-god-2019-10
https://divinity.uchicago.edu/sightings/articles/grace-god


218 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

Pohl-Patalong, Uta (2011). Gottesdienst erleben. Empirische Einsichten zum evangelischen Gottes-
dienst. Stuttgart: W. Kohlhammer GmbH.  

Weber, Max (1985). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie (5). Tübingen: 
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).  

Willsher, Kim (2019). François Ozon on dramatising the biggest abuse scandal to hit the French Ca-
tholic church. In: The Guardian, abrufbar unter https://www.theguar-
dian.com/film/2019/oct/13/by-the-grace-of-god-francois-ozon-catholic-church-abuse-scan-
dal#:~:text=Today%252C%2520Ozon%2520can%2520almost%2520but,a%2520paedophile%2520p
riest%2520–%2520canned [30.8.2025]. 

 
 
Mag. theol. Gereon Terhorst 
Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Seminar für Praktische Theologie und Religionspädagogik an der 
Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Münster 
+49 (0) 251 83-22532 
g.terhorst(at)uni-muenster(dot)de 
 

mailto:g.terhorst@uni-muenster.de


  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

Noleen Chinyerere 

The intersectionality of culture, religion, patriarchy  
and widowhood among the Shona people in Zimbabwe 

Implications on theology of caring 

 

Noleen Chinyerere war zwischen März und Juni 2025 als Fellow an der Evangelisch-The-
ologischen Fakultät der Universität in Münster. Wir haben in dieser Zeit intensiv an fol-
gendem Text als Beitrag für die ZPTh gearbeitet. (Traugott Roser) 
 

Abstract 

As ethnographic research in Practical Theology, this article discusses traumatic experiences encoun-
tered by Shona women as they strive to survive in the midst of pandemics like HIV/AIDS as primary 
caregivers. It exposes how culture, religion, patriarchy and widowhood as the quadrants of intersec-
tionality exacerbate Shona women’s vulnerability to pandemics. Coerced sex and lack of decision-mak-
ing power on property rights makes women to bear the full burden of care while risking their health. As 
de facto caregivers, cultural dictates abrogate a married woman from leaving her infected husband 
even if he is infected by HIV /AIDS. Women who are infected may face traumatic rejection, discrimina-
tion, stigma, marginalization and shame in return for their toiling as caregivers. Their plight becomes 
worse when they become widows which is the main focus of this study. The research is a launching pad 
to shun the unjustified generalization of patriarchal ideologies that leave women at risk. Trauma theory 
is used as a theoretical framework. The research recommends the church to be a beacon of hope to 
widows through a ministry of ‘being there’ for them.   

Dieser Artikel befasst sich als ethnografische Forschung in der Praktischen Theologie mit den trauma-
tischen Erfahrungen von Shona-Frauen in ihrem Kampf ums Überleben als Care-Personen im Kontext 
von Pandemien wie HIV/AIDS. Er zeigt auf, wie Kultur, Religion, Patriarchat und Witwenschaft als Quad-
ranten der Intersektionalität die Vulnerabilität von Shona-Frauen verstärken. Erzwungener Sex und feh-
lende Entscheidungsbefugnis über Eigentumsrechte zwingen Frauen, die volle Last der Care-Arbeit zu 
tragen und gleichzeitig ihre Gesundheit zu riskieren. Als De-facto-Pflegepersonen verbieten kulturelle 
Vorschriften verheirateten Frauen, ihren infizierten Ehemann zu verlassen, selbst wenn dieser mit 
HIV/AIDS infiziert ist. Infizierte Frauen können traumatische Ablehnung, Diskriminierung, Stigmatisier-
ung, Ausgrenzung und Scham erfahren. Ihre Lage verschlimmert sich, wenn sie Witwe werden – was 
der Schwerpunkt dieser Studie ist. Die Forschung ist ein Ausgangspunkt, um der ungerechtfertigten 
Verbreitung patriarchaler Ideologien, die Frauen gefährden, Einhalt zu gebieten. Die Traumatheorie 
dient als theoretischer Rahmen. Die Studie empfiehlt, dass die Kirchen den Witwen durch ihre seelsor-
gliche und Bildungs-Unterstützung ein Leuchtfeuer der Hoffnung sein sollten. 



220 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

1. Introduction  

In traditional patriarchal societies, marriage can become a death trap to women who 
may be exposed to pandemics like HIV/AIDS under the banner of a theology of care and 
as primary caregivers. Some Shona women in Zimbabwe may be compelled by their 
feelings of responsibilities towards looking after their infected husbands while exposing 
themselves to be vulnerable to infectious diseases as faithful caregivers. This research 
questions why women continue to be submissive to husbands and remain vulnerable 
in the name of culture which can supresses their right to say 'no' even if they are aware 
of the promiscuous behaviours of their husbands. Some of them may be frustrated, 
accused, ashamed, traumatized and emotionally wounded while continuing to carry 
heavy emotive wounds from shame to guilt. This research calls for an effective pastoral 
care to women who may suffer due to unpardonable generalization that suggests that 
married men may not be challenged, i.e. men commands and women must obey.    

1.1 Motivation of the study  

This research builds on my doctoral thesis where I demonstrated the problematic ef-
fects of the fact that churches, like many other communities, may be viewed as a ‘cou-
ples’ world’. As an ordained and married female minister, I am concerned about widows 
after observing the double blow that some of them may face as married women when 
they become widows.  As a practical theologian, I am compelled to build my pastoral 
care and counselling from the perspective of the stigma that may be attached to the 
widowhood status. This research aims to create a pedagogical space for boys, girls, mar-
ried men and women as well as the community to be aware that care-giving is not con-
fined to women and girls but men and boys are also expected to be care-givers. The 
inclusion of boys and girls is a point of departure to help them deconstruct the African 
cultural belief which positions females as care-givers while exempting male counter-
parts. Chireshe in Manyonganise and Gunda (2025, 145) challenged the harmful ways 
of ‘being a man’ which is often justified by religious and cultural grounds that female 
counterparts are care-givers. The fact that there are widowhood rituals that expose 
women to be vulnerable to pandemics as victims of circumstances and the fact that 
some of the widowhood cleansing rituals target women more than men has necessi-
tated the urgency of this research.  

1.2 Research methodology and approaches to the study 

This research is qualitative because it is a product of the interviews that I conducted 
with a focus group of widows during my fieldwork among the Shona people as an in-
sider. To address the limitations of interview-based research and researcher bias, this 
study employed reader response analysis, drawing on findings from previous scholar-
ship on this topic.  



The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood … 221 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

As an ethnographer, I became embedded in the Shona community in order to find out 
what is expected from a married or widowed woman when her husband is not feeling 
well or after her husband dies. Literature from different African contexts have been 
consulted to analyse the social and cultural perspectives from different African societies 
and beyond. The fieldwork research was utilized to find out the intersectionality of the 
quadrants (culture, religion, patriarchy and widowhood) among the Shona people in 
Zimbabwe and the implications of theology of caring.  

1.3 Theoretical Framework 

This research explores Judith Herman’s work on Trauma Theory and Recovery (TTR) 
(1992). Depending on circumstance, the death of a husband can be one of the traumatic 
experiences that a married woman endures in the rest of her life.  The English dictionary 
defines trauma as “very severe shock or very upsetting experience, which may cause 
psychological damage, […] an experience that produces psychological injury or pain 
(Collins 2025). It is a painful and stressful experience which may be terrifying, shocking, 
distressing and sometimes difficult to accept reality. It is experienced when one has lost 
something valuable and then fails to cope, which may result in confusion, sorrow, ina-
bility to change the situation and sometimes sadness, guilt and shame. Jones (2009) 
argues that trauma leaves the traumatized person in terror, misery, depression, shame, 
defencelessness and sometimes interior pain. According to Chinyerere (2023, 40), 
trauma theory assesses and tries to comprehend the way in which hurtful experiences 
and post traumatic experiences are processed towards healing and recovery.  Accord-
ing to Nkala (2008, 81), a widow lamented that, “I have lost many relatives before, but 
losing a husband hit me in a new and more painful and traumatic way. One cannot get 
used to death because it comes as a shock and seems sudden”. This widow was com-
plaining that the unfortunate part of grieving is that those who come to comfort a 
widow end up saying, “Please, do not cry, do not cry!” yet “If you do not cry, the pain 
eats you up” (Ibid). This is a community inflicted grief that may retraumatize a widow 
which may also haunt her and cause further agony, brokenness and devastation. 
Trauma theory is applicable in this research because grief is an interior wound and an 
experience of deprivation (Collins 2007, 411). The fact that the death of a loved one 
causes an internalized hopelessness, fear, shock, numbness, stress, anxiety, anguish 
and sorrow calls for the need for a therapeutic pastoral care to foster recovery from 
grief. According to Herman (1992) trauma tears apart a complex system of self-protec-
tion that normally functions in a fundamental way; this may in certain cases lead to Post 
Traumatic Stress Disorder (PTSD). Mujinga (2012, 75) indicated that death of a loved 
one causes psychological trauma. Although he is not addressing the death of a husband, 
his contribution on the traumatic effect of death qualifies TTR as relevant to my re-
search. According to Moyo (2007, iv), certain widowhood rituals expose women to an 
HIV infection and in case of Christian widows, some of the rituals discords with their 



222 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

Christian faith. Herman (2015, 42) stressed that when a person is powerless with no 
power to resist oppression, that person may go in a state of surrender because the 
system of self-defence may be weakened. According to Herman (Ibid), trauma may 
even extend to PSTD that may also damage the health of a traumatized person. Against 
this background, widowhood status sometimes exposes a widowed woman to trauma 
associated chronic diseases like high blood pressure or other illnesses associated with 
depression. All these traumatic experiences that widows experience are expressions of 
male domination in that they traumatize women, while widowers are not restricted to 
any care-giving roles, nor to widowhood rituals after the death of a wife (Chinyerere 
2023). In this research, working with TTR is justified because most of the interviews that 
I conducted during fieldwork research indicated that the demise of a husband seems to 
be among the traumatic experiences that a married woman can undergo. Trauma the-
ory reveals that when a widow loses a husband, she faces social, cultural, theological, 
economical, psychological, sexual, and emotional, spiritual, physical and cognitive 
trauma. Mwoyo (2007, iv) also observed that African widows experience emotional and 
spiritual traumas that are induced by cultural, psycho-social factors and are further 
worsened by oppressive circumstances that even makes the mourning process and its 
aftermath extremely difficult. The main objective of this research is to offer a trauma 
sensitive caring for widows which may help pastoral caregivers to know that pastoral 
care is a holistic concern for the whole being which is soul, mind, body and spirit.  

1.4 The concept of practical theology  

Magezi (2019, 131) defines practical theology as a theological task with a pastoral focus 
on the expression of pastoral care and ecclesial care as a practical ministry. This incor-
porates prayer as a tool to acknowledge limitations of humanity and the omnipresence 
of the all-powerful and omniscient God who is the source of hope to both the caregiver 
and the one in need of pastoral care. Practical Theology involves pastoral visitations, 
one on one witnessing, ministry of ‘being there’, Bible study, praise and worship, ritual 
performances and all Christian processions that are done in all rites of passages from 
birth to death. My own definition for Practical Theology is that it is a contextual theol-
ogy rooted from where the pain is in order to address contemporary traumatic situa-
tions that may befall communities in everyday life realities. It is a theological endeavour 
that advocates for applicable solutions (praxis) to untie oppressive system that may be 
ignored by Christian theology which may pacify humanity to suffer in silence in the 
name of religion. Magezi (2019, 130) added that practical theology in Africa is a theo-
logical approach that seeks to understand, communicate and live out a life of faith 
within a context where the individual exists within struggles arising from the African 
geographical location.  I can safely say, Practical Theology can be shortly defined as the 
praxis and theory of the missional church in action because it is a theology which de-
mands a compassionate ministry which is sensitive to life issues. In the tradition of 



The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood … 223 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

Schleiermacher, the founder of Practical Theology as a discipline, Practical Theology is 
not the praxis but the theory of praxis.  

1.5 The concept of pastoral care  

 Pastoral care has proven to be a global challenge because every community has its own 
traumatic challenges that invite pastoral care through ministry of being there for those 
in sorrow and even for those in their joyful moments. According to Clebsch and Jaecle 
(1967:4), “Pastoral care consists of helping acts done by representative Christian per-
sons, directed toward the healing, sustaining, guiding and reconciling of troubled per-
sons whose troubles arise in the context of ultimate meanings and concerns”. In my 
own hypothesis the above definition reminds us that pastoral care is a commitment 
offered by the church to the hopeless and wounded souls in order to facilitate hope 
through encouraging the broken-hearted to know that sorrowful moments may hap-
pen but God will be always there for them (Jeremiah 29,11). While the term pastoral 
care comes from the Latin word cura animarum which is translated as curing of souls in 
English (cf. John McNeill in Lartey 2003, 23), pastoral care is centred on agape love 
based in God’s love for humanity (John 3,16 and 1 John 4,19–20). These working defi-
nitions necessitate the unfolding of this research as a review of praxis. Without com-
passion, unconditional love and empathy, pastoral care will remain a theory. The con-
cept of ‘pastoral care’ is based in the biblical text where the Psalmist affirms that, “The 
Lord is my Shepherd; I shall not want. He makes me to lie down in green pastures; He 
leads me besides the still waters; He restores my soul; He guides me along right paths, 
bringing honour to His name …” (Psalms 23,1–6, Revised Standard Version [RSV]). One 
can read the whole chapter to understand the fact that pastoral care is referred to as 
the shepherding of the flock.   
Pastoral care is a demonstration of the love of God to humanity, cascaded by the Chris-
tian community to believers and non-believers through pastoral care, counselling, guid-
ing, earnest prayers. The concept of pastoral care has many discourses but each con-
cept may be applicable to any situation because pastoral care is contextual and it needs 
a creative pastoral caregiver who is sensitive to diversity in order to apply situational 
ethics. This calls for a critical need for the entire church to take pastoral care ministry 
seriously for it to be a therapeutic community.  

1.6 Intersectionality of religion, culture, patriarchy and widowhood (Quadrants) 

According to Kartzow and Maseno (2010, 1) intersectionality is a conceptual tool that 
is used to analyse how cultural and social factors are intertwined. Intersectionality the-
ory is attributed to Kimberle Crenshaw who designated that intersectionality denotes 
multiple forms of exclusion and how people face marginalisation (Ibid). This also quali-
fies the view that culture, religion and widowhood and patriarchy are inseparable 



224 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

because culture manifests itself behind religion where widowhood rituals are inevita-
ble. Crenshaw was referring to race and gender as intertwined but Kartzow and Maseno 
have gone further to highlight other marginalized situations such as illness, ethnicity, 
sexuality, class, and economical status. In this research, intersectionality is a perspec-
tive which reveals the complexity of widowhood in the socio-cultural milieu (Kartzow & 
Maseno 2010). Widowhood is affected by religion, culture and patriarchy (quadrants) 
which makes them to be inseparable and the word quadrants will be used interchange-
ably to refer to these four factors above.    
This research focuses on two religions, Christianity and African traditional religion. 
Bourdillon (1990, 6) defines religion as an ideology that involves gods or a High God and 
spirits where beliefs are formulated. (African) culture cannot be separated from religion 
and patriarchy. A pastoral caregiver is expected to be sensitive to cultural practices, 
norms and values of a particular set up. Chitando and Chitando (2005, 22) define patri-
archy as a system that privileges men in all spheres of life while leaving African women 
breathless. I define ‘patriarchy’ as a male supremacy syndrome that inferiorizes 
women. Chinyerere (2023, 5) defines a widow as a woman who has lost her husband 
through death and never remarry yet she remains the wife of the deceased. These 
quadrants ought to be discussed in order to highlight their intersectionality when it 
comes to their impact on a specific type of a theology of care among the Shona people.  
The problems and the oppressive traditional practices that dehumanize women as they 
become widows are interconnected and interdependent on each other hence their in-
tersectionality which denotes that they may not be understood in isolation to each 
other.     

2 The African concept of care among the Shona people  
and its traumatizing effects 

The traditional concept of care-giving among the Shona people is attributed to women 
who may be culturally expected to be caregivers to the whole family. This care concept 
sometimes exposes women to be vulnerable to infectious diseases in the name of car-
ing. The focal point of this research is on married women as they expose themselves to 
take care of their husbands from illness until death. Phiri (2003, 15) alluded that  

“[while] wives take care of their sick husbands until they die, they are most un-
likely to get quality care themselves when they become sick due to poverty be-
cause they may have no financial or social support from their in-laws unless they 
have their own children and relatives”.  

This is a cause for concern because in my ethnographical research I have observed that 
most married men refuse to be caregivers to their bedridden wives among the Shona 
people. In most cases, when a married woman is not feeling well, the husband will ei-
ther return her to her family and promise to take her back when she is fit. In contrasts, 



The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood … 225 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

when a husband is sick, a married woman is expected to take care of him.  This even 
applies in cases where a husband has rejected her for many years, then finally comes 
back as a bedridden person sometimes infected by HIV/AIDS or other sexually trans-
mitted diseases. In Chitando and Chirongoma (2012, 95) Shoko stated that, a married 
woman is considered as property of her husband and the husband’s actions may not 
be challenged. According to Shoko, this patriarchal attitude gives more freedom to men 
to decide on whether they want to have many sexual partners or whether to use pro-
tection in sexual encounters or not. Some of the women may also be exposed to sex-
ually transmitted diseases because African culture prohibits a woman to refuse her hus-
band or to use protection. Shona women who value marriage are not free to refuse sex 
even if they are aware that their husbands are promiscuous. There is also a tendency 
that when a married man is fit while the wife will be no longer fit for sexual pleasure, 
the husband is free to look for alternatives outside the marriage vows.  
In the context described in this paper, theology of care is a concept of unconditional 
love demonstrated by prioritizing the loved one's wellbeing over one's own safety, even 
at personal risk. Nevil (2023, 1) expressed that in most cases, women are the ones who 
bear the primary burden and responsibility for care in families, communities, in social 
workplaces and beyond. This also denotes self-sacrificing tasks, practical engagement 
and voluntary commitment to to care for bedridden people, even when doing so may 
be life-threatening or dangerous. This research has a concern of why women may be 
seen as primary care-givers. This invites the church to extend its ministry to widowed 
women as the focus group of this study under investigation. According to Chinyerere 
(2023) corrective measures on education on gender-justice and gender equality is a 
cause for a critical concern in order to safeguard the dignity of women in Zimbabwe as 
they become widows. This will help the church to transform pastoral care for women 
in Zimbabwe.  

2.1 Demands of ‘care’ for the spouse during times of severe/incurable illness 

Caretaking without compromise is a traditional way to test a married woman to demon-
strate her true love to her husband even when she risks her own health, while men may 
not be culturally expected to reciprocate. The Shona people encourage a married 
woman to accept her sick husband and to accommodate him even if it means exposing 
herself to sexually transmitted infection (Chinyerere 2023, 1). Culturally there is a belief 
that when a sick man desires intimate contact with his wife, the wife must not refuse 
because it is seen as a sign that the men is still able to perform his marital duties. Ac-
cording to Shoko in Chitando and Chirongoma (2012, 92) elderly men and women in 
the Shona culture assess a sick man's health by asking the wife whether he remains 
sexually active, which poses a life-threatening risk to the health of a married women. 
Failure to adhere to the dictates of this cultural expectation will attract a penalty of 



226 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

paying a goat to the relatives of the husband if the husband dies with this unresolved 
wish.  

2.2 Demands at the time of death and forced rituals of grief 

2.2.1 A widow is expected to sit behind the lower part of the deceased body until burial  

According to Edet (1992) the death of a husband launches a period of captivity and 
hostility to the widowed woman. Traditionally, a widow is anticipated to sit in the house 
where her deceased husband’s body will be laid without compromise and failure to 
accept this sitting arrangement is a taboo among the Shona people (Chinyerere 2023, 
12). In comparison, widowers have nothing to do with their deceased wife’s bodies be-
cause nothing is expected from them. The mother of the deceased husband, moreover, 
is expected to sit behind the head of her deceased son as a sign of showing motherhood 
and to show that she is the one who gave birth to her deceased son (Chinyerere 2023, 
13). This is a cultural norm among the Shona people in Zimbabwe. Using gender spec-
tacles, it is only women who are exposed to the body of the deceased person even 
when a woman dies.  

2.2.2 Spreading oil on the face of the deceased husband as a sign of a last respect  

A widow is also expected to spread the oil on the dead body as a final mark of respect 
to her husband as she was responsible for ensuring that her husband bathed during his 
lifetime (Chinyerere 2023, 13). These rituals have a caregiving component, yet they may 
also expose a widow to pandemics as occured during the COVID-19 pandemic. Some 
married men died from COVID-19 without being diagnosed at a health centre, and in 
caring for them, some married women became unknowingly infected. These widows 
had no choice because Shona elders were reminding them that failure to be there be-
sides the husband’s body may show signs that she was not caring for him. During fu-
nerals, women are always at the forefront to an extent of being forced to perform wid-
owhood rituals when a husband dies. Cultural expectations expose women to be 
vulnerable to pandemics in the name of trying to be loving and caring women in the 
spirit of theology of care.  

2.3 Rituals that retraumatize African widows beyond burial 

2.3.1 Widow inheritance  

According to Chinyerere (2023, 164), another factor that exposes widows to pandemics 
is the traditional practice of widow inheritance where a widow is expected to be inher-
ited by the deceased husband’s brother or a nephew in other cases. Biri (2013, 7) re-
vealed that according to the Shona customs, widowed women are viewed as helpless 



The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood … 227 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

and in need of support and a widow maybe expected to be inherited and taken care of 
by her late husband’s brother.  Widows without independent means may accept inher-
itance because of financial dependency. They hope that the inheritor will be able to 
fend for them, yet in most cases they will be robbed of what they accumulated with 
their deceased husbands (ibid). In the Shona culture, when a husband dies, the widow 
may be expected to be inherited by the brother of the deceased husband as a way of 
keeping the deceased name active and to look after the widowed woman and her chil-
dren. The motive of widow inheritance is to protect a widow and to take care of her but 
in other cases a widow may not be free to agree to mutual terms of sexual relations if 
she has no means for survival. This may also impose her to HIV and AIDS if she may be 
negative while the inheritor may be positive. Sometimes the inheritor may be HIV-
negative while the widow is HIV-positive; this may expose the inheritor's wife if the 
inheritor is already married (Chinyerere 2023, 117). The major concern of this study is 
that, cultural deconstruction must help women to reject those cultural practices that 
undermines and threatens their health. 

2.3.2 Widowhood cleansing ritual 

According to Saguti (2016, 11), widow cleansing is a ritual that demands a widow to 
have sexual intercourse with the deceased husband’s brother in order to appease the 
spirit of the deceased husband to rest in peace in the world of the dead. Saguti reveals 
that the spirit of a deceased husband can still identify the widow as his wife (Ibid). 
Shona people have a belief that a deceased husband’s spirit may even interfere with 
any affair between the widow and any man which also intensifies widows to adhere to 
sexual cleansing rituals that expose them to be vulnerable to sexually transmitted in-
fections (Chinyerere 2023). This was echoed by Harma (2016, 19) who revealed that 
customarily, there is a sexual cleansing ritual where some of the African widows are 
required to have sex with a relative as a way of being cleansed from the bad omen that 
is associated with the death of a husband. This may also expose widows to sexually 
transmitted diseases through cleansing rituals because, culturally, women lack the 
power to negotiate or insist on condom use. Chitando and Hadebe (2009, 62) quoted a 
widow: “My brother in-law gave me two choices either to be cleansed and later on be 
placed under a guardian relationship or to go away and lose all the property”. Widows 
are obliged to risk their lives and their health by being inherited in order to protect the 
disposal of their properties by their in-law. This stems from the widespread belief that 
death is associated with a bad omen; hence, sexual cleansing rituals are believed to free 
a widow from the deceased husband's spirit (Bourdillon 1990, 44). This leaves more 
women vulnerable to sexually transmitted diseases such as HIV and AIDS, as married 
women are typically confined to the private sphere while men operate more freely in 
the public domain (Proverbs 31,10–31). Edet (1992) stressed that, cultural practices 



228 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

impose heavier burdens and widowhood ritual that are harmful on widows while wid-
owers are set free to perform any widowhood ritual and to remarry without re-
strictions.    
Harma (2016, 19) stressed that, these hazardous cultural practices are still practiced in 
the Sub-Saharan countries. These countries include Zimbabwe, Angola, Botswana, 
Democratic Republic of Congo, Cote d’Ivoire, Nigeria, Rwanda, Senegal, Swaziland, Tan-
zania, Ghana, Kenya, Malawi, Uganda and Zambia. The main challenge is that sexual 
cleansing rituals may not give an opportunity to use protective measures because ritu-
als and cultural practices may not be validated if performed using any protection (Ibid). 
Mwangi quoted a woman:  

“After the death of my husband due to HIV/AIDS, everybody rejected me, my chil-
dren included. I could not   bear all the pain, so I left my home and took refuge at 
the house of my sister whom I felt could understand my suffering. When I got 
infected, I was given a plastic cup and a plastic plate and was to sleep in a room 
next to animals. Her entire family rejected me. My suffering became unbearable 
and I began to contemplate suicide” (Mwangi 2014, 14).  

According to previous research, even in the 21st century, some widows refuse inher-
itance due to fear of HIV/AIDS, while others continue to accept inheritance because of 
financial constraints. There is need for clear teachings and guidance to help widows to 
say no to unprotected sex and to break the barrier of being silenced because of threats 
that may be imposed to them in the name of culture. 

3 Pastoral praxis: from toxic preaching to a ministry of “being there”  
and “being with” 

3.1 Implications of a problematic theology of care for toxic preaching 

The preaching of the Gospel may also become toxic to some of the Shona Christian 
widows who sit in the pews every Sunday listening to preachers on pulpits deliver 
empty messages exhorting them to rejoice in God, while not considering the pain of 
God’s people. Practical Theology, as it is conceptualized here, has a mandate to assess 
whether our theological orientation is transformative and therapeutic in addressing 
challenges widows face, using preaching as a healing ritual for the traumatized and be-
reaved.  

“A preacher came while the body of my deceased husband was lying in the house 
and told me to forget what had happened. This added to my pain, how can I forget 
my husband whom I lost last night in a fatal car accident? I felt I could not be a 
true Christian because the pain of my loss would not go away simply because 
someone has preached and told me to forget the loss while the corpse of my be-
loved husband was still lying before me” (Guillebaud in Chinyerere 2023, 9).  



The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood … 229 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

Practical Theology ought to teach preachers to be sensitive to traumatic situations like 
death in order to heal the wounded soul of those in bereavement. If preaching fails to 
be relevant to grief ministry, the church will end up having smiling faces with wounded 
souls in order to detach themselves from their traumatic experiences in the name of 
religion. Gräb and Charbonnier (2009, 217) encourage the church’s theology to be prac-
tical in regard to women to reduce the number of members who leave the church be-
cause of lack of pastoral care which fails to be accountable for the people’s hope in 
post-traumatic situations (PTS).  

3.2 Towards ‘a ministry of being there’ 

According to Willows et al. (2004, 71), pastoral care and ministry of being there are 
extensions of our deep commitment to love others as God loves us. Theology of care is 
only possible when the church extends its ministry to the wounded and bereaved, mak-
ing pastoral care and practical theology inseparable and a genuine expression of God’s 
love to widows. This is because the initial shock, numbness, and disbelief gradually give 
way to the longer process of walking through grief (Buttler 2004, 70). It is believed that 
96% of successful pastoral care is just showing up or being there (Buttler 2004, 26). 
After the burial, all support systems like friends, relatives and church members disap-
pear from the scene, yet this is the time when grieving widows need companions to be 
with them in their healing journey. “It is like a long hospital stay after a surgery,” the 
widow will now have much time alone to worry and uncertainly contemplate the future 
with no one to share her fears (Ibid). She will discover a lonely path as mourners begin 
to withdraw after the funeral. The church now has its best opportunity to be an inten-
tional witness to the healing power of the faith community because pastoral care be-
gins with dialogue. According to Lawrence (2015, 2), the role of the church is to facilitate 
and foster the ministry of presence, where God is ready and able to meet them at their 
point of need (Matthew 11,28). 
Chinyerere (2023, 7) stressed that the church must become the companion along the 
route of recovery as it represents the family of faith and God’s tangible presence to a 
traumatized widow who may be asking the existence of God during bereavement. This 
is because the ministry of presence has both the physical and the emotional supportive 
components of being there when it matters most (Paget & McCormack 2006, 1). Man-
ning in Chinyerere (2023, 42) quoted a bereaved widow who was in confusion during 
the mourning period. Despite those devastating moments, the widow testified: “It is 
not real until you see the body, now it was all just a dream but now I know it is real. I 
must face it. I do not remember anything that happened, except the church service that 
was held”. One may say that if the widow was asked on what was preached, she was 
not going to remember everything but what was important to her was that the church 
was there for her and with her during bereavement. 



230 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

Collins (2007, 471) stated that “a sermon cannot take away the pain from the bereaving 
widow, sit with her, honour her feelings and accompany her on her journey without 
rushing her along”. Giving continual, in-depth support to the widow will help the widow 
to heal from the shock. The implications of theology of care mean the church itself and 
the pastor also must make it clear that they are available for the widow in season and 
out of season. Nolan (2012, ii) revealed that connecting with people during their strug-
gles as caregivers helps them restore their self-worth. It also helps the caregiver to un-
derstand the context of those in need of help because some traumatized people may 
either turn to religious faith while others may turn away. What they want is someone 
who can understand them and listen to their stories without prejudice. Pastoral care is 
only effective when the pastoral caregiver is present to share emotional burdens and 
encourage the bereaved through prayer, music, preaching, or simply by being present 
(Paget & McCormack 2006, 1). 
A ministry of “being there” for the widow is very critical because “[i]t helps the be-
reaved to walk through grief and resume normal activities once again” (Collins 2007, 
477). If the church fails to be present, the widow may turn to the most readily available 
sources of help, which may be imposed on her by non-Christian family members and 
African traditionalists. These will divert the widow’s faith to any direction that may be 
contrary to the Christian faith. Buttler (2004, 96) divided the pastoral response to the 
traumatized, wounded and bereaved widows into three categories which are: What to 
be, what to do and planting the spiritual seeds of hope. On what to be, Buttler encour-
aged the church to be there for the widow, on what to do the pastoral giver (church) is 
expected to listen to the widows’ traumatic stories, to take actionable help and to have 
compassion in order to necessitate the healing process. Hence the view that every trau-
matized victim may want to be with those who understand their journey and the min-
istry of presence must provide a conducive environment for widows to open up, be 
listened to and feel at home. MacCurdy (2007, 192) alluded that ministry of being there 
means that there must be people who are only there to hold your hands and not to 
quote anyone or any Bible verse but people who will be only there for social, psycho-
logical and emotional support. This is because theology of care calls the church to be 
undefiled because pure and undefiled religion before God the Father is to care for the 
orphans and widows in their distress and to keep oneself unstained from the world 
(James 1,27).   

3.3. A call to Steve Nolan’s concept of a model of the ministry of being there  

This study finds it worthy to sum up the concept of ministry of presence by acknowl-
edging the work of Steve Nolan (2012). The author was focusing on the Chaplain’s pres-
ence in the context of a dying person (Palliative Care) but I became interested in his 
four models of the concept of being present which are: evocative presence where the 



The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood … 231 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

one in need of pastoral care may have a positive attitude or a negative perception, ac-
companying presence, comforting presence and hopeful presence.  

3.3.1 Evocative presence 

For Nolan (2012, 36), evocative presence varies from one person to another because of 
the perception of the one in need of pastoral care towards the pastoral care-giver. No-
lan gives an example: a person in need of pastoral care may assume that because a 
chaplain represents God—whom one cannot approach, who is distant and judgmen-
tal—the chaplain may also be distant and judgmental. This contradiction can result in 
negative transference onto the pastoral counselor, yet the counselor's presence must 
remain genuine and consistent. At times the one in need of pastoral care can positively 
think that the Chaplain represents God and since God loves and accepts everyone, 
therefore the chaplain can also accept her or him (Ibid). This may be complicated but 
pastoral care calls chaplains to be there for all in all circumstances. A pastoral care-
giver’s presence is a demonstration of the Omnipresent God who will be with His peo-
ple at all times. Those in grief may not acknowledge the presence of a pastoral caregiver 
but this must not affect his or her ministry of presence.   

3.3.2 Accompanying presence 

According to Nolan (2012, 61), accompanying presence calls spiritual caregivers to be 
present for the patient in order to engage in a therapeutic process of ‘being with’ in a 
compassionate I-Thou relationship. Nolan quotes a chaplain who once said, “Some-
times I feel I don’t know what I’m doing and I don’t know what I can do. All I can is to 
go and be there”. Accompanying presence helps a widowed woman to know that they 
are loved bringing emotional support and social support to her because she will be 
aware that she is not alone but there are those whose silence and physical presence 
may help her to cope with trauma during bereavement.   

3.3.3 Comforting presence 

Mujinga (2012, 2) stressed that the church must not be a visitor during times of trouble 
but a tabernacle among the devastated as Jesus could have done to those wounded 
souls during his earthly ministry. In other words, a pastoral caregiver's primary purpose 
is to comfort those in bereavement or traumatic situations. Some spiritual leaders con-
flate comforting with evangelism—motivating listeners to confess sins, repent, and 
commit to Jesus. However, comforting should not be confused with crusade preaching, 
where preachers may criticize hearers to encourage repentance. Being there – and 
there alone – for her and being with her – and nothing else – with comforting words. A 
ministry of presence may be more effective to comfort the wounded souls.  



232 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

3.3.4 Hopeful presence 

Masango (2005, 6) stressed that the most effective therapeutic activity in pastoral care 
is the assurance that exudes from human love with such words as ‘I am with you, I am 
here for you and I care for you’. Masango added that during traumatic experience and 
suffering, the greatest need for that person is the presence of God’s people who care 
about and understand the situation. This alone gives hope to those widows during be-
reavement because they will know that they are not alone in their struggles. Pastoral 
caregivers must know that their presence is to foster hope to the hopeless souls during 
difficult times as conduits of hope in a fragmented world.  According to Schlauch in 
Lartey (2007, 122) hopeful presence means that the church becomes the healing com-
munity through exhortation which means coming alongside to help, to give social and 
emotional support and encouraging which is paraklesis.  

4 Recommendations for a way forward 

Practical theology starts with mindful attention to the needs of the afflicted – in our 
case traumatized Shona widows, but it aims for a strategy of pastoral care. The follow-
ing recommendations aim for an informed and just praxis in action:  
• Premarital counselling for men and women to help them understand that caring for 

and supporting each other during illness and at the funeral of one's spouse is a 
shared responsibility. This will help to address a cultural belief that restricts women 
to be care-givers while men are not restricted to become care-givers.  

• A call for pastoral counselling workshops to equip practical theologians and church 
members to be a caring and therapeutic community to wounded souls during be-
reavement and beyond.  

• Educating both men and women to reject cultural practices that expose women to 
pandemics in the name of caring. 

• To empower women and girls through education in order to help them to say ‘no’ 
and to educate them to safeguard their health by consulting community health care 
facilities before exposing themselves to health risks in the name of being a good wife. 

• Couples' fellowships addressing how married couples can support each other: hus-
bands caring for bedridden wives and vice versa. Marriage requires reciprocity be-
cause unilateral caregiving fails when needs arise. Just as a bird with one wing cannot 
fly, a one-sided marriage cannot thrive; therefore, compassionate love, solidarity, 
and empathy are essential. 

• The church must make sure that preachers and theologians have workshops which 
may make them more sensible to life situations in order to help them to come up 
with a word of hope to avoid toxic theology that retraumatizes bereaved souls. 



The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood … 233 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

• African men are called to move from toxic masculinity to transformative and re-
demptive masculinities which are life-affirming. There is a need to educate men and 
women, boys and girls to advocate for change and a holistic approach to challenge 
the unchallenged cultural beliefs in order to have life-affirming masculinities.  

• A call to avoid the ‘real man’ mentality if it exposes women to pandemics in the name 
of being ‘real’. Shona people need to avoid promoting a system that does not chal-
lenge patriarchal ideologies that expose women to be vulnerable to pandemics; a 
message that calls women to be subservient must also call men to be responsible to 
promote the sanctity of life. 

• There is need for women empowerment through education and income generating 
projects so that those who will be economically stable can refuse to be inherited 
while poor widows may give in to be inherited in fear of becoming destitute after 
the death of their husbands. 

• The church is called to have a paradigm shift from Orthodoxy to Orthopraxis. Ortho-
doxy is a fixed teaching of truths, but without praxis or practical application it is 
meaningless. Orthopraxis is a practical teaching, because religion is dynamic and not 
static.  

• Grief ministry through pastoral care, pastoral counselling and ministry of presence 
need to be taken seriously. 

5 Conclusion  

This study examined the intersectionality of culture, religion, patriarchy and widow-
hood among the Shona people in Zimbabwe while using other African contexts to show 
that Zimbabwe may be used as an example for what may be happening elsewhere in 
Africa and beyond. Drawing on ethnographic methodology from my doctoral thesis at 
the University of Pretoria, South Africa, this study explores the implications of a theol-
ogy of care by examining the traumatic experiences widows face while enduring pan-
demics such as HIV/AIDS. The study shows how the quadrants of intersectionality are 
intertwined because it is normally culture that influences religion to impose widowhood 
rituals that may dehumanize women as they become widows in an African patriarchal 
society. The study revealed that women as primary caregivers are at risk during pan-
demics because of gender roles that are socially constructed as they expose them to be 
overall caregivers among the Shona people.  I have discovered that, culturally, women 
have no power or even the right to say ‘no’ to unprotected intimacy, which threatens 
their health even when they are aware of their husbands' infidelity. This also exposes 
women HIV/AIDS because when some of these women become widows they will be 
inherited by the brothers of their deceased husbands if they are not economically sta-
ble and empowered to make their own choices. The study reveals that, traditionally, 
women are not allowed to leave their husbands. To make matters worse a married 



234 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

woman is not allowed to refuse sexual intimacy with her husband using protection be-
cause it will be an issue according to the African culture. A widow may be inherited by 
an infected inheritor while she will be positive or she may be negative and be infected 
because widowhood cleansing rituals must be without any protective barrier in order 
to be effective. This research has discovered that men are not restricted because there 
is a Shona saying which stresses that “A man cannot be without a wife”, allowing men 
to remarry while widows are ‘inherited’. This is dangerous masculinization, which may 
cause men to be promiscuous while women are expected to stick to one partner. The 
church’s ministry of being there was recommended as essential to holistic pastoral care 
for bereaved widows. Nolan’s four models of counselling are an effective concept for 
pastoral care and counselling to bereaved widows and are applicable to any traumatic 
situation encountered in everyday life.  

References 

Bible used: Revised Standard Version (RSV). 

Biri, Kudzai (2013). Jesus’ Wives? Pentecostalism and Discourses of Singlehood in Zimbabwe, Zambe-
zia.  

Bourdillon, Michael F. C. (1990). Religion and Society: A Context of Africa. Gweru: Mambo Press.  

Buttler, Sarah A. (2004). Caring Ministry: A Contemplative Approach to Pastoral Care. London: Contin-
uum International Publishing Group Inc. 

Chinyerere, Noleen (2023). Trauma and Rituals of Healing of Widows Among the Shona People: A Pas-
toral Inquiry, An Unpublished PhD Thesis Submitted to the University of Pretoria: Department of 
Practical Theology.  

Chitando, Ezra & Chirongoma, Sophie (2012). Redemptive Masculinities: Men, HIV and Religion. Ge-
neva: World Council of Churches Publications. 

Chitando, Ezra, Chirongoma, Sophie & Manyonganise, Molly (2022). Spaces, Religion and Migration in 
Zimbabwe: Implications for Economic Development. London: Routledge.  

Chitando Anna & Chitando, Ezra (2005). Weaving Sisterhood: Women African Theologians and Crea-
tive Writers, Exchange 34, 1, 22–38. 

Chitando, Ezra & Chirongoma, Sophie (2012). Redemptive Masculinities: Men, HIV and Religion. Ge-
neva: World Council of Churches. 

Chitando, Ezra & Hadebe, Nontando (2009). Compassionate Circles: African Women Theologians Fac-
ing HIV. Geneva: WCC Publications.  

Clebsch, William A. & Jaekle, Charles R. (1967). Pastoral Care in Historical Perspective. New York: Har-
per Publishers.  

Collins, Garry R. (2007). Christian Counselling, Third Edition, A Comprehensive Guide. Nashville: 
Thomas Nelson. 



The intersectionality of culture, religion, patriarchy and widowhood … 235 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 

Collins Dictionary (2025). https://www.collinsdictionary.com/dictionary/english/trauma  

Edet, Rosemary N. (1992). Christianity and African Women’s Rituals. In: Mercy A. Oduyoye &Musimbi 
R.A. Kanyoro, The Will to Arise: Women, Tradition and Church in Africa. Maryknoll: Orbis Books.   

Gräb, Wilhelm & Charbonnier, Lars (2007). Secularisation Theories, Religious Identity and Practical 
Theology: Developing International Practical Theology for the 21st century International Academy 
of Practical Theology, Vol 7. New Brunswick: Translation Publishers.  

Harma, Risto F. (2016). World Widows Report: New York, Standard: Information.   

Herman, Judith (1992/2015). Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence – From Domestic Vio-
lence to Political Terror. New York: Basic Books.    

Jones, Serene (2009). Trauma and Grace: Theology in a Raptured World. Louisville: Westminster John 
Knox Press.  

Kartzow, Marianne B. & Maseno, Lovise I. (2010). Widows Intersectionality and the Parable in Luke 18, 
Norway, Oslo University.  

Lartey, Emmanuel M. (2003). In Living Color: An Intercultural Approach to Pastoral Care and Counsel-
ling, Second Edition. London: Jessica Kingsley Publishers. 

Lawrence, Rachel V. (2015). The Theology of Chaplaincy: Having a Ministry of Presence California: 
Fuller Theological College.  

MacCurdy, Marian M. (2007). The Mind’s Eye: Image and Memory in Writing about Trauma. Amherst: 
University of Massachusetts Press.  

Manyonganise Molly, Gunda, Masiiwa R. & Naicker Linda (2025). Gender and Masculinities in Africa: 
Essays in Honour of Ezra Chitando, Bamberg Press. P.145–161.2025. Doi 10.20378/irb-1054140  

Masango, Maake J. (2005). The African Concept of Caring. Pretoria: Pretoria University Repository.  

Moyo, Lois (2007). Widowhood Rituals, African Lutherans and HIV Prevention: A Gendered Study of 
the Experiences of Widows in Kamwala in Evangelical Lutheran Church in Zambia, Pietermaritz-
burg, A Masters Dissertation Submitted at the University of KwaZulu-Natal.  

Mujinga, Martin (2012). Chaplaincy Ministry: A Rainbow of Hope. Harare: Connexional Bookshop.  

Mwangi, Rose N. (2018). Psychological Challenges and Adjustment of Widows of HIV and AIDS. Lam-
bert: Lambert Academic Publishers.  

Nkala, Barbara C. (2008). Rainbow after a Storm: Stories of Loss, Grief and Healing. Harare: Radiant 
Publishing House.  

Nolan, Steve (2012). Spiritual Care at the end of Life: ‘The chaplain as a hopeful Presence’. Philadel-
phia: Jessica Kingsley Publishers.   

Paget, Naomi K. and McComack J. R. (2006). The Work of the Chaplain. Valley Forge: Judson.    

Phiri, Isabel A. (2003). African Women of Faith Speak Out in an HIV and AIDS Era. In: Isabel A. Phiri, 
Beverly Haddad & Madipoane Masenya (Eds): African Women, HIV and Faith Communities. Pieter-
maritzburg: Cluster Publications.   

Magezi, Vhumani (2019). Practical Theology in Africa: Situation Approaches, Framework, and Agenda 
Proposition, International Report, https://doi.org/10.1515/ijtp-2018-0061 

https://www.collinsdictionary.com/dictionary/english/trauma


236 Noleen Chinyerere 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 219–236 DOI: 10.17879/zpth-2025-9321 

Saguti, Edward (2016). Alternative Rituals of Widow Cleansing on Relationship to Women’s Sexual 
Rights in Zambia, A Published Master of Arts Dissertation Submitted at the University of KwaZulu 
Natal.  

United Nations Entity for Gender Equality and the Empowerment of Women (UN Women) (2023). 
Landscape of Care Work in Zimbabwe. Nairobi: United Nations Women. 

Willows, David & Swinton, John (2004). Spiritual Dimensions of Pastoral Care: Practical Theology in 
Multidisciplinary Context. Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers.  

  
Rev. Dr. Noleen Chinyerere 
Methodist Church in Zimbabwe, PhD in Practical Theology at the University of Pretoria, South Africa, 
Vice Principal and lecturer at the United Theological College 
3, Valley View Lane 
Hatfield 
Harare, Zimbabwe 
noleenchinyerere(at)gmail(dot)com 
 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

Anna Hack 

Das bleibende Erbe des Christentums 
Spuren christlichen Antijudaismus‘ in postkolonialen Theorien 

 

Abstract 

Der Beitrag untersucht postkoloniale Theorien und Theologien aus einer antisemitismuskritischen Per-
spektive. Postkoloniale Ansätze bieten wichtige Werkzeuge zur Analyse (post-)kolonialer und rassisti-
scher Machtverhältnisse, zeichnen jedoch eine tendenzielle Anfälligkeit nicht nur für Artikulationsfor-
men des modernen Antisemitismus, sondern auch für christlich-antijüdische Motive. Unter dem 
Anspruch einer Politischen ‚Theologie nach Auschwitz‘ steht die christliche Theologie vor der Heraus-
forderung, postkoloniale Anliegen aufzugreifen und zugleich eine Sensibilität für antisemitische Denk-
muster zu entwickeln. Insbesondere die moderne Transformation christlich-antijüdischer Narrative gilt 
es dabei – gerade auch in der theologischen Rezeption postkolonialer Theorien – (selbst-)kritisch zu 
reflektieren. 

This article examines postcolonial theories and theologies from a critical perspective on anti-Semitism. 
Postcolonial approaches offer important tools for analyzing (post-)colonial and racist power relations, 
but they also tend to be susceptible not only to forms of modern anti-Semitism, but also to Christian 
anti-Jewish motifs. In light of a political ‘theology after Auschwitz,’ Christian theology faces the chal-
lenge of engaging with postcolonial concerns while at the same time developing a sensitivity to anti-
Semitic patterns of thought. In particular, the modern transformation of Christian anti-Jewish narratives 
must be reflected upon (self-)critically, also within the theological reception of postcolonial theories. 

 
Ursprünglich aus dem angloamerikanischen, vorwiegend literaturwissenschaftlichen 
und kulturtheoretischen Kontext stammend, wo sich die sogenannten Postcolonial Stu-
dies ab den 1980er-Jahren im akademischen Betrieb etablierten, werden postkoloniale 
Theorien heute in nahezu allen geistes- und sozialwissenschaftlichen Fächern rezipiert, 
darunter auch in der christlichen Theologie. Sie treten mit dem Anspruch an, auf „his-
torisch gewachsene […] und in der Gegenwart weiter wirksame […] Machtverhältnisse 
[…]“ (Gukelberger & Meyer 2023, 217) zu reflektieren, wobei ein zentraler Fokus auf 
den Zusammenhängen von (post-)kolonialer Macht und Wissensproduktion liegt. Expli-
zite wie implizite Machtstrukturen, insbesondere eurozentrische Dominanzverhält-
nisse, sollen durch die Analyse (post-)kolonial-rassistischer Kontinuitäten in Denkfor-
men, Diskursen und Institutionen aufgedeckt werden. Das Präfix post verweist dabei 
nicht auf eine lineare Abgeschlossenheit, sondern auf eine zeitliche wie räumliche Kon-
tinuität kolonialer Strukturen (vgl. Gukelberger & Meyer 2021, 217). Für die europäi-
sche christliche Theologie entfalten postkoloniale Ansätze ein produktiv-provozieren-
des Potenzial zur Kritik (post-)kolonialer, rassistischer Macht- und Herrschafts-
strukturen – nicht zuletzt angesichts der eigenen kirchlichen wie theologischen Verstri-
ckungsgeschichte in ebenjene. Sie stellen ein notwendiges Instrumentarium für die 



238 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

kritische Auseinandersetzung mit dem eigenen kolonialen Erbe, den bleibenden Ver-
strickungen in post- und neo-koloniale (Ausbeutungs-)Verhältnisse sowie den Kontinu-
itäten eurozentrisch-rassistischer Denkmuster in theologischen Diskursen und Praxen 
bereit. 
In Würdigung postkolonialer Anliegen gilt es jedoch auch einen kritischen Blick auf ihre 
Leerstellen und Grenzen zu werfen. Aus Sicht einer ideologiekritischen Politischen The-
ologie, wie ich sie hier vertrete, sollten gerade auch diskriminierungskritische Theorien 
einer (selbst-)kritischen Reflexion unterzogen werden. Der eigene emanzipatorische 
Anspruch verpflichtet dazu, insbesondere dort hinzusehen, wo gerade in progressiv an-
tretenden Theorien und Praxen – häufig unbewusst – Anfälligkeiten für bestimmte For-
men regressiver Ideologien zum Tragen kommen oder in diese umschlagen können.  
Eine wiederkehrende Kritik gegenüber postkolonialen Theorien betrifft die Reproduk-
tion antisemitischer Narrative. Im deutschsprachigen Raum wurde diese unter ande-
rem Anfang 2020 im Kontext der Ausladung des Politikwissenschaftlers und Kulturthe-
oretikers Achille Mbembe von der Ruhrtriennale oder auch der Ausstellung des 
Kuratorenkollektivs Ruangrupa auf der documenta fifteen 2022 formuliert. Im Zuge der 
anhaltenden anti-israelischen Proteste, die sich seit dem Terrorangriff der Hamas auf 
Israel am 7. Oktober 2023 und dem darauffolgenden Krieg in Gaza unter anderem an 
US-amerikanischen und europäischen Universitäten formieren, werden diese Vorwürfe 
erneut laut. Zu beobachten ist, dass sich viele der Aktivist*innen postkolonialer Ver-
satzstücke und Rhetoriken bedienen. Der Staat Israel wird dabei immer wieder zum 
Sinnbild des westlichen Imperialismus stilisiert, Jüdinnen*Juden zu kolonialen Unter-
drückern erklärt, die antisemitischen Massaker des 7. Oktober mitunter gar als anti-
kolonialer Befreiungsakt glorifiziert.  
Warum aber geraten gerade postkoloniale Ansätze, die doch mit dem Anspruch der 
Überwindung bestehender Machtverhältnisse und Diskriminierungsmuster antreten, 
immer wieder in die Kritik, Antisemitismus zu reproduzieren? Weisen die theoretischen 
Grundlagen der Postcolonial Studies tatsächlich eine Leerstelle oder gar eine struktu-
relle Anfälligkeit für Antisemitismus auf oder dienen die Vorwürfe primär ihrer Diskre-
ditierung? Der folgende Beitrag, der zentrale Ergebnisse einer Masterarbeit präsentiert, 
geht diesen Fragen analytisch sowie theologisch nach. Ziel ist es dabei nicht, postkolo-
niale Theorien als per se oder genuin antisemitisch zu markieren oder unter General-
verdacht zu stellen, sondern sie auf ihre spezifischen Leerstellen und potenziellen Fall-
stricke hinsichtlich der Reproduktion von Antisemitismus und Antijudaismus hin zu 
befragen. Insbesondere soll untersucht werden, inwiefern hier mitunter auch christlich 
tradierte antijüdische Motive wirksam werden, die über die theologische Rezeption 
postkolonialer Theorien gleichsam wieder an ihren ‚Ursprung‘ zurückkehren. In diesem 
Sinn soll gerade auch der selbstkritische Blick auf das ‚eigene Erbe‘ geschärft werden – 
nicht zuletzt vor dem Hintergrund, dass das Christentum den ideologischen Nährboden 
für modernen Antisemitismus bereitstellt. Zu bedenken ist dabei stets, dass 



Das bleibende Erbe des Christentums   239 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

antisemitische Denkfiguren, Bilder und Motive, gerade weil sie in Form kultureller 
Codes in unser kollektives kommunikatives wie kulturelles Gedächtnis übergegangen 
sind (vgl. Töllner 2022, 148), – ebenso wie rassistische Narrative – durchaus unbewusst 
und ohne böswillige Intention reproduziert und tradiert werden können.  

Fallstrick 1: Subsumtion von Antisemitismus unter Rassismus  

Ein erster Fallstrick zeigt sich in der begrifflichen Bestimmung von Antisemitismus in-
nerhalb postkolonialer wie auch vieler intersektionaler Ansätze. Antisemitismus wird 
hier zumeist nicht als eigenständige Ideologie, sondern als eine Ausprägungsform von 
Rassismus gefasst, etwa in der Subsumtion unter die Kategorie race bzw. Logiken des 
Othering1 (vgl. Mbembe 2020a, 82). In dieser Logik wird Antisemitismus dann als „ra-
cism against Jews“ (Bakan 2014, 258) definiert. Wesentliche Differenzen, die neben der 
strukturellen Ähnlichkeit zwischen Rassismus und Antisemitismus bestehen, geraten 
dadurch jedoch tendenziell aus dem Blick. Beide Ideologien konstruieren zunächst un-
ter Bezugnahme auf ein „vermeintlich Naturhaftes“ homogene Selbst- und Fremdgrup-
pen, die mit der Vorstellung einer unterschiedlichen Wertigkeit von Menschen einher-
gehen (Coffey & Laumann 2021, 77).2 Während Rassismus jedoch auf der hierarchi-
schen Abwertung einer vermeintlich unterlegenen, als minderwertig und ‚primitiv‘ kon-
struierten ‚Rasse‘ basiert, werden Jüdinnen*Juden im antisemitischen Weltbild primär 
als (über-)mächtig und bedrohlich imaginiert. Rassifizierten Menschen wird eine Nähe 
zu Natur sowie ein Mangel an Zivilisation und Modernität zugeschrieben, Jüdinnen*Ju-
den geradewegs in gegensätzlicher Logik mit Zivilisation, Moderne und Kosmopolitis-
mus assoziiert (vgl. Stögner 2022, 95). In seiner modernen Form fungiert Antisemitis-
mus als ideologisches, komplexitätsreduzierendes „Welterklärungsmuster“ (Rensmann 
2021), welches die gesellschaftlichen Widersprüche und ambivalenten Anforderungen 
der Moderne an das Individuum abzuwehren und auf ein Äußeres zu projizieren sucht. 
Für das Übel der Welt werden ‚die da oben‘, im Verborgenen wirkende Strippenzieher, 
eine ‚nebulöse Elite‘ oder konspirative Weltmächte verantwortlich gemacht. Diese 
strukturelle Form des modernen Antisemitismus schließt als „cultural code“ (Volkov 
2023, 61) an antisemitische Argumentationsmuster an, ohne Jüdinnen*Juden konkret 
benennen zu müssen: „Alle wissen, dass ‚die Juden‘ gemeint sind, doch niemand spricht 

 
1  Othering bezeichnet die Konstruktion der ‚Anderen‘ in Abgrenzung von einer ‚Wir-Gruppe‘. 
2  Aufgrund der nur knapp skizzierten ideologischen Überschneidungen ist hier kurz zu benennen, dass 

sich durchaus auch rassistische Elemente im Antisemitismus wiederfinden. Insbesondere im NS-
Antisemitismus wirken nationalsozialistische Rassenideologie und eliminatorischer Antisemitismus 
eng zusammen. Antisemitismus tritt zudem in vielen Fällen auch in enger intersektionaler 
Verwobenheit mit Sexismus, Queerfeindlichkeit oder Nationalismus auf – Karin Stögner (2022, 100) 
bezeichnet ihn daher auch als „intersektionale Ideologie par excellence“. Gerade um das 
Zusammenwirken verschiedener Ideologien zu begreifen, müssen jedoch ihre je spezifischen 
Konstitutions- und Funktionsweisen beleuchtet werden. 



240 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

es aus“ (Busch, Gehrlein & Uhlig 2016, 3). Frühchristliche, mittelalterliche oder völkisch-
antisemitische Dämonisierungen aufgreifend wird ‚der Jude‘ bzw. das als ‚jüdisch‘ Kon-
notierte zum bedrohlichen ‚Ursprung alles Bösen‘ imaginiert, das es letztlich zum 
Wohle der Welt zu beseitigen gelte – dem Antisemitismus ist daher immer auch ein 
eliminatorischer Fluchtpunkt inhärent (vgl. Kanitz & Schlagheck 2021). 
Aufgrund der unterschiedlichen ideologischen Funktionsweisen von Antisemitismus 
und Rassismus können postkoloniale Instrumentarien keine von der Kritik rassistisch 
(post-)kolonialer Gesellschaften und Denkformen unmittelbar übertragbaren Mittel für 
die Analyse von Antisemitismus bieten. Dies wird unter anderem dort sichtbar, wo Jü-
dinnen*Juden entlang der color line ‚Schwarz-weiß‘ als (privilegierte) Weiße und somit 
als Herrschende identifiziert werden – etwa in der Behauptung, die europäischen Jü-
dinnen*Juden seien nach Ende des Zweiten Weltkriegs ‚weiß qua Erlaubnis‘ (Bakan 
2014, 252) geworden und durch die Gründung eines eigenen Staates mit dem „white 
European against the colored Oriental“ (Said 1992, 28) fusioniert. Aus dem Blick gerät 
dabei, dass Antisemitismus „nicht entlang der Scheidelinie Hautfarbe und nicht entlang 
der Binarität privilegiert/nicht-privilegiert [verläuft]“ (Stögner 2022, 95), sondern Jüdin-
nen*Juden vielmehr als eine „Figur des Dritten“ (Holz 2000, 421) konstruiert.3 Werden 
Jüdinnen*Juden jedoch in binäre Schemata einzuordnen versucht und dabei als ‚ur-
sprünglich aus Europa kommende (koloniale) Weiße‘ und „privileged Jews“ (vgl. Said 
1992, 69) der privilegierten Mehrheitsgesellschaft zugeordnet, ignoriert dies nicht nur 
die Betroffenheit von Antisemitismus sowie in vielen Fällen zusätzlich auch von Rassis-
mus,4 sondern bedient auch die antisemitische Trope der ‚übermächtigen‘, privilegier-
ten Juden. Insofern kann der ‚Whiteness-Frame‘, welcher zur Aufdeckung rassistischer 
Machtstrukturen mitunter als hilfreiches Instrument dienen kann, Antisemitismus ana-
lytisch nicht nur nicht fassen, sondern gar befördern, wenn er auf Jüdinnen*Juden an-
gelegt wird (vgl. Stögner 2022, 95).  

Fallstrick 2: Postkoloniale Theorien und der Staat Israel  

An ihre Grenzen geraten postkoloniale Ansätze insbesondere dort, wo ihre Analysein-
strumente schematisch auf den Zionismus, den Staat Israel sowie die gesamten poli-
tisch und historisch komplexen Verhältnisse im Nahen Osten angewendet werden. Is-
rael stellt in postkolonialen Frameworks häufig das Sinnbild westlicher, globalisierter 
Moderne dar; die paradigmatische Verkörperung gegenwärtiger (post-)kolonialer 
Machtverhältnisse. So beschreibt etwa Mbembe (2011, 77) Palästina als heraus-

 
3  So werden Jüdinnen*Juden nicht wie im Rassismus als „fremd“, sondern als „anders“, etwa als die 

(nationale) Gemeinschaft von innen heraus zersetzende Größe, imaginiert (vgl. Holz 2000, 270).   
4  Beispielsweise wenn Schwarze oder von antislawischem Rassismus betroffene Jüdinnen*Juden (zu 

denen ein großer Teil der in Deutschland lebenden Jüdinnen*Juden zählt) unter der privilegierten 
(weißen) Mehrheitsgesellschaft gefasst werden. 



Das bleibende Erbe des Christentums   241 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

ragendes Beispiel für „spät-moderne koloniale Besetzung“ und als Ausdruck nekropoli-
tischer Herrschaft5 in ihrer „vollendetste[n] Form“. Hier verwandle Israel die entspre-
chenden Territorien in Lager und „Todeswelten“, indem die Palästinenser*innen „in 
den Status lebendiger Toter“ (Mbembe 2011, 89; Hervorhebung: im Original) versetzt 
würden – der „biggest moral scandal of our times“, der die „global isolation“ des israe-
lischen Staates beschwöre (Mbembe 2015, viii.) Der von Mbembe (2020a, 83) für ge-
genwärtige globale Gesellschaftsverhältnisse diagnostizierte „Wunsch nach einem 
Feind, […] nach Apartheid (Trennung und Einschließung) und Ausrottungsphantasien“ 
manifestiert sich für ihn im Besonderen im Staat Israel – „far more lethal“ als der süd-
afrikanische Apartheidstaat (Mbembe 2015, viii). Diese Deutung wirft aus antisemitis-
muskritischer Perspektive erhebliche Fragen auf. Auffällig ist zunächst die starke Fokus-
sierung auf den Staat Israel, der wiederholt als äußerster Inbegriff tödlicher und 
unmoralischer Gewaltverhältnisse herangezogen wird. Die Konstruktion einer Unver-
gleichbarkeit geht zudem einher mit der Ausblendung zentraler (geo-)politischer Zu-
sammenhänge im Nahen Osten. Israel wird so nicht nur als das Böse schlechthin dämo-
nisiert, sondern es werden auch im Vergleich zu anderen Staaten doppelte Standards 
angelegt.6  
Auch bei Edward Said (1992, 4) zeigt sich eine eigentümliche Fixierung auf „die Paläs-
tina-Frage“, die er als „center“ seiner eigenen Theorie, des zeitgenössischen Orientalis-
mus, bezeichnet. So führe der moderne Zionismus den westlichen Orientalismus fort, 
insofern die Zionist*innen bewusst auf die orientalistische Abwertung der Araber*in-
nen zurückgegriffen hätten, um die europäischen Großmächte für das eigene Vorhaben 
zu gewinnen und ihre Herrschaftsansprüche gegenüber den Araber*innen zu legitimie-
ren (vgl. Said 1992, 69). Der Zionismus sei daher ein koloniales Projekt des westlichen 
Imperialismus, Israel ein „quasi-European state“, dessen Aufgabe es sei, die „non-Euro-
pean indigenous peoples“ so lange wie möglich für den Westen in Schach zu halten 
(Said 2004, 41). Reproduziert wird dabei unter Absehung zentraler historischer Aspekte 
der Staatsgründung Israels einerseits das Bild der weißen, übermächtigen Juden in Ge-
stalt der Zionist*innen sowie andererseits eine antisemitisch-verschwörungs-

 
5  Mit dem Begriff „Nekropolitik“ bezeichnet Mbembe eine Form der „Todespolitik“ als besondere 

Form der Machtausübung, die eine Zuspitzung der Foucault’schen „Biopolitik“ darstellt.  
6  So könnte an dieser Stelle gefragt werden, weshalb Mbembe ausgerechnet Israel und nicht etwa das 

iranische Regime oder Russland als äußerstes Sinnbild nekropolitischer Machtverhältnisse 
heranzieht und den israelischen Rassismus für ‚tödlicher‘ als das südafrikanische Apartheidregime 
hält. Die sogenannte 3D-Regel (Dämonisierung, Delegitimierung, doppelte Standards) dient als 
Hilfsinstrument zur Erfassung israelbezogenen Antisemitismus, der somit auch von einer faktisch 
fundierten Kritik an der Politik, Regierung oder dem militärischen Vorgehen Israels klar unter-
schieden werden kann. Der Staat Israel oder Israelis werden dabei zur Projektionsfläche für klassisch 
antisemitische Ressentiments, zumeist auch hier in codierter Form, d. h. ohne dass diese offen als 
Juden diskriminiert werden. Der israelbezogene Antisemitismus ist in fast allen verbalen oder 
gewalttätigen Formen heutiger Judenfeindschaft präsent und stellt somit gegenwärtig eine der 
wirkmächtigsten Formen des modernen Antisemitismus dar (vgl. Rensmann 2021).  



242 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

ideologische Dämonisierung, die dem Staat Israel eine (geheime) kolonial-rassistische 
Agenda im Auftrag des Westens zuschreibt. Darüber hinaus wird hier ein zentrales Mo-
tiv des sekundären Antisemitismus7 bedient, nach dem Jüdinnen*Juden als ‚einstige 
Opfer‘ – bei Said (1992, 69): „[o]nce victims themselves“ –, durch Instrumentalisierung 
dieses Status‘ Macht erlangt hätten und nun als „Täter von heute“ (Holz 2005, 59) er-
scheinen. Komplexe Zusammenhänge in Bezug auf die historischen Hintergründe der 
israelischen Staatsgründung – insbesondere die Erfahrung der Shoah als deren zentra-
les Motiv –, die Bedeutung Israels als Zufluchtsort für Jüdinnen*Juden angesichts glo-
baler antisemitischer (Vernichtungs-)Bedrohungen und des Zionismus als Befürwor-
tung dieses Staates als Schutzraum, die (Verfolgungs-)Erfahrungen nicht-weißer 
Jüdinnen*Juden sowie die akute Bedrohungslage durch angrenzende Staaten, allen vo-
ran das antisemitische iranische Regime und seine Proxies, werden dabei zugunsten 
einer simplifizierenden Erzählung ausgeblendet.  
Die Darstellung Israels als ‚künstliches Gebilde‘ inmitten einer autochthonen Bevölke-
rung von „native inhabitants“ (Said 1992, 57) und Inbegriff des modernen westlichen 
Imperialismus ignoriert nicht nur die historischen Verbindungslinien von Jüdinnen*Ju-
den zum geografischen Gebiet des heutigen Israel, sondern knüpft ebenfalls an klas-
sisch-antisemitische Narrative an, nach welchen Jüdinnen*Juden die globalisierte Mo-
derne, das „Wurzellose, Kosmopolitische, Universelle und […] Individualismus“ 
verkörpern und damit gegen eine „Ursprünglichkeit, […] das Autochthone und den Kol-
lektivismus“ gesetzt werden (Mendel & Uhlig 2021, 192). In der homogenisierenden 
Gegenüberstellung eines gewaltvollen, unterdrückerischen Westens gegen einen gu-
ten, unterdrückten Orient bzw. Globalen Süden in Verbindung mit der Entgegensetzung 
von Moderne, Aufklärung, Rationalität und Individuum vs. Natur, Kollektivität, Autoch-
thone, die von einigen postkolonialen Theoretiker*innen bedient wird, reproduzieren 
sich nicht nur essentialisierende Zuschreibungen, die es letztlich aus postkolonialer Per-
spektive zu dekonstruieren gilt, sondern wird zugleich auch ein Einfallstor für Antisemi-
tismus als anti-modernes Ressentiment geschaffen. Jüdinnen*Juden werden im moder-
nen Antisemitismus spezifisch moderne Charakteristika der Macht zugeordnet – 
„Abstraktheit, Unfaßbarkeit, Universalität, Mobilität“ (Postone 1988, 247) –, das inter-
nationale Judentum als das, „was hinter dem ‚Asphaltdschungel‘ der wuchernden Met-
ropolen, hinter der ‚vulgären, materialistischen, modernen Kultur“ (Postone 1988, 235) 
steht, wahrgenommen. Insbesondere die simplifizierende Einteilung der Welt in ‚gut‘ 
und ‚böse‘ sowie der positive Bezug auf als ‚natürlich‘ vorgestellte Gemeinschaften 

 
7  Als „sekundärer Antisemitismus“ wird die häufig über „kommunikative Umwege“ tradierte Form des 

Antisemitismus „nach Auschwitz“ bezeichnet, der in den ersten Nachkriegsjahrzenten zunächst in 
Deutschland und Österreich der Schuldentlastung dient. Im Zuge von Täter-Opfer-Umkehr wird 
Jüdinnen*Juden die Rolle der Täter zugeschrieben, die etwa eine (nationale) Erinnerungskultur 
stören oder aus der Erinnerung an die Shoah profitieren würden (vgl. Salzborn 2011). 



Das bleibende Erbe des Christentums   243 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

gegen die ‚künstliche‘ (westliche) Moderne weisen somit eine strukturelle Anfälligkeit 
für antisemitische Narrative auf.8  

Fallstrick 3: Manichäische Weltbilder und moralische Aufladungen 

In antisemitischen Weltbildern werden ‚die Juden‘ bzw. all jenes, was als ‚jüdisch‘ ima-
giniert wird, als negativ konstruierte Gruppe, die „das böse Prinzip vertr[itt] und einen 
existenziellen Kampf gegen das gute Prinzip und dessen Anhänger führt“ (Schwarz-Frie-
sel & Braune 2007, 8), der homogenen, als ‚gut‘ charakterisierten ‚Wir-Gruppe‘ gegen-
übergestellt. Diese Dichotomien spiegeln das Bedürfnis wider, komplexe gesellschaftli-
che Verhältnisse in einfache ‚Gut-Böse-Schemata‘ aufzulösen, und zeugen von einer tief 
verankerten Sehnsucht nach moralischer Eindeutigkeit und ‚Reinheit‘. Diese manichäi-
sche Welteinteilung zeigt sich auch in politischen Diskursen, etwa wenn ‚autochthone‘ 
und unterdrückte Völker unmittelbar als ‚die Guten‘ erscheinen und in schematisieren-
der Weise einer übermächtigen imperialistischen Macht – der Westen, die USA, Israel 
– gegenübergestellt werden, und sich daraus eine vorgebliche Pflicht zur moralischen 
Identifizierung und Solidarisierung mit der ‚guten‘ Seite der Unterdrückten ableitet (vgl. 
Said 1986, 297). Nicht nur werden hier komplexe gesellschaftspolitische Verhältnisse 
stark vereinfacht, sondern zugleich auch gruppenbezogene Homogenisierungen und 
Essentialisierungen vorgenommen, die durchaus mit dem Verweis auf den Anspruch 
postkolonialer Theorie selber, „klare Dichotomisierungen [zu] problematisier[en]“ (Ker-
ner 2017, 145), hinterfragt werden sollten.  
Wird in einer solchen Logik das ‚unterdrückte Palästina‘ im Sinne eines David-gegen-
Goliath-Narrativs – ein „von Anfang an ungleicher Zweikampf“ (Said 1981, 23) – dem 
übermächtigen Staat Israel gegenübergestellt, dann scheint der Kampf gegen diesen 
auch mit allen Mitteln, sei es durch nationalistische Befreiungsbewegungen oder is-
lamistische Terrororganisationen, legitim – oder wird sogar zur moralischen Pflicht. Die 
gewaltvolle, antisemitisch motivierte Bekämpfung Israels erscheint dann als „act of re-
sistance“ (Said 1992, 8), terroristische Angriffe auf israelische Jüdinnen*Juden gelten 
als legitime „Vergeltungsaktionen der Palästinenser gegenüber den Zionisten“ (Said 
1981, 10), die Anschläge palästinensischer Selbstmordattentäterinnen als antikoloniale 
„[s]uicidal resistance“ (Spivak 2004). Diese verzerrende Deutungsfigur findet mitunter 
auch Eingang in christlich-theologische Positionen. So etwa, wenn die „Intifada der 

 
8  Damit soll keineswegs ausgesagt werden, dass aus der westlichen Moderne hervorgehende 

Herrschafts- und Machtverhältnisse nicht zu kritisieren seien. Anstelle einer pauschalen Zurück-
weisung all dessen, was mit Moderne und Aufklärung verbunden ist, bedarf es einer kritischen 
Auseinandersetzung, die diese – insbesondere aus rassismus- und antisemitismuskritischer 
Perspektive – an ihren eigenen Ansprüchen misst. Im Sinne einer Dialektik der Aufklärung gilt es, die 
inneren Widersprüche und das Scheitern ihrer Verheißungen – etwa der universalen Verwirklichung 
von Menschenrechten, Gleichheit und Freiheit – offenzulegen. 



244 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Gegenwart“, d. h. die Terrorwellen gegen Israelis, in eine „durchgehende Linie“ mit den 
jüdischen Aufständen 66–70 und 132–135 n. Chr. gestellt werden – mit der Begrün-
dung, dass sich hier „marginalisierte Gruppen gegen das Unrecht der Zentralmacht er-
heben“ (Röwekamp 2021, 151) würden. Auch hier werden jedoch wesentliche Aspekte 
des (geo-)politischen Gesamtkontexts ausgeblendet; allen voran der antisemitische 
Vernichtungswille, von dem der fundamentalistisch-islamistische Terror gegen Israel 
maßgeblich geleitet ist. Die Vorstellung, sich gegen eine übermächtige Bedrohung zur 
Wehr zu setzen und somit letztlich ‚aus Notwehr‘ zu handeln aber ist dem Antisemitis-
mus von Beginn an inhärent – und dient immer wieder als ideologisches Rechtferti-
gungsmuster für Gewalt gegen Jüdinnen*Juden.  

Christlich-antijüdische Elemente in postkolonialen Positionen 

Aus christlich-theologischer Perspektive relevant wird nun insbesondere die Verschrän-
kung der oben knapp skizzierten Anfälligkeiten für modernen Antisemitismus mit Mo-
tiven des christlichen Antijudaismus. In einigen Texten postkolonialer Theoretiker*in-
nen lassen sich explizite Anschlüsse an christlich-antijüdische Narrative aufzeigen. Hier 
wird deutlich, dass Denkformen des modernen Antisemitismus nicht im luftleeren 
Raum entstehen, sondern oftmals auf tradierte religiöse Deutungsmuster zurückgrei-
fen. Modern-säkularer Antisemitismus und christlicher Antijudaismus sind bereits his-
torisch eng verzahnt: Der christliche Antijudaismus bildet dabei das ideologische 
Grundgerüst, wirkt bis heute im kulturellen Gedächtnis moderner Gesellschaften fort 
und verbindet sich mit Artikulationsformen des gegenwärtigen Antisemitismus (vgl. 
Töllner 2022). 

a) Jüdische ‚Ausschlusslogik‘ und ‚Rachsucht‘ 

Über die Jahrtausende tradiert hat sich eine der ältesten antijüdischen Erzählungen, 
nach welcher der jüdische Monotheismus Ursache für Intoleranz und Hass sei und 
schon immer auf einer exklusiven Ausschlusslogik und Feindschaft gegen Andere be-
ruht habe (vgl. Maccoby 2020, 25). Aufgrund der christlichen Abgrenzungsgeschichte 
vom Judentum entsteht bereits sehr früh der Vorwurf, ‚die Juden‘ verträten aufgrund 
der eigenen Erwählungserzählung einen partikularen Exklusivitätsanspruch. Wenn-
gleich das Judentum die mit dem Bundesschluss verbundene Verheißung JHWHs von 
Beginn an nicht als exklusives, sondern als der gesamten Menschheit zugedachtes An-
gebot deutet, wird Jüdinnen*Juden die Vorstellung einer vermeintlichen Exklusivität 
und eines exkludierenden Partikularismus historisch immer wieder zum Vorwurf ge-
macht (vgl. Kahane 2020, 45). Bereits in der Antike wird ihnen aufgrund dieser religiö-
sen Erzählung unterstellt, sie seien „nicht assimilierbar“, zeigten „Reserviertheit und 
Anpassungsunwilligkeit“ sowie Feindseligkeit „gegenüber dem Rest des Menschenge-
schlechts“ (Maccoby 2020, 25).  



Das bleibende Erbe des Christentums   245 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

Spuren dieses Narrativs zeichnen sich mitunter auch in postkolonialen Texten ab. So 
schreibt etwa Mbembe in seinem Werk „Postkolonie“, der jüdische Monotheismus be-
ruhe auf einer ausschließenden „Stammesvorstellung […], die auf Abschottung und 
Rückbezug auf sich selbst basiert“ (Mbembe 2020b, 239): „[I]ndem es sich die göttliche 
Erwählung anmaßt“, erhalte das Volk Israel die Aufgabe, „den Götzendienst zu bekämp-
fen, besonders in Bezug auf andere Völker, die zu Heiden erklärt werden“ (Mbembe 
2020b, 222). Der jüdische Monotheismus könne daher nur durch eine Bekämpfung der 
Anderen, der Nicht-Juden – die Praktizierung einer „Ausschließlichkeit und Ausschluss-
logik“ (Mbembe 2020b, 229) – behauptet werden. Die „kulturellen Tabus und partiku-
laristischen Traditionen, die es abgrenzten“, seien nicht geeignet gewesen, „dem Ju-
dentum eine universalistische Richtung zu geben“; der jüdische Monotheismus daher 
ein „narzisstische[r]“ und partikularistisch „geschlossener“ (Mbembe 2020b, 229). Sei-
ner Deutung des jüdischen Monotheismus stellt Mbembe den christlichen gegenüber: 
Das Christentum, welches Mbembe (2016, 44) unter Rückgriff auf befreiungstheologi-
sche Positionen als „Befreiungserzählung“ bemüht, überwinde die spezifisch jüdische 
Ausschlusslogik, indem es nicht auf eine Bekämpfung der heidnischen Völker, sondern 
auf Konversion und die „zumindest theoretische“ Aufhebung des „Unterschied[s] zwi-
schen Juden und Nichtjuden“ zielte „und die Gemeinschaft der Menschheit behaup-
tete“ (Mbembe 2020b, 229). Seine christlich-antijüdisch imprägnierte Interpretation 
des jüdischen Monotheismus überträgt Mbembe nun auf den modernen Staat Israel. 
In der „Gewalt und Souveränität“ des heutigen „koloniale[n] Staat“ Israel seien die Cha-
rakteristika des jüdischen Monotheismus verkörpert, denn dieser beziehe „seinen 
grundlegenden Anspruch auf Souveränität und Legitimität aus der Autorität seines ei-
genen besonderen Narrativs von Geschichte und Identität“: „Völkerschaft selbst wird 
in der Anbetung einer Gottheit geschmiedet und nationale Identität wird als Identität 
gegen den Anderen, gegen andere Gottheiten imaginiert“ (Mbembe 2011, 77).  
Der jüdische Monotheismus habe darüber hinaus, so Mbembe (2020b, 222), durch 
seine Ausschließlichkeit und die Unterdrückung aller anderen Kulte einen „eifersüchti-
gen, besitzergreifenden, jähzornigen, ungestümen und bedingungslosen Wesensan-
teil“ im Gottesbild hervorgebracht. Auch dies spiegele sich im heutigen Staat Israel wi-
der: Anders als Südafrika9 habe Israel die Erfahrung, Opfer zu sein, nicht in einer 
versöhnlichen Geste angenommen, sondern fordere stattdessen weitere (unschuldige) 
Opfer, die zur Besänftigung ihres ‚Opfergottes‘ notwendig seien. Die eigene Verfol-
gungsgeschichte führe zu dem Wunsch „to sheed blood, any blood; unfortunately, all 
too frequently, never that of the tortures but almost always someone else’s, no matter 
whose. Because, in order to be able to function, the fetish requires endless sacrifices 
and thus fresh victims killed to appease the sacrificer-god“ (Mbembe 2008). Diese 
rachsüchtige Opferung Unschuldiger entspreche dem alttestamentlichen 

 
9  Mbembe bezieht sich hier auf die südafrikanische Aufarbeitungs- und Versöhnungsarbeit im Kontext 

der Apartheid. 



246 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Talionsprinzip: „it takes the form of the spirit of vengeance – an eye for an eye and a 
tooth for a tooth.” (Mbembe 2008). Mbembes Darstellung folgt nicht nur einer antijü-
dischen Auslegung des Talionsprinzips,10 sondern reaktiviert zugleich auch die mittelal-
terliche Ritualmordlegende, die Jüdinnen*Juden die Tötung unschuldiger christlicher 
Kinder als ritualisierte Wiederholung des Gottesmordes zuschreibt. Sie kulminiert in der 
These eines „geheiligten Terrors“, den Mbembe als Folge einer ‚rachsüchtigen Verar-
beitung der Shoah‘ deutet. Hinter der kolonialen Gewalt in Palästina, „zutiefst gezeich-
net vom geheiligten Terror der Wahrheit und der Ausschließlichkeit“, stehe die „Un-
möglichkeit, für sich selbst ein ‚ursprüngliches Verbrechen‘, einen unaussprechlichen 
Tod zu repräsentieren: den Terror des Holocaust“ (Mbembe 2011, 77). Diese Darstel-
lung folgt der ‚klassischen‘ Täter-Opfer-Umkehr des modernen Antisemitismus, nach 
der die einstigen Opfer nun zu rachsüchtigen Tätern werden. In Mbembes (vgl. 2016, 
44) Argumentation wird dies weitergeführt durch die Gegenüberstellung von ‚jüdischer 
Rachsucht‘ und dem versöhnlichen, liebenden Gottesbild des Christentums – symboli-
siert in der christlichen Annahme des Leidens –, das ihm als Kontrastfolie und Vorbild 
dient: Das Kreuzesereignis enthülle „ein bestimmtes Verständnis Gottes und seines 
Verhältnisses zur leidenden Menschheit – ein Verhältnis, das von Gerechtigkeit, Selbst-
losigkeit und bedingungsloser Anerkennung geprägt ist“ (Mbembe 2021, 319). Die Be-
anspruchung des Christentums als ‚Religion der Liebe und Selbstlosigkeit‘ in impliziter 
wie expliziter Abgrenzung zum ‚rachsüchtigen und gewaltvollen‘ Judentum und inso-
fern als Negativ zum eigenen Selbstbild folgt jedoch einer jahrhundertealten antijüdi-
schen Tradition (vgl. Staffa 2019, 371). Diesem bis heute tradierten, häufig subtil und 
unbewusst wirkenden Narrativ gilt es somit aus christlich-theologischer Perspektive 
wachsam zu begegnen und eindeutig zu widersprechen.  

b) Jüdischer Partikularismus vs. christlich-universalistisches Heilsversprechen 

Wiederholt kontrastiert Mbembe das von ihm als archaisch und partikularistisch cha-
rakterisierte Judentum mit dem Christentum, das in geradezu gegensätzlicher Weise 
für eine „Poetik des Universalen“ (Mbembe 2020b, 229) stehe, die Mbembe auch für 
sich selbst beansprucht: Das Christentum entwerfe in seiner visionär-befreienden Ver-
sion die Aussicht auf eine „universal democracy of humanity“ (Mbembe 2019, 42), das 
„umfassendere[…] Projekt[…] einer kommenden Welt, […] die befreit ist von der Last 
der Rasse und des Ressentiments und des Wunschs nach Rache“ (Mbembe 2020c, 322) 
– eine „wirklich universelle[…] menschliche[…] Gemeinschaft, von deren Tisch niemand 
ausgeschlossen wird“ (Mbembe 2020d). Diese antijüdische Kontrastierung findet sich 
nicht nur bei Mbembe, sondern wird auch in theologischen Rezeptionen postkolonialer 
Theorien teilweise übernommen – auch hier in Verbindung mit Aussagen über den 

 
10  D. h. der Deutung als Auslebung von Rachegelüsten, gleichwohl es sich im historischen Kontext um 

die Zurückweisung rachsüchtiger Willkür und blinder Vergeltung im Sinne einer Angemessenheit der 
Strafe handelt (vgl. Grünwaldt 2011).  



Das bleibende Erbe des Christentums   247 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

modernen Staat Israel. So heißt es etwa bei Fernando Segovia (2013, 83f), dass der Par-
tikularismus des Judentums leicht „zur Vernachlässigung anderer führen“ könne und in 
Verbindung mit Macht „zu Stammeskrieg oder Faschismus“ tendiere. Gleichsam habe 
sich auch die „zionistische Lösung“ als „verheerend für Israels Andere, die Palästinen-
ser, erwiesen“ (Segovia 2013, 86). In Anbetracht eines Judentums, „das politische 
Macht erlangt“ habe, müsse daher für das Konzept der „idealisierten Diaspora“11 plä-
diert werden, welches auch die „universalistische Vision des paulinischen Christen-
tums“ (Segovia 2013, 85) einbeziehe und eine Möglichkeit des „Verzicht[s] auf Herr-
schaft über andere durch dauerhaften Machtverzicht“ (Segovia 2013, 83) biete. Segovia 
greift damit ebenfalls auf die ‚klassische‘ Gegenüberstellung von partikularistischem Ju-
dentum und universalistischem Christentum zurück – mit problematischen Implikatio-
nen: Durchaus könne das Judentum auch in die christliche Version einer universellen 
Ethik eingebunden werden; wenn es denn seinen partikularen und mit Macht verbun-
denen Anspruch nationaler Selbstbestimmung aufgebe. Eine solche Forderung aus ei-
ner christlich-theologischen Perspektive heraus zu formulieren, stärkt in besonderem 
Maße antijüdische Narrative. Nicht nur wird hier im Bild des ‚idealen Juden‘ als rastloser 
Exilant der antisemitische Topos des wurzellosen Wanderers bedient, sondern erinnert 
darüber hinaus die implizite Forderung an Jüdinnen*Juden, die ‚schlechten‘ Anteile ih-
rer Identität aufzugeben, an den historischen Konversionszwang: Erst die Abkehr vom 
jüdischen Partikularismus – hier von nationaler Selbstbestimmung –, ermögliche den 
Zugang zur universellen Ethik des Christentums.12 Während für die christlich-postkolo-
niale Beurteilung von Israels Handeln eine „prinzipielle Orientierung an Gerechtigkeit, 
Wahrheit und Barmherzigkeit“ (Fuchs 2023, 41f.)13 beansprucht wird, erscheint das Ju-
dentum als partikular und archaisch, weil es an veralteten Vorstellungen wie Nation 
und Land festhalte, die im fundamentalen Widerspruch zur (christlichen) Version einer 
universellen Gemeinschaft ohne Grenzen und Nationen stünden. Damit wird die christ-
lich-theologisch wie auch von den Philosophen der Aufklärung tradierte Abwertung des 
‚archaischen‘, ‚partikularistischen‘ Judentums im Kontrast zum Christentum als ‚hu-
mane‘, ‚aufgeklärte Vernunftreligion‘ (vgl. Töllner 2022) perpetuiert. Die Dämonisie-
rung Israels als Verhinderer eines universellen Weltfriedens führt die seit Beginn des 
Christentums wirkmächtige Projektion der bleibenden Unerlöstheit der Welt auf das 

 
11  Segovia folgt hier einer in poststrukturalistischen und postkolonialen Positionen verbreiteten Logik 

des „Jew-Splitting“, die Jüdinnen*Juden in zwei Lager aufteilt: Die ‚guten‘, ‚nicht-identitären‘, die für 
die Idee der Diaspora und des Exils stehen und auf der anderen Seite die ‚schlechten‘, ‚identitären‘ 
Jüdinnen*Juden, die in Form des Zionismus einen geschlossenen Partikularismus vertreten würden 
(vgl. Chaouat 2016, 106ff).  

12  Zu fragen wäre hier auch, weshalb ausgerechnet an den einzigen jüdischen Nationalstaat die 
Forderung nach dessen Abschaffung herangetragen wird, und was die Preisgabe nationaler 
Selbstbestimmung und damit des einzigen selbstbestimmten Schutzraumes für Jüdinnen*Juden 
angesichts globaler Vernichtungsandrohungen in der Konsequenz real bedeuten würde. 

13  Fuchs (2023, 42) verteidigt unter diesem Anspruch die anti-israelische Position Mbembes als „Kritik 
Israels“. 



248 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Judentum, welches, so Grunberger & Dessuant (2000, 26), das christliche Heilsverspre-
chen allein durch seine Existenz infragestellte und „sich weigerte, diesem ‚neuen Bund‘ 
anzugehören, der die Welt zu ‚erlösen‘ behauptete“, in moderner Gestalt fort.  

c) Universalisierung des Leidens: Multidirektionale Erinnerung und ihre Fallstricke 

Postkoloniale Theoretiker*innen plädieren vielfach für eine multidirektionale, kompa-
rative Erinnerungskultur, die den Fokus auf historische und strukturelle Kontinuitäten 
zwischen Holocaust und Kolonialismus legt. Der Nationalsozialismus wird dabei in An-
lehnung an Césaires (1955) Konzept des „choc en retour“ als „Bumerangeffekt“ 
(Mbembe 2020d) kolonialer Verbrechen verstanden, die „Logik des Konzentrationsla-
gers“ (Mbembe 2020a, 134) in ihrem Ursprung im Kolonialismus verortet. So sinnvoll 
eine Auseinandersetzung mit den historischen wie ideologischen Verbindungslinien 
zwischen Kolonialismus und Nationalsozialismus auch ist, birgt die Annahme eines un-
mittelbaren Kontinuums zugleich auch die Gefahr, historische Diskontinuitäten sowie 
grundlegende Differenzen zwischen kolonialen Herrschaftspraktiken und nationalsozi-
alistischem Vernichtungsantisemitismus tendenziell zu nivellieren. Historische Verbre-
chen drohen so in einer „abstrakten Allgemeinheit“ aufgelöst zu werden, die „de[n] 
räumliche[n] und zeitliche[n] Kontext, die politischen und gesellschaftlichen Rahmen-
bedingungen, aber auch Täter und Opfer […] unkenntlich“ (Gerber 2021, 26f) werden 
lässt. Die Parallelisierung reduziere, so Messerschmidt (2008, 54), den Geschichtszu-
sammenhang „auf eine Eindeutigkeit […], die dazu neigt, entweder die Bedeutung des 
Rassismus oder die des Antisemitismus zu relativieren“.  
Im eingeforderten Paradigmenwechsel hin zu einer „multidirektionalen Erinnerung“ 
(Rothberg 2009) zeigt sich besonders deutlich, wie die geforderte Öffnung der Erinne-
rungskultur für marginalisierte Perspektiven in eine Relativierung jüdischer Erfahrung 
umzuschlagen droht. Statt die unzureichende Erinnerungs- und Aufklärungsarbeit ko-
lonialer Verbrechen zu kritisieren, wird mitunter suggeriert, dass gerade die Erinnerung 
an die Shoah die Anerkennung anderer – etwa kolonialer – Gewalt- und Leidensge-
schichten verdränge. Die Vorstellung einer historischen ‚Singularität‘ der Shoah wird 
aus postkolonial-komparativer Perspektive mehrheitlich als eurozentrisch sowie „mo-
ralisch hierarchisierend und exkludierend gegenüber anderen Ereignissen“ (Klävers 
2018, 109) problematisiert.14 Mendel & Uhlig (2021, 190) sprechen hier von einer 

 
14  Klävers (2018, 109ff.) arbeitet in seiner breit angelegten Untersuchung zu komparativ-

postkolonialen Ansätzen in der Holocaustforschung heraus, dass die Vorstellung einer historischen 
Singularität des Holocaust dort mehrheitlich abgelehnt wird, da diese ein eurozentrisches Weltbild 
widerspiegelte, welches dazu führe, dass „alle historischen Fälle von Massengewalt im Gegensatz 
zum Nationalsozialismus und zum Holocaust als weniger relevant oder gar weniger ‚schlimm‘“ 
bewertet würden. Im Vorwurf des Eurozentrismus werden jedoch sowohl die globalen Ver-
strickungen nationalsozialistischer Herrschaft als auch die Auswirkungen des nationalsozialistischen 
Vernichtungsantisemitismus auf Generationen von Jüdinnen*Juden weltweit systematisch aus-



Das bleibende Erbe des Christentums   249 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

„Tendenz zur Universalisierung der Shoah“: Die Erinnerung an die Shoah solle, so auch 
Sznaider (2022, 194), universalisiert werden „zu einem Mahnmal an die allgegenwär-
tige Modernisierung der Barbarei und nicht zum institutionalisierten Hass gegen die Ju-
den“. Problematisch wird dies insbesondere dort, wo die Benennung des sowohl anti-
semitischen als auch singulären Charakters der Shoah als Ausdruck eines ‚jüdischen 
Exzeptionalismus‘ diffamiert wird, der etwa, wie Said (vgl. 2001) unterstellt, zur Legiti-
mation von Israels Politik andiene. Dadurch wird ein zentrales Motiv des sekundären 
Antisemitismus aufgerufen, nach dem Jüdinnen*Juden von der (Erinnerung an die) 
Shoah profitierten (vgl. Kanitz & Schlagheck 2021, 54). 
Auch in der skizzierten Erinnerungsdebatte treten mitunter christlich-antijüdische Nar-
rative hervor. Mbembe (2016, 214) etwa sieht in der jüdischen Erinnerungskultur den 
‚jüdischen Exklusivitätsanspruch‘ verkörpert: Im Festhalten an eine, aus dem monothe-
istischen Glauben hervorgehende, „Urtrauer“ – der Erinnerung an die Shoah – er-
scheine jede andere Trauer bloß als „heidnische Angelegenheit“. Allen anderen Leiden 
jenseits dieser „Urtrauer“ solle „der Zugang zum Bereich des Sprechens und der Spra-
che verwehrt werden“. Im jüdischen Erinnerungsgebot, etwa an die Befreiung aus der 
Knechtschaft in Ägypten, offenbare sich, so Mbembe (2021, 178) mit Verweis auf Crum-
mel (1969), eine „morbid[e] […] Ökonomie der Erinnerung“, die an „Dunklem und Trau-
rigem“ festhalte und einen „Todeswunsch“ in sich trage. Hier deutet sich nicht nur das 
christlich-antijüdische Narrativ über die archaische Verstocktheit und Rückwärtsge-
wandheit des Judentums an, sondern zugleich auch die implizite Vorstellung einer jüdi-
schen (Über-)Macht, die privilegierten Zugriff auf gesellschaftliche Erinnerungskultur 
besitze. 
In theologischen Rezeptionen postkolonialer Theorien wird diese Linie teilweise fortge-
schrieben. In seinem Band zu „Aspekte[n] einer postkolonialen Bibelhermeneutik“ pos-
tuliert Fuchs (2023, 176), dass die Singularität der Shoah „kolonial missbraucht“ werde, 
und zwar dahingehend, „bestimmtes Leiden nicht sehen zu wollen“. Er fordert statt-
dessen eine universalisierende Übertragung der singulären jüdischen Leiderfahrung auf 
„alle Formen der Leidzufügung und der Unterdrückung“ (Fuchs 2023, 39f.) sowie der 
Erwählungsgeschichte Israels zum „exemplarische[n] und stellvertretende[n] Konzent-
rat aller Geschichte“ (Fuchs 2023, 37; Hervorhebung: im Original). Das Verhältnis 
JHWHs zu den Juden sollte „nicht exklusivistischen, sondern generativen Charakter“ 
(Fuchs 2023, 38) haben. Gemeinsam ist diesen Positionen die Forderung nach einer 
Verfügbarmachung jüdischer Erfahrung für andere Leidensnarrative. Letztlich wird Jü-
dinnen*Juden somit jedoch der Anspruch auf eine singuläre Leidenserfahrung oder 

 
geblendet. Darüber hinaus steht hinter der Ablehnung der Singularitätsthese zumeist eine verkürzte 
Auffassung. Im ursprünglichen Sinne bezieht sich diese auf das Verständnis der Shoah als 
„Zivilisationsbruch“ und nimmt an, dass ein Verbrechen solchen Ausmaßes bis dato einmalig in der 
Geschichte gewesen ist, sich jedoch prinzipiell auch in ähnlicher Weise wiederholen könne. Mit der 
Betonung der ‚Singularität‘ wird nicht jeglicher Vergleich, sondern lediglich die Gleichsetzung der 
Shoah mit anderen Verbrechen abgelehnt. 



250 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

auch eine eigene religiöse (Erwählungs-)Erzählung zum Vorwurf gemacht. So erweist 
sich das postkoloniale Plädoyer für eine erinnerungspolitische Universalisierung häufig 
nicht als solidarische Öffnung, sondern als subtiler Angriff auf jüdische Differenz(-erfah-
rung). 
Aus theologischer Perspektive lässt sich anmerken, dass der Versuch, jüdische Erfah-
rungen unter eine gemeinsame Erzählung zu bringen oder in einer universalen Leidens-
geschichte aufgehen zu lassen in seiner Logik letztlich an die ‚klassische‘ christlich-anti-
jüdische Substitutionstheologie erinnert (vgl. Gruber 2023). Zielte diese darauf, Israel 
als das von Gott erwählte Volk durch das Christentum bzw. die Kirche zu ersetzen, soll 
nun an die Stelle einer singulären Leidensgeschichte oder Erwählungserzählung die Er-
fahrung universaler Unterdrückung, an die Stelle nationaler Selbstbestimmung die 
(christliche) Vision einer Gemeinschaft ohne ethnische Trennungen und Feindschaften 
treten. Die für die Substitutionslehre charakteristische „vollkommene Expropriation 
von Juden und Judentum aus deren eigener Geschichte“ (Kampling 2011, 311) scheint 
auch in Teilen postkolonialer (Um-)Deutungen von Antisemitismus, Israel oder der Er-
innerung an die Shoah tendenziell auf. 

Wie weiter? – Konsequenzen für die christliche Theologie  

Wie gezeigt werden konnte, übt das Christentum weiterhin einen nachhaltigen Einfluss 
auf die Weitergabe antisemitischer Narrative aus, die mitunter auch in postkolonialen 
Diskursen zum Tragen kommen. Christlicher Theologie kommt somit eine besondere 
Verantwortung mit Blick auf die Analyse und Kritik antijüdischer Denkmuster, auch in 
postkolonialen Theorien und ihrer theologischen Aneignung zu. Aus einem ideologie-
kritischen politisch-theologischen Anspruch heraus wäre vor diesem Hintergrund eine 
aktualisierte Politische „Theologie nach Auschwitz“ (Metz) zu entwerfen, die postkolo-
niale und rassismuskritische Anliegen aufgreift, zugleich jedoch wachsam gegenüber 
der Verharmlosung, Relativierung oder Reproduktion von Antisemitismus und Antiju-
daismus bleibt. Notwendig ist dafür an erster Stelle auch innerhalb der Theologie ein 
fundiertes Verständnis für die Funktionsweisen von Antisemitismus – nicht nur histo-
risch und mit Blick auf den christlichen Antijudaismus, sondern auch in seinen moder-
nen Erscheinungsformen, insbesondere des gegenwärtig erstarkenden israelbezoge-
nen Antisemitismus. Da dieser vorwiegend in codierter Form nicht unmittelbar 
Jüdinnen*Juden, sondern den Staat Israel oder den Zionismus adressiert, ist er ungleich 
schwerer zu entlarven, entfaltet jedoch gerade auch in christlich-theologischen Diskur-
sen eine hohe Anfälligkeit und Wirkmacht, insofern gegenwärtige Betrachtungen zum 
Staat Israel im Sinne einer „theologisch inspirierte[n] Geschichtsphilosophie“ (Brumlik 
2022, 133) dazu tendieren, diesen religiös aufzuladen und in einen direkten Bezug zum 



Das bleibende Erbe des Christentums   251 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

biblischen Israel zu setzen.15 Moderner Antisemitismus greift dabei, wie gezeigt werden 
konnte, immer wieder auf christlich-antijüdische Narrative zurück. Diese zu entlarven, 
sollte genuine Aufgabe christlicher antisemitismuskritischer Theologie sein. Einen kriti-
schen Blick gilt es vor diesem Hintergrund zu entwickeln für moderne – auch postkolo-
niale – Transformationen christlich-antijüdischer Narrative, wie etwa die implizite For-
derung nach einer Ersetzung der Erwählungserzählung oder jüdischen (Leid-)Erfahrung 
durch eine abstrakt-universale Größe aller Leidenden und Unterdrückten, der Überwin-
dung der ‚partikularen‘ Anteile des Judentums durch einen (christlich-)visionären Uni-
versalismus und der ‚jüdischen Rachsucht‘ durch eine (christliche) Haltung von Selbst-
losigkeit, Versöhnung und universaler Liebe.  
Nicht zufällig aktivieren sich antisemitische Narrative gerade auch in befreiungsorien-
tierten und diskriminierungskritischen Theorien und Theologien. Der (moralische) An-
spruch, gegen das Böse und für eine befreiende Vision der Welt zu kämpfen, kann in 
Verbindung mit einem manichäischen Weltbild dazu verleiten, das Übel der Welt auf 
einzelne Schuldige zu projizieren, statt strukturelle Verhältnisse mitsamt ihrer Wider-
sprüche zu analysieren, und damit ein Einfallstor für antisemitische Deutungen bieten. 
Von klaren Dichotomien geleitete Vorstellungen über Unterdrücker und Unterdrückte, 
Kolonisatoren und Kolonisierte verkürzen komplexe historische und gesellschaftliche 
Zusammenhänge. Insbesondere das christliche Selbstbildnis als Religion der Liebe, Ge-
rechtigkeit und Versöhnung, als grundsätzlich gute, humane Wir-Gruppe, die gegen das 
Böse, gegen Unterdrückung, Krieg und Missstände ankämpft und auf der ‚richtigen 
Seite der Geschichte‘ steht, ist auf implizite wie explizite Abgrenzungen zum Judentum 
hin zu befragen. Dies gilt in besonderem Maße für Theologien, die mit einem kritischen, 
normativ-befreienden Anspruch antreten und, wie auch postkoloniale Theologien, die 
subversiven, herrschaftskritischen Potenziale des Christentums (wieder-)entdecken 
wollen. Die in Befreiungs- und Politischen Theologien vorherrschende Tendenz zur 
(Selbst-)Identifizierung mit ‚den Unterdrückten‘ ist gerade auch im deutschen christ-
lich-theologischen Kontext hinsichtlich der Anfälligkeit für schuldabwehrende Tenden-
zen und Entlastungsstrategien kritisch zu reflektieren.16 Durch Projektion der Täter-
schaft auf Andere – respektive Jüdinnen*Juden – bietet Antisemitismus die 
Möglichkeit, sich (unbewusst) von der eigenen biografischen oder historischen Schuld 
bzw. Verantwortung zu entlasten und stattdessen mit den ‚heutigen Opfern‘ zu identi-
fizieren, als deren Unterdrücker*innen nun Jüdinnen*Juden ausgemacht werden. 

 
15  Hier ist auf die Arbeiten von Stegemann, Stegemann & Al-Suadi (2021) zu verweisen, die 

herausstellen, dass insbesondere israelbezogene Formen des Antisemitismus gegenwärtig in 
theologischen Texten und kirchlichen Stellungnahmen verstärkt reproduziert werden, und daher 
auch von einer Entwicklung „[v]om Anti-Judaismus zum Anti-Israelismus“ sprechen. 

16  Vgl. dazu den aufschlussreichen Beitrag von Jarosch (2018), der sich unter anderem mit dem in 
deutschsprachigen Befreiungstheologien sichtbaren Wunsch nach Identifizierung mit den Opfern 
bzw. Unterdrückten und der Frage nach damit verbundenen Möglichkeiten der Entlastung von 
eigener historisch-kultureller oder biografischer Tätergeschichte befasst.  



252 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Wenn nun Jüdinnen*Juden nicht mehr als Verfolgte, sondern als Täter*innen gelten, 
kann von einer Aufarbeitung des historischen wie auch des gegenwärtigen Antisemitis-
mus abgesehen werden. Wird das koloniale europäische Erbe delegiert und auf den 
jüdischen Staat projiziert, gilt dies gleichermaßen auch für die Entlastung von Rassismus 
(vgl. Rensmann 2021). Es sollte daher auch genuines Anliegen postkolonialer Theolo-
gien sein, sich der Kritik antisemitischer Projektionen, die zur Verdrängung eigener Ver-
strickungen in antisemitische und kolonial-rassistische Strukturen beitragen können, 
anzunehmen – dies auch selbstkritisch mit Blick auf die eigenen antisemitischen Pro-
jektionsanteile Politischer und Befreiungs-Theologien.  
Politische Theologie nach Auschwitz heute zu betreiben, bedeutet schließlich auch, 
eine fundierte Kritik gesellschaftlicher Herrschaftsverhältnisse zu formulieren, und zu 
begreifen, dass diese Antisemitismus inhärent hervorbringen – als Abwehrmechanis-
mus gegen die ambivalenten Anforderungen moderner bürgerlicher, spätkapitalisti-
scher Gesellschaft. Unterkomplexe, schematisierende Artikulationsformen von Macht- 
und Herrschaftskritik hingegen drohen, auch innerhalb theologischer Diskurse, immer 
wieder in regressive antisemitische Denkmuster umzuschlagen. Eine differenzierte 
Analyse und Kritik realer gesellschaftlicher, politischer und historisch gewachsener 
Macht- und Herrschaftsverhältnisse unter Einbezug ihrer Schattierungen und Wider-
sprüche ist daher auch theologischerseits dringend vonnöten, gerade in politischen wie 
ökonomischen Krisenzeiten, die das Bedürfnis nach einfachen Antworten und (antise-
mitischen) Schuldzuweisungen entfachen. Manichäisches Denken, sowohl in Welt- als 
auch (religiösen) Selbstbildern, muss immer wieder entlarvt und aufgebrochen werden, 
denn durch ebenjenes konnten Jüdinnen*Juden bzw. das Judentum über Jahrtausende 
hinweg mit der Seite des ‚Bösen‘ identifiziert, als Negativfolie konstruiert und die blei-
bende Unerlöstheit der Welt auf sie projiziert werden.  
Angesichts der gegenwärtigen politischen wie gesellschaftlichen Krisenzeiten und in 
Zeiten einer globalen antisemitischen Hochstimmung bleibt, so das Fazit dieses Bei-
trags, eine stete Kritik antisemitischer und antijüdischer Denkformen mehr denn je 
dringend notwendig. Sie sollte jede Form theoretischen, politischen wie theologischen 
Arbeitens begleiten, damit das viel zitierte „Nie wieder“ nicht zu einer leeren Parole 
wird. 
 

  



Das bleibende Erbe des Christentums   253 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

Literaturverzeichnis 

Bakan, Abigail (2014). Race, Class and Colonialism. Reconsidering the ‘Jewish Question’. In: Abigail 
Bakan & Enakshi Dua (Hg.), Theorizing Anti-Racism. Linkages in Marxism and Critical Race Theories. 
Toronto: University of Toronto Press, 252–279.  

Brumlik, Micha (22022). Postkolonialer Antisemitismus? Achille Mbembe, die palästinensische BDS-
Bewegung und andere Aufreger. Hamburg: VSA. 

Busch, Charlotte, Gehrlein, Martin & Uhlig, Tom (2016). Einleitung. In: Dies. (Hg.), Schiefheilungen. Ze-
itgenössische Betrachtungen über Antisemitismus. Wiesbaden: Springer VS, 1–12. 

Césaire, Aimé (1955). Discours sur le Colonialisme. Paris: Présence Africaine. 

Chaouat, Bruno (2016). Is Theory Good for the Jews? French Thought and the Challenge of the New 
Antisemitism. Liverpool: Liverpool University Press. 

Coffey, Judith & Laumann, Vivien (2021). Gojnormativität. Warum wir anders über Antisemitismus 
sprechen müssen. Berlin: Verbrecher. 

Crummel, Alex (1969). Africa and America. Addresses and Discourses (1891). New York: Greenwood 
Press. 

Fuchs, Ottmar (2023). Nichts ist unmöglich, Gott! Aspekte einer postkolonialen Bibelhermeneutik. 
Würzburg: Echter. 

Gerber, Jan (2021). Holocaust, Kolonialismus, Postkolonialismus. Über Opferkonkurrenz und Schuld-
verschiebung, Einleitung des Herausgebers zum Schwerpunkt. In: Ders. (Hg.), Die Untiefen des 
Postkolonialismus (Hallische Jahrbücher 1). Berlin: Edition Tiamat, 19–46. 

Gruber, Julius (2023). Postkoloniale Substitutionstheologie. Über Achille Mbembes ‚Nekropolitik‘. In: 
sans phrase. Zeitschrift für Ideologiekritik, 23, 40–49. 

Grunberger, Béla & Dessuant, Pierre (2000). Narzißmus, Christentum, Antisemitismus. Eine psycho-
analytische Untersuchung. Stuttgart: Klett-Cota. 

Grünwaldt, Klaus (2011). Art. Recht (AT). In: WiBiLex, abrufbar unter: https://www.die-bibel.de/res-
sourcen/wibilex/al-tes-testament/recht-at [17.10.2025]. 

Gukelberger, Sandrine & Meyer, Christian (2023). Postkoloniale Theorie. In: Gerd Sebald et al. (Hg.), 
Handbuch Sozialwissenschaftliche Gedächtnisforschung. Band 2. Wiesbaden: Springer, 217–231. 

Holz, Klaus (2000). Figur des Dritten in der nationalen Ordnung der Welt. In: Soziale Systeme, 2.  

Holz, Klaus (2005). Die Gegenwart des Antisemitismus. Islamistische, demokratische und antizionisti-
sche Judenfeindschaft. Hamburg: Hamburger Edition. 

Jarosch, Sabine (2018). Postkoloniale Theologie nach der Shoah? Eine Analyse von Täter- und Opfer-
Vorstellungen als Beitrag zu einer postkolonialen Theologie in Deutschland. In: Andreas Nehring & 
Simon Wiesgickl (Hg.), Postkoloniale Theologien II. Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum. 
Stuttgart: Kohlhammer, 73–91. 

Kahane, Anetta (2020). Das Unbehagen am Jüdischen und die Antimoderne. In: Martin Jander & 
Anetta Kahane (Hg.), Gesichter der Antimoderne. Gefährdungen demokratischer Kultur in der 



254 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Bundesrepublik Deutschland (Interdisziplinäre Antisemitismusforschung/Interdisciplinary Studies 
on Antisemitism Band 12). Baden-Baden: Nomos, 37–63. 

Kampling, Rainer (2011). Substitutionslehre. In: Wolfgang Benz (Hg.), Handbuch des Antisemitismus. 
Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart. Berlin: De Gruyter, 310–312. 

Kanitz, Maria & Schlagheck, Laura (22021). Antisemitismus in seinen Ausprägungsformen und Stereo-
typen. In: Samuel Salzborn (Hg.), Schule und Antisemitismus. Politische Bestandsaufnahme und 
pädagogische Handlungsmöglichkeiten. Weinheim: Beltz Juventa, 51–64. 

Kerner, Ina (32017). Postkoloniale Theorien zur Einführung. Hamburg: Junius.  

Klävers, Steffen (2018). Postkoloniale Normalisierung: Anmerkungen zur Debatte um eine koloniale 
Qualität von Nationalsozialismus und Holocaust. In: Zeitschrift für kritische Sozialtheorie und Philo-
sophie, 5/1, 103–116. 

Maccoby, Hyam (2020). Der Antisemitismus und die Moderne. Die Wiederkehr des alten Hasses. Leip-
zig: Hentrich & Hentrich. 

Mbembe, Achille (2008). What is postcolonial thinking? (Interview). In: Esprit, 09.01.2008, abrufbar 
unter: https://www.eurozine.com/what-is-postcolonial-thinking/ [17.10.2025]. 

Mbembe, Achille (2011). Nekropolitik. In: Marianne Pieper, Thomas Atzert, Serhat Karakayali & Vassi-
lis Tsianos (Hg.), Biopolitik – in der Debatte. Wiesbaden: VS Verlag, 63–96. 

Mbembe, Achille (2015). On Palestine. Foreword. In: Jon Soske & Sean Jacobs, (Hg.), Apartheid Israel. 
The Politics of an Analogy. Chicago: Haymarket Books, viif. 

Mbembe, Achille (2016). Ausgang aus der langen Nacht. Versuch über ein entkolonisiertes Afrika. Ber-
lin: Suhrkamp. 

Mbembe, Achille (2019). Necropolitics. Durham: Duke University Press. 

Mbembe, Achille (22020a). Politik der Feindschaft. Berlin: Suhrkamp. 

Mbembe, Achille (22020b). Postkolonie. Zur politischen Vorstellungskraft im gegenwärtigen Afrika. 
Wien: Turia + Kant. 

Mbembe, Achille (2020c). Leben in den Mythen anderer. Brief an die Deutschen. In: taz, 11.5.2020, 
abrufbar unter: https://taz.de/Leben-in-den-Mythen-anderer/!5681758/ [17.10.2025].  

Mbembe, Achille (2020d). Die Welt reparieren. In: Die Zeit, 18, abrufbar unter: 
https://www.zeit.de/2020/18/antisemitismus-achille-mbembe-vorwuerfe-holocaust-rechts-extre-
misus-rassismus [17.10.2025]. 

Mbembe, Achille (52021). Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.  

Mendel, Meron & Uhlig, Tom (2021). Globaler Antisemitismus und die Universalisierung der Shoah. 
Konstellationen der politischen Bildungsarbeit. In: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie, 73/2, 
190–201. 

Messerschmidt, Astrid (2008). Postkoloniale Erinnerungsprozesse in einer postnationalsozialistischen 
Gesellschaft – vom Umgang mit Rassismus und Antisemitismus. In: Peripherie, 28/109/110, 42–60. 

Postone, Moishe (1988). Nationalsozialismus und Antisemitismus. Ein theoretischer Versuch. In: Dan 
Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz. Frankfurt a. M.: Fischer, 242–254. 



Das bleibende Erbe des Christentums   255 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

Rensmann, Lars (2021). Israelbezogener Antisemitismus. Formen, Geschichte, empirische Befunde. In: 
Bundeszentrale für politische Bildung (Dossier Antisemitismus), abrufbar unter: 
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/326790/israelbezogener-antisemitismus 
[17.10.2025]. 

Rothberg, Michael (2009). Multidirectional Memory. Remembering the Holocaust in the Age of Deco-
lonization. Redwood City: Stanford University Press. 

Röwekamp, Georg (2021). 'Schmutziger Winkel' oder 'Mitte der Welt'? Das Heilige Land im Span-
nungsfeld von Peripherie und Zentrum – einige Mosaiksteine aus der Alten Kirchengeschichte. In: 
Ulrich Winkler, Christian Boerger & Joel Klenk (Hg.), Von Peripherien und Zentren, Mächten und 
Gewalten. Jerusalemer Ansätze für eine postkoloniale Theologie. Münster: Aschendorff, 133–151. 

Said, Edward (1981). Zionismus und palästinensische Selbstbestimmung. Stuttgart: Klett-Cota.  

Said, Edward (1986). Michael Walzer's 'Exodus and Revolution'. A Canaanite Reading. In: Arab Studies 
Quarterly, 8/3, 289–303. 

Said, Edward (1992). The Question of Palestine. New York: Vintage. 

Said, Edward (2001). The End of the Peace Process. Oslo and After. New York: Vintage. 

Said, Edward (2004). Freud and the non-European. London: Verso. 

Salzborn, Samuel (2011). Antisemitismus. In: Europäische Geschichte Online (EGO), abrufbar unter: 
http://ieg-ego.eu/de/threads/transnationale-bewegungen-und-organisationen/internationale-or-
ganisationen-und-kongresse/samuel-salzborn-antisemitismus [17.10.2025]. 

Schwarz-Friesel, Monika & Braune, Holger (2007). Geschlossene Textwelten. Konzeptualisierungsmu-
ster in aktuellen antisemitischen Texten. In: Sprachtheorie und germanistische Linguistik, 1. 

Segovia, Fernando (2013). Grenzüberschreitendes Interpretieren. Postkolonialismus-Studien und Dias-
pora-Studien in historisch-kritischer Bibelexegese. In: Andreas Nehring & Simon Tielesch (Hg.), 
Postkoloniale Theologien. Bibelhermeneutische und kulturwissenschaftliche Beiträge (ReligionsKul-
turen Band 11). Stuttgart: W. Kohlhammer, 70–90. 

Spivak, Gayatri (2004). Terror. A Speech After 9-11. In: boundary, 31/2. 

Staffa, Christian (2019). Christlicher Antisemitismus. Grundlegung für eine Umkehr. In: Matthias Grebe 
(Hg.), Polyphonie der Theologie. Verantwortung und Widerstand in Kirche und Politik. Stuttgart: 
Kohlhammer, 367–376. 

Stegemann, Wolfgang, Stegemann, Ekkehard & Al-Suadi, Soham (Hg.) (2021). Vom Anti-Judaismus 
zum Anti-Israelismus. Der Wandel der Judenfeindschaft in theologisch-kirchlichen Diskursen 
(Judentum und Christentum Band 26). Stuttgart: W. Kohlhammer. 

Stögner, Karin (2022). Der Antisemitismus und das Konzept der Intersektionalität. In: Astrid Biele 
Mefebue, Andrea Bührmann & Sabine Grenz (Hg.), Handbuch Intersektionalitätsforschung. Wies-
baden: Springer, 93–108. 

Sznaider, Natan (2022). Fluchtpunkte der Erinnerung. Über die Gegenwart von Holocaust und Kolonia-
lismus. München: Hanser, 194. 



256 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Töllner, Axel (2022). Von christlichem Antijudaismus im modernen Antisemitismus. In: Zeitschrift für 
Religion, Gesellschaft und Politik, 6, 139–159. 

Volkov, Shulamit (2023). Interpreting Antisemitism. Studies and Essays on the German Case (Perspec-
tives on Jewish Texts and Contexts 23). Berlin: De Gruyter. 

 
 
Anna Hack, M. A.  
Robert-Koch-Str. 40 
48149 Münster 
+49 (0) 251 83-30047 
anna.hack(at)uni-muenster(dot)de 
https://www.uni-muenster.de/FB2/personen/IRpP/hack.html 

 
 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 

Christine Wenona Hoffmann 

Die Crux mit dem Text in einer Kirche des Wortes 
Homiletische Horizonte1 

 

Abstract 

Predigt und Text(e) gehören zusammen. Insbesondere im protestantischen Kontext, als einer Kirche des 
Wortes, kommt dieser Verbindung eine identitätsstiftende, konfessorische Bedeutung zu. Doch wie 
kann diese Anbindung und Bezugnahme heute gelingen und kann der exegetische Methodenkanon, der 
hierzulande auch weiterhin eine zentrale Rolle für diese Verbindung spielt, dabei überhaupt noch etwas 
aus- und beitragen? Diese Fragen werden vor einem weiten homiletischen Horizont hermeneutisch dis-
kutiert und praktisch erschlossen. 

Preaching and the sacred text(s) exist in a covenantal bond. Within the Protestant tradition, as a Church 
of the Word, this interrelation assumes a formative and distinctly confessional significance. It remains 
to be considered how this covenant might today be renewed, and how its reciprocal significance can be 
revealed. Can the canon of exegetical methods, which in this context continues to occupy a central place 
in sustaining this interrelation, still offer substantive resources and make a meaningful contribution? 
These questions are pursued within an expansive homiletical horizon, where hermeneutical reflection 
opens into the work of practical proclamation. 

1. Horizont: Von Texten sprechende Texte 

Text und Predigt. Beide gehören zusammen. Das zeigt sich sowohl im Predigtmanu-
skript als auch an dem, worauf sich dieses meist bezieht – auf einen biblischen Text. 
Wie explizit diese Bezüge sein müssen, ist damit genauso wenig gesagt wie diese histo-
rische Bedingtheit begründet. Ihre prominente Stellung und Begründung in Artikel 5 der 
Confessio Augustana als einer der zentralen protestantischen Bekenntnisschriften so-
wie deren kirchentheoretische Konsequenz, ausgeführt in Artikel 7, lassen zunächst je-
doch schlicht konstatieren, dass „Predigt und Bibeltext zusammengehören“.2 Beide 
sind Parameter einer Beziehung grundsätzlicher Bedingtheit, die zumindest der Predigt 
inhärent eingeschrieben ist. So gilt bis heute die theologische Anbindung, Auseinander-
setzung und Auslegung von Bibeltexten als für die Predigt (nahezu) konstitutiv. Dies 

 
1  Der Beitrag ist eine überarbeitete Fassung der am 23. Juli 2025 gehaltenen öffentlichen Antritts-

vorlesung zum Abschluss des Habilitationsverfahrens und anlässlich meiner Ernennung als 
Privatdozentin am Fachbereich Evangelische Theologie der Goethe-Universität Frankfurt am Main 
dar. Die Redeform wurde beibehalten und der Text für die Veröffentlichung geringfügig 
überarbeitet. Für die Anfrage diese Vorlesung hier zu publizieren danke ich in herzlicher 
Verbundenheit Wolfgang Beck. 

2  Die in diesem Beitrag entfalteten Gedanken und Argumentationen zur Verhältnisbestimmung von 
Bibeltext und Predigtwort werden in Hoffmann 2025 pointiert und tiefgreifender weitergeführt. 



258 Christine Wenona Hoffmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 

führte dazu, dass Manfred Josuttis diese Verbindung samt der Bedeutung, die dem Bi-
beltext als „Basis der Predigt“ damit zukommt, einen durchaus auch kritisch zu betrach-
tenden „beinahe unheimlichen Konsens“ (beides Josuttis 1983, 385) nannte. Mit ande-
ren, wenngleich weniger kritischen Worten und 40 Jahre später konstatiert der 
bayrische-lutherische Theologe Johannes Greifenstein: „Die bibelauslegende Predigt 
gilt als Wahrzeichen des Protestantismus und ist in der Gottesdienstkultur der evange-
lischen Kirche fest verankert“ (Greifenstein 2021, 1). Nicht zuletzt ein Blick in die gegen-
wärtigen Ausbildungsstrukturen auf dem Weg ins Pfarramt unterstreicht ihren identi-
tätsstiftenden Charakter.3 Dies gilt sowohl für die Bedeutung, die dem Erlernen der 
biblischen Sprachen im Theologiestudium zukommt, als auch der historisch-kritischen 
Exegese, die bis heute den Zuschnitt und Aufbau des Faches Evangelische Theologie 
und ihre Lehre im deutschsprachigen Raum grundlegend prägt (vgl. Schneider & 
Rydryck 2022, 21f.).4 So wird noch immer an vielen Standorten die erfolgreiche Teil-
nahme an exegetischen (Pro-)Seminaren als Voraussetzung für den Besuch eines homi-
letischen Hauptseminars gefordert. Ihrerseits traktieren exegetische (Pro-)Seminare in 
den letzten Sitzungen eines Semesters häufig hermeneutische Fragestellungen und ha-
ben dabei auch im Blick, was mit der erarbeiteten Perikope denn nun in einer (meist 
schriftlich vorliegenden) Predigt anzufangen sei. 
Diese hervorgehobene Bedeutung, die der Anbindung, Auseinandersetzung und Ausle-
gung der Bibel insbesondere in der protestantischen Tradition zukommt, ein Blick in die 
vergangenen 500 Jahre Kirchen- und Predigtgeschichte, aber auch gegenwärtige homi-
letische Lehrformate lassen mich festhalten: Die gegenseitige Bedingtheit von Predigt 
und Bibeltext ist zweifelsohne auch jenseits bayrisch-lutherischer Kontexte in einer 
„Kirche des Wortes“5 Herzstück protestantischen Selbstverständnisses (vgl. Grözinger 
2008, 139; Meyer-Blanck 2011, 439f.; Rössler 1986, 351; sowie grundlegend Cornelius-
Bundschuh 2001, 17–156).6 

 
3  Zum Sola Scriptura und der hermeneutischen Debatte über das protestantische Schriftprinzip vgl. 

u. a. die Beiträge in ZNT 39/40 (2017) [Thema: Sola Scriptura] sowie einführend den Sammelband 
von Nüssel 2014, in dem dieses Proprium evangelisch-reformatorischen Glaubens aus Sicht 
unterschiedlicher theologischer Disziplinen beleuchtet wird. Wohl vor diesem Hintergrund ist auch 
die heftige Kritik einzuordnen, die mancherorts gegenüber neuen theologischen Master-
programmen geäußert wird. So u. a. Greifenstein 2024. 

4  In Hinblick auf die zweite Ausbildungsphase: Pyka 2023. 
5  Zu den Herausforderungen dieses Begriffs angesichts seiner Kritik vgl. noch immer Cornelius-

Bundschuh 2001, bes. 9–13. An dieser Stelle ist zudem auf das die protestantische „Wortfixierung“ 
begründende vielfach diagnostizierte verkürzte Verständnis dessen hinzuweisen, was Luther unter 
„Wort“ verstand. Vgl. jüngst Körtner 2025; Klie 2010, 14; sowie dessen Verweise auf grundständige 
kirchenhistorische Erschließungen bei Beutel 1991 oder Bayer 1992. 

6  Der vorliegende Beitrag konzentriert sich auf diesen Kontext und beschränkt sich an dieser Stelle 
lediglich auf einen Verweis texthermeneutischer Perspektiven und Zugänge in anderen 
Konfessionen und Religionen. Vgl. überblicksartig Reinhard 2009. Zur Bedeutung einer solchen 
texthermeneutischen Kontextsensibilität siehe Hoffmann 2025, 44f. 



Die Crux mit dem Text in einer Kirche des Wortes   259 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 

Die Frage nach guten und erhellenden fachlichen Nachbarschaften stellt sich folglich 
aus beiderlei Perspektive und rekurriert längst auch auf systematische, historische und 
religionswissenschaftliche Beiträge sowie solche aus Nachbarwissenschaften wie bspw. 
der Linguistik, den Altertumswissenschaften, der Soziologie und Psychologie (vgl. Char-
bonnier et al. 2025, 9–31). Sie alle können einen Beitrag zum Verständnis des biblischen 
Textes leisten und sind sowohl notwendige Verständnishilfen als auch tastende Versu-
che, den fernen Texten auf die Spur zu kommen. Wenngleich damit nicht mehr dem 
aufklärerischen Ideal nachgejagt wird, den ursprünglichen geschichtlichen Textsinn zu 
identifizieren, und exegetische Zugänge längst plural sind, ist dennoch festzustellen, 
dass historisch-kritische Textzugänge die Tradition und das Selbstverständnis der 
deutschsprachigen, protestantischen Predigtpraxis seit Jahrhunderten prägen: So be-
stand noch vor zehn Jahren weitgehender Konsens darüber, dass Prediger:innen in ih-
rer Predigtvorbereitung „die Arbeit an der Perikope mit historisch-kritischen Instru-
menten klar in den Vordergrund rücken und ihre Rolle klar als Ausleger/innen der alten 
und fremden Texte verstehen“ (Charbonnier et al. 2012, 11). Predigthilfen wie die Göt-
tinger Predigtmeditationen (Iwand 1946/47ff.) unterstützen diese Art der Vorbereitung 
durch die komprimierte Zurverfügungstellung exegetischer Erkenntnisse, Hintergrund-
informationen und hermeneutischer Schlüssel seit Jahrzehnten. Damit wird zudem 
dem Anspruch der Predigthörenden Rechnung getragen, die von einer Predigt sowohl 
einen klar erkennbaren Textbezug als auch Informationen und Erklärungen zum bibli-
schen Text erwarten. Dies zeigten u. a. die gut zehn Jahre alten, umfassenden Studien 
von Sieghard Gall und Helmut Schwier (2013, 227), die Untersuchung von Uta Pohl-
Patalong (2011, 143) sowie aktuelle Beiträge des Sammelbandes von Sonja Keller und 
Kristin Merle (2022). Zugleich wird dabei deutlich, dass mit dem Textbezug als solchem 
keinesfalls auch das Teilen von Informationen und Erläuterungen zum biblischen Text 
oder gar dessen exegetischer Begehung einhergehen. 
Auch wenn Art, Intensität und Ort des bibeltextlichen Niederschlags in der Predigt va-
riieren mögen, so wird mit einem solchen Bestreben fort- und weitergeschrieben, was 
schon biblisch (z. B. in Lk 4,16–21) prominent angelegt ist und was Hyeran Kim-Cragg 
wie folgt pointiert:  

„Exegesis is as crucial to preaching as the battery is to a car engine; to preach 
without exegeting scripture is like thinking one can start a car without the battery. 
As a spark, exegesis arouses curiosity. It inspires. It troubles. And it moves“ (Kim-
Cragg 2021, 105). 

Die Anbindung an und Auslegung von Texten ist als Fortführung jüdischer und christli-
cher Religions- und Traditionsbildung zu lesen, in der die Erzähl- und Textüberlieferung 
sowie die Textpflege zentrale Elemente darstellen. Wesentliches Instrument dafür war 
jahrzehntelang die historisch-kritische Exegese, die sich darum bemühte, einen mög-
lichst unverstellten Blick auf die Texte und deren Kontexte zu bieten und letztendlich in 
der Predigt zu münden. 



260 Christine Wenona Hoffmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 

2. Einblick: Befund und Problemanzeige 

So viel zur scheinbar unübertroffenen Bedeutung des Bibeltextes für die Predigt, die 
jedoch in einer gewissen Spannung zur gegenwärtigen Predigtpraxis steht. Denn wie 
diverse Studien zeigen, wird in aktuellen Predigten nicht nur häufig darauf verzichtet 
(neuere) exegetische Erkenntnisse einzubeziehen (vgl. Hoffmann 2019, 308f.; Becker 
2022, 136). Vielmehr macht es den Anschein, als ob eine grundsätzliche Auseinander-
setzung mit dem biblischen Text in zahlreichen Predigtvorbereitungen kaum stattzufin-
den scheint (vgl. Hoffmann 2019, 350–355).7 Dort, wo auf die biblischen Texte Bezug 
genommen wird, dienen sie als Stichwortgeber oder zur Verstärkung und Bestätigung 
(historisch bisweilen falscher) eindimensionaler (teilweise diskriminierender) Ausle-
gungen, daraus abgeleiteter (unreflektierter) Narrative oder ausschließlich traditions-
begründeter Konstatierungen (vgl. Hoffmann 2019, 305–309; Wischmeyer 2022, 31). 
Dies ist nicht nur angesichts einer rückläufigen gesellschaftlichen religiösen Bildung und 
Bindung beunruhigend (vgl. EKD 2020). Vielmehr läuft die Predigt als öffentliche Be-
kanntmachung der christlichen Botschaft in der Reflexion darüber, wie sie die Welt und 
das Leben interpretiert sowie das Verhältnis von Gott und Mensch deutet, Gefahr, die 
Texte genau damit zu verstellen (vgl. Merle 2022, 101). Denn anstatt den ihr inhärenten 
Einblick in die Vieldimensionalität biblischer Texte und einer daraus hervorgehenden 
kultur- und kontexthermeneutischen Offenheit fruchtbar zu machen, wirken diese in 
den Predigten eher eng und aus der Zeit gefallen. 
Von diesem Befund ausgehend ist also der Frage nachzugehen, ob und wie heute (über-
haupt noch) von biblischen Texten im Rahmen einer Predigt gesprochen werden kann 
sowie ob und wie diese Texte selbst zur Sprache kommen können, ja sich beide Texte – 
der biblische Text und das Predigtmanuskript – gegenseitig und nachbarschaftlich be-
reichern mögen. Denn solange von und mit biblischen Texten gepredigt wird, müssen 
wir uns immer auch damit beschäftigen, warum und unter welchen Prämissen dies ge-
schieht und wie diese unterschiedlichen Texte miteinander (inter)agieren können. 

3. Perspektive: Texte und Kontexte, die heraus(ge)führ(t werd)en 

Die Herausforderung, von und mit biblischen Texten zu sprechen, beschäftigt die Homi-
letik und damit auch das Fach Praktische Theologie seit jeher. Sowohl diese Herausfor-
derung als auch die Entstehung beider Fächer sind aufs Engste mit der deutschsprachi-
gen Bibelwissenschaft und deren Genese verbunden (vgl. Schwier 2007). So dominierte 
und prägte der in der Aufklärung fußende, von den Bibelwissenschaften mit klaren Ab-
solutheitsansprüchen und leider auch massiver kolonialer Strahlkraft (vgl. Kim-Cragg 

 
7  Dem Ziel aktuelle exegetische Forschung in engem Kontakt mit homiletischer Arbeit in die 

Predigtpraxis einzutragen, verschreibt sich das digitale Angebot der Exegese für die Predigt 2023. 
Gleiches gilt für das digitale Predigtvorbereitungsformat: Exegetisches Atelier für die Predigt 2025.  

https://www.fachstelle-gottesdienst.de/predigt/predigtmeditationen-aus-wuerttemberg


Die Crux mit dem Text in einer Kirche des Wortes   261 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 

2021, 107–111) über ein Jahrhundert lang propagierte „Goldstandard“ der Texter-
schließung auch die deutschsprachige Homiletik (vgl. Hoffmann & Knittel 2023, 14). 
Doch die Zeiten einer objektiv bestimmbaren, neutralen Textwahrheit, die anhand kla-
rer und sauber durchzuarbeitender Methodenkataloge herauszuschälen ist, sind der 
Einsicht in die Polyphonie der Texte und einer Sensibilisierung für die eigenen subjekti-
ven Perspektiven und systemischen Verstrickungen gewichen. Mittlerweile sind femi-
nistische, diversitätssensible und (endlich) auch postkoloniale Ansätze zentraler Be-
standteil des Diskurses oder müssen dringend dazu werden (vgl. Kim-Cragg 2021; 
Augustine 2023). Angesichts der Vielfalt an Texterschließungsmöglichkeiten gilt es also 
insbesondere in einer Kirche, deren Identität so unmittelbar mit dieser Bedingtheit kor-
reliert, zu prüfen, welche Rolle exegetische Zugänge für die Predigt spielen können. Die 
Tatsache, dass exegetische Begehungen, viel wichtiger aber der Text selbst, gegenwär-
tig in der Predigtpraxis immer weniger vorkommen, lässt dieses Bestreben einer An-
knüpfung umso virulenter erscheinen. 
Folgende Spannung lässt sich also ausmachen: Einerseits weisen die exegetischen Wis-
senschaften und die Homiletik ein zunehmendes Bewusstsein für die Komplexität, Kon-
textualität, Vieldimensionalität, Streitbarkeit und Vulnerabilität biblischer Texte auf, 
das davor schützen mag, diese missbräuchlich und unreflektiert zu nutzen. Andererseits 
beziehen nach einer jahrzehntelangen Phase, in der mit einem exegetischen Zugang in 
der Predigt primär Wissensvermittlung assoziiert wurde, immer weniger Predigende 
diese Texte überhaupt ein, geschweige denn deren exegetische Begehungen. Damit 
werden allerdings Menschen neben dekonstruierenden Einsichten auch plurale Le-
bensdeutungen und Gottesbegegnungen vorenthalten, die für sich beanspruchen, frie-
densstiftend und gemeinschaftsfördernd zu sein (vgl. Merle 2022, 101). Denn biblische 
Texte bieten nicht nur selbst unterschiedliche Angebote an Sinn, Lebens- und Bezie-
hungsführung, sie können vielmehr als gegenwartsrelevante Texte Wesentliches für die 
Alltags- und Gesellschaftsgestaltung leisten. Vor diesem Hintergrund ist folgende An-
näherung an und Begegnung mit biblischen Texten zu skizieren, die sich an den poly-
phonen Stimmen und Zugängen der biblischen Wissenschaften orientiert: 
• Biblische Texte erklären Symbole, Traditionen und Riten und geben Menschen die 

Chance, selbst darüber zu befinden, ob diese auch in ihrem Leben und Glauben eine 
Rolle spielen können oder warum diese abzulehnen sind. Dabei sprechen sie als 
Zeugnis vergangener Zeiten, die nur vor dem Hintergrund ihrer androzentrischen, 
patriarchalen und hierarchischen Entstehungskontexte zu verstehen sind. 

• Biblische Texte sind in ihrer Zusammenstellung, aber auch vor dem Hintergrund ihrer 
Verortung in jüdischen und christlichen Traditionen zutiefst plural. Sie widerspre-
chen sich, stellen unterschiedliche Positionen auf engstem Raum dar, profilieren, ar-
gumentieren und erzählen, was (und) warum zu bestimmten Zeiten geglaubt wurde. 
Dabei zeigen sie verschiedene Arten religiöser und spiritueller Praxis und Lebensdeu-
tungen auf und erzählen, wie diese Menschen in ihrer Beziehung zu Gott und 



262 Christine Wenona Hoffmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 

zueinander unterstützten, prägten, aber auch belasteten. Mit biblischen Texten las-
sen sich bestimmte Ansichten und Normen erklären und es lässt sich darüber nach-
denken, wie mit dieser Vielfalt auch heute umgegangen werden kann. Dabei bilden 
die Texte einen langen Erzählfaden, der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft ver-
bindet. 

• Biblische Texte sind Momentaufnahmen theologischer Entscheidungen und gleich-
zeitig gewachsene Texte, die verschiedene Inter- und Prätexte einbeziehen und nie 
nur für sich gelesen werden können. Sie hängen stets mit anderen zusammen und 
plädieren qua ihres Wachstums für Offenheit und Flexibilität, zeugen aber zugleich 
vom Kampf, der mit Identitätsfindungsprozessen immer einhergeht. 

• Biblische Texte überraschen und irritieren, womit sie Räume öffnen, selbst gestal-
tend tätig zu sein. 

Die vorliegenden Überlegungen verstehen die Polyphonie biblischer Textverständnisse 
und -zugänge als kreatives Potenzial für die Predigt und bieten einen exegetischen Zu-
gang als „engagierte Lektüreform“ (so bereits Theißen 1994, 64–70). Diese nimmt iden-
titätssensibel und offen die Parteilichkeit der biblischen Texte auf und wirkt damit so-
wohl identitätsbegründend als auch nimmt sie die Veränderung sozialer, kirchlicher 
und gesellschaftlicher Praxis in den Blick. Damit einher geht auch ein kritischer Blick auf 
die kirchliche Verwendung dieser Texte sowie ihre gegenwärtig vorliegende Gestalt.8 

4. Ansichtssache: Die herausführende Predigt 

Unter Einbezug dieser Perspektiven können die biblischen Texte damit nicht nur selbst 
unterschiedliche Angebote an Sinn-, Lebens- und Beziehungsführung bieten und We-
sentliches für die Alltags- und Gesellschaftsgestaltung leisten. Sie sind – genauso wie 
die Predigt selbst – nie jenseits ihrer Deutungssysteme und Interpretationsräume zu 
lesen (vgl. Stegemann 2016, 124, 181). Aus diesem Grund plädiere ich für einen Um-
gang mit dem Bibeltext in der Predigt im Sinne eines Heraus-Führens (vgl. Hoffmann & 
Knittel 2023, 14). Anders als beim Aus-Legen, beim Ver-Sprechen9 oder Über-Setzen 
erfordert eine Herausführung erstens eigenes Mitgehen und legt zweitens durch die 
Führung offen, dass es sich dabei um kein objektives, gleichberechtigtes Geschehen 
handelt, sondern um einen von vielen möglichen, gelenkten Kontaktpunkten. Zugleich 
be-wegt, ver-setzt und ver-ändert dieser Kontakt immer auch die Führenden. 

 
8  Dies betrifft bspw. den Umgang mit Kapitelüberschriften oder die aktuellen 

Perikopenabgrenzungen. Vgl. Hoffmann 2019, 98–103. 
9  Zur Predigtfunktion im Sinne eines Ver-Sprechens von Verheißung und Wirklichkeit, sodass 

verständlich wird, wie die Christusverheißung auch und gerade diese den Glauben bedrängende 
Wirklichkeit betrifft, vgl. einführend Lange 2012, 207f. Entsprechend wäre hier auch auf die 
katholische Pastoral des Frei-Gebens hinzuweisen. Vgl. Feiter & Müller 2012. 



Die Crux mit dem Text in einer Kirche des Wortes   263 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 

Ein solcher Zugang führt die Texte aus ihrer Welt heraus und schaut dabei hinter, zwi-
schen und vor die Texte (vgl. Kysar & Webb 2006). Über eine historisch-kritische Er-
schließung ist es möglich, auf den historischen Kontext, die Entstehungszeit und -kom-
position sowie die Autor:innen hinter den biblischen Texten zu schauen. Dies kann 
zwischen den Texten strukturelle, literarische, narrative und rhetorische Verbindungen 
schaffen. Damit sind zugleich die damalige und heutige Welt, die vor dem Text liegt, 
zum Klingen zu bringen. Dies bedeutet auch, darin auszumachende Narrative, gesell-
schaftliche Realitäten und den eigenen Führungsanspruch zu benennen, wozu ebenso 
die Anerkennung der heutigen deutschsprachigen zumindest landeskirchlichen Predig-
trealität als größtenteils weißem Bildungsphänomen gehört (vgl. EKD 2023, 83f.). 
Im Zuge eines solchen Verständnisses kommt auch der Predigt selbst eine herausfüh-
rende Funktion zu: Sie führt Texte weiter und weiß darum, dass ihr eigener Weg mit 
dem Text nur einer von vielen Wegen und Interpretationen ist (vgl. Engemann 2020, 
136f.; Stegemann 2016, 310). Der kritische Blick, den es dazu bedarf, bezieht die Histo-
rie ein und versteht sich zugleich selbst als Teil eines Rezeptionsprozesses, der in die 
Gegenwart wirkt. Diese kritische Wahrnehmung sensibilisiert bestenfalls für destruk-
tive Polemik, Narrative, tradiertes Gut und Dynamiken, die ohne eine solche Einord-
nung unreflektiert weiterwirken würden. Sie mag auch davor schützen, ebensolche neu 
zu etablieren. Dies wird ohne eine kultur- und kontexthermeneutische Sensibilität und 
Offenheit sowie einen kritischen Blick auf das eigene Führungsverständnis kaum gelin-
gen. 
Die Predigt spricht also öffentlich von und mit biblischen Texten und ist dabei selbst ein 
Text, der spricht und damit – jedes Mal aufs Neue – (Kirchen-)Geschichte schreibt. 
Machtvoll setzt sie die Texte in jedem Gottesdienst neu aufs Gleis und spurt sie sowie 
sich selbst ein. Beide Texte (Bibel- und Predigttext) sprechen qua Form, Gattung, Auf-
bau, Duktus, Komposition und Inszenierung. Sie verändern damit die Wahrnehmungen 
der Lesenden und Hörenden, nehmen sie mit auf ihren Weg und mögen auch (de-)kon-
struierend wirken, wie das folgende Beispiel zeigen wird. Denn bereits die Aufnahme 
und Heraus-Führung einer strukturellen Kleinigkeit kann solche Einsicht in die Texte er-
öffnen. Sie lässt sie selbst sprechen und muss dabei, die eigene Person und Tradition 
diversitätssensibel einbeziehend, keinesfalls autoritär (be-)lehren. Diese Überlegungen 
muten den Texten einiges zu. Vor allem aber trauen sie ihnen viel zu und sind zugleich 
als Versuch einer konstruktiv-nachbarschaftlichen Annährung zweier Partnerinnen zu 
lesen, die schon eine lange Geschichte miteinander haben. 

5. Draufsicht: Von, mit und in (Kon-)Texten sprechen 

Dass und wie biblische Texte und Predigttexte (ohne großen Zeitaufwand und kleintei-
lige Diskussion) kontextsensibel miteinander (inter-)agieren können, lässt sich exemp-
larisch anhand einer sprachanalytischen Erschließung der vielgepredigten Erzählung 



264 Christine Wenona Hoffmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 

von Rahab (Jos 2,1–21) zeigen (vgl. Hoffmann & Knittel 2023, 58). Dem klassischen Me-
thodenschritt der sprachlichen Analyse folgend werden dazu mithilfe eines Programms 
(z. B. www.edwordle.net) die Häufigkeit der Wortverwendungen in der Perikope ge-
zählt (Abb. 1): 

Abbildung 1: Wortwolke zu Jos 2,1–21. 

Das Ergebnis ist eindrücklich: Der weiblichen Hauptfigur des Textes steht eine große 
Übermacht von Männern (Männer, Herr, Vater, König, Brüder, Josua, Sohn, Bewohner, 
Verfolger, Nun, …) gegenüber. Neben dieser Übermacht quantitativer Nennung sind es 
bei genauerem Blick in den Text zudem fast ausschließlich Männer, die aktiv etwas tun. 
Rahabs Aktivitäten beschränken sich größtenteils auf ihr Sprechen und ihr Nicht-Wis-
sen. Zudem ist sie eine „alle(s)“ bei sich Aufnehmende (vgl. Dube 2000, 121). Bereits 
diese wenigen Textbeobachtungen zeigen, wie unmittelbar Texte und Kontexte inei-
nander sprechen, und können damit zugleich selbst Grundlage für eine Predigt sein. 
Von dieser simplen sprachlichen Analyse ausgehend und vor dem Hintergrund der vor-
gestellten Prämissen können folgende konkrete Schreibimpulse den Prozess anregen: 
• Eine tabellarische Gegenüberstellung der Aktivitäten Rahabs und aller Männer führt 

nicht nur die Ungleichheiten der Dynamik vor Augen, sondern lädt zu einem Spiel 
mit deren systematischer Umwendung ein. Wie würde sich die Geschichte verän-
dern, wenn Rahab die primär Handelnde wäre und die Männer die passiven Ele-
mente übernähmen? 

• Wie sähe eine Wortwolke aus, wenn Rahab die Autorin der Geschichte wäre? Passt 
zu einer weiblichen Autorinnenschaft und dem, was über Rahab bekannt ist, eine 
klassische, monologische Kanzelrede oder würde sie sich möglicherweise für eine 
partizipative Predigt entscheiden, die die Hörenden aktiv einbezieht? 

Das vorliegende Beispiel zeigt: Bereits eine kleine textliche Einsicht kann großen Ein-
druck hinterlassen und für die Predigtpraxis und deren Genese produktiv sein. Sie 



Die Crux mit dem Text in einer Kirche des Wortes   265 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 

gründet auf einem kontextsensiblen Textverständnis, wird vom Text inspiriert, intera-
giert mit diesem und führt ihn zugleich heraus in die heutige Zeit. Dazu werden histori-
sche Kontexte aufgerufen und mit gegenwärtigen korreliert. Auch dieses Vorgehen 
selbst ist zutiefst kontextuell bedingt und als solches zu benennen. Ausgangspunkt für 
entsprechende Einsichten und Entdeckungen können auch „alte“ exegetische Metho-
den sein. Inspirationen für solche Textbegehungen finden sich in Praxisbüchern (z. B. 
Hoffmann & Knittel 2023), aber auch in klassischer Predigtvorbereitungsliteratur (z. B. 
Göttinger Predigtmeditationen 1946/47ff.) sowie digital (z. B. Exegese für die Predigt 
2023). 

6. Ausblick: In einer Kirche des Wortes von Texten und Kontexten sprechen 

Von Texten zu sprechen heißt immer auch von, mit und in Kontexten zu sprechen. Exe-
getische Texterschließungen können (neben feministischen, postkolonialen, narrati-
ven, performativen o. a. Zugängen), jenseits eines objektiven Wahrheitsanspruchs ein 
Zugang zu diesen und eine wichtige Stimme im Konzert der gegenwärtigen Welt- und 
Lebensdeutungen sein. Dies kann gelingen, wenn dieser Zugang die Vielfalt, Streitbar-
keit, Vulnerabilität und damit auch die Anfälligkeit für die missbräuchliche Nutzung die-
ser Texte offenlegt. Solches gilt zumal und im Besonderen vor dem Hintergrund der 
Geschichte und lange Zeit unhinterfragten Bedeutung dieses Zugangs selbst. Dabei zei-
gen sich exegetische Texterschließungen keineswegs als in die Vergangenheit bli-
ckende, kleinteilige, belehrende, eindimensionale und weltfremde Perspektiven. Viel-
mehr sind es die exegetischen Heraus-Führungen als solche, die den kritischen Kontakt 
zu traditionsbeladenen (überzeichneten) Texten (und Traditionen) erst möglich ma-
chen (können) und die Chance bieten, diese fernen (Kon-)Texte für heute zugänglich zu 
machen und damit vor ihrer Instrumentalisierung zu schützen. Zugleich ist explizit zu 
machen, dass es auch zahlreiche gewaltvolle und (Macht) missbrauchende biblische 
Texte gibt. Wie Christine Böckmann und Salome Lang in ihrer 2024 mit dem ökumeni-
schen Predigtpreis prämierten Predigt „Laute Stille“ (2024) zu Gen 22 zeigen, ist diesen 
– in Form einer expliziten Gegenrede zum Text – zu widersprechen: „Sie [die Geschichte 
von der Bindung Isaaks; C.W.H.] ist für mich eine Geschichte des Machtmissbrauchs, 
die mich – bei allen sachlichen Differenzen – mit den missbräuchlichen Strukturen un-
serer Gegenwart konfrontiert. Mit ihnen kann ich mich nicht versöhnen. Und ich kann 
mich mit dem Text nicht versöhnen – und wisst ihr was, ich will es auch nicht!“ (Böck-
mann & Lang 2024). 
In einer Kultur, Gesellschaft und Gegenwart, die noch immer maßgeblich und häufig 
implizit von diesen biblischen Texten und deren Wirkung beeinflusst ist, hat eine solche 
kritische Stimme und Relektüre große Bedeutung. Dies gilt umso mehr für und in einer 
Kirche, in der das Wort eine so wesentliche identitätsstiftende Funktion hat. Eine her-
aus-führende Textexegese kontextualisiert dabei biblische Inhalte und regt zum 



266 Christine Wenona Hoffmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 

konstruktiven Austausch mit Vergangenem und Gegenwärtigem, mit Traditionen und 
Narrativen an. Dies gilt auch und besonders in Bezug auf ihre eigene (Deutungs-)Macht 
sowie den damit leider auch einhergehenden vielfachen missbräuchlichen Deutungen 
der Texte und deren Instrumentalisierung. Die kritische Textexegese ermutigt, ebenso 
wie die Predigt als solche, Texte immer wieder zu hinterfragen, neu zu denken, und 
betrifft dabei auch die Predigtgenese sowie ihr Format und ihre Performance. 
Wo muss mit biblischen Texten gestritten werden, wo Traditionen öffentlich widerspro-
chen werden, die auf diesen Texten gründen? Aus welchen schriftbedingten Narrativen 
muss im Sinne einer diversitätsoffenen und lebensbejahenden Haltung dieser Kirche 
des Wortes heraus-geführt werden? Wo gilt es, verantwortlich zu dekonstruieren und 
wo auch liturgische Veränderungen anzugehen, damit diese Erzählungen auch in heu-
tigen Kontexten wirken können? Schlussendlich geht es bei all diesen Suchen immer 
auch um die Fragen: Wer und was bestimmt darüber, was das „reine Verständnis“ und 
die „reine Predigt“ (CA 7) ist? Wer und was kann bei der kritischen Reflektion begleiten 
und zu einer Beschäftigung mit der Frage führen, was Narrativ und was „Kirche des 
Wortes“ ist und welche Bedeutung dabei dem Bibel- wie auch dem Predigttext zu-
kommt? Letztendlich geht es um die Frage: Was ist (Predigt-)Proprium, was – auch 
wenn es das eigene Traditionsempfinden kränken mag – überholte Tradition? Bedau-
erlich wäre es, wenn es vor lauter rein bewahrendem Traditionalismus nicht gelänge, 
die Texte von der Geschichte Gottes mit den Menschen in den 1930er- und 40er-Jahren 
in ihrer Pluralität, Streitbarkeit und Bedeutung fruchtbar zu machen und kontextsensi-
bel weiterzuschreiben. Dramatisch wäre es, wenn die Crux mit dem Text der Kirche des 
Wortes und ihrer Botschaft das Kreuz bricht. An den Texten jedenfalls läge dies nicht, 
denn sie können auch heute zu einem lustvollen, spielerischen und selbstkritischen 
Blick hinter, zwischen und in die offenen, freien und diversen (Kon-)Texte – damals und 
heute – anregen. Wie sich zeigte, kann dies sogar unter Heranziehung traditioneller, 
(vermeintlich) veralteter Methoden geschehen, die uns aus einer bestimmten Perspek-
tive mit einem wichtigen Zeugnis christlichen Glaubens und dessen Wirkung in Kontakt 
bringen. 

Literaturverzeichnis 

Alkier, Stefan, Reinmuth, Eckart & Vogel, Manuel (Hg.) (2017). Sola Scriptura. In: Zeitschrift für Neues 
Testament 39/40. Tübingen: Narr Francke Attempto.  

Augustine, Jonathan C. (2023). When Prophets Preach. Leadership and the Politics of the Pulpit. Min-
neapolis: Fortress Press. 

Bayer, Oswald (1992). Leibliches Wort. Reformation und Neuzeit im Konflikt. Tübingen: Mohr Siebeck.  

Becker, Eve-Marie (2022). Exegetische und homiletische Hermeneutik im Dialog. Eine programmati-
sche Skizze. In: Johannes Greifenstein (Hg.), Predigt als Bibelauslegung. Praktische Hermeneutik in 
interdisziplinären Perspektiven. Tübingen: Mohr Siebeck, 133–156.  



Die Crux mit dem Text in einer Kirche des Wortes   267 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 

Beutel, Albrecht (1991). Im Anfang war das Wort. Studien zu Luthers Sprachverständnis. Tübingen: 
Mohr Siebeck.  

Böckmann, Christine & Lang, Salome (2024). Laute Stille. Predigt vom 17.3.2024 über Gen 22, abrufbar 
unter https://www.peterskirche-heidelberg.de/predigtarchiv/detail/nachricht/id/53083-christine-
boeckmann-und-salome-lang-an-judika/?cb-id=115380 [11.8.2025]. 

Charbonnier, Lars, Merzyn, Konrad & Meyer, Peter (2012). Einleitung. In: Dies. (Hg.), Homiletik. Aktu-
elle Konzepte und ihre Umsetzung. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 9–18.  

Charbonnier, Lars, Merzyn, Konrad & Meyer, Peter (2025). Einleitung. In: Dies. (Hg.), Homiletik. Akute 
Reflexionen – neue Impulse. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 9–31. 

Cornelius-Bundschuh, Jochen (2001). Die Kirche des Wortes. Zum evangelischen Predigt- und Gemein-
deverständnis. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Dube, Musa Wenkosi (2000). Postcolonial Feminist Interpretation of the Bible. St. Louis: Chalice. 

Engemann, Wilfried (2002/32020). Einführung in die Homiletik. Tübingen: UTB. 

Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.) (2020). Religiöse Bildung angesichts von Konfessionslosigkeit. 
Aufgaben und Chancen. Ein Grundlagentext der Kammer der EKD für Bildung und Erziehung, Kin-
der und Jugend. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.  

Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.) (2023). Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der 
Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung. Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt.  

Exegese für die Predigt (efp) (2023). https://www.bibelwissenschaft.de/efp/ [11.8.2025]. 

Feiter, Hadwig & Müller, Reinhard (2012). Frei geben. Pastoraltheologische Impulse aus Frankreich. 
Ostfildern: Matthias-Grünewald.  

Gall, Sieghard & Schwier, Helmut (2013). Predigt hören im konfessionellen Vergleich. Berlin: LIT Ver-
lag. 

Greifenstein, Johannes (2021). Homiletische Bibelauslegung als praktische Hermeneutik. Einführung. 
In: Ders. (Hg.), Predigt als Bibelauslegung. Praktische Hermeneutik in interdisziplinären Perspekti-
ven. PThGG 37. Tübingen: Mohr Siebeck, 1–22. 

Greifenstein, Johannes (2024). Fehlstart in Jena. Warum ein neuer Studiengang so nicht fortgesetzt 
werden sollte. In: Zeitzeichen 05.2024, abrufbar unter https://zeitzeichen.net/node/11111 
[4.7.2025]. 

Grözinger, Albert (2008). Homiletik. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

Hoffmann, Christine Wenona & Knittel, Ann-Kathrin (2023). Exegese im Atelier. Ein Praxisbuch. Stutt-
gart: Kohlhammer. 

Hoffmann, Christine Wenona (2019). Homiletik und Exegese. Konzepte von Rechtfertigung in der 
evangelischen Predigtpraxis der Gegenwart. APrTh 75. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt. 

Hoffmann, Christine Wenona (2025). Von Texten sprechen. In: Lars Charbonnier, Konrad Merzyn & 
Peter Meyer (Hg.), Homiletik. Akute Reflexionen – neue Impulse. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 33–46. 



268 Christine Wenona Hoffmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 

Iwand, Hans Joachim (Hg.) (1946/47ff.). Göttinger Predigtmeditationen. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht. 

Josuttis, Manfred (1983). Die Bibel als Basis der Predigt. In: Hans-Georg Geyer & Johannes Michael 
Schmidt (Hg.), „Wenn nicht jetzt, wann dann?“ Aufsätze für Hans-Joachim Kraus zum 65. Ge-
burtstag. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 385–393. 

Keller, Sonja & Merle, Kristin (Hg.) (2022). Evangelisch predigen. Konturen homiletischer Textbezüge. 
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt. 

Kim-Cragg, Hyeran (2021). Postcolonial Preaching. Creating a Ripple Effect. Lanham: Lexington Books. 

Klie, Thomas (2010). Fremde Heimat Liturgie. Ästhetik gottesdienstlicher Stücke. PrTh 104. Stuttgart: 
Kohlhammer.  

Körtner, Ulrich H. J. (2025). Kirche des Wortes. Wirkungen und Wirksamkeit des Evangeliums. Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt. 

Kysar, Robert & Webb, Joseph M. (2006). Preaching to Postmoderns. New Perspectives for Proclai-
ming the Message. Peabody: Hendrickson Publishers. 

Lange, Ernst (1976/2012). Die Predigt als Vermittlung zwischen Text und Situation. In: Ruth Conrad & 
Martin Weeber (Hg.), Protestantische Predigtlehre. Eine Darstellung in Quellen. Tübingen: UTB, 
194–226. 

Merle, Kristin (2022). Warum heute predigen? Eine homiletische Spurensuche. In: Dies. & Sonja Keller 
(Hg.), Evangelisch predigen. Konturen homiletischer Textbezüge. Leipzig: Evangelische Verlagsan-
stalt, 83–101. 

Meyer-Blanck, Michael (2011). Gottesdienstlehre. Tübingen: Mohr Siebeck. 

Nüssel, Friederike (Hg.) (2014). Schriftauslegung. ThTh 8. Tübingen: UTB. 

Pohl-Patalong, Uta (2011). Gottesdienst erleben. Empirische Einsichten zum evangelischen Gottesdi-
enst. Stuttgart: Kohlhammer. 

Pyka, Holger (2023). Haltung und Methode. Chancen der exegetischen Ausbildung aus Sicht der zwei-
ten Ausbildungsphase. In: Matthias Rüdiger Hopf, Florian Oepping & Nancy Rahn (Hg.), Verstehen 
von Anfang an. Universitäres Studium und berufliche Praxis. Tübingen: Narr Francke Attempto, 9–
25. 

Reinhard, Wolfgang (2009). Sakrale Texte. Hermeneutik und Lebenspraxis in den Schriftkulturen. 
München: C. H. Beck. 

Rössler, Dietrich (1986). Grundriss der Praktischen Theologie. Berlin: De Gruyter. 

Schneider, Michael & Rydryck, Michael (2022). Bibelauslegung. Grundlagen – Textanalysen – Praxisfel-
der. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Schwier, Helmut (2007). Praktische Theologie und Bibel. In: Ders. & Christian Grethlein (Hg.), Prakti-
sche Theologie. Eine Theorie- und Problemgeschichte. APrTh 33. Leipzig: Evangelische Verlagsan-
stalt, 237–287. 

https://www.lehmanns.de/search/new/author/Matthias+R%25C3%25BCdiger+Hopf?PHPSESSID=9q9ahfp5mgh96mo40t08f091j9
https://www.lehmanns.de/search/new/author/Nancy+Rahn?PHPSESSID=9q9ahfp5mgh96mo40t08f091j9


Die Crux mit dem Text in einer Kirche des Wortes   269 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9323 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 257–269 

Stegemann, Wolfgang (2016). Streitbare Exegesen. Sozialgeschichtliche, kulturanthropologische und 
ideologiekritische Lektüren neutestamentlicher Texte. Klaus Neumann (Hg.). Stuttgart: Kohlham-
mer. 

Theißen, Gerd (1994). Zeichensprache des Glaubens. Chancen der Predigt heute. Gütersloh: Güterslo-
her Verlagshaus. 

Wischmeyer, Oda (2022). Vom Nutzen der Perikope. Wege zur homiletischen Textbetrachtung aus 
neutestamentlich-exegetischer Sicht. In: Dies. & Kristin Merle (Hg.), Evangelisch predigen. Kontu-
ren homiletischer Textbezüge. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 29–43.  

Exegetisches Atelier für die Predigt (2025), abrufbar unter https://www.fachstelle-gottesdi-
enst.de/predigt/predigtmeditationen-aus-wuerttemberg [27.12.2025]. 

www.edwodle.de [4.7.2025]. 

 

 

Prof. Dr. Christine Wenona Hoffmann 
Professur für Praktische Theologie, Fachbereich Evangelische Theologie 
Goethe-Universität Frankfurt 
IG-Farben-Haus 
Norbert-Wollheim-Platz 1 
60323 Frankfurt am Main 
c.hoffmann(at)em.uni-frankfurt(dot)de 
https://www.uni-frankfurt.de/130542945/Hoffmann__Prof__Dr__Christine_Wenona 
ORCID: 0009-0001-9619-9418 
 

https://www.fachstelle-gottesdienst.de/predigt/predigtmeditationen-aus-wuerttemberg


 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9324 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 271–277 

Miriam Zimmer 

Interdisziplinär – transdisziplinär – Transfer 
Oder: Herausforderungen und Potenziale verschiedener 

Fachlichkeiten aus Sicht einer Religionssoziologin 
 

Abstract 

Der Beitrag reflektiert die inter- und transdisziplinäre Forschung aus der Perspektive einer Religionsso-
ziologin im Feld der Pastoraltheologie. Grundlage sind mehr als zehn Jahre der Zusammenarbeit am 
Zentrum für angewandte Pastoralforschung (zap) an der Ruhr-Universität Bochum. Anhand dreier 
exemplarischer „Systemirritationen“ werden zentrale Unterschiede des wissenschaftlichen Arbeitens 
zwischen Religionssoziologie und Pastoraltheologie herausgearbeitet, insbesondere hinsichtlich Er-
kenntnisintention, Nähe zum Forschungsgegenstand und akademischem Habitus. Dabei werden diver-
gierende Begriffsverständnisse, Normativitätsansprüche und Wissenschaftskulturen als wesentliche 
Spannungsfelder identifiziert. Zugleich zeigt der Beitrag, dass gerade diese Reibungen ein erhebliches 
Potenzial bergen. Interdisziplinäre Forschung kann dann zu vertieftem Erkenntnisgewinn führen, wenn 
empirische Analyse („what“) und praxisbezogene Interpretation („so what“) klar unterschieden und zu-
gleich reflektiert miteinander verschränkt werden. 

This article reflects on interdisciplinary and transdisciplinary research from the perspective of a socio-
logist of religion in the field of pastoral theology. It is based on more than ten years of collaboration at 
the Centre for Applied Pastoral Research (zap) at Ruhr University Bochum. Using three exemplary ‘sys-
temic irritations,’ it highlights key differences in scientific work between sociology of religion and pas-
toral theology, particularly with regard to cognitive intention, proximity to the research object, and 
academic habitus. Divergent understandings of concepts, normative claims, and scientific cultures are 
identified as areas of significant tension. At the same time, the article shows that it is precisely these 
frictions that harbour considerable potential. Interdisciplinary research can lead to deeper insights 
when empirical analysis (‘what’) and practice-oriented interpretation (‘so what’) are clearly distinguis-
hed and at the same time reflectively intertwined. 

 
Interdisziplinarität ist in. Förderlinien und Hochschulpolitiken versuchen Wissenschaft-
ler*innen verschiedener Disziplinen dazu zu bewegen, Gegenstände gemeinsam zu un-
tersuchen und damit bessere, validere, umfassendere oder neuartigere Erkenntnisse 
zu erzielen. Auch die Geistes- und Sozialwissenschaften bleiben hier nicht außen vor. 
Neben den Chancen steht allerdings auch die Skepsis, manchmal aufgrund unbefriedi-
gender Vorerfahrungen, dass der Aufwand den Ertrag nicht rechtfertigt, die eigene Dis-
ziplin unverstanden und verzweckt wird, und die Anschlussfähigkeit auf Referenzdis-
kurse sich damit unnötig verkompliziert.  
Dieser Beitrag beruht auf einem Impulsvortrag, den ich bei der Tagung der Arbeitsge-
meinschaft für Pastoraltheologie im September 2024 als Auftakt zu einem interdiszipli-
nären Austausch gehalten habe. Ich wähle bewusst einen persönlichen und 



272 Miriam Zimmer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 271–277 DOI: 10.17879/zpth-2025-9324 

erfahrungsbasierten Zugang. Die Erkenntnisse beanspruchen daher weder wissen-
schaftliche Evidenz noch Allgemeingültigkeit. Dennoch können sie den Austausch über 
Eigenheiten der Pastoraltheologie im Verhältnis zu anderen Fachdisziplinen anregen 
und Impulse für zukünftige inter- und transdisziplinäre Forschung liefern. 
Wie an vielen Standorten arbeiten wir am zap (Zentrum für angewandte Pastoralfor-
schung) nun seit über zehn Jahren interdisziplinär, auch eng gekoppelt mit Transdiszip-
linarität, zusammen. Das bedeutet, wir bringen Perspektiven unterschiedlicher wissen-
schaftlicher Fächer und auch von Praxisakteur:innen außerhalb der Wissenschaft 
zusammen. Wir haben erfahren, wie schwierig, teils missverständlich, teils irritierend 
das gemeinsame Forschen sein kann. An vielen unserer Projekte haben wir von Anfang 
an eng zusammengearbeitet und gemeinsam um den richtigen Ansatz, das Vorgehen, 
die Datenerhebung und Interpretation gerungen. Wir haben die gegenseitigen Erwar-
tungen an das jeweils andere Fach offen diskutiert und manchmal wechselseitig unsere 
Wissenschaftlichkeit infrage gestellt. Es war nicht selten zäh und anstrengend, dennoch 
bin ich der Überzeugung, dass die Ergebnisse in diesen Fällen immer besser waren, als 
wäre nur eine Disziplin vertreten gewesen. Wir haben viel voneinander gelernt und 
wichtige Kompetenzen erlangt.  
Einige Erkenntnisse möchte ich in diesem Beitrag teilen, sie allerdings bewusst mit ei-
nem Disclaimer versehen:  
Erstens, die Einschränkung des Kontextes: Es geht um das Verhältnis von Religionssozi-
ologie und Pastoraltheologie im deutschsprachigen Raum. In anderen Ländern ist das 
Verhältnis aus zwei Gründen ein völlig anderes. In Deutschland, Österreich und der 
Schweiz wird akademische Theologie zum Großteil an staatlichen Universitäten gelehrt 
und geforscht, während sie in vielen anderen Ländern nur an kirchlichen Hochschulen 
stattfindet. Das hat zur Folge, dass die Theologie große Freiheiten vor kirchlichen Ein-
flussnahmen genießt. Hinzu kommt seitens der Religionssoziologie, dass sich nir-
gendwo sonst Religionswissenschaft und Religionssoziologie in ihrer Entstehung so 
stark, fast antagonistisch von der Theologie abgegrenzt haben, eben genau, weil sich 
die Religionswissenschaft aus der früheren Missionswissenschaft heraus emanzipiert 
hat (vgl. Rudolf 2004, 399–403). Wir haben es also, wenn wir über die Interdisziplinari-
tät der beiden Fächer sprechen mit einer je spezifischen Genese eines wissenschaftli-
chen Habitus zu tun, die zumindest seitens der Religionssoziologie keine natürliche 
Wahlverwandtschaft zur Theologie darstellt. Zweitens möchte ich einschränkend be-
merken, dass die Differenzierung in beiden Fächern weit ist: Von „der“ Religionssozio-
logie zu sprechen, mag ebenso vermessen sein, wie von „der“ Pastoraltheologie. Die 
Ansätze, Forschungsfelder, Methoden und Fragestellungen sind vielseitig und mein 
persönlicher Blick ist, insbesondere was die Pastoraltheologie angeht, vor allem von 
meinen Erfahrungen an einem spezifischen Standort geprägt.  
Nichtsdestotrotz habe ich in zehn Jahren zap und Mitarbeit an einem pastoraltheologi-
schen Lehrstuhl einige Reibungspunkte erlebt, die ich an dieser Stelle beschreiben kann 



Interdisziplinär – transdisziplinär – Transfer   273 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9324 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 271–277 

und möchte. Hat man religionssoziologische Forschung gelernt und landet dann an ei-
nem, gerne spezifischen und nicht verallgemeinerbaren, pastoraltheologischen Lehr-
stuhl, dann ergeben sich Fremdheitserfahrungen, die sich exemplarisch aus Situationen 
der Systemirritation heraus erzählen lassen. Diese Situationen können paradigmatische 
Fachunterschiede erschließen, aber genauso eine produktive Kraft entfalten. Von drei 
solchen Systemirritationen möchte ich im Folgenden erzählen. 

Systemirritation 1: Erkenntnisintention: What? und So what? (vgl. maiLab 2020) 

Zu Beginn meiner Laufbahn am zap wurde ich mit einem Projekt betraut, dass den Titel 
hatte: „Denken und Handeln in Netzwerkdynamiken als Steuerungsmodell großer Pas-
toraler Räume“. Das Projekt war in Kooperation mit dem Erzbistum Paderborn zusam-
men konzipiert worden. Schon in meinem Bewerbungsgespräch wurde ich gefragt, wie 
ich dieses Projekt wissenschaftlich/empirisch bearbeiten würde. Ich, die im Studium 
Netzwerkanalyse und Netzwerktheorie umfassend gelernt hatte, jonglierte im Ge-
spräch mit Konzepten von Dichten, Zentralitäten, Koeffizienten, Pfaddistanzen, Clus-
tern, Multiplexitäten und so weiter. Überzeugt muss ich das Komitee wohl haben, was 
das Ganze mit Steuerung von Räumen zu tun haben sollte, wusste ich nicht. 
Im Laufe des Projektes habe ich, nach gelernter soziologischer Praxis, zunächst den For-
schungsstand zu Netzwerk und Kirche aufgearbeitet (Zimmer 2015). Dabei stellte ich 
fest, dass es zu dem Thema nicht im Sinne meines Erwartungshorizontes einen pasto-
raltheologischen Forschungsdiskurs mit fachspezifischen konzeptionellen Klärungen 
und gegenstandsbezogenen Konkretisierungen gab. Vielmehr identifizierte ich in der 
damaligen pastoraltheologischen Debatte einen eher metaphorischen und assoziativen 
Umgang mit dem Netzwerkbegriff. Man verband mit Netzwerken an sich einen Gegen-
entwurf zu herkömmlichen Sozialformen von Kirche und sämtliche Hoffnungen für 
kirchliche Entwicklungen, die man sich im Fach so sehr wünschte: Formenpluralität, de-
zentrale Organisation, Mobilität und Flexibilität, Innovation und Kreativität. Wohlwis-
send, dass man sämtliche Formen von Beziehungen netzwerkanalytisch untersuchen 
kann und zudem in der soziologischen Forschung gerne Mafia-, Terror- und Betrugs-
netzwerke als höchst funktionale Netzwerke untersucht wurden, identifizierte ich, dass 
Netzwerke in der Pastoraltheologie nicht als analytisches Konzept sozialer Beziehungen 
verstanden wurden, sondern als normativer Zielzustand (vgl. Zimmer, Sellmann & 
Hucht 2017; Weyel & Roleder 2019; Schüssler & Schweighofer 2022).1 Deutlich wurde 
für mich die Systemdifferenz in drei Punkten: 

 
1  In der Zwischenzeit sind einige weitere Studien zum Thema entstanden, die einen mehr oder 

weniger konkreten Netzwerkbegriff verwenden (vgl. Zimmer, Sellmann & Hucht 2017; Weyel & 
Roleder 2019; Schüssler & Schweighofer 2022). 



274 Miriam Zimmer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 271–277 DOI: 10.17879/zpth-2025-9324 

Zunächst wurde der sehr unterschiedliche Umgang mit Begriffen deutlich: Mit empi-
risch-soziologischer Brille möchte man Konzepte möglichst konkret beschrieben, kate-
gorial abgrenzbar und empirisch operationalisierbar wissen. In der soziologischen Pra-
xis und entsprechenden Handbüchern wird genau dies versucht. Ist ein Begriff zu diffus 
oder vom allgemeinen Diskurs zu aufgeladen, wird ein neuer gefunden, der genauer 
beschreibt, was genau gemeint ist. In der Pastoraltheologie ist meiner Erfahrung nach 
bei allen Konzepten, versucht man sie empirisch zu greifen und zu operationalisieren, 
so viel mitgemeint und die Definition von so viel kirchenpolitischer Positionierung mit-
bestimmt, dass eine interdisziplinäre Verständigung schwerfällt. Das beginnt schon 
beim Konzept der Pastoral, aber gilt auch für Netzwerk, Gemeinde oder Kirche. Nicht 
selten kam es vor, dass wir Sozialwissenschaftler*innen Ideen und Konzepte konkret 
operationalisieren wollten, um sie empirisch erfassen zu können, und uns dann erklärt 
wurde, dass das so einfach ja nicht gehe und doch so viel mehr Bedeutung im Begriff 
stecke.2 
Damit einher geht ein zweiter Aspekt, und der ist wahrscheinlich der essenzielle in un-
serer Auseinandersetzung: die Normativität und (Be-)Wertung. Die Religionssoziologie 
arbeitet sich seit ihren Anfängen, namentlich Max Weber, am Anspruch der Wertur-
teilsfreiheit, im Sinne eines methodologischen Agnostizismus (vgl. Schnabel & Hönes 
2024) ab, reflektiert die Subjektivität der Forschenden und versucht diesen Anspruch 
methodologisch, durch die Herstellung intersubjektiver Nachvollziehbarkeit, und dis-
kursiv, durch die Darstellung von These und Gegenthese, zu gewährleisten sowie eine 
Trennung von Empirie und Interpretation herzustellen. Die Pastoraltheologie dagegen 
scheint in vielen Arbeiten eher damit beschäftigt, das zuvor für gut Befundene zu argu-
mentieren. Die Auswahl eines Forschungsthemas, die Methode und Art der Durchfüh-
rung waren im referierten Projekt eben nicht vom Anspruch einer zumindest versuch-
ten Objektivität geleitet, sondern der positiv empfundene Netzwerkbegriff wurde mit 
Bedeutungen einer optimistischen Idee von Kirche angereichert, um dann zu untersu-
chen, wie es gehen kann. 
Das oben genannte Beispiel zeigt zudem, dass das zentrale Anliegen der zwei Diszipli-
nen sich doch deutlich zu unterscheiden scheint. Geht es in der Soziologie, selbst in der 
angewandten Soziologie doch immer zuerst, zuvorderst und meist ausschließlich um 
die Frage, wie soziale Zusammenhänge, Systeme, Prozesse oder Strukturen zu erklären 
sind. Also darum, zu verstehen, was passiert. Die bekannte Wissenschaftsjournalistin 
Mai Thi Nguyen Kim nennt es das „What“. Im berichteten Projekt entstand für mich der 
Eindruck, dass es für die Pastoraltheologie weniger um das „what“ als mehr um das „so 
what?“ geht. Es geht darum, wie ein bestimmtes Konzept, das aus der Umwelt der Fach-
disziplin aufgegriffen wurde, eingesetzt werden kann. Eine genaue Untersuchung und 

 
2  Eine ähnliche Debatte ließ sich auch öffentlich geführt um die Operationalisierung von Religiosität 

in der Kirchenmitgliedschaftsuntersuchng (KMU VI) beobachten.  



Interdisziplinär – transdisziplinär – Transfer   275 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9324 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 271–277 

konzeptionelle Verortung des Gegenstandes stehen zweitrangig hinter dem Anspruch, 
damit die Realität beeinflussend umgestalten zu wollen. 

Systemirritation 2: Nähe und Distanz zum Gegenstand 

Eine zweite Erfahrung meinerseits verdeutlicht eine weitere Irritation. Im Jahr 2021 
führten wir eine Umfrage unter den neugeweihten Priestern der vergangenen zehn 
Jahre durch (vgl. Sellmann & Katsuba 2024). Wir haben dafür nach den Regeln der em-
pirischen Sozialforschung einen umfangreichen Fragebogen zu deren Motivationslagen 
erstellt, der natürlich auch sozio-demografische und Einstellungsfragen enthielt und 
sich im Zuge der Vergleichbarkeit auch Items ähnlicher Erhebungsinstrumente be-
diente. In der Besprechung des Fragebogens wurden wir bei mehreren Itemvorschlä-
gen, wie z. B. der Rollenerwartungen an Mann und Frau und der eigenen Sexualität mit 
der Kritik konfrontiert, dass diese Fragen anmaßend seien und die Priester diese als 
Unterstellung empfinden könnten. Wohl gemerkt, es waren alles Fragen, die so in an-
deren Bevölkerungsumfragen bereits erprobt und gestellt wurden, deren Antwortopti-
onen in alle Richtungen offen zu beantworten waren. 
Was sich in diesem Beispiel zeigt, ist die für Soziolog*innen ungewöhnliche Nähe (und 
Distanz) zum und Sensibilität für den Forschungsgegenstand. Pastoraltheolog*innen 
sind zumeist kirchlich sozialisiert und engagiert, und ja, ihrem Gegenstand eng verbun-
den. Religionssoziolog*innen sind von dieser Nähe zumindest überrascht. Erkenntnis-
theoretisch sind wir es gewohnt, den Blick der Fremdheit zu praktizieren, diesen zumin-
dest zu versuchen herzustellen, außerdem kritisieren und problematisieren wir das 
„going-native“ als Verlust von Distanz und Objektivität in der empirischen Forschung. 
Diese Nähe im Forschungsalltag birgt Vor- und Nachteile. So habe ich zum einen erlebt, 
dass durch die äußerst gute Feldkenntnis und das Vertrauen im Feld, Feldzugang und 
Erhebung leichter und überraschungsärmer von der Hand gingen. Zum anderen aber 
auch, dass wir aus Rücksicht wichtige Daten nicht erheben konnten und am Ende wich-
tige Fragen von Studien weiter offenblieben. 

Systemirritation 3: Akademischer Habitus 

Schließlich unterscheidet sich die Arbeit als Religionssoziologin an einem Pastoraltheo-
logischen Lehrstuhl im akademischen Habitus deutlich von der in der Soziologie. Das 
fängt bei der Sprache an. So ist es im Soziologiestudium unumgänglich sich mit eng-
lischsprachiger und damit internationaler Forschungsliteratur auseinanderzusetzen. Es 
wird von Beginn an deutlich gemacht, dass Englisch die relevante Forschungssprache 
ist. In den späteren Wissenschaftskarrieren gehören internationale Vernetzung, Aus-
tausch auf Konferenzen und Forschungsaufenthalte zur wissenschaftlichen Karriereer-
wartung. 



276 Miriam Zimmer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 271–277 DOI: 10.17879/zpth-2025-9324 

Es verwundert mich, dass die Internationalisierung der Forschungspraxis in der Pasto-
raltheologie in vielen Bereichen (noch) keinen Einzug gehalten zu haben scheint. Wei-
terhin überrascht, dass die Veröffentlichung in wissenschaftlichen Zeitschriften im Dou-
ble-blind-peer-review-Verfahren, mittlerweile der Goldstandard der Soziologie, dort 
bislang nahezu unbekannt ist und nicht praktiziert wird. Im Kleinen zeigt sich das auch 
in der Praxis der Fußnotensetzung und die Darstellung der eigenen wissenschaftlichen 
Qualität über möglichst seitenstarke Promotions- und Habilitationspublikationen, die 
eher an vergangene Zeiten der soziologisch-akademischen Tradition erinnern. Das An-
liegen wissenschaftliche Konsense bzw. verallgemeinerbaren Erkenntnissen auf Grund-
lage eines gemeinsamen Diskursstandes zu produzieren, scheint mir in der Pastoralthe-
ologie nicht im Vordergrund zu stehen. 

Risiko und Potenziale interdisziplinärer Forschung 

Die Gefahr dieser Irritationen ist, diese in Unverständnis und gegenseitiger Entwertung 
münden zu lassen oder das jeweils andere Fach zu verobjektivieren. Die Pastoraltheo-
logie nutzt die Soziologie teilweise als Hilfswissenschaft, ohne die Konzepte und Frage-
stellungen vollständig zu ergründen und die Soziologie tut dies ihrerseits. 
Eine weitere Gefahr besteht in der sehr selektiven gegenseitigen Wahrnehmung. Und 
ein Stück weit ist sicher auch dieser Beitrag ein Exempel dafür. So fällt mir immer wieder 
auf, dass in der Pastoraltheologie genau die religionssoziologischen Theorien und Me-
thoden rezipiert werden, die religionsoptimistische Motive unterstützen, zuvorderst 
wohl die religiöse Individualisierungstheorie, ungeachtet ihrer vielleicht dünnen empi-
rischen Evidenz. 
Vielmehr allerdings verbindet die interdisziplinäre Zusammenarbeit ihre Potenziale in 
der Nutzung des Gemeinsamen und des Dazwischen.  
Ich habe erlebt, dass die wissenschaftliche Erkenntnis deutlich an Tiefe gewinnt, wenn 
Expert*innen beider Disziplinen das Dazwischen offen ausdiskutieren und gegenseitig 
ihre jeweiligen fachspezifischen Selbstverständlichkeiten herausfordern und ausloten. 
Wir haben gelernt, wie wir sehr präzise empirische Studien mit praxisrelevanten Ergeb-
nisinterpretationen verbinden können, indem wir die Verfahrensschritte des „what“ 
und „so what“ trennen und zugleich in engem Austausch miteinander sind. Dann kann 
es gelingen, und das war schon immer unser Ziel, dass der multiperspektivische Zugang 
zum Objekt unserer Forschung zum Erkenntnisgewinn in beiden Fächern beiträgt. 
 
 
 
  



Interdisziplinär – transdisziplinär – Transfer   277 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9324 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 271–277 

Literaturverzeichnis 

maiLab (Mai Thi Nguyen-Kim) (2020). Virologen-Vergleich. Abrufbar unter https://www.you-
tube.com/watch?v=u439pm8uYSk [5.12.2025]. 

Rudolf, Kurt (2004). Religionswissenschaft. I. Geschichte. In: Religion in Geschichte und Gegenwart, 
Band 4. Tübingen: Mohr Siebeck, 399–403. 

Schnabel, Anette & Hönes, Lisa (2024). Religion als dynamisches Feld. Zwischen „immer noch“ und 
„schon wieder“. In: Anette Schnabel, Heidemarie Winkel, Kornelia Sammet & Alexander Yendell 
(Hg.), Religionsanalyse und Theorieentwicklung. Wiesbaden: Springer, 4ff. 

Sellmann, Matthias & Katsuba, Nikita (2024). Wer wird Priester. Ergebnisse einer Studie zur Soziode-
mographie und Motivation der Priesterkandidaten in Deutschland (im Auftrag der DBK). Würzburg: 
Echter. 

Schüssler, Michael & Schweighofer, Teresa (2022). Kirche als Netzwerk pastoraler Orte und Ereignisse. 
Ostfildern: Grünewald. 

Weyel, Birgit & Roleder, Felix (2019). Vernetzte Kirchengemeinde. Analysen zur Netzwerkerhebung 
der V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der EKD. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt. 

Zimmer, Miriam, Sellmann, Matthias & Hucht, Barbara (2017). Netzwerke in pastoralen Räumen. Wis-
senschaftliche Analysen – Fallstudien – Praktische Relevanz. Würzburg: Echter. 

Zimmer, Miriam (2015). Soziale Netzwerke und katholische Pastoraltheologie. Eine Diskursanalyse aus 
soziologischer Perspektive) (ZAP-Workingpaper 2). Bochum: Zentrum für angewandte Pastoralfor-
schung. Abrufbar unter https://www.zap-bochum.de/wp-
content/uploads/2024/07/zap_workingpaper_2_zimmer_netzwerke.pdf [5.12.2025]. 

 

 

Dr.in Miriam Zimmer 
ɪmpækt – Institut für Evaluation und Wirkungsforschung 
Gründerin und Geschäftsführerin 
Rollbergstraße 28a 
12053 Berlin 
miriam.zimmer(at)impaekt(dot)de 

 

https://www.youtube.com/watch?v=u439pm8uYSk
https://www.youtube.com/watch?v=u439pm8uYSk
https://www.zap-bochum.de/wp-content/uploads/2024/07/zap_workingpaper_2_zimmer_netzwerke.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.zap-bochum.de/wp-content/uploads/2024/07/zap_workingpaper_2_zimmer_netzwerke.pdf?utm_source=chatgpt.com


 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 

Judith Gruber 

Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen 
Für eine Verortung von Theologie  

in der Ambiguität von Lebenspraktiken 
 

Abstract 

Der Beitrag verortet sich im Spannungsfeld von Pastoraltheologie und Systematischer Theologie vor 
dem Hintergrund eines erkenntnistheologischen turn to practice, der soziale Praktiken als loci theologici 
versteht. Aus postkolonialer Perspektive wird untersucht, was im Übergang von empirischer Rekon-
struktion zu theologischer Konstruktion geschieht. Im Dialog mit Laurel Potters & Elizabeth O’Donnell 
Gandalfos „Remembering the Reign of God“ argumentiert der Text, dass dieser Übergang häufig von 
einer „Sehnsucht nach Transzendenz“ geleitet ist, die Gott jenseits der Ambiguitäten historischer Ge-
walt verortet und damit eine koloniale Trennung von Heiligem und Profanem reproduziert. Gegen de-
duktive, soteriologisch eindeutige Entwürfe wird vorgeschlagen, Gottesrede radikal in der Ambiguität 
von Lebenspraktiken zu verankern. Die dekolonialen Praktiken der Armen in El Salvador werden als the-
ologisch relevante Zeugnisse einer „unreinen“ Erlösung gelesen, die innerhalb von Gewaltgeschichten 
geschieht. Eine solche Soteriologie untergräbt koloniale Kosmovisionen und eröffnet transformatori-
sche Perspektiven für eine praxisorientierte Theologie. 

This article situates itself between pastoral and systematic theology against the background of the epis-
temological turn to practice, which recognizes social practices as loci theologici. From a postcolonial 
perspective, it examines what happens in the movement from empirical reconstruction to theological 
construction. Engaging Laurel Potter and Elizabeth O’Donnell Gandalfo’s „Remembering the Reign of 
God“, the article argues that this movement is often guided by a “desire for transcendence” that locates 
God beyond the ambiguities of historical violence and thus reproduces a colonial separation between 
the sacred and the profane. In contrast to deductive and soteriologically unambiguous theological mo-
dels, the article proposes a radical reconfiguration of God-talk grounded in the ambiguity of lived prac-
tices. The decolonial practices of the poor in El Salvador are interpreted as theologically significant wit-
nesses to an “impure” salvation unfolding within histories of violence. Such an approach destabilizes 
colonial cosmologies and opens transformative possibilities for a theology consistently oriented toward 
practice. 

 

In diesem Beitrag möchte ich mich zwischen Pastoraltheologie und Systematische The-
ologie begeben. Dieses „Zwischen“ verschwimmt immer stärker – während Pasto-
raltheologie sich als systematische Reflexion christlicher Glaubenspraxis versteht, kann 
man auch in der Systematischen Theologie verstärkt Bemühungen wahrnehmen, so-
zial-empirisch zu arbeiten (vgl. Bauer & Schüßler 2023). Dahinter steht ein erkenntnis-
theologischer turn to practice(s), der soziale Praktiken als locus theologicus erkennt. Die 
Frage, auf die ich ‚hin-zoomen‘ möchte, ist die: Was passiert im „Zwischen“ zwischen 
empirischer Arbeit, der Rekonstruktion von sozialen Praktiken als loci theologici und 



280 Judith Gruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 

der systematisch-theologischen Reflexion? Ich werde dieser Frage mit Perspektiven 
postkolonialer Theologie im Gespräch mit einem vor kurzem veröffentlichten Buch 
nachgehen, das in mancher Hinsicht als wegweisend gelten kann und eine ‚case study‘ 
zwischen ethnografischer Forschung und theologischer Konstruktion bietet: Remem-
bering the Reign of God. The Decolonial Witness of El Salvador's Church of the Poor 
(Potter & O’Donnell 2022). Ich möchte zeigen, dass der Schritt von der empirischen Pra-
xisbeschreibung zur theologischen Reflexion oft von einer „Sehnsucht nach Transzen-
denz“ (Yountae 2018, 730) geleitet wird, die es verhindert, die Vielschichtigkeit und 
Brüchigkeit der Realität in das Gottesverständnis aufzunehmen. Stattdessen wird Gott 
im Jenseits verortet und damit eine koloniale kosmopolitische Logik fortgeschrieben. 
Die Verortung Gottes im Jenseits und die damit verbundene Trennung von sakraler und 
profaner Sphäre repräsentiert eine Logik, die Gewalt, Hierarchien und das Nicht-Ernst-
nehmen von Leid, Gerechtigkeits- und Machtfragen ermöglicht. Diese Logik existiert 
zwar schon länger, wird aber im kolonialen Kontext systematisch eingesetzt, um kolo-
niale Herrschaft zu legitimieren und soziale Ungleichheiten zu stabilisieren. Deshalb be-
zeichne ich sie hier als ‚kolonial‘: Der Begriff verweist nicht nur auf historische Kolonial-
herrschaft, sondern auf eine epistemisch-theologische Praxis, die Machtstrukturen 
stützt und fortschreibt. In diesem epistemologisch-kritischen Sinn kann ‚kolonial‘ auch 
rückblickend auf andere hegemoniale Macht- und Wissensregime angewandt werden, 
die ähnliche Mechanismen der Gewaltlegitimation und Trennung von Heiligem und 
Profanem etabliert haben. 
Vor diesem Hintergrund möchte ich fragen, was es für die Bestimmung christlicher 
Identität und den Gottesbegriff bedeutet, sie wirklich in der Ambiguität von Praxis zu 
verorten – und ich werde argumentieren, dass beides nicht jenseits von (Kolonial-)Ge-
schichte gedacht werden kann. Remembering verbindet ethnografische Arbeit mit nor-
mativ-konstruktiver Theologie, um einen Entwurf dekolonialer Theologie vorzulegen. 
Es bringt damit eine Ethnografie kirchlicher Basisgemeinden in El Salvador ins Gespräch 
mit decolonial studies und versucht auf diese Weise, die traumatische Kolonialge-
schichte El Salvadors als Heilsgeschichte neu zu lesen. Dabei legen die Autorinnen zum 
einen die Praktiken offen, mit denen „lxs probres“ (eine inklusive Schreibweise für die 
armen Menschen, die die Basisgemeinden El Salvadors bilden) widerständig und kreativ 
in einer Welt überleben, die von anhaltender kolonialer Gewalt geprägt ist, und schrei-
ben diesen Praktiken theologische Relevanz zu. Zum anderen nehmen sie die zentrale 
Einsicht dekolonialer Theorie ernst, dass theologisches Wissen bei der Etablierung ko-
lonialer Macht eine entscheidende Rolle gespielt hat. Auf diese Weise zeichnet das 
Buch ein nuanciertes Bild von den zutiefst ambivalenten politischen Auswirkungen 
christlicher Tradition: Christliche Theologien haben Argumentationsmuster geliefert, 
die Kolonialherrschaft begründen und rechtfertigen, und gleichzeitig können sie deko-
lonisierende Praktiken des „de-linking“ von Kolonialität informieren, d. h. Strategien, 
die darauf abzielen, koloniale Machtstrukturen und ihre Denkweisen zu unterbrechen 
und sich davon zu lösen.  



Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen   281 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 

Für mich ist es eine der entscheidenden Fragen für Theologie heute, ob und wie diese 
Ambiguität theologisch verstanden werden kann. Letztlich geht es um die Frage, ob Ge-
schichte in all ihrer „messiness“ als theologischer Ort voll anerkannt werden kann. Da-
bei geht es vor allem darum, auch wahrzunehmen, dass Geschichte immer auch Ge-
waltgeschichte ist, in die Theologie involviert ist. Die grundlegende Frage ist, wo und 
wie Gottesrede in dieser Gewaltgeschichte lokalisiert wird. Mit Blick auf Post-Shoah-
Theologien hat Sarah Pinnock auf Tendenzen hingewiesen, Theologie von ihrer histori-
schen Komplizenschaft mit Unterdrückungssystemen zu reinigen. Sie zeigt, dass in der 
theologischen Aufarbeitung der Shoah Täter*innentheologien in einen Bereich außer-
halb der „eigentlichen Theologie“ verwiesen werden und so versucht wird, „einen ‚mo-
ralischen [oder historischen] Kern‘ des Christentums zu finden, der unschuldig an sol-
chen Missbräuchen ist“ (Pinnock 2007, 499–523. 502). Diese Theologien gehen deduk-
tiv von einem normativen Verständnis des Christentums als dekolonial/transforma-
tiv/heilbringend aus. Wie ich im Folgenden zeigen möchte, liegt solch einem deduktiv-
theologischen Ansatz eine koloniale Logik zugrunde. Ich werde vorschlagen, dass nur 
ein radikales theologisches Ernstnehmen dieser Ambiguität christlicher Gottesrede 
diese koloniale Logik kritisch beschreibbar und eventuell transformierbar macht.  
Beim Lesen von Remembering habe ich mich in einer spürbaren Spannung zwischen 
diesen beiden Ansätzen wiedergefunden: Einerseits bietet das Buch eine nuancierte 
ethnografische Rekonstruktion der Unordnung der Welt nach dem kolonialen Trauma. 
Es zeigt anhand des Beispiels El Salvadors, dass dekoloniales De-linking nicht in klarer 
Abgrenzung von der Kolonialität stattfindet, sondern in einer Realität, die durch die ver-
nichtende Kraft der kolonialen Macht zutiefst „verkorkst“ ist (206)1. Die Autorinnen ver-
stehen diese Ambiguität als integralen Bestandteil dekolonialer Praxis und versuchen, 
sie auch zur Grundlage ihrer theologischen Praxis zu machen. Letztlich findet sie jedoch 
keinen Eingang in ihren theologischen Entwurf. Denn sie gehen dialektisch vor und ver-
stehen das Reich Gottes als „Antithese zum Imperium“ (11), das jenseits/außerhalb der 
kolonialen Machtmatrix angesiedelt ist. Es wird so zu einer ahistorischen, entkörperten 
Norm, die stillschweigend ihre Ethnografie der de-/kolonialen Kämpfe in El Salvador 
informiert und letztendlich die Komplexität der verkörperten Erfahrungen der Armen 
‚nach‘ dem kolonialen Trauma auslöscht. Ihre Erfahrungen der Ambiguitäten des 
(Über-)Lebens kommen nur insoweit zum Vorschein, als sie in eine vorgegebene theo-
logische Meistererzählung der Herrschaft Gottes als dekolonial eingepasst werden kön-
nen. 
Mit diesem theologischen Ansatz bestätigt Remembering letztlich die theopolitische 
Kosmovision der kolonialen Machtmatrix, anstatt sie zu erschüttern: Wie decolonial 
studies argumentieren, war und ist die Trennung zwischen Heiligem und Profanem eine 

 
1  Im englischen Original steht hier “screwed“ – ein umgangssprachlicher Ausdruck aus einem 

Interview, der die tiefgreifende Zerrüttung und das ausweglos erscheinende Chaos der von 
kolonialer Gewalt geprägten Realität drastisch beschreibt. 



282 Judith Gruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 

zentrale Schaltstelle in der Formierung von kolonialen Ordnungen. Sie liefert eine 
grundlegende Unterscheidung, die als Blaupause für die Kategorisierung der Welt in 
Gerettete/Verdammte, Christ*innen/Heid*innen, Kolonisator*innen/Kolonisierte 
diente (vgl. Maldonado-Torres 2008, 217). Remembering liefert keine Kritik dieser ko-
lonialen Theologie, sondern schreibt sie fort. Es stellt sich weiterhin einen reinen Raum 
des Heiligen vor, an dem diejenigen teilnehmen, die als gerettet gelten – und von dem 
umgekehrt die Verdammten ausgeschlossen sind: Das Buch zeichnet sich durch seine 
scharfe historiografische Kritik an kolonialen theologische Praktiken aus, es hebt her-
vor, dass christliche Tradition „als Waffe verwendet wurde, um indigene Völker in ko-
lonisierte Damnés zu verwandeln, die nicht einmal der Sakramente würdig waren, die 
sie als notwendig für die Erlösung annehmen mussten“ (273). Seine theologische Eth-
nografie der salvadorianischen Basisgemeinden versucht, dieses Urteil umzukehren 
und die Armen von El Salvador in diesen reinen Bereich des Heiligen einzubeziehen. 
Doch gerade indem es dieses Ziel verfolgt, erschüttert es nicht die theopolitische Tren-
nung zwischen Transzendenz und Immanenz, die der kolonialen Kosmovision zugrunde 
liegt. Stattdessen hält es an einem Raum von Erlösung fest, den es von der kolonialen 
Machtmatrix gereinigt sieht, und stützt damit ein zentrales konzeptuelles Kapital, das 
die Theologie für die Aufrechterhaltung der kolonialen Macht geboten hat: Wie Gil 
Andijar argumentiert, hat die christliche Erlösungserzählung den Gläubigen eine Folie 
geboten, sich mit/als unschuldige Opfer zu identifizieren (vgl. Andijar 2014); mit dem 
Ergebnis, dass Christ*innen dazu neigen, sich selbst fälschlicherweise als schwach zu 
erkennen und als Konsequenz keine tragfähigen Instrumente für Macht-Management 
entwickelt haben, selbst als sie einflussreiche Positionen erlangten (vgl. Luehrmann). 
Diese Unschuld mit Blick auf Macht – die in Wirklichkeit eine gewalttätige Ignoranz ist 
– ist ein zentraler Bestandteil kolonialer Hegemonie und Weißer Vorherrschaft (vgl. 
Wekker 2017). Insofern sich Remembering das Reich Gottes als einen utopischen Raum 
vorstellt, der von der kolonialen Machtmatrix gereinigt ist, ändert es nichts an dieser 
kolonialen Theologie, es stellt letztlich weiterhin keine Ressourcen zur Verfügung, um 
die Ambiguität theopolitischer Macht theologisch zu reflektieren. 
Doch ist das nicht die einzige soteriologische Vision, die in diesem reichhaltigen Buch 
zu finden ist. Unterhalb seiner theologischen Meistererzählung, die Gottes Herrschaft 
als letztendlich, eindeutig dekolonial vorstellt, finden sich komplexere Vorstellungen 
von Erlösung. Sie entstehen im Ringen der Armen um Leben inmitten des Todes, um 
Befreiung, die immer wieder scheitert, um Transformation, die durch die allgegenwär-
tige Kraft der kolonialen Macht beeinträchtigt bleibt. Wenn ihre ambivalenten Erfah-
rungen der Un/möglichkeit von Dekolonialität zum Ausgangspunkt von soteriologi-
schen Überlegungen gemacht werden, werden (wieder) Geschichten von 
Auferstehung, die durch einen Tränenschleier erkannt werden, hörbar – Geschichten 
von neuem Leben, das von den quälenden Wunden einer gewaltsamen „Vergangen-
heit“ gezeichnet ist, Geschichten von Befreiung, die sich innerhalb der kolonialen 
Machtmatrix abspielen und durch diese bedingt sind. Wenn diese dekolonialen 



Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen   283 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 

Praktiken als Zeichen und Instrument des Heils in ihrer ganzen Ambiguität theologisch 
zur Kenntnis genommen werden, können sie zu Ressourcen für die Entwicklung einer 
Soteriologie werden, die Heil nicht als einen „außergewöhnlichen“ Zustand jenseits der 
Geschichte, sondern als „gewöhnliche“ Ereignisse der Unterbrechung innerhalb der Ge-
schichte begreift. Mit anderen Worten: Indem diese Praktiken Erlösung als abhängig 
von der Welt, die sie transformiert, ins Bild bringen, können sie zu Ressourcen für die 
Entwicklung einer Soteriologie werden, die die Binarität von sakral und profan auf-
bricht, und damit den Kern der kolonialen Kosmovision erschüttert. 
Das heißt zusammengefasst: „Nach“ der Kolonialgeschichte muss theologisch mit der 
Tatsache gerechnet werden, dass theologische Vorstellungen in Gewaltgeschichten 
verwickelt bleiben, selbst wenn sie befreiend sein wollen. Wenn – kritisch-deskriptiv – 
die tiefen kolonialen Verstrickungen von theologischem Wissen erkannt werden und – 
theologisch normativ-konstruktiv – dennoch am transformativen Potenzial theologi-
scher Praxis festhalten werden soll, müssen theologische Begriffe von Gottes Heilshan-
deln in der Welt rekonfiguriert werden. Nachdem dekoloniale Theologien aufgezeigt 
haben, dass eindeutige Erlösungsbegriffe die Grundlage der kolonialen Machtmatrix 
bilden, muss die Unreinheit der Erlösung, wie sie von „lxs pobres“ bezeugt wird, zu ei-
ner konstitutiven Dimension einer Soteriologie werden, die dekolonisierende Wirkun-
gen haben kann. Eine Theologie, die transformativ wirksam sein möchte, muss soterio-
logische Eindeutigkeit gegen eine Theologie eintauschen, die ihre Unschuld verloren 
hat, d. h. eine Theologie, die darauf verzichtet, für sich selbst einen reinen Raum jenseits 
der Macht zu schaffen: (nur) wenn sie bereit ist, die Unterscheidung zwischen heilig 
und profan zu untergraben, kann Theologie transformative Wirkungen haben.  
Ich kehre in einem Satz zu meiner Ausgangsfrage zurück: für eine Theologie, die zwi-
schen empirischer Forschung und (systematisch-)theologischer Reflexion/Konstruktion 
operiert, ergibt sich damit die Herausforderung, die Unordnung der Wirklichkeit auch 
tatsächlich in ihre Gottesbegriffe einzuführen. Erst wenn sie ihrer Sehnsucht nach 
Transzendenz radikal widersagt, kann sie ihren Turn zur Praxis theologisch konsequent 
vollziehen. Vielleicht ist das größte Geschenk der Armen von El Salvador an die Kirche 
nicht eine eindeutige Darstellung von Dekolonialität/Befreiung/Erlösung, die sich allzu 
nahtlos in koloniale Vorstellungen von einer heiligen Utopie für diejenigen einfügt, die 
sich als unschuldig an den Ambiguitäten der Macht betrachten, sondern ein Zeugnis für 
die unhintergehbaren Realitäten der Erlösung in einer Welt, die zutiefst von Gewaltge-
schichten geprägt ist. 

 

  



284 Judith Gruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 

Literaturverzeichnis 

Anidjar, Gil (2014). Blood: A Critique of Christianity. Religion, Culture, and Public Life Series, New York: 
Columbia University Press.  

Bauer, Christian & Schüßler, Michael (2023). Practical turn der Systematischen Theologie?: kon-
zilstheologische Erkundungen und praxistheoretische Beobachtungen. In: THQ 203, 342–357.  

Luehrmann, Sonja: Review of Gil Andijar, Blood. A Critique of Christianity. In: New Directions in the 
Anthropology of Christianity, abrufbar unter https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-cri-
tique-christianity-book-review [13.7.2025].  

Maldonado-Torres, Nelson (2008). Religion, Conquête et Race Dans La Fondation Du Monde Mo-
derne/Colonial. In: Mohamed Mestiri, Ramón Grosfoguel & El Yamine Soum (Hg.), Islamophobie 
Dans Le Monde Moderne, Paris: IIIT. 

Pinnock, Sarah K. (2007). Atrocity and Ambiguity: Recent Developments in Christian Holocaust Re-
sponses. In: Journal of the American Academy of Religion 75, 499–523.  

Potter, Laurel & O’Donnell Gandalfo, Elizabeth (2022). Remembering the Reign of God. The Decolonial 
Witness of El Salvador's Church of the Poor, Lanham: Lexington Books.  

Wekker, Gloria (2017). White Innocence: Paradoxes of colonialism and race, Durham, London: Duke 
University Press.  

Yountae, An (2018). Postcolonial/Decolonial Theology. In: Christopher D. Rodkey & Jordan E. Miller 
(Hg.), The Palgrave Handbook of Radical Theology, Cham: Palgrave Macmillan. 

 
 
Assoc. Prof. Dr. Judith Gruber 
Research Unit Systematic Theology and Study of Religions Faculty of Theology and Religious Studies, 
KU Leuven; Belgium Coordinator - Centre for Liberation Theologies Project Leader – FWO Project „Dis-
senting Church“ 
Sint-Michielsstraat 4 - Box 3101 
B-3000 Leuven 
judith.gruber(at)kuleuven(dot)be 
 

https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-critique-christianity-book-review
https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-critique-christianity-book-review
mailto:judith.gruber@kuleuven.be


  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9326 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 285–290 

Michael Schüßler 

Impure Theology 
Kommentar zu Judith Gruber  

 
Judith Gruber verortet ihren Beitrag im Dazwischen von Pastoraltheologie und Syste-
matischer Theologie. Die beiden eigenständigen Disziplinen haben sich in den letzten 
Jahrzehnten teilweise in Richtung eines Practice Turn angenähert, „der soziale Prakti-
ken als locus theologicus erkennt“ (Gruber 2025, 279). Gruber plädiert als Systemati-
sche Theologin für eine Verortung von Theologie in den Ambiguitäten des Lebens. Sie 
bezieht sich dabei konkret auf die Studie „Re-membering the Reign of God“ über die 
Basisgemeinden in El Salvador, deren Autor*innen einen ethnografischen Praxisbezug 
und eine dekoloniale Diskursperspektive verfolgen. Das Buch analysiert die negativen 
Auswirkungen des (katholischen) Christentums während der Kolonialherrschaft und zu-
gleich dessen widerständig-dekoloniales Potenzial in den Basisgemeinden. Dieser Be-
fund bekommt eine paradigmatische Bedeutung, wenn Gruber schreibt: „Für mich ist 
es eine der entscheidenden Fragen für Theologie heute, ob und wie diese Ambiguität 
theologisch verstanden werden kann“ (Gruber 2025, 281). Dabei lenkt sie den Blick 
auch auf methodologische Fragen. Denn das oft Irritierende von Ambiguitäten kann 
methodisch überdeckt und unsichtbar gemacht werden, und zwar sowohl bei der em-
pirisch-theologischen Rekonstruktion von Erfahrungen als auch beim theologischen 
Versuch „die Vielschichtigkeit und Brüchigkeit der Realität in das Gottesverständnis auf-
zunehmen“ (Gruber 2025, 280) – oder eben genau das zu verhindern. In ihrem Beitrag 
analysiert Judith Gruber am genannten Beispiel ein paar sehr grundsätzliche Theo-
rieprobleme, wenn Empirie und Theologie machtkritisch zueinander ins Verhältnis ge-
setzt werden. Diese werde ich jeweils ansprechen und in ihrer Relevanz für das pasto-
raltheologische Weiterdenken aufgreifen.  
1. Ein erster Problemzusammenhang zeigt sich, wenn die gewaltvolle Erfahrungswirk-
lichkeit des Christentums zwar in ihrer ganzen Ambiguität empirisch analysiert wird, die 
anschließenden theologischen Reflexionen aber weiterhin (zu) idealistische Diskurse 
entwerfen. Die El-Salvador-Studie folgt einer dialektischen Methode und setzt dem ko-
lonialen Imperium das Reich Gottes als Antithese entgegen. Das Reich Gottes wird zu 
einer idealen, fast ahistorisch reinen Norm, nach dessen Muster auch die Erfahrungen 
in den Basisgemeinden empirisch modelliert werden. In der Pastoraltheologie findet 
sich ein ähnlicher Diskurs etwa im Lehrbuch zur Praktischen Theologie von Urs Eigen-
mann (vgl. Eigenmann 2010). Grundsätzlich halte ich Eigenmanns Einführung für einen 
großartigen und wirklich kritischen Überblick, gerade was die nachkonziliare Diskussion 
angeht. Allerdings folgt er der besagten dialektischen Methodik, etwa von Gottesdienst 
vs. Götzendienst oder Reich Gottes vs. Anti-Reich als binäre Kriteriologie. Die Ambigui-
täten auch widerständiger Praxis kommen dabei, in Grubers Formulierung, „nur 



286 Michael Schüßler 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 285–290 DOI: 10.17879/zpth-2025-9326 

insoweit zum Vorschein, als sie in eine vorgegebene theologische Meistererzählung der 
Herrschaft Gottes als dekolonial [oder als befreiend, M.S.] eingepasst werden können“ 
(Gruber 2025, 281). Teile deutschsprachiger Pastoraltheologie haben hier von den post-
kolonialen Theorien, nicht zuletzt vermittelt durch Judith Grubers Arbeiten, eine grö-
ßere Machtsensibilität auch im Blick auf die eigenen Optionen gelernt. Ute Leimgruber 
schreibt in ihrer Regensburger Antrittsvorlesung (selbst)kritisch zum eigenen Fach: 
„Menschen werden trotz aller guten Absichten unsichtbar gemacht. […] Eine allzu naive 
Rede von einem diakonischen Einsatz für die Armen erzeugt bei mir ein gewisses Un-
behagen, denn die ‚Hidden patterns‘ der ungerechten Machtförmigkeit liegen im Dis-
kurs selbst“ (Leimgruber 2020, 217). Die theologische Aufarbeitung von Missbrauch 
und Gewalt durch kirchliche Amtsträger führt allmählich zu einer Verlagerung der Auf-
merksamkeit. Die Bedeutung von theologischen Konzepten, von Glaubensbegriffen 
oder sakralen Handlungen liegt nicht nur in rationalen Begründungen oder in ethisch 
sinnvollen Absichten, sondern in ihrer praktisch situierten Vollzugsqualität für alle Be-
teiligten (vgl. Schüßler 2025).  
2. Damit verbunden ist ein zweiter Problemzusammenhang. Gruber spricht mit An Y-
ountae von einer theologischen „Sehnsucht nach Transzendenz“, die einen moralisch 
reinen oder allein befreienden Kern des christlichen Glaubens konstruiert. „Diese The-
ologien gehen deduktiv von einem normativen Verständnis des Christentums als deko-
lonial/transformativ/heilbringend aus“ (Gruber 2025, 281). Das aber verlängert jene bi-
nären Logiken, in denen alle Ambiguitäten und unsauberen Zwischenbereiche 
vereindeutigt und damit unsichtbar gemacht werden. Gruber beschreibt das für die El-
Salvador-Studie. Auch die Armen sollen jetzt in das Reich des Befreienden einbezogen 
werden, aber die Idee eines erlösten Raums jenseits faktischer Kolonialität bleibt be-
stehen. „Insofern sich Remembering das Reich Gottes als einen utopischen Raum vor-
stellt, der von der kolonialen Machtmatrix gereinigt ist, ändert es nichts an dieser kolo-
nialen Theologie, es stellt letztlich weiterhin keine Ressourcen zur Verfügung, um die 
Ambiguität theopolitischer Macht theologisch zu reflektieren“ (Gruber 2025, 282). 
Denn es ist gerade die Eindeutigkeit der Erlösung (wir als Kirche bringen anderen Gott, 
Christus und die Befreiung), die als koloniales Programm Menschen und Kulturen aus-
sortiert oder in die umerziehende Missionierung einsortiert (hat). Diese machtkritische 
Lektion dekolonialer Theologie bis in die Tiefengrammatik systematisch-theologischer 
Reflexion hinein ist pastoraltheologisch von großer Bedeutung. Ich denke an die vielen 
Anstrengungen zur Kirchenentwicklung. Vieles ist von der Überzeugung getragen, die 
eigene christliche Botschaft sei unendlich wertvoll, wichtig und für die Gesellschaft und 
die Menschen notwendig. Es gab vielleicht ein paar Verirrungen, aber „die Botschaft“ 
stimmt. Sie müsse nur besser vermittelt werden, lebensnäher, religiös intensiver, be-
freiender. Der US-amerikanische Praktische Theologe Tom Beaudion hat das in 
kritischer Absicht einmal so beschrieben: „Whatever is going wrong in the Church must, 
it is thought, be an aberration from an otherwise pure Christian essence – an essence 
to be defended through a particular model of interpretation” (Beaudoin 2013, ähnlich 



Impure Theology. Kommentar zu Judith Gruber   287 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9326 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 285–290 

Afdal 2022, 87). Dass dabei zugleich ein subtiles Differenzmuster christlicher Überle-
genheit reproduziert wird, ist selten im Blick. Und wie das mit der Kolonialität des west-
lichen Christentums verflochten ist, das wäre überhaupt erst noch intensiver herauszu-
arbeiten (vgl. Straub 2025).  
3. Der dritte Problemzusammenhang besteht in der Frage, ob und wie den verflochte-
nen und häufig unreinen Erfahrungswirklichkeiten in der Theologie überhaupt entspre-
chender Raum gegeben werden kann. „Unterhalb seiner theologischen Meistererzäh-
lung, die Gottes Herrschaft als letztendlich, eindeutig dekolonial vorstellt, finden sich 
komplexere Vorstellungen von Erlösung“, so Judith Gruber über die El-Salvador-Studie 
(Gruber 2025, 282). Diese „entstehen im Ringen der Armen um Leben inmitten des To-
des, um Befreiung, die immer wieder scheitert, um Transformation, die durch die allge-
genwärtige Kraft der kolonialen Macht beeinträchtigt bleibt“ (Gruber 2025, 282). Was 
sich abzeichnet wäre eine Theologie, „die Heil nicht als einen ‚außergewöhnlichen‘ Zu-
stand jenseits der Geschichte, sondern als ‚gewöhnliche‘ Ereignisse der Unterbrechung 
innerhalb der Geschichte begreift“ (Gruber 2025, 283). Komplexere Vorstellungen von 
Erlösung, die hat in der deutschsprachigen Pastoraltheologie etwa Jan Loffeld unter-
sucht (Loffeld 2020). Dabei geht es vor allem um den religiösen Glauben an einen be-
freienden personalen Gott, wie er kirchlich verkündet wird, und dessen zunehmende 
Irrelevanz im säkularen Zeitalter (Loffeld 2024). Mit Judith Grubers dekolonialer Theo-
logie werden hier noch weitergehende Analysen plausibel. Womöglich verliert gerade 
die Meistererzählung eines primär männlichen, Weißen, religiös codierten und kirchlich 
verwalteten Gottes an Bedeutung. Die auch im Umfeld der KMU 6 gerade wieder aktu-
elle Leitdifferenz von religiös und säkular wird in Grubers Text jedenfalls als „eine zent-
rale Schaltstelle in der Formierung von kolonialen Ordnungen“ (Gruber 2025, 281) be-
schrieben. Im Säkularisierungsdiskurs sind mit dem Fehlen des (kirchlich-religiösen) 
Gottes als theologische Konsequenz meist auch Heil und Erlösung gefährdet. In Grubers 
dekolonialer Perspektive aber ist genau das nicht der Fall. Die Ambivalenzen des Lebens 
selbst könnten „zu Ressourcen für die Entwicklung einer Soteriologie werden, die die 
Binarität von sakral und profan aufbricht, und damit den Kern der kolonialen Kosmovi-
sion erschüttert“ (Gruber 2025, 283). Dekoloniale Theologie wird so aus dem Biotop 
interkultureller Spezialinteressen am „Globalen Süden“ ausgewildert in die Breite pas-
toraltheologischer Diskussionen und religiös unspektakulärer Alltagsvollzüge (vgl. Pla-
tow 2024).  
4. Eine vierte und mehr implizite Problembeschreibung lässt sich aus praktisch-theolo-
gischer Sicht noch ergänzen. Sie nimmt die methodischen Fragen auf zwischen empi-
risch arbeitender Praktischer Theologie und systematisch-theologischem Denken. 
Wurde bei Gruber vor allem die theologische Verarbeitung empirischer Erkenntnisse 
problematisiert, so möchte ich zum Schluss noch den Blick auf die Funktion des empiri-
schen Forschens selbst legen. Bekanntlich ist empirische Sozialforschung eine sehr vo-
raussetzungsreiche und komplexe Angelegenheit, die mit den „positivistischen Kli-
schees“ (Hirschauer 2008, 184) eines „methodisch sauberen Arbeitens“ hin zu 



288 Michael Schüßler 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 285–290 DOI: 10.17879/zpth-2025-9326 

„objektiven Ergebnissen“ nicht wirklich gut beschrieben ist. Jedes empirische For-
schungsprojekt ist theoriegetränkt, jede wissenschaftliche Empirie ist methodisch kon-
struierte Erfahrung und nicht diese selbst. Das gilt für quantitative wie für qualitative 
Forschungsmethoden. Judith Gruber weist auf einen wichtigen Punkt hin, wenn sie bei 
den Autor*innen der El-Salvador-Studie beobachtet, dass ein idealistisches Reich-Got-
tes-Konzept „stillschweigend ihre Ethnografie der de-/kolonialen Kämpfe in El Salvador 
informiert und letztendlich die Komplexität der verkörperten Erfahrungen der Armen 
‚nach‘ dem kolonialen Trauma auslöscht“ (Gruber 2025, 281). Vom Thema über die For-
schungsfrage bis zu den vielen Detailentscheidungen im Forschungsprozess sind Vor-
annahmen und Präferenzen im Spiel, in denen auch theologische Konzepte zum Aus-
druck kommen. Dabei werden bestimmte Erfahrungen erschlossen und zugleich 
andere verdeckt. Hier ist einiges in Bewegung. Neben einer breiten religionsbezogenen 
Forschung gibt es in der internationalen Pastoraltheologie auch immer mehr ethnogra-
fische Arbeiten, die sich Aspekten der eigenen religiösen Community widmen (Wigg-
Stevenson 2014). Dabei verliert der Ansatz eines „methodischen Atheismus in der The-
ologie“ (Dinter, Heimbock & Söderblom 2007, 47–51) an Boden zugunsten eines „Spiri-
tual Turn“ (Watkins 2022). Die Praxis dieser mehr charismatischen Praxisforschung wird 
vor allem als kirchliche und spirituelle Praxis verstanden, in der etwa das persönliche 
Gebet als konstitutiver Teil qualitativer Forschung empfohlen wird (Ward 2017, 166) 
oder zumindest „the development of patterns of communal prayer and spiritual prac-
tice, which become integral parts of our research methods and writings“ (Watkins 2022, 
24). Die Reflexion der eigenen theoretischen wie impliziten Vorannahmen gehört je-
denfalls zu den Gütekriterien qualitativer Sozialforschung, auch in der Theologie. Teresa 
Schweighofer arbeitet gerade an einer Meta-Reflexion zum Einsatz qualitativer Sozial-
forschung in der Theologie, die das Feld zwischen methodischem Atheismus und einem 
„Spiritual Turn“ kritisch vermessen wird.  
In den Sozialwissenschaften kommt es mittlerweile auch zu Annäherungen zwischen 
empirischen und theoretischen Fachverständnissen. Stefan Hirschauer schlägt in dem 
einschlägigen Sammelband zur „Theoretischen Empirie“ eine Verabschiedung positivis-
tischer Klischees vor: „Theorien sind keine freien Erfindungen des Geistes, sondern er-
fahrungsgebundene Sprachspiele. Empirische Phänomene sind kein solider Boden der 
Erkenntnis, sondern ein eigensinniges Gegenüber soziologischer Diskurse, aus dem in 
der Regel die phantasievolleren Einfälle resultieren. Und Methoden sind … keine Gou-
vernante theoretischer Phantasien, es sind gegenstandsrelative Formen zur Sicherung 
des Innovationspotenzials primärer Sinnstrukturen“ (Hirschauer 2008, 184).  
Diese Verabschiedung binärer Klischees bietet eine Erklärungsfolie für die Annäherung 
und das hier exemplarisch weitergeführte Dazwischen von Systematischer Theologie 
und Pastoraltheologie. Systematische Theologien sind kein harmloser Überbau, son-
dern erfahrungsgebundene Sprachspiele mit praktischen Wirkungen. Praktische Theo-
logien bieten keinen soliden Boden empirisch-objektiver Erkenntnisse, sondern erfor-
schen die Ambiguitäten des Lebens und deren teils fantasievolle Einfälle. Empirische 



Impure Theology. Kommentar zu Judith Gruber   289 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9326 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 285–290 

Forschungsmethoden sind deshalb weniger eine Gouvernante der Dogmatik als eine 
theologiegenerative Ressource situierten Wissens (Schüßler 2025) und deshalb im Ide-
alfall eine „Impure Theology“ (Afdal 2022).  
 

Literaturverzeichnis 

Afdal, Geir (2022). From empirical to impure theology – Practice as a strong programme, in: Helboe 
Johansen & Ulla Schmidt (Hg.), Practice, Practice Theory and Theology. Scandinavian and German 
Perspectives. Berlin: De Gruyter, 75–94.  

Beaudoin, Tom (2013). ”Curated Free-Fall: Ignatius of Loyola”. In: Catherine Wolff (Hg.), Not Less Than 
Everything: Catholic Writers on Heroes of Conscience, from Joan of Arc to Oscar Romero. New 
York: HarperCollins, 13–26.  

Dinter, Astrid, Heimbrock, Hans-Günter & Söderblom, Kerstin (2007). Einführung in die Empirische 
Theologie. Gelebte Religion erforschen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.   

Eigenmann, Urs (2010). Kirche in der Welt dieser Zeit. Praktische Theologie (Studiengang Theologie, 
Bd. X). Zürich: Theologischer Verlag TVZ.   

Gruber, Judith (2025). Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen. Für eine Verortung von Theolo-
gie in der Ambiguität von Lebenspraktiken. In: Zeitschrift für Pastoraltheologie, 45 (2), 279–284.  

Loffeld, Jan (2020). Der nicht notwendige Gott. Die Erlösungsdimension als Krise und Kairos des Chri-
stentums inmitten seines säkularen Relevanzverlustes. Würzburg: Echter.  

Loffeld, Jan (2024). Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiösen Indifferenz. 
Freiburg: Herder.  

Kalthoff, Herbert, Hirschauer, Stefan & Lindemann, Gesa (2008). Theoretische Empirie. Zur Relevanz 
qualitativer Forschung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.  

Leimgruber, Ute (2020). „Hidden Patterns“ – Überlegungen zu einer machtsensiblen Pastoraltheolo-
gie. In: ET-Studies 11/2, 207–224.  

Platow, Birte (2024). Theolo:KI – Über den Reformdruck auf die Theologie am Beispiel theologischer 
Forschung zu Künstlicher Intelligenz. In: feinschwarz-science vom 2.11.2024, DOI: 
http://dx.doi.org/10.15496/publikation-99793.  

Schüßler, Michael (2025). Theologie als situiertes Wissen. Eine praxistheologische Orientierung. In: 
feinschwarz-science vom 7.6.2025, DOI: http://dx.doi.org/10.15496/publikation-107144.  

Straub, Dara (2025). Contextualisation and/or Spiritualisation? An analysis of strategies and power dy-
namics within a “European Theology” (unpublished Doctoral Thesis, Leuven & Tübingen).  

Ward, Pete (2017). Introducing Practical Theology. Misson, Ministry, and the Life of the Church. Grand 
Rapids: Baker Academic.   

http://dx.doi.org/10.15496/publikation-99793
http://dx.doi.org/10.15496/publikation-107144


290 Michael Schüßler 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 285–290 DOI: 10.17879/zpth-2025-9326 

Watkins, Clare (2022). Qualitative Research in Theology: A Spiritual Turn? In: Pete Ward & Knut Tveite-
reid (Hg.), The Wiley Blackwell Compendium of Theology and Qualitative Research. Hoboken: Wi-
ley-Blackwell, 16–25.  

Wigg-Stevenson, Natalie (2014). Ethnographic Theology: An Inquiry into the Production of Theological 
Knowledge. New York: Palgrave Macmillan.  

 
 

Prof. Dr. Michael Schüßler 
Katholisch-Theologische Fakultät der Universität Tübingen 
Praktische Theologie 
Liebermeisterstr. 12 
D-72076 Tübingen  
michael.schuessler(at)uni-tuebingen(dot)de 
ORCID: 0009-0009-2061-3027 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9327 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 291–298 

Johann Pock 

Ökumenische Homiletik aus katholischer Perspektive 
Statement zum „Zwischenraum interkonfessionell“  

beim Kongress 250 Jahre PT in Berlin 

Vorbemerkung 

Es ist nicht selbstverständlich, dass beim Jubiläum der katholischen Pastoraltheologie 
auch die Homiletik thematisiert wird – und dies unter dem Label „interkonfessionell“. 
Denn meine Wahrnehmung nach 30 Jahren im Fach ist, dass nicht nur die Predigt im 
Gottesdienst im katholischen Raum nicht (mehr) so zentral ist – auch die Homiletik 
spielt in der katholischen wissenschaftlichen Szene eher ein Mauerblümchen-Dasein, 
das sie nicht verdient hat. 
Der Hintergrund dieses Beitrags war das Anliegen, im Rahmen des Kongresses unter-
schiedliche „Dazwischen“ im Fachbereich zu thematisieren. Dazu gehört offensichtlich 
auch der Teilbereich der Homiletik – und gleichzeitig dazu die Frage nach der Ökumene, 
welche natürlich wesentlich weiter zu sehen ist als nur in der Homiletik.  
Beim Kongress hat die evangelische Kollegin aus Erlangen, Ursula Roth, die evangeli-
sche und katholische Kirche als „parallele Welten“ benannt. Damit meinte sie, dass bei 
allen intensiven Kontakten doch sehr vieles je anders läuft in den Konfessionen – und 
dies nicht zuletzt im liturgisch-homiletischen Bereich. Dasselbe nehme ich auch inner-
halb der katholischen Theologie wahr: zwischen so manchen theologischen Fächern 
und eben sogar innerhalb der Praktischen Theologie selbst.  
Im Folgenden bringe ich meinen (katholischen) Zugang zur Thematik, der auch auf die 
langjährige tolle ökumenische Kooperation im Bereich der Homiletik eingeht. 

1. „Zwischenraum“ Homiletik – und über 50 Jahre ökumenische 
Arbeitsgemeinschaft 

Die ökumenische Arbeitsgemeinschaft Homiletik (AGH) besteht seit 1970. Einen kleinen 
Einblick in die Geschichte und auf die Tagungen und Projekte der vergangenen Jahr-
zehnte bietet die Homepage der AGH.1 Die intensive Kooperation innerhalb der AGH 
über Konfessionsgrenzen hinweg hat den konfessionellen Zwischenraum sicherlich sehr 
gut bearbeitet und verkleinert. Mittlerweile gibt es aus meiner Sicht viel mehr Konsens 
und Gemeinsamkeit als ein „Dazwischen“. Dies belegt beispielsweise die Buchreihe 

 
1  http://www.aghonline.de/ 

http://www.aghonline.de/


292 Johann Pock 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 291–298 DOI: 10.17879/zpth-2025-9327 

„Ökumenische Studien zur Predigt“, die seit 1998 bei Don Bosco, München erscheint 
und mittlerweile 14 Bände umfasst. Darin sind die zweijährlichen Tagungen der ökume-
nischen Arbeitsgemeinschaft Homiletik dokumentiert. 
Diese Kooperation könnte aus meiner Sicht beispielhaft sein für andere Fachgruppen 
der Theologie: Denn sie fördert einen regelmäßigen Fachaustausch, der gleichzeitig im-
mer auch ökumenisch ist – und damit kommen neben den Fachfragen zur Homiletik 
natürlicherweise auch liturgische, dogmatische, pastoral-praktische, kirchenrechtli-
che … Fragen zur Sprache, und es wird sowohl auf den Tagungen als auch beim intensi-
ven Austausch zwischendurch praktische Ökumene erfahrbar.  
Und daher scheint es produktiv zu sein, genauer hinzuschauen, wo hier kreative Diffe-
renzen, aber auch spannende Brücken zu finden sind. Ich möchte es in meinem Beitrag 
an mehreren Punkten festmachen und auch einiges an Selbstkritik einbringen. 

2. Pastoraltheologie als genuin katholisches Fach – und Homiletik als klassisch 
evangelische Domäne? 

Wenn man auf die Genese der Pastoraltheologie schaut, dann geht es fast nicht katho-
lischer: eine katholische Kaiserin (Maria Theresia), die zur besseren Ausbildung ihrer 
Pfarrer eine Studienreform anleiert; dieselbe Kaiserin, die evangelische Christ:innen 
nicht in ihrem katholischen Land dulden wollte … (vgl. Bauer 2025). 
Zum Glück hat sich in den 250 Jahren seither gesellschaftlich, aber auch in der ökume-
nischen Kooperation sehr vieles getan, nicht zuletzt in Folge des Zweiten Vatikanischen 
Konzils. Und doch fehlt mir in der Theologie allgemein und besonders in der Pasto-
raltheologie die große ökumenische Zusammenarbeit – und dies sogar an jenen Stu-
dienstandorten, wo es Fakultäten beider Konfessionen gibt. In der Vorbereitung der 
Symposien und Kongresse der vergangenen Jahrzehnte ist es nur selten gelungen, auch 
etwas Gemeinsames der katholischen und evangelischen Fächer zustande zu bringen. 
Ein Grund liegt wohl darin, dass in der katholischen Fächerlogik im Gefolge des Zweiten 
Vatikanums eine Ausdifferenzierung der Praktischen Theologie erfolgte. Das, was in der 
evangelischen Praktischen Theologie zumeist zusammengehört, nämlich auch die Litur-
giewissenschaft, häufig die Religionspädagogik, die Predigtausbildung, das Kirchen-
recht etc. – wurde katholischerseits auf unterschiedliche Fächer verteilt. Es gibt nur we-
nige Wissenschaftler:innen bzw. Professor:innen, die sich in mehreren Fächern 
bewegen und mit ihrem Lehrstuhl Pastoraltheologie, Religionspädagogik, Liturgiewis-
senschaft, Homiletik etc. abdecken müssen oder dürfen – mit dem gleichzeitigen Nach-
teil, dass sie nicht in allen Fachkongressen und Fachdiskussionen mitmachen können. 
Zugleich tut sich – vor allem angestoßen durch die Praxisfelder – sehr vieles: Denn die 
Praktische Theologie ist durch die Transformationen ihrer Kontexte herausgefordert, 
sich selbst und die eigenen Konzepte immer wieder zu hinterfragen, neu zu denken, 



Ökumenische Homiletik aus katholischer Perspektive 293 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9327 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 291–298 

eine lernende Disziplin zu sein. Und das verbindet die Wissenschaftler:innen über Kon-
fessionen und Religionen hinweg. 
So nehme ich in den vergangenen Jahren sehr vieles an Kooperation und wechselseiti-
gem Interesse wahr z. B. im Bereich der Seelsorgelehre, und hier vor allem im Bereich 
der Spiritual Care bzw. der Krankenhausseelsorge (vgl. dazu besonders die Arbeiten von 
Nauer 2015). Aber auch in der Frage der Gemeindetheologie, wo in den katholischen 
Diözesen die Pfarrstrukturen massiv verändert werden – und man ökumenische Erkun-
dungsfahrten macht, um von anderen Konfessionen und Ländern und ihren Erfahrun-
gen in der Gemeindearbeit und ihrer Struktur zu lernen. Als das vielleicht bekannteste 
Beispiel kann hier das „Fresh X-Netzwerk“2 gelten (Moynagh 2016). Gesellschaftliche 
Transformationserfahrungen fordern alle Religionen und Kirchen heraus. Ein Selbstver-
ständnis ist: „Eine Fresh X ist eine neue Form von Gemeinde für unsere sich verän-
dernde Kultur, die primär mit Menschen gegründet wird, die noch keinen Bezug zu Kir-
che und Gemeinde haben“ (https://freshexpressions.de/fresh-x-netzwerk/was-ist-
fresh-x/). 
In diesem Kontext erfolgt eine stärkere Rezeption der konfessionell unterschiedlichen 
Publikationen. Vor allem aber auch im Bereich der Predigtlehre bzw. Predigtforschung, 
wo ja der Anteil der Forschenden und Lehrenden auf evangelischer Seite eindeutig grö-
ßer ist, gibt es diese Kooperationen. 
Die ökumenische Arbeitsgemeinschaft für Homiletik nimmt in dieser konfessionsüber-
greifenden Zusammenarbeit eine Vorreiterrolle ein, wobei es weniger um die Rezep-
tion der unterschiedlichen Ideen geht als vielmehr darum, sich in der konfessionellen 
Identität und mit den je eigenen Plausibilitäten hinterfragen zu lassen. 

3. Die Homiletik – ein Fach im Zwischenraum 

Räumlich gesprochen sehe ich die Homiletik gewissermaßen in einem „Zwischenraum“ 
angesiedelt – denn Predigen hat viel mit dem „Dazwischen“ zu tun. 

3.1. Das Dazwischen von Prediger:innen, Hörer:innen und dem Wort Gottes 

In der Predigt geht es um die Kommunikation zwischen Prediger:innen, Hörer:innen 
und Gott (bzw. dem Wort Gottes): Es geht um Inter-aktion, um Dia-log. Das alte, vor-
konziliare Predigtmodell einer linearen Verkündigung (Wort Gottes – Prediger – Hörer) 
hat sich zu einem zirkulären, kommunikativen Modell entwickelt. Für diesen Ansatz 
liegt ein großes Verdienst vor allem bei Rolf Zerfass (vgl. 1987, 1992). Darin wird den 
Hörer:innen zugetraut, selbst mit dem Wort Gottes im Austausch zu stehen und dieses 
auch selbst auslegen zu können. Zugleich wird aber von den Prediger:innen gefordert, 

 
2  https://freshexpressions.de/ 



294 Johann Pock 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 291–298 DOI: 10.17879/zpth-2025-9327 

sich nicht nur mit der Auslegung des Wortes Gottes zu beschäftigen, sondern ebenso 
mit den Hörer:innen und mit der jeweiligen Situation und Umwelt, um zeit- und hö-
rer:innengemäß das Wort Gottes auslegen zu können. Die katholische Homiletik, die 
davor rein von Priestern geprägt war, hat hier seit den 1970er-Jahren nicht zuletzt 
durch den ökumenischen Austausch von führenden Wissenschaftler:innen und durch 
den notwendigen Praxisbezug des Faches sehr viel vom Zugang der evangelischen Kol-
leg:innen gelernt. 
Einen intensiven Austausch zu den unterschiedlichen Predigtkulturen bietet die Doku-
mentation einer Tagung von 2004 (Garhammer u. a. 2006). Darin wird deutlich, dass in 
der Praxis sehr ähnliche Anforderungen gegeben sind (wie z. B. im Bereich der Rhetorik; 
in der Einbindung in liturgische Kontexte; in den Fragen der Ausbildung); zugleich wird 
aber eine unterschiedliche Wertschätzung der Predigt – und auch des Bereiches der 
Homiletik innerhalb der Theologie – sichtbar. So spricht Jan Hermelink sogar von der 
„Predigt als Inbegriff der evangelischen Konfession“ (Hermelink 2006, 62). 

3.2. Die Predigt als offenes Kunstwerk – Rezeptionsprozesse als Zwischenraum 

Das jeweilige Predigtwort ist zwar vorbereitet in der Intention, in seiner Logik bzw. Dra-
maturgie. Zugleich entsteht es aber erst im Gespräch zu und mit den Menschen in der 
Liturgie. Es ist nicht nur das Wort des oder der Predigenden. Vielmehr – im Sinne des 
„offenen Kunstwerks“, wie es in der Homiletik der 1990er-Jahre diskutiert wurde – ent-
steht die Predigt ja erst in dieser Interaktion; in dem, was Zuhörende wahrnehmen, 
aufgreifen, selbst weiterdenken. (Mit diesem Thema wurde der erste Band der neu ge-
schaffenen ökumenischen Reihe veröffentlicht: Garhammer & Schöttler 1998). Damit 
gibt es hier ein Dazwischen von Prediger:innen und Hörer:innen, das zugleich eine we-
sentliche Verbindung darstellt: Denn erst in diesem Zwischenraum entsteht letztlich 
das, was die Predigt ausmacht. Dieselbe Predigt wird von unterschiedlichen Personen 
je unterschiedlich aufgegriffen und weitergedacht. Und ohne Zuhörer:innen braucht es 
auch die Predigt nicht, denn sie ist auf diesen (inneren) Dialog hin angelegt und wird 
erst in der Rezeption fertiggeschrieben. 

3.3 Predigt als Unterbrechung innerhalb der Liturgie 

Die Predigt stellt schließlich in einer katholischen Liturgie eine deutliche Unterbrechung 
dar: Die Liturgien bestehen aus Gebeten und Gesängen, also aus ritualisierten Texten. 
Die Predigt hat jedoch von ihrem Charakter her eine ganz eigene Stellung: Sie ist Anrede 
an die Menschen; sie kontextualisiert die traditionellen Texte; sie stellt die Verbindung 
her zwischen dem Anlass, den Personen, den Texten, der Tradition, der Liturgie … Sie 
ist Anrede, Ansprache und Intervention. Damit durchbricht sie den ritualisierten Cha-
rakter der Feier und eröffnet einen Zwischenraum, der eine eigene Aufmerksamkeit 
erfordert (vgl. jüngst Pock 2025 zur Frage der „liturgischen Predigt“). Gerade zu dieser 



Ökumenische Homiletik aus katholischer Perspektive 295 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9327 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 291–298 

Unterbrechung bzw. den jeweils unterschiedlichen Blicken auf dieses Geschehen von 
Liturgiewissenschaftler:innen und Homiletiker:innen gibt es jedoch kaum einen wissen-
schaftlichen Diskurs. 

3.4 Homiletik – ein Fach „zwischen den (Lehr-)Stühlen“ 

Aber nicht nur die Predigt, sondern auch die wissenschaftliche Reflexion, das Fach 
Homiletik stellt im katholischen universitären bzw. Ausbildungskontext einen eigenen 
Zwischenraum dar, man könnte sogar sagen, dass das Fach sich zwischen allen (Lehr-
)Stühlen befindet: Es ist nicht einmal ein eigenes, vollständiges Fach – d. h. man kann 
sich in Homiletik allein auf einer katholischen Fakultät nicht habilitieren, da es keinen 
einzigen rein homiletischen Lehrstuhl im deutschsprachigen Raum gibt. Hingegen ge-
hört die Homiletik zu den zentralen Aufgaben evangelischer Praktischer Theolog:innen 
und findet sich dort sowohl bei Dissertationen und Habilitation wie auch bei Berufungs-
vorträgen an prominenter Stelle. 
In den katholischen Studienplänen gibt es meist nur in der Fach- bzw. Diplomtheologie 
eine Pflichtlehrveranstaltung „Homiletik“ – mit zumeist zwei Stunden. Das Predigtsemi-
nar, die praktische Einführung und Reflexion des Predigens, ist hingegen ein Wahlfach, 
das nur von wenigen besucht wird; bzw. ist die Praxisausbildung bzw. die „Probepre-
digt“ oder Reflexion auf eine selbst gehaltene Predigt in die beiden Stunden der Homi-
letik mit eingebunden – was jedem und jeder, die mit Praxisausbildung und Praktika zu 
tun hat, sofort die Unmöglichkeit zeigt, in diesen wenigen Stunden eine fundierte prak-
tische Predigtausbildung leisten zu können. 
Nicht zuletzt diese Umstände sowie die Konzentration auf Priester (und Diakone) haben 
dazu geführt, dass die Homiletik ein gewisses Schatten- bzw. positiv gewendet, ein Zwi-
schendasein in den katholischen Fakultäten und auch der Pastoraltheologie führt. Viel-
leicht auch ein Mauerblümchen-Dasein … 
Zugleich ist sie aber paradigmatisch praktisch-theologisch: in der Verbindung aller Dis-
ziplinen, in der Notwendigkeit der Kontextualisierung; in der Spannung zwischen Per-
son und Institution, in der unbedingten Verschränkung bzw. dem Wechselspiel von 
Theorie und Praxis. 

3.5 Der Faktor Geschlecht als Hürde 

Noch einen weiteren Zwischenraum bemerke ich – der tatsächlich eine massive Diffe-
renz zur evangelischen Praktischen Theologie und Homiletik darstellt: den Genderas-
pekt. Die katholische Pastoraltheologie und vor allem die katholische Homiletik sind 
historisch viel stärker durch Männer, und da vor allem durch Kleriker geprägt. Und vor 
allem in der Homiletik ist es weiterhin so – wenngleich es „neue pastorale Chancen“ für 
die Laienpredigt gibt (so das Buch von Bauer & Rees 2021). Ein Grund liegt aus meiner 
Sicht in der Verbindung von Liturgie, Homilie in der Eucharistiefeier und Weihe – und 



296 Johann Pock 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 291–298 DOI: 10.17879/zpth-2025-9327 

damit werden Zugänge gelegt, die für Frauen in der römisch-katholischen Kirche leider 
immer noch entweder mit hohen Hürden versehen oder im Blick auf die Weihe immer 
noch unmöglich sind.  
Dazu kommt, dass man nur mit Homiletik in der katholischen Theologie keinen wissen-
schaftlichen Platz erreichen kann – womit Jungwissenschaftler:innen, die ja nicht nur 
eine wissenschaftliche Karriere, sondern auch Lebensplanung betreiben müssen, mit 
Homiletik allein in der katholischen Theologie keine Zukunftsperspektiven haben. So ist 
auch die mehrfach in der Ökumenischen Arbeitsgemeinschaft diskutierte Frage der 
stärkeren Förderung von Dissertant:innen in der Homiletik ein Desiderat hauptsächlich 
von evangelischer Seite, wo die Homiletik einen Kernbereich der Praktischen Theologie 
ausmacht und somit wissenschaftliche Qualifikationsarbeiten einen ganz anderen Stel-
lenwert einnehmen.  

4. Die Bedeutung der Praxis – und das ökumenisch verbindende Moment von 
geteilten Freuden und Leiden der Praxis 

Homiletik lebt davon, dass es die konkreten Praktiken und die Erfahrungen von Verkün-
digungsorten gibt – und dass die Theoriebildung diesen Praktiken hinterhergeht. Und 
da es eine Vielfalt solcher Orte gibt, eben nicht nur die Eucharistiefeier, braucht es zu-
gleich unterschiedliche Theorien dazu. Diese Praxis lebt dabei nicht zuletzt von den Er-
kenntnissen anderer Wissenschaften: Semiotik, Sprachwissenschaften, Rhetorik, Kom-
munikationswissenschaften, Theaterwissenschaften etc.  
In unseren Tagungen setzen wir uns gemeinsam auseinander mit diesen Wissenschaf-
ten – und da ist dann nicht die ökumenische Differenz leitend, sondern das gemeinsame 
Anliegen, Beiträge für die Verkündigungspraxis zu erarbeiten. Denn die grundsätzliche 
praktische Herausforderung ist dieselbe: Es geht um eine Übersetzung der christlichen 
Botschaft, die in den biblischen Texten und in den Texten der Tradition niedergelegt 
und überliefert ist, in eine Sprache, welche die Adressat:innen heute erreicht.  
Zugleich ist die Homiletik jener Bereich, wo man sich als Person am wenigsten wissen-
schaftlich distanzieren kann (abgesehen innerhalb der Theoriebildung): Verkündigung 
des Wortes Gottes verlangt eine persönliche Involvierung der verkündigenden Person 
(zumeist mit dem Begriff „Zeugnis“ ausgedrückt) (so vor allem Müller 2006). Die Per-
formanz der Verkündigung hängt unmittelbar zusammen mit dem Inhalt. Wenn sich 
auch die sichtbare Form in den katholischen und evangelischen Gottesdiensten unter-
scheidet (z. B. im Blick auf den Verkündigungsort: Ambo oder Kanzel; oder die liturgi-
schen Gewänder, manchmal auch in der gewählten Länge der Predigten), so eint sie 
diese grundsätzliche Herausforderung der sogenannten (und viel diskutierten) „Au-
thentizität“ der Predigenden und der rhetorischen Ansprüche (so ausführlich in Meyer-
Blanck u. a. 2010). 



Ökumenische Homiletik aus katholischer Perspektive 297 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9327 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 291–298 

Deshalb gibt es in den zweijährlich abgehaltenen Fachtagungen immer auch praktische 
Workshops. D. h. es geht nicht nur um eine Theoriebildung, sondern um Einübungen in 
die Praxis. Damit werden so manche der universitären Felder überschritten, weil die 
wissenschaftliche Auseinandersetzung zugleich in den Bereich der Ausbildung hinein-
geht – und viele Teilnehmer:innen an den Tagungen der Arbeitsgemeinschaft Homiletik 
kommen nicht aus dem akademischen Bereich, sondern aus Predigerseminaren, aus 
Fortbildungsstätten oder aus der pastoralen Praxis. 

5. Zwischenräume als Chancen im ökumenischen Gespräch 

Wo sehe ich resümierend die Chancen bzw. den Gewinn an diesem Zwischenraum des 
interkonfessionellen, ökumenischen Austauschs im Bereich der Homiletik? Ein wesent-
licher Punkt liegt für mich in der Perspektivenerweiterung durch die Begegnung mit 
„anderen“: bei aller Gemeinsamkeit ist ja das Amtsverständnis anders, das Liturgie- 
bzw. Eucharistieverständnis, die Bedeutung des „sola scriptura“-Prinzips etc. Damit 
stellt sich die Herausforderung, wie man miteinander nicht nur theoretisch diskutiert, 
sondern diese Differenzen praktisch lebt – und nicht zuletzt auch ins gemeinsame Fei-
ern kommt. 
Und so gehören zu diesen Chancen vor allem die kreativen Irritationen, Rückfragen und 
das Hinterfragen von katholischen Selbstverständlichkeiten, die bei solchen Begegnun-
gen geäußert werden und dem eigenen Tun nicht nur einen Spiegel vorhalten, sondern 
auch zum Nachdenken anregen: über unterschiedliche theologische Schwerpunktset-
zungen, über gemeinsame Herausforderungen einer säkularer werdenden Umwelt, 
oder auch z. B. über den Umgang mit den neuen Möglichkeiten von KI-generierten Pre-
digten. 
Akademisch sind die Zwischenräume zwar kleiner geworden, aber die Erfahrung an uni-
versitären Orten, wo es evangelische und katholische Theologie gibt, zeigt, dass die ört-
liche Nähe allein noch nicht automatisch einen intensiven ökumenischen Austausch be-
deutet. Denn dieser braucht Initiativen, persönliches Interesse und den Willen, 
institutionelle Schranken zu umgehen oder zu verändern. Meine Erfahrung damit ist, 
dass es sich lohnt, in diese Zwischenräume zu gehen und voneinander zu lernen. 

Literaturverzeichnis 

Bauer, Christian (2025). Für eine Neue Aufklärung: Erkundungen zur Zukunft der Pastoraltheologie. In: 
Zeitschrift für Pastoraltheologie, 45 (2), 9–31. 

Bauer, Christian & Rees, Wilhelm (Hg.) (2021). Laienpredigt – Neue pastorale Chancen. Freiburg: Her-
der. 



298 Johann Pock 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 291–298 DOI: 10.17879/zpth-2025-9327 

Garhammer, Erich, Roth, Ursula & Schöttler, Heinz Günther (Hg.) (2006). Kontrapunkte. Katholische 
und protestantische Predigtkultur (Ökumenische Studien zur Predigt 5). München: Don Bosco. 

Garhammer, Erich & Schöttler, Heinz Günther (Hg.) (1998). Predigt als offenes Kunstwerk. Homiletik 
und Rezeptionsästhetik (Ökumenische Studien zur Predigt 1). München: Don Bosco. 

Hermelink, Jan (2006). „In die Ohren können wir wohl schreien …“. Konfessionelle Wurzeln der evan-
gelischen Predigt. In: Erich Garhammer, Ursula Roth & Heinz Günther Schöttler (Hg.), Kontra-
punkte. Katholische und protestantische Predigtkultur (Ökumenische Studien zur Predigt 5). Mün-
chen: Don Bosco, 62–96. 

Meyer-Blanck, Michael, Seip, Jörg & Spielberg, Bernhard (Hg.) (2010). Homiletische Präsenz. Predigt 
und Rhetorik (Ökumenische Studien zur Predigt 7). München: Don Bosco. 

Moynagh, Michael (2016). Fresh X – das Praxisbuch: kirche. erfrischend. Vielfältig. Gießen: Brunnen-
Verlag. 

Müller, Philipp (2007). Predigt ist Zeugnis. Grundlegung der Homiletik. Freiburg: Herder. 

Nauer, Doris (2015). Spiritual Care statt Seelsorge? Stuttgart: Kohlhammer. 

Pock, Johann (2025). Die Liturgische Predigt bei Pius Parsch. Momente aus 100 Jahren der Entwicklung 
des Verhältnisses von Predigt und Liturgie. In: Andreas Redtenbacher & Daniel Seper (Hg.), Bibel 
und Liturgie. Das Wort Gottes in der Liturgietheologie bei Pius Parsch und in der Liturgischen 
Bewegung. Klosterneuburger Symposium 2024 (Pius Parsch Studien 22). Freiburg: Herder, 144–
156. 

Zerfaß, Rolf (1987). Grundkurs Predigt Bd. 1: Spruchpredigt. Düsseldorf: Patmos. 

Zerfaß, Rolf (1992). Grundkurs Predigt Bd. 2: Textpredigt. Düsseldorf: Patmos. 

Internetquellen: 

http://www.aghonline.de/ [30.10.2025]. 

https://freshexpressions.de/ [30.10.2025]. 

https://freshexpressions.de/fresh-x-netzwerk/was-ist-fresh-x/ [30.10.2025]. 

 

 
Mag.theol. Lic.rer.bibl. Dr. theol. Univ.-Prof. Johann Pock 
Institut für Praktische Theologie 
Katholisch-Theologische Fakultät 
Schenkenstraße 8–10 
A-1010 Wien 
johann.pock(at)univie.ac(dot)at 
ORCID: 0000-0001-7467-4786 
 

https://freshexpressions.de/fresh-x-netzwerk/was-ist-fresh-x/
javascript:linkTo_UnCryptMailto('ocknvq,lqjcpp0rqemBwpkxkg0ce0cv');
https://orcid.org/0000-0001-7467-4786


  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 

Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

Gute Pässe zuspielen 
Christian Preidel im Gespräch mit Teresa Schweighofer  

über Vernetzung und Innovation  
in der Arbeitsgemeinschaft Pastoraltheologie 

 

Abstract  

Das Interview mit Teresa Schweighofer, in dem sie auf ihre Zeit im Vorstand der AG Pastoraltheologie 
zurückblickt, beleuchtet Entwicklung und Zukunftsperspektiven der AG im Kontext gesellschaftlicher 
und kirchlicher Transformationsprozesse. Ausgehend von ihrer Forschung zu freien Ritualbegleiter*in-
nen diskutiert Schweighofer zentrale Herausforderungen der Pastoraltheologie: die Spannung zwischen 
Passung und Nicht-Passung kirchlicher Angebote, den Umgang mit Ambiguität und die Frage nach Ein-
heit in Verschiedenheit. Die Kongressthemen der AG werden als Seismografen für den Dialog zwischen 
Theologie und Gegenwartskultur analysiert – von Digitalisierung über Säkularität bis zum Anthropozän. 
Schweighofer plädiert für einen selbstbewussten Umgang mit Referenztheorien und fordert eine stär-
kere ökumenische und interreligiöse Öffnung der Fachgemeinschaft. Die Metapher des „schönen Fuß-
balls" verdeutlicht ihr Verständnis von Wissenschaft als kooperativem Prozess, bei dem es nicht primär 
um individuelle Erfolge, sondern um produktive Zusammenarbeit geht.  

This interview with Teresa Schweighofer examines the development and future perspectives of the Ac-
ademic Society for Pastoral Theology in the context of social and ecclesial transformation processes. 
Starting from her research on independent ritual facilitators, Schweighofer discusses central challenges 
of pastoral theology: the tension between fitting and non-fitting of church offerings, dealing with am-
biguity, and the question of unity in diversity. The congress themes of the working group are analyzed 
as seismographs for the dialogue between theology and contemporary culture – from digitalization 
through secularity to the Anthropocene. Schweighofer advocates for a confident approach to reference 
theories and calls for a stronger ecumenical and interreligious opening of the academic community. The 
metaphor of "beautiful football" illustrates her understanding of scholarship as a cooperative process, 
where the focus is not primarily on individual success but on productive collaboration.  

 
Christian: Teresa, in deiner Forschung befasst du dich unter anderem mit Ritualen. Deine 
2019 erschienene Dissertation zu freien Ritualbegleiter*innen trägt den Titel „Das Leben 
deuten“. 
 
Teresa: Der Titel ist ein In-Vivo-Code aus einem Interview – er fasst das Feld der freien 
Rituale gut zusammen. Gleichzeitig war es für mich eine Anfrage an kirchliche Rituale. 
Mir begegnet immer wieder die Frage: Wie gut deuten unsere Rituale Leben von heute 
eigentlich noch? Es geht um Anknüpfbarkeit und Passung. Die freien Ritualbegleiter*in-
nen sagen: Es muss passen. Diese Passung geht mittlerweile vielfach auseinander. 
 



300 Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 

Diese Spannung zwischen Passung und Nicht-Passung – kommt man nicht an Grenzen, 
wenn man merkt, da gibt es kein kleinstes gemeinsames Vielfaches mehr? 
Das ist genau der Punkt: Wie gehe ich damit um, wenn Dinge sich nicht mehr homoge-
nisieren lassen? Deswegen ist es für mich persönlich wichtig geworden, von Ambigui-
tätsbearbeitung zu sprechen und nicht nur von Toleranz. Tolerieren kann ich für eine 
gewisse Zeit, Tolerieren enthält auch ein Erleiden. Das ist auf Dauer kein produktives 
Verhältnis. Das Christentum hat von Anfang an sehr unterschiedliche Dinge verbunden 
– Wanderprediger*innen und stabile Gemeinden, verschiedene theologische Positio-
nen. Diese Uneindeutigkeit ist Teil unserer DNA. Mit zunehmendem Druck durch das 
Schwinden von Mitgliederzahlen und gesellschaftlicher Relevanz wird die Bereitschaft, 
sich auf andere einzulassen, allerdings kleiner. Der Ton wird an manchen Stellen rauer. 
 
Aber eigentlich ist das eine gute Nachricht für das Thema, mit dem wir eingestiegen 
sind: dass es viele Dinge gibt, die nicht zusammenpassen. Sie müssen auch nicht im 
kirchlichen Rahmen zusammenpassen, sie müssen nur irgendwie bearbeitet werden. 
Und wir können auf diese Bearbeitungspraktiken schauen. 
Auf jeden Fall. Gleichzeitig werde ich hellhörig, wenn von der vielbeschworenen Einheit 
gesprochen wird. Ich glaube, da gibt es zwei verschiedene Möglichkeiten. Das eine ist 
Einheit in Verschiedenheit – zu sagen: Wir extrapolieren unsere gemeinsame Basis in 
Gott, in Jesus Christus. Dort gibt es einen Punkt, der uns vereint und der es uns ermög-
lichen kann, an vielen anderen Stellen nicht einer Meinung zu sein, nicht gleich zu den-
ken, zu feiern, zu leben. Das ist klassische Ökumene, versöhnte Verschiedenheit. 
Aber es gibt auch ein Einheitskonzept, das ganz stark auf Uniformität und Einheitlichkeit 
baut. Da sagt dann: Man kann in Deutschland, in Europa keine kirchenpolitischen Ver-
änderungen vornehmen, weil das für die Weltkirche nicht funktioniert, das würde sie 
sprengen. Das ist so ein Ausspielen, bei dem ich mir nicht sicher bin, ob es theologisch 
wirklich die einzige Möglichkeit ist. Kolleg*innen forschen in der Pastoraltheologie auch 
zur Streitkultur. Dabei geht es um die Frage: Wie viel Einheit ist dringend notwendig, 
aber auch wieviel Auseinandersetzung? Und wie viel Verschiedenheit, Ambiguität und 
Unterschiedlichkeit kann ich mir leisten? 
 
Lass uns zur Arbeitsgemeinschaft (AG) Pastoraltheologie kommen. Was war das für eine 
AG, in die du 2012 als junge Wissenschaftlerin gekommen bist? 
Damals bin ich für den Mittelbau eingestiegen, Richard Hartmann war Vorsitzender. Er 
hat zwei Schwerpunkte gesetzt: Zum einen natürlich Fachvertretung, akademische 
Standesvertretung, Vernetzung der Lehrstühle. Zum zweiten die Vernetzung zwischen 
den akademischen und den vor Ort tätigen Pastoraltheolog*innen. Das hat die Zeit sehr 
geprägt. Bei den Beiratssitzungen habe ich über die vielen assoziierten Mitglieder aus 
den einzelnen Bereichen die deutsche Kirche besser kennengelernt: Jugendverbände, 



Gute Pässe zuspielen   301 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 

Frauenverbände, Caritas, Missio, die KAMP. Jede*r hat erzählt, was gerade bei ihm*ihr 
im Bereich dran ist, was man gemacht hat. 
Dann waren und sind die Kongresse als Vernetzungsorte wichtig. Richard Hartmann 
hatte einen sehr integralen Anspruch – ähnlich wie später Christian Bauer und wir im 
Vorstand [Teresa Schweighofer, Katharina Karl, Jan Loffeld und Thomas Böhm; C.P.] ins-
gesamt. Ob das gelungen ist, ist eine andere Frage. Aber es war, glaube ich, immer 
schon der Anspruch, verschiedensten pastoraltheologischen Zugangsweisen Raum zu 
geben. Ob das von außen wahrnehmbar war, müssen andere entscheiden. Es gab auch 
durchaus Friktionen und Menschen, die sich in dieser Arbeitsgemeinschaft nicht will-
kommen gefühlt haben. 
 
Lass uns auf die Kongresse schauen, weil ich glaube, die haben nicht nur die AG, sondern 
auch unsere Zeitschrift stark geprägt. Beim 2017er-Kongress zur Digitalisierung gab es 
mehrere Schreibweisen des Titels und das Eingeständnis, dass die wenigsten Teilneh-
menden „Digital Natives“ sind. War das für dich ein Türöffner oder eher ein „Wir Jungen 
müssen den Älteren etwas erklären“? 
Ich glaube nicht, dass es eine reine Generationenfrage ist. Ich kenne Menschen, die 
älter sind als ich und vielleicht nicht „Digital Natives“, aber digitale Wahleinwohner*in-
nen. Und nur weil Menschen mit iPad und Smartphone aufgewachsen sind, bewegen 
sie sich nicht unbedingt autonomer in digitalen Räumen. Die Frage war vielmehr, wie 
sehr lasse ich mich darauf ein, oder glaube ich, dass in diesem digitalen Feld tatsächlich 
theologisch etwas zu holen ist? 
 
War tatsächlich etwas zu holen? 
Ich glaube schon. Ich kann mich erinnern, dass Einzelne erzählt haben, dass das zum 
ersten Mal ihre Begegnung mit Instagram und der Logik von Instagram war. Dass es 
dort weniger um das gesprochene oder geschriebene Wort geht, sondern viel stärker 
um Inszenierung, um Bild, um eine bestimmte Form von Ästhetik. Da ist, glaube ich, im 
Fach was losgetreten worden. 
Ich denke zudem, dass wir an vielen Stellen die echte Umwälzung durch die digitalen 
Kontexte noch nicht genügend reflektiert haben. Vielleicht kann man auch nicht, wenn 
man direkt in der Drift ist, gut drauf schauen. Vielleicht braucht es noch fünf Jahre, bis 
man das wirklich irgendwo festmachen kann. Aber da tut sich Massives, auch für die 
Wissenschaft. Ich merke etwa bei meinen Studierenden, was auch in einzelnen Studien 
sichtbar wird, nämlich dass Texte, die nicht mehr digital verfügbar sind, entweder über 
die Bibliothek oder im besten Fall Open Access, einfach nicht mehr wahrgenommen 
und zitiert werden. Wer überleben will, und zwar im Diskurs überleben will, muss sich 
über kurz oder lang dazu verhalten. 
 



302 Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 

Bei allen Kongressen scheint es um die Begegnung mit fremden Logiken zu gehen. Das 
wurde beim 2019er-Kongress zur Säkularität besonders deutlich. Wie hast du das wahr-
genommen? 
In Berlin habe ich immer den Eindruck, dass ich mich in einer säkularen Stadt überra-
schend selten verteidigen muss. Es gibt Anfragen, kritische, selten feindliche, es gibt 
aber durchaus auch interessierte Anfragen. Es gibt diejenigen, die sagen: Was macht 
ihr an der öffentlichen Uni? Aber im Großen und Ganzen ist man eine*r unter vielen. 
Und man muss sich ins Gespräch bringen. Es gibt nichts mehr, wo man sagen würde, 
dass das unser genuines Thema ist. Man muss akzeptieren, dass man nicht mehr die 
tonangebende Wissenschaft ist. 
Die Idee hinter dem 2019er-Kongress war: Man muss sich voll und ganz darauf einlas-
sen und ergebnisoffen überprüfen, was die eigenen Konzepte, Theorien und Begriffe 
noch austragen und was nicht – für eine säkulare Existenzweise. Ich glaube, dass bei 
vielen angekommen ist, was das bedeutet. 
 
Die Kongressthemen versuchen oft, den Kontext und die Realität in den Diskurs der AG 
hineinzuspiegeln. Beim 2021er-Kongress zum Anthropozän war das besonders deutlich. 
Das ist eine bewusste Entscheidung, und die ist nicht unumstritten. Es gab immer wie-
der die Anfrage: Warum beschäftigen wir uns immer mit einem Außen und nicht mit 
unseren eigenen Themen? Wann gab es den letzten Kongress zu Diakonie, zu Seel-
sorge? Es war oft die Anfrage, warum so wenige Pastoraltheolog*innen auf unseren 
eigenen Kongressen referieren. 
Viele Kongresse haben damit begonnen, dass wir uns von anderen theologischen Fä-
chern oder Wissenschaften etwas zusagen lassen. Beim Anthropozän-Kongress gab es 
biblische Rekurse, Soziologie, Ökologie, Klimafolgenforschung. Dieses Vorgehen war 
der Versuch, mit verschiedenen Perspektiven zu arbeiten und das ist ein Angang mit 
dem ich mich auch sehr identifizieren kann: Starten mit der Perspektive von „Außen“, 
von den Anderen her. 
 
Beim 2022er-Symposium zu Referenztheorien ging es genau darum. Mein Eindruck war: 
Referenztheorien gehören nicht nur anderen, sondern sind gemeinsame Arbeitsfelder. 
Das ist die ganz alte Frage: Was mache ich mit Referenztheorien? Es gibt verschiedene 
Modi. Die Ancilla-Variante wäre, ich nutze sie nur in den Ausschnitten, die mir hinein-
passen und beschneide sie. Es gibt aber auch das Gegenteil – gerade, wenn Leute an-
fangen, empirisch zu forschen, haben sie manchmal Scheu, ob sie das überhaupt dür-
fen. Da sehen sie sich nur als Zaungäst*innen. 
Das hat viel mit der Selbstverortung zu tun und mit einem Minderwertigkeitskomplex, 
der manchmal da ist – das hängt wohl mit der hochschulpolitischen Lage der Theologie 
zusammen. Praktische Theolog*innen sind vielleicht noch anfälliger für die Frage: 



Gute Pässe zuspielen   303 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 

Dürfen wir da überhaupt mitreden? Und ja, das Arbeiten mit Referenztheorien, das 
macht es anstrengend, weil man nicht nur die eigenen Diskurse auf dem Schirm haben 
muss, sondern auch andere. Gleichzeitig ist es das, was für mich in diesen Spannungen 
und Entdeckungsreisen den Wissensfortschritt ermöglicht und interessant macht. Es 
gibt mir eine gewisse Freiheit, herumzuschnuppern und Perspektivwechsel zu machen. 
Ich selbst versuche einen Mittelweg: mit Selbstbewusstsein Referenztheorien auf die 
Theologie hin umarbeiten. Transparent sagen, was ich von wo habe und was ich geän-
dert habe, damit es für die Theologie, für mein doing theology relevant wird. 
Ich würde mir wünschen, dass wir weder Zaungäst*innen noch dominante Akteur*in-
nen sind, sondern uns mutig ins Getümmel stürzen und gegebenenfalls auch etwas an-
bieten können. Uns gute Pässe zuspielen – und ja, das ist eine Fußballmetapher, die ich 
meinen Neffen verdanke. Es geht nicht nur ums Tore schießen, sondern um schönen 
Fußball und darum, sich Pässe zuzuspielen. Das gelingt uns derzeit nur an einzelnen 
Stellen, vor allem mit den akademischen Kolleg:innen, wo es auch auf persönlicher 
Ebene stimmt. 
Ich möchte die Hoffnung nicht aufgeben, dass wir uns als Theologie systemisch unseren 
Platz immer wieder holen – auch wenn wir ihn nicht mehr selbstverständlich bekom-
men. Zum Beispiel: Bei Ritualen, Seelsorge, Awareness, Achtsamkeit, Trauer – da gibt 
es wirklich Wissen, mit dem man auftreten kann. Da gibt es Felder, die wir mitbespielen 
können. 
 
Die Kongresse 2023 zur Fragmentarität und „Behind the Scenes“ 2025 – war das ein 
Versuch, die eigenen Felder wieder mehr zu bespielen? 
Für mich war 2025 der Kongress, der stärker eine gemeinsame Forschungswerkstatt 
aufmachen wollten. Wer arbeitet woran, wie? Das war tatsächlich ein „Reclaim des Ei-
genen“ – eine Reaktion auf die Stimmen, die sagten: Warum beschäftigen wir uns stän-
dig mit Themen, die für manche nicht in den Kernbereich der Pastoraltheologie gehö-
ren? 
Aber gerade 2023 haben wir diese Frage von Fragmentarität, sozialer Kohäsion und 
welche Rolle Religion dabei hat, stark mit Positionen von außen angespielt. Das Prinzip, 
sich von Forschungspartner*innen etwas zusagen zu lassen, blieb. Es wurde aber durch-
aus kritisch kommentiert. Für mich ist es eine wichtige Haltung zu sagen: Am Ausgangs-
punkt interessiert mich das Thema, und aus meinen eigenen Diskursen heraus kann ich 
es noch nicht so ganz bearbeiten. Deswegen brauche ich Forschungspartner*innen mit 
anderer Perspektive. Das öffnet ein Feld, das über rein pastorale oder theologische 
Kontexte hinausgeht. 
Wie gut die Auswahl der Referent*innen war, ist eine andere Frage. Ich habe manchmal 
den Eindruck, dass manche Referent*innen bei „Pastoraltheologie“ nicht an akademi-
sche Pastoraltheolog*innen mit eigenem Wissenschaftsdiskurs denken, sondern eher 
an Erwachsenenbildung. Das stellt auch die Frage: Wie viel trauen uns andere Fächer 



304 Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 

an Diskursfähigkeit und theoretischer Flughöhe zu? Trotzdem glaube ich, dass dieser 
Angang – zuerst zuzuhören, bevor man selbst ins Sprechen kommt – uns guttut. 
 
Jenseits des wissenschaftlichen Programms – gerade beim 250 Jahre Pastoraltheologie-
Kongress einem „liturgischen“ Teil in Berlin und auch in Leitershofen: Gibt es so etwas 
wie typische Kongress-Rituale? 
Eines der Lieblingsrituale, das gerade etwas auf die Probe gestellt wurde, ist: Wir waren 
in der Regel in Bildungshäusern, in einem gemeinsamen Raum. Man ging gemeinsam 
zum Mittagessen, traf sich beim Frühstück, es gab Kneipenabende. Traditionell der 
erste Abend in der Taverne, in der Kellerbar. Da ist ganz viel an Kennenlernen und Aus-
tausch passiert. Deswegen ist für in zwei Jahren wieder Leitershofen angefragt – das 
hat einen bestimmten Reiz und Wert. 
Allerdings ist man damit relativ stark auf ein oder zwei Orte begrenzt. Orte machen was 
mit unserem Denken und mit Kongressen. Die Idee war, dieses liebgewordene Ritual 
aufzugeben oder umzuwandeln. In St. Georgen gab es auch die Möglichkeit zusammen-
zusitzen, man musste halt nochmal einen Weg zurück ins Hotel gehen. Dafür gewinnen 
wir Orte, die uns als Orte selbst nochmal was Inhaltliches einspielen. 
Ich könnte mir vorstellen, keinen der beiden Straßengräben zu wählen, sondern gut 
abzuwechseln – mal in Klausur gehen gemeinsam, das hat auch was für eine Gruppe. 
Aber ich bin große Verfechterin davon, auch mal an Orte zu gehen, die als Ort anders 
ticken und den Kongress anders herausfordern. Ich würde mir wünschen, dass wir ir-
gendwann auch in Dresden, Leipzig, Erfurt, in einem anderen Kontext, in Interaktion 
mit der Stadtgesellschaft oder den Menschen vor Ort in Kontakt treten. 
Was ich sehr an der AG Pastoraltheologie schätze: Auch wenn man noch studiert oder 
promoviert, muss man sich nicht fürchten, beim Frühstück oder Kneipenabend mit je-
mandem der Arrivierten zusammenzusitzen. Es gibt eine sehr große Freundlichkeit, 
Aufnahme und Wertschätzung quer durch die Statusgruppen. Das macht diese Kon-
gresse zu einem Erlebnis. Man kommt über regionale und institutionelle Grenzen hin-
weg gut ins Diskutieren. 
 
Was könnte die AG in Zukunft besser machen? 
Was wir mehr machen könnten – obwohl es mir persönlich gar nicht so liegt –, ist viel-
leicht, doch mehr zuspitzen und streiten. Das war auch im Vorstand und Beirat ein 
Thema: Sind wir nicht zu sanft miteinander? Wo sind die Arenen, wo es auch mal richtig 
rangehen kann? Wo man sich intellektuell streiten kann? Das ist eine offene Frage: 
Braucht ein akademisches Fach das nicht? 
Ich persönlich muss gestehen, das ist weniger die Art, wo ich gut denken kann. Das ist 
ein bestimmter Habitus, der für manche super ist. Das kenne ich mit Sparring-
partner*innen, ich mache es nur weniger in der Öffentlichkeit. Da vielleicht eine gute 



Gute Pässe zuspielen   305 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 

ausgewogene Form finden: Diejenigen, die auf einen guten, hart geführten Diskurs ste-
hen, kommen zu ihrem Recht. Und auf der anderen Seite ist genug Raum, gerade für 
Nachwuchswissenschaftler*innen, wo man sich mit unfertigen Dingen einbringen kann. 
Wo man miteinander denken kann, ehrlich, aber nicht hart miteinander und vor allem 
um die Sache ringt. 
Was mir auch ein Anliegen ist: Ich würde mir bei den Kongressen wünschen, dass wir 
zum einen die ökumenische Perspektive – wobei da gab es immer wieder Ansätze – 
aber vor allem das Interreligiöse viel stärker machen. Ich kenne tolle muslimische Prak-
tische Theolog*innen, deren Stimme ich im Diskurs gerne hören würde. 
Das ist auch ein Thema hier in Berlin. Ich bin Sprecherin des Interdisziplinären Zentrums 
für Interreligiöse Theologie und Religious Studies (CITRS). Das verändert und verschiebt 
Diskurse – sowohl mit den muslimischen als auch, was ich sehr schätze, dass es jüdische 
Theolog*innen gibt. Die Orthodoxie wäre für mich eine offene Frage, auch durch den 
Ukraine-Krieg. In Österreich war das immer schon eine andere Größe. 
Zu überlegen ist: Wie kann die AG Pastoraltheologie – ohne sich zu verlieren und ohne 
feindlichen Übernahmeeindruck – eine Offenheitskultur schaffen? Ich habe den Ein-
druck, die Religionspädagog*innen schaffen das besser. Bei deren Tagungen tauchen 
immer wieder auch islamische Kolleg*innen auf. Sie laden sie stärker als Referent*in-
nen ein. Ich glaube, da könnte die AG nochmal gewinnen. 
 
Wenn wir zum Schluss nochmal auf den Anfang zurückkommen: Diese Themen von Pas-
sung, Ambiguität, Einheit in Verschiedenheit – sind das nicht auch Themen, die für die 
AG selbst relevant sind? 
Absolut. Wie gehen wir damit um, wenn Dinge sich nicht einfach zusammenbringen 
lassen? Wie viel Einheit ist notwendig, wie viel Verschiedenheit können wir uns leisten? 
Das sind keine abstrakten Fragen, sondern ganz praktische für die AG. 
Die Herausforderung ist die Pluralisierung innerhalb der Theologie selbst. Wir haben 
sehr unterschiedliche methodische Zugänge – von empirischer Forschung über histori-
sche Arbeiten bis zu stärker systematisch- bzw. philosophisch-theologischen Reflexio-
nen. Diese Vielfalt ist eine Stärke, aber sie macht es auch schwieriger, gemeinsame 
Standards zu finden. Und genau da sind wir wieder bei der Ambiguitätsbearbeitung: Es 
geht darum, mit dieser Vielfalt produktiv zu arbeiten. Vielleicht können die angedach-
ten Sektionen innerhalb der AG [Gruppen, die sich über ein gemeinsames Forschungs-
interesse zusammenfinden, ähnlich den Sektionen in der Arbeitsgemeinschaft Katholi-
sche Religionspädagogik und Katechetik; C.P.] hier ein nächster guter Schritt sein. 
Für die nächsten zehn Jahre erhoffe ich mir, dass wir mutig bleiben – mutig genug, uns 
ins Getümmel zu stürzen, uns auf fremde Logiken einzulassen, aber auch mutig genug, 
unser Eigenes selbstbewusst einzubringen. Dass wir gute Pässe zuspielen können und 
offen sind für die Stimmen, die bisher vielleicht zu wenig gehört wurden. 



306 Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 

 
 
Prof. Dr. Teresa Schweighofer 
Juniorprofessorin für Praktische Theologie 
Zentralinstitut für Katholische Theologie 
Humboldt-Universität zu Berlin 
Unter den Linden 6 
10099 Berlin 
+49 (0)30 2093-99082 
teresa.schweighofer(at)hu-berlin(dot)de 
https://www.katholische-theologie.hu-berlin.de/de/ls/pt 
ORCID: 0000-0003-0473-010X 
 
Prof. Dr. Christian Preidel 
Professor für Pastoraltheologie 
Theologische Fakultät 
Universität Luzern 
Frohburgstrasse 3, Postfach 4466 
CH-6002 Luzern 
+41 41 229 52 65 
christian.preidel(at)unilu(dot)ch 
https://www.unilu.ch/fakultaeten/tf/professuren/pastoraltheologie/ 
ORCID: 0000-0001-6141-6841 
 


