
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 

Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

Gute Pässe zuspielen 
Christian Preidel im Gespräch mit Teresa Schweighofer  

über Vernetzung und Innovation  
in der Arbeitsgemeinschaft Pastoraltheologie 

 

Abstract  

Das Interview mit Teresa Schweighofer, in dem sie auf ihre Zeit im Vorstand der AG Pastoraltheologie 
zurückblickt, beleuchtet Entwicklung und Zukunftsperspektiven der AG im Kontext gesellschaftlicher 
und kirchlicher Transformationsprozesse. Ausgehend von ihrer Forschung zu freien Ritualbegleiter*in-
nen diskutiert Schweighofer zentrale Herausforderungen der Pastoraltheologie: die Spannung zwischen 
Passung und Nicht-Passung kirchlicher Angebote, den Umgang mit Ambiguität und die Frage nach Ein-
heit in Verschiedenheit. Die Kongressthemen der AG werden als Seismografen für den Dialog zwischen 
Theologie und Gegenwartskultur analysiert – von Digitalisierung über Säkularität bis zum Anthropozän. 
Schweighofer plädiert für einen selbstbewussten Umgang mit Referenztheorien und fordert eine stär-
kere ökumenische und interreligiöse Öffnung der Fachgemeinschaft. Die Metapher des „schönen Fuß-
balls" verdeutlicht ihr Verständnis von Wissenschaft als kooperativem Prozess, bei dem es nicht primär 
um individuelle Erfolge, sondern um produktive Zusammenarbeit geht.  

This interview with Teresa Schweighofer examines the development and future perspectives of the Ac-
ademic Society for Pastoral Theology in the context of social and ecclesial transformation processes. 
Starting from her research on independent ritual facilitators, Schweighofer discusses central challenges 
of pastoral theology: the tension between fitting and non-fitting of church offerings, dealing with am-
biguity, and the question of unity in diversity. The congress themes of the working group are analyzed 
as seismographs for the dialogue between theology and contemporary culture – from digitalization 
through secularity to the Anthropocene. Schweighofer advocates for a confident approach to reference 
theories and calls for a stronger ecumenical and interreligious opening of the academic community. The 
metaphor of "beautiful football" illustrates her understanding of scholarship as a cooperative process, 
where the focus is not primarily on individual success but on productive collaboration.  

 
Christian: Teresa, in deiner Forschung befasst du dich unter anderem mit Ritualen. Deine 
2019 erschienene Dissertation zu freien Ritualbegleiter*innen trägt den Titel „Das Leben 
deuten“. 
 
Teresa: Der Titel ist ein In-Vivo-Code aus einem Interview – er fasst das Feld der freien 
Rituale gut zusammen. Gleichzeitig war es für mich eine Anfrage an kirchliche Rituale. 
Mir begegnet immer wieder die Frage: Wie gut deuten unsere Rituale Leben von heute 
eigentlich noch? Es geht um Anknüpfbarkeit und Passung. Die freien Ritualbegleiter*in-
nen sagen: Es muss passen. Diese Passung geht mittlerweile vielfach auseinander. 
 



300 Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 

Diese Spannung zwischen Passung und Nicht-Passung – kommt man nicht an Grenzen, 
wenn man merkt, da gibt es kein kleinstes gemeinsames Vielfaches mehr? 
Das ist genau der Punkt: Wie gehe ich damit um, wenn Dinge sich nicht mehr homoge-
nisieren lassen? Deswegen ist es für mich persönlich wichtig geworden, von Ambigui-
tätsbearbeitung zu sprechen und nicht nur von Toleranz. Tolerieren kann ich für eine 
gewisse Zeit, Tolerieren enthält auch ein Erleiden. Das ist auf Dauer kein produktives 
Verhältnis. Das Christentum hat von Anfang an sehr unterschiedliche Dinge verbunden 
– Wanderprediger*innen und stabile Gemeinden, verschiedene theologische Positio-
nen. Diese Uneindeutigkeit ist Teil unserer DNA. Mit zunehmendem Druck durch das 
Schwinden von Mitgliederzahlen und gesellschaftlicher Relevanz wird die Bereitschaft, 
sich auf andere einzulassen, allerdings kleiner. Der Ton wird an manchen Stellen rauer. 
 
Aber eigentlich ist das eine gute Nachricht für das Thema, mit dem wir eingestiegen 
sind: dass es viele Dinge gibt, die nicht zusammenpassen. Sie müssen auch nicht im 
kirchlichen Rahmen zusammenpassen, sie müssen nur irgendwie bearbeitet werden. 
Und wir können auf diese Bearbeitungspraktiken schauen. 
Auf jeden Fall. Gleichzeitig werde ich hellhörig, wenn von der vielbeschworenen Einheit 
gesprochen wird. Ich glaube, da gibt es zwei verschiedene Möglichkeiten. Das eine ist 
Einheit in Verschiedenheit – zu sagen: Wir extrapolieren unsere gemeinsame Basis in 
Gott, in Jesus Christus. Dort gibt es einen Punkt, der uns vereint und der es uns ermög-
lichen kann, an vielen anderen Stellen nicht einer Meinung zu sein, nicht gleich zu den-
ken, zu feiern, zu leben. Das ist klassische Ökumene, versöhnte Verschiedenheit. 
Aber es gibt auch ein Einheitskonzept, das ganz stark auf Uniformität und Einheitlichkeit 
baut. Da sagt dann: Man kann in Deutschland, in Europa keine kirchenpolitischen Ver-
änderungen vornehmen, weil das für die Weltkirche nicht funktioniert, das würde sie 
sprengen. Das ist so ein Ausspielen, bei dem ich mir nicht sicher bin, ob es theologisch 
wirklich die einzige Möglichkeit ist. Kolleg*innen forschen in der Pastoraltheologie auch 
zur Streitkultur. Dabei geht es um die Frage: Wie viel Einheit ist dringend notwendig, 
aber auch wieviel Auseinandersetzung? Und wie viel Verschiedenheit, Ambiguität und 
Unterschiedlichkeit kann ich mir leisten? 
 
Lass uns zur Arbeitsgemeinschaft (AG) Pastoraltheologie kommen. Was war das für eine 
AG, in die du 2012 als junge Wissenschaftlerin gekommen bist? 
Damals bin ich für den Mittelbau eingestiegen, Richard Hartmann war Vorsitzender. Er 
hat zwei Schwerpunkte gesetzt: Zum einen natürlich Fachvertretung, akademische 
Standesvertretung, Vernetzung der Lehrstühle. Zum zweiten die Vernetzung zwischen 
den akademischen und den vor Ort tätigen Pastoraltheolog*innen. Das hat die Zeit sehr 
geprägt. Bei den Beiratssitzungen habe ich über die vielen assoziierten Mitglieder aus 
den einzelnen Bereichen die deutsche Kirche besser kennengelernt: Jugendverbände, 



Gute Pässe zuspielen   301 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 

Frauenverbände, Caritas, Missio, die KAMP. Jede*r hat erzählt, was gerade bei ihm*ihr 
im Bereich dran ist, was man gemacht hat. 
Dann waren und sind die Kongresse als Vernetzungsorte wichtig. Richard Hartmann 
hatte einen sehr integralen Anspruch – ähnlich wie später Christian Bauer und wir im 
Vorstand [Teresa Schweighofer, Katharina Karl, Jan Loffeld und Thomas Böhm; C.P.] ins-
gesamt. Ob das gelungen ist, ist eine andere Frage. Aber es war, glaube ich, immer 
schon der Anspruch, verschiedensten pastoraltheologischen Zugangsweisen Raum zu 
geben. Ob das von außen wahrnehmbar war, müssen andere entscheiden. Es gab auch 
durchaus Friktionen und Menschen, die sich in dieser Arbeitsgemeinschaft nicht will-
kommen gefühlt haben. 
 
Lass uns auf die Kongresse schauen, weil ich glaube, die haben nicht nur die AG, sondern 
auch unsere Zeitschrift stark geprägt. Beim 2017er-Kongress zur Digitalisierung gab es 
mehrere Schreibweisen des Titels und das Eingeständnis, dass die wenigsten Teilneh-
menden „Digital Natives“ sind. War das für dich ein Türöffner oder eher ein „Wir Jungen 
müssen den Älteren etwas erklären“? 
Ich glaube nicht, dass es eine reine Generationenfrage ist. Ich kenne Menschen, die 
älter sind als ich und vielleicht nicht „Digital Natives“, aber digitale Wahleinwohner*in-
nen. Und nur weil Menschen mit iPad und Smartphone aufgewachsen sind, bewegen 
sie sich nicht unbedingt autonomer in digitalen Räumen. Die Frage war vielmehr, wie 
sehr lasse ich mich darauf ein, oder glaube ich, dass in diesem digitalen Feld tatsächlich 
theologisch etwas zu holen ist? 
 
War tatsächlich etwas zu holen? 
Ich glaube schon. Ich kann mich erinnern, dass Einzelne erzählt haben, dass das zum 
ersten Mal ihre Begegnung mit Instagram und der Logik von Instagram war. Dass es 
dort weniger um das gesprochene oder geschriebene Wort geht, sondern viel stärker 
um Inszenierung, um Bild, um eine bestimmte Form von Ästhetik. Da ist, glaube ich, im 
Fach was losgetreten worden. 
Ich denke zudem, dass wir an vielen Stellen die echte Umwälzung durch die digitalen 
Kontexte noch nicht genügend reflektiert haben. Vielleicht kann man auch nicht, wenn 
man direkt in der Drift ist, gut drauf schauen. Vielleicht braucht es noch fünf Jahre, bis 
man das wirklich irgendwo festmachen kann. Aber da tut sich Massives, auch für die 
Wissenschaft. Ich merke etwa bei meinen Studierenden, was auch in einzelnen Studien 
sichtbar wird, nämlich dass Texte, die nicht mehr digital verfügbar sind, entweder über 
die Bibliothek oder im besten Fall Open Access, einfach nicht mehr wahrgenommen 
und zitiert werden. Wer überleben will, und zwar im Diskurs überleben will, muss sich 
über kurz oder lang dazu verhalten. 
 



302 Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 

Bei allen Kongressen scheint es um die Begegnung mit fremden Logiken zu gehen. Das 
wurde beim 2019er-Kongress zur Säkularität besonders deutlich. Wie hast du das wahr-
genommen? 
In Berlin habe ich immer den Eindruck, dass ich mich in einer säkularen Stadt überra-
schend selten verteidigen muss. Es gibt Anfragen, kritische, selten feindliche, es gibt 
aber durchaus auch interessierte Anfragen. Es gibt diejenigen, die sagen: Was macht 
ihr an der öffentlichen Uni? Aber im Großen und Ganzen ist man eine*r unter vielen. 
Und man muss sich ins Gespräch bringen. Es gibt nichts mehr, wo man sagen würde, 
dass das unser genuines Thema ist. Man muss akzeptieren, dass man nicht mehr die 
tonangebende Wissenschaft ist. 
Die Idee hinter dem 2019er-Kongress war: Man muss sich voll und ganz darauf einlas-
sen und ergebnisoffen überprüfen, was die eigenen Konzepte, Theorien und Begriffe 
noch austragen und was nicht – für eine säkulare Existenzweise. Ich glaube, dass bei 
vielen angekommen ist, was das bedeutet. 
 
Die Kongressthemen versuchen oft, den Kontext und die Realität in den Diskurs der AG 
hineinzuspiegeln. Beim 2021er-Kongress zum Anthropozän war das besonders deutlich. 
Das ist eine bewusste Entscheidung, und die ist nicht unumstritten. Es gab immer wie-
der die Anfrage: Warum beschäftigen wir uns immer mit einem Außen und nicht mit 
unseren eigenen Themen? Wann gab es den letzten Kongress zu Diakonie, zu Seel-
sorge? Es war oft die Anfrage, warum so wenige Pastoraltheolog*innen auf unseren 
eigenen Kongressen referieren. 
Viele Kongresse haben damit begonnen, dass wir uns von anderen theologischen Fä-
chern oder Wissenschaften etwas zusagen lassen. Beim Anthropozän-Kongress gab es 
biblische Rekurse, Soziologie, Ökologie, Klimafolgenforschung. Dieses Vorgehen war 
der Versuch, mit verschiedenen Perspektiven zu arbeiten und das ist ein Angang mit 
dem ich mich auch sehr identifizieren kann: Starten mit der Perspektive von „Außen“, 
von den Anderen her. 
 
Beim 2022er-Symposium zu Referenztheorien ging es genau darum. Mein Eindruck war: 
Referenztheorien gehören nicht nur anderen, sondern sind gemeinsame Arbeitsfelder. 
Das ist die ganz alte Frage: Was mache ich mit Referenztheorien? Es gibt verschiedene 
Modi. Die Ancilla-Variante wäre, ich nutze sie nur in den Ausschnitten, die mir hinein-
passen und beschneide sie. Es gibt aber auch das Gegenteil – gerade, wenn Leute an-
fangen, empirisch zu forschen, haben sie manchmal Scheu, ob sie das überhaupt dür-
fen. Da sehen sie sich nur als Zaungäst*innen. 
Das hat viel mit der Selbstverortung zu tun und mit einem Minderwertigkeitskomplex, 
der manchmal da ist – das hängt wohl mit der hochschulpolitischen Lage der Theologie 
zusammen. Praktische Theolog*innen sind vielleicht noch anfälliger für die Frage: 



Gute Pässe zuspielen   303 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 

Dürfen wir da überhaupt mitreden? Und ja, das Arbeiten mit Referenztheorien, das 
macht es anstrengend, weil man nicht nur die eigenen Diskurse auf dem Schirm haben 
muss, sondern auch andere. Gleichzeitig ist es das, was für mich in diesen Spannungen 
und Entdeckungsreisen den Wissensfortschritt ermöglicht und interessant macht. Es 
gibt mir eine gewisse Freiheit, herumzuschnuppern und Perspektivwechsel zu machen. 
Ich selbst versuche einen Mittelweg: mit Selbstbewusstsein Referenztheorien auf die 
Theologie hin umarbeiten. Transparent sagen, was ich von wo habe und was ich geän-
dert habe, damit es für die Theologie, für mein doing theology relevant wird. 
Ich würde mir wünschen, dass wir weder Zaungäst*innen noch dominante Akteur*in-
nen sind, sondern uns mutig ins Getümmel stürzen und gegebenenfalls auch etwas an-
bieten können. Uns gute Pässe zuspielen – und ja, das ist eine Fußballmetapher, die ich 
meinen Neffen verdanke. Es geht nicht nur ums Tore schießen, sondern um schönen 
Fußball und darum, sich Pässe zuzuspielen. Das gelingt uns derzeit nur an einzelnen 
Stellen, vor allem mit den akademischen Kolleg:innen, wo es auch auf persönlicher 
Ebene stimmt. 
Ich möchte die Hoffnung nicht aufgeben, dass wir uns als Theologie systemisch unseren 
Platz immer wieder holen – auch wenn wir ihn nicht mehr selbstverständlich bekom-
men. Zum Beispiel: Bei Ritualen, Seelsorge, Awareness, Achtsamkeit, Trauer – da gibt 
es wirklich Wissen, mit dem man auftreten kann. Da gibt es Felder, die wir mitbespielen 
können. 
 
Die Kongresse 2023 zur Fragmentarität und „Behind the Scenes“ 2025 – war das ein 
Versuch, die eigenen Felder wieder mehr zu bespielen? 
Für mich war 2025 der Kongress, der stärker eine gemeinsame Forschungswerkstatt 
aufmachen wollten. Wer arbeitet woran, wie? Das war tatsächlich ein „Reclaim des Ei-
genen“ – eine Reaktion auf die Stimmen, die sagten: Warum beschäftigen wir uns stän-
dig mit Themen, die für manche nicht in den Kernbereich der Pastoraltheologie gehö-
ren? 
Aber gerade 2023 haben wir diese Frage von Fragmentarität, sozialer Kohäsion und 
welche Rolle Religion dabei hat, stark mit Positionen von außen angespielt. Das Prinzip, 
sich von Forschungspartner*innen etwas zusagen zu lassen, blieb. Es wurde aber durch-
aus kritisch kommentiert. Für mich ist es eine wichtige Haltung zu sagen: Am Ausgangs-
punkt interessiert mich das Thema, und aus meinen eigenen Diskursen heraus kann ich 
es noch nicht so ganz bearbeiten. Deswegen brauche ich Forschungspartner*innen mit 
anderer Perspektive. Das öffnet ein Feld, das über rein pastorale oder theologische 
Kontexte hinausgeht. 
Wie gut die Auswahl der Referent*innen war, ist eine andere Frage. Ich habe manchmal 
den Eindruck, dass manche Referent*innen bei „Pastoraltheologie“ nicht an akademi-
sche Pastoraltheolog*innen mit eigenem Wissenschaftsdiskurs denken, sondern eher 
an Erwachsenenbildung. Das stellt auch die Frage: Wie viel trauen uns andere Fächer 



304 Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 

an Diskursfähigkeit und theoretischer Flughöhe zu? Trotzdem glaube ich, dass dieser 
Angang – zuerst zuzuhören, bevor man selbst ins Sprechen kommt – uns guttut. 
 
Jenseits des wissenschaftlichen Programms – gerade beim 250 Jahre Pastoraltheologie-
Kongress einem „liturgischen“ Teil in Berlin und auch in Leitershofen: Gibt es so etwas 
wie typische Kongress-Rituale? 
Eines der Lieblingsrituale, das gerade etwas auf die Probe gestellt wurde, ist: Wir waren 
in der Regel in Bildungshäusern, in einem gemeinsamen Raum. Man ging gemeinsam 
zum Mittagessen, traf sich beim Frühstück, es gab Kneipenabende. Traditionell der 
erste Abend in der Taverne, in der Kellerbar. Da ist ganz viel an Kennenlernen und Aus-
tausch passiert. Deswegen ist für in zwei Jahren wieder Leitershofen angefragt – das 
hat einen bestimmten Reiz und Wert. 
Allerdings ist man damit relativ stark auf ein oder zwei Orte begrenzt. Orte machen was 
mit unserem Denken und mit Kongressen. Die Idee war, dieses liebgewordene Ritual 
aufzugeben oder umzuwandeln. In St. Georgen gab es auch die Möglichkeit zusammen-
zusitzen, man musste halt nochmal einen Weg zurück ins Hotel gehen. Dafür gewinnen 
wir Orte, die uns als Orte selbst nochmal was Inhaltliches einspielen. 
Ich könnte mir vorstellen, keinen der beiden Straßengräben zu wählen, sondern gut 
abzuwechseln – mal in Klausur gehen gemeinsam, das hat auch was für eine Gruppe. 
Aber ich bin große Verfechterin davon, auch mal an Orte zu gehen, die als Ort anders 
ticken und den Kongress anders herausfordern. Ich würde mir wünschen, dass wir ir-
gendwann auch in Dresden, Leipzig, Erfurt, in einem anderen Kontext, in Interaktion 
mit der Stadtgesellschaft oder den Menschen vor Ort in Kontakt treten. 
Was ich sehr an der AG Pastoraltheologie schätze: Auch wenn man noch studiert oder 
promoviert, muss man sich nicht fürchten, beim Frühstück oder Kneipenabend mit je-
mandem der Arrivierten zusammenzusitzen. Es gibt eine sehr große Freundlichkeit, 
Aufnahme und Wertschätzung quer durch die Statusgruppen. Das macht diese Kon-
gresse zu einem Erlebnis. Man kommt über regionale und institutionelle Grenzen hin-
weg gut ins Diskutieren. 
 
Was könnte die AG in Zukunft besser machen? 
Was wir mehr machen könnten – obwohl es mir persönlich gar nicht so liegt –, ist viel-
leicht, doch mehr zuspitzen und streiten. Das war auch im Vorstand und Beirat ein 
Thema: Sind wir nicht zu sanft miteinander? Wo sind die Arenen, wo es auch mal richtig 
rangehen kann? Wo man sich intellektuell streiten kann? Das ist eine offene Frage: 
Braucht ein akademisches Fach das nicht? 
Ich persönlich muss gestehen, das ist weniger die Art, wo ich gut denken kann. Das ist 
ein bestimmter Habitus, der für manche super ist. Das kenne ich mit Sparring-
partner*innen, ich mache es nur weniger in der Öffentlichkeit. Da vielleicht eine gute 



Gute Pässe zuspielen   305 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 

ausgewogene Form finden: Diejenigen, die auf einen guten, hart geführten Diskurs ste-
hen, kommen zu ihrem Recht. Und auf der anderen Seite ist genug Raum, gerade für 
Nachwuchswissenschaftler*innen, wo man sich mit unfertigen Dingen einbringen kann. 
Wo man miteinander denken kann, ehrlich, aber nicht hart miteinander und vor allem 
um die Sache ringt. 
Was mir auch ein Anliegen ist: Ich würde mir bei den Kongressen wünschen, dass wir 
zum einen die ökumenische Perspektive – wobei da gab es immer wieder Ansätze – 
aber vor allem das Interreligiöse viel stärker machen. Ich kenne tolle muslimische Prak-
tische Theolog*innen, deren Stimme ich im Diskurs gerne hören würde. 
Das ist auch ein Thema hier in Berlin. Ich bin Sprecherin des Interdisziplinären Zentrums 
für Interreligiöse Theologie und Religious Studies (CITRS). Das verändert und verschiebt 
Diskurse – sowohl mit den muslimischen als auch, was ich sehr schätze, dass es jüdische 
Theolog*innen gibt. Die Orthodoxie wäre für mich eine offene Frage, auch durch den 
Ukraine-Krieg. In Österreich war das immer schon eine andere Größe. 
Zu überlegen ist: Wie kann die AG Pastoraltheologie – ohne sich zu verlieren und ohne 
feindlichen Übernahmeeindruck – eine Offenheitskultur schaffen? Ich habe den Ein-
druck, die Religionspädagog*innen schaffen das besser. Bei deren Tagungen tauchen 
immer wieder auch islamische Kolleg*innen auf. Sie laden sie stärker als Referent*in-
nen ein. Ich glaube, da könnte die AG nochmal gewinnen. 
 
Wenn wir zum Schluss nochmal auf den Anfang zurückkommen: Diese Themen von Pas-
sung, Ambiguität, Einheit in Verschiedenheit – sind das nicht auch Themen, die für die 
AG selbst relevant sind? 
Absolut. Wie gehen wir damit um, wenn Dinge sich nicht einfach zusammenbringen 
lassen? Wie viel Einheit ist notwendig, wie viel Verschiedenheit können wir uns leisten? 
Das sind keine abstrakten Fragen, sondern ganz praktische für die AG. 
Die Herausforderung ist die Pluralisierung innerhalb der Theologie selbst. Wir haben 
sehr unterschiedliche methodische Zugänge – von empirischer Forschung über histori-
sche Arbeiten bis zu stärker systematisch- bzw. philosophisch-theologischen Reflexio-
nen. Diese Vielfalt ist eine Stärke, aber sie macht es auch schwieriger, gemeinsame 
Standards zu finden. Und genau da sind wir wieder bei der Ambiguitätsbearbeitung: Es 
geht darum, mit dieser Vielfalt produktiv zu arbeiten. Vielleicht können die angedach-
ten Sektionen innerhalb der AG [Gruppen, die sich über ein gemeinsames Forschungs-
interesse zusammenfinden, ähnlich den Sektionen in der Arbeitsgemeinschaft Katholi-
sche Religionspädagogik und Katechetik; C.P.] hier ein nächster guter Schritt sein. 
Für die nächsten zehn Jahre erhoffe ich mir, dass wir mutig bleiben – mutig genug, uns 
ins Getümmel zu stürzen, uns auf fremde Logiken einzulassen, aber auch mutig genug, 
unser Eigenes selbstbewusst einzubringen. Dass wir gute Pässe zuspielen können und 
offen sind für die Stimmen, die bisher vielleicht zu wenig gehört wurden. 



306 Christian Preidel/Teresa Schweighofer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 299–306 DOI: 10.17879/zpth-2025-9328 

 
 
Prof. Dr. Teresa Schweighofer 
Juniorprofessorin für Praktische Theologie 
Zentralinstitut für Katholische Theologie 
Humboldt-Universität zu Berlin 
Unter den Linden 6 
10099 Berlin 
+49 (0)30 2093-99082 
teresa.schweighofer(at)hu-berlin(dot)de 
https://www.katholische-theologie.hu-berlin.de/de/ls/pt 
ORCID: 0000-0003-0473-010X 
 
Prof. Dr. Christian Preidel 
Professor für Pastoraltheologie 
Theologische Fakultät 
Universität Luzern 
Frohburgstrasse 3, Postfach 4466 
CH-6002 Luzern 
+41 41 229 52 65 
christian.preidel(at)unilu(dot)ch 
https://www.unilu.ch/fakultaeten/tf/professuren/pastoraltheologie/ 
ORCID: 0000-0001-6141-6841 
 


