
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 

Judith Gruber 

Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen 
Für eine Verortung von Theologie  

in der Ambiguität von Lebenspraktiken 
 

Abstract 

Der Beitrag verortet sich im Spannungsfeld von Pastoraltheologie und Systematischer Theologie vor 
dem Hintergrund eines erkenntnistheologischen turn to practice, der soziale Praktiken als loci theologici 
versteht. Aus postkolonialer Perspektive wird untersucht, was im Übergang von empirischer Rekon-
struktion zu theologischer Konstruktion geschieht. Im Dialog mit Laurel Potters & Elizabeth O’Donnell 
Gandalfos „Remembering the Reign of God“ argumentiert der Text, dass dieser Übergang häufig von 
einer „Sehnsucht nach Transzendenz“ geleitet ist, die Gott jenseits der Ambiguitäten historischer Ge-
walt verortet und damit eine koloniale Trennung von Heiligem und Profanem reproduziert. Gegen de-
duktive, soteriologisch eindeutige Entwürfe wird vorgeschlagen, Gottesrede radikal in der Ambiguität 
von Lebenspraktiken zu verankern. Die dekolonialen Praktiken der Armen in El Salvador werden als the-
ologisch relevante Zeugnisse einer „unreinen“ Erlösung gelesen, die innerhalb von Gewaltgeschichten 
geschieht. Eine solche Soteriologie untergräbt koloniale Kosmovisionen und eröffnet transformatori-
sche Perspektiven für eine praxisorientierte Theologie. 

This article situates itself between pastoral and systematic theology against the background of the epis-
temological turn to practice, which recognizes social practices as loci theologici. From a postcolonial 
perspective, it examines what happens in the movement from empirical reconstruction to theological 
construction. Engaging Laurel Potter and Elizabeth O’Donnell Gandalfo’s „Remembering the Reign of 
God“, the article argues that this movement is often guided by a “desire for transcendence” that locates 
God beyond the ambiguities of historical violence and thus reproduces a colonial separation between 
the sacred and the profane. In contrast to deductive and soteriologically unambiguous theological mo-
dels, the article proposes a radical reconfiguration of God-talk grounded in the ambiguity of lived prac-
tices. The decolonial practices of the poor in El Salvador are interpreted as theologically significant wit-
nesses to an “impure” salvation unfolding within histories of violence. Such an approach destabilizes 
colonial cosmologies and opens transformative possibilities for a theology consistently oriented toward 
practice. 

 

In diesem Beitrag möchte ich mich zwischen Pastoraltheologie und Systematische The-
ologie begeben. Dieses „Zwischen“ verschwimmt immer stärker – während Pasto-
raltheologie sich als systematische Reflexion christlicher Glaubenspraxis versteht, kann 
man auch in der Systematischen Theologie verstärkt Bemühungen wahrnehmen, so-
zial-empirisch zu arbeiten (vgl. Bauer & Schüßler 2023). Dahinter steht ein erkenntnis-
theologischer turn to practice(s), der soziale Praktiken als locus theologicus erkennt. Die 
Frage, auf die ich ‚hin-zoomen‘ möchte, ist die: Was passiert im „Zwischen“ zwischen 
empirischer Arbeit, der Rekonstruktion von sozialen Praktiken als loci theologici und 



280 Judith Gruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 

der systematisch-theologischen Reflexion? Ich werde dieser Frage mit Perspektiven 
postkolonialer Theologie im Gespräch mit einem vor kurzem veröffentlichten Buch 
nachgehen, das in mancher Hinsicht als wegweisend gelten kann und eine ‚case study‘ 
zwischen ethnografischer Forschung und theologischer Konstruktion bietet: Remem-
bering the Reign of God. The Decolonial Witness of El Salvador's Church of the Poor 
(Potter & O’Donnell 2022). Ich möchte zeigen, dass der Schritt von der empirischen Pra-
xisbeschreibung zur theologischen Reflexion oft von einer „Sehnsucht nach Transzen-
denz“ (Yountae 2018, 730) geleitet wird, die es verhindert, die Vielschichtigkeit und 
Brüchigkeit der Realität in das Gottesverständnis aufzunehmen. Stattdessen wird Gott 
im Jenseits verortet und damit eine koloniale kosmopolitische Logik fortgeschrieben. 
Die Verortung Gottes im Jenseits und die damit verbundene Trennung von sakraler und 
profaner Sphäre repräsentiert eine Logik, die Gewalt, Hierarchien und das Nicht-Ernst-
nehmen von Leid, Gerechtigkeits- und Machtfragen ermöglicht. Diese Logik existiert 
zwar schon länger, wird aber im kolonialen Kontext systematisch eingesetzt, um kolo-
niale Herrschaft zu legitimieren und soziale Ungleichheiten zu stabilisieren. Deshalb be-
zeichne ich sie hier als ‚kolonial‘: Der Begriff verweist nicht nur auf historische Kolonial-
herrschaft, sondern auf eine epistemisch-theologische Praxis, die Machtstrukturen 
stützt und fortschreibt. In diesem epistemologisch-kritischen Sinn kann ‚kolonial‘ auch 
rückblickend auf andere hegemoniale Macht- und Wissensregime angewandt werden, 
die ähnliche Mechanismen der Gewaltlegitimation und Trennung von Heiligem und 
Profanem etabliert haben. 
Vor diesem Hintergrund möchte ich fragen, was es für die Bestimmung christlicher 
Identität und den Gottesbegriff bedeutet, sie wirklich in der Ambiguität von Praxis zu 
verorten – und ich werde argumentieren, dass beides nicht jenseits von (Kolonial-)Ge-
schichte gedacht werden kann. Remembering verbindet ethnografische Arbeit mit nor-
mativ-konstruktiver Theologie, um einen Entwurf dekolonialer Theologie vorzulegen. 
Es bringt damit eine Ethnografie kirchlicher Basisgemeinden in El Salvador ins Gespräch 
mit decolonial studies und versucht auf diese Weise, die traumatische Kolonialge-
schichte El Salvadors als Heilsgeschichte neu zu lesen. Dabei legen die Autorinnen zum 
einen die Praktiken offen, mit denen „lxs probres“ (eine inklusive Schreibweise für die 
armen Menschen, die die Basisgemeinden El Salvadors bilden) widerständig und kreativ 
in einer Welt überleben, die von anhaltender kolonialer Gewalt geprägt ist, und schrei-
ben diesen Praktiken theologische Relevanz zu. Zum anderen nehmen sie die zentrale 
Einsicht dekolonialer Theorie ernst, dass theologisches Wissen bei der Etablierung ko-
lonialer Macht eine entscheidende Rolle gespielt hat. Auf diese Weise zeichnet das 
Buch ein nuanciertes Bild von den zutiefst ambivalenten politischen Auswirkungen 
christlicher Tradition: Christliche Theologien haben Argumentationsmuster geliefert, 
die Kolonialherrschaft begründen und rechtfertigen, und gleichzeitig können sie deko-
lonisierende Praktiken des „de-linking“ von Kolonialität informieren, d. h. Strategien, 
die darauf abzielen, koloniale Machtstrukturen und ihre Denkweisen zu unterbrechen 
und sich davon zu lösen.  



Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen   281 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 

Für mich ist es eine der entscheidenden Fragen für Theologie heute, ob und wie diese 
Ambiguität theologisch verstanden werden kann. Letztlich geht es um die Frage, ob Ge-
schichte in all ihrer „messiness“ als theologischer Ort voll anerkannt werden kann. Da-
bei geht es vor allem darum, auch wahrzunehmen, dass Geschichte immer auch Ge-
waltgeschichte ist, in die Theologie involviert ist. Die grundlegende Frage ist, wo und 
wie Gottesrede in dieser Gewaltgeschichte lokalisiert wird. Mit Blick auf Post-Shoah-
Theologien hat Sarah Pinnock auf Tendenzen hingewiesen, Theologie von ihrer histori-
schen Komplizenschaft mit Unterdrückungssystemen zu reinigen. Sie zeigt, dass in der 
theologischen Aufarbeitung der Shoah Täter*innentheologien in einen Bereich außer-
halb der „eigentlichen Theologie“ verwiesen werden und so versucht wird, „einen ‚mo-
ralischen [oder historischen] Kern‘ des Christentums zu finden, der unschuldig an sol-
chen Missbräuchen ist“ (Pinnock 2007, 499–523. 502). Diese Theologien gehen deduk-
tiv von einem normativen Verständnis des Christentums als dekolonial/transforma-
tiv/heilbringend aus. Wie ich im Folgenden zeigen möchte, liegt solch einem deduktiv-
theologischen Ansatz eine koloniale Logik zugrunde. Ich werde vorschlagen, dass nur 
ein radikales theologisches Ernstnehmen dieser Ambiguität christlicher Gottesrede 
diese koloniale Logik kritisch beschreibbar und eventuell transformierbar macht.  
Beim Lesen von Remembering habe ich mich in einer spürbaren Spannung zwischen 
diesen beiden Ansätzen wiedergefunden: Einerseits bietet das Buch eine nuancierte 
ethnografische Rekonstruktion der Unordnung der Welt nach dem kolonialen Trauma. 
Es zeigt anhand des Beispiels El Salvadors, dass dekoloniales De-linking nicht in klarer 
Abgrenzung von der Kolonialität stattfindet, sondern in einer Realität, die durch die ver-
nichtende Kraft der kolonialen Macht zutiefst „verkorkst“ ist (206)1. Die Autorinnen ver-
stehen diese Ambiguität als integralen Bestandteil dekolonialer Praxis und versuchen, 
sie auch zur Grundlage ihrer theologischen Praxis zu machen. Letztlich findet sie jedoch 
keinen Eingang in ihren theologischen Entwurf. Denn sie gehen dialektisch vor und ver-
stehen das Reich Gottes als „Antithese zum Imperium“ (11), das jenseits/außerhalb der 
kolonialen Machtmatrix angesiedelt ist. Es wird so zu einer ahistorischen, entkörperten 
Norm, die stillschweigend ihre Ethnografie der de-/kolonialen Kämpfe in El Salvador 
informiert und letztendlich die Komplexität der verkörperten Erfahrungen der Armen 
‚nach‘ dem kolonialen Trauma auslöscht. Ihre Erfahrungen der Ambiguitäten des 
(Über-)Lebens kommen nur insoweit zum Vorschein, als sie in eine vorgegebene theo-
logische Meistererzählung der Herrschaft Gottes als dekolonial eingepasst werden kön-
nen. 
Mit diesem theologischen Ansatz bestätigt Remembering letztlich die theopolitische 
Kosmovision der kolonialen Machtmatrix, anstatt sie zu erschüttern: Wie decolonial 
studies argumentieren, war und ist die Trennung zwischen Heiligem und Profanem eine 

 
1  Im englischen Original steht hier “screwed“ – ein umgangssprachlicher Ausdruck aus einem 

Interview, der die tiefgreifende Zerrüttung und das ausweglos erscheinende Chaos der von 
kolonialer Gewalt geprägten Realität drastisch beschreibt. 



282 Judith Gruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 

zentrale Schaltstelle in der Formierung von kolonialen Ordnungen. Sie liefert eine 
grundlegende Unterscheidung, die als Blaupause für die Kategorisierung der Welt in 
Gerettete/Verdammte, Christ*innen/Heid*innen, Kolonisator*innen/Kolonisierte 
diente (vgl. Maldonado-Torres 2008, 217). Remembering liefert keine Kritik dieser ko-
lonialen Theologie, sondern schreibt sie fort. Es stellt sich weiterhin einen reinen Raum 
des Heiligen vor, an dem diejenigen teilnehmen, die als gerettet gelten – und von dem 
umgekehrt die Verdammten ausgeschlossen sind: Das Buch zeichnet sich durch seine 
scharfe historiografische Kritik an kolonialen theologische Praktiken aus, es hebt her-
vor, dass christliche Tradition „als Waffe verwendet wurde, um indigene Völker in ko-
lonisierte Damnés zu verwandeln, die nicht einmal der Sakramente würdig waren, die 
sie als notwendig für die Erlösung annehmen mussten“ (273). Seine theologische Eth-
nografie der salvadorianischen Basisgemeinden versucht, dieses Urteil umzukehren 
und die Armen von El Salvador in diesen reinen Bereich des Heiligen einzubeziehen. 
Doch gerade indem es dieses Ziel verfolgt, erschüttert es nicht die theopolitische Tren-
nung zwischen Transzendenz und Immanenz, die der kolonialen Kosmovision zugrunde 
liegt. Stattdessen hält es an einem Raum von Erlösung fest, den es von der kolonialen 
Machtmatrix gereinigt sieht, und stützt damit ein zentrales konzeptuelles Kapital, das 
die Theologie für die Aufrechterhaltung der kolonialen Macht geboten hat: Wie Gil 
Andijar argumentiert, hat die christliche Erlösungserzählung den Gläubigen eine Folie 
geboten, sich mit/als unschuldige Opfer zu identifizieren (vgl. Andijar 2014); mit dem 
Ergebnis, dass Christ*innen dazu neigen, sich selbst fälschlicherweise als schwach zu 
erkennen und als Konsequenz keine tragfähigen Instrumente für Macht-Management 
entwickelt haben, selbst als sie einflussreiche Positionen erlangten (vgl. Luehrmann). 
Diese Unschuld mit Blick auf Macht – die in Wirklichkeit eine gewalttätige Ignoranz ist 
– ist ein zentraler Bestandteil kolonialer Hegemonie und Weißer Vorherrschaft (vgl. 
Wekker 2017). Insofern sich Remembering das Reich Gottes als einen utopischen Raum 
vorstellt, der von der kolonialen Machtmatrix gereinigt ist, ändert es nichts an dieser 
kolonialen Theologie, es stellt letztlich weiterhin keine Ressourcen zur Verfügung, um 
die Ambiguität theopolitischer Macht theologisch zu reflektieren. 
Doch ist das nicht die einzige soteriologische Vision, die in diesem reichhaltigen Buch 
zu finden ist. Unterhalb seiner theologischen Meistererzählung, die Gottes Herrschaft 
als letztendlich, eindeutig dekolonial vorstellt, finden sich komplexere Vorstellungen 
von Erlösung. Sie entstehen im Ringen der Armen um Leben inmitten des Todes, um 
Befreiung, die immer wieder scheitert, um Transformation, die durch die allgegenwär-
tige Kraft der kolonialen Macht beeinträchtigt bleibt. Wenn ihre ambivalenten Erfah-
rungen der Un/möglichkeit von Dekolonialität zum Ausgangspunkt von soteriologi-
schen Überlegungen gemacht werden, werden (wieder) Geschichten von 
Auferstehung, die durch einen Tränenschleier erkannt werden, hörbar – Geschichten 
von neuem Leben, das von den quälenden Wunden einer gewaltsamen „Vergangen-
heit“ gezeichnet ist, Geschichten von Befreiung, die sich innerhalb der kolonialen 
Machtmatrix abspielen und durch diese bedingt sind. Wenn diese dekolonialen 



Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen   283 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 

Praktiken als Zeichen und Instrument des Heils in ihrer ganzen Ambiguität theologisch 
zur Kenntnis genommen werden, können sie zu Ressourcen für die Entwicklung einer 
Soteriologie werden, die Heil nicht als einen „außergewöhnlichen“ Zustand jenseits der 
Geschichte, sondern als „gewöhnliche“ Ereignisse der Unterbrechung innerhalb der Ge-
schichte begreift. Mit anderen Worten: Indem diese Praktiken Erlösung als abhängig 
von der Welt, die sie transformiert, ins Bild bringen, können sie zu Ressourcen für die 
Entwicklung einer Soteriologie werden, die die Binarität von sakral und profan auf-
bricht, und damit den Kern der kolonialen Kosmovision erschüttert. 
Das heißt zusammengefasst: „Nach“ der Kolonialgeschichte muss theologisch mit der 
Tatsache gerechnet werden, dass theologische Vorstellungen in Gewaltgeschichten 
verwickelt bleiben, selbst wenn sie befreiend sein wollen. Wenn – kritisch-deskriptiv – 
die tiefen kolonialen Verstrickungen von theologischem Wissen erkannt werden und – 
theologisch normativ-konstruktiv – dennoch am transformativen Potenzial theologi-
scher Praxis festhalten werden soll, müssen theologische Begriffe von Gottes Heilshan-
deln in der Welt rekonfiguriert werden. Nachdem dekoloniale Theologien aufgezeigt 
haben, dass eindeutige Erlösungsbegriffe die Grundlage der kolonialen Machtmatrix 
bilden, muss die Unreinheit der Erlösung, wie sie von „lxs pobres“ bezeugt wird, zu ei-
ner konstitutiven Dimension einer Soteriologie werden, die dekolonisierende Wirkun-
gen haben kann. Eine Theologie, die transformativ wirksam sein möchte, muss soterio-
logische Eindeutigkeit gegen eine Theologie eintauschen, die ihre Unschuld verloren 
hat, d. h. eine Theologie, die darauf verzichtet, für sich selbst einen reinen Raum jenseits 
der Macht zu schaffen: (nur) wenn sie bereit ist, die Unterscheidung zwischen heilig 
und profan zu untergraben, kann Theologie transformative Wirkungen haben.  
Ich kehre in einem Satz zu meiner Ausgangsfrage zurück: für eine Theologie, die zwi-
schen empirischer Forschung und (systematisch-)theologischer Reflexion/Konstruktion 
operiert, ergibt sich damit die Herausforderung, die Unordnung der Wirklichkeit auch 
tatsächlich in ihre Gottesbegriffe einzuführen. Erst wenn sie ihrer Sehnsucht nach 
Transzendenz radikal widersagt, kann sie ihren Turn zur Praxis theologisch konsequent 
vollziehen. Vielleicht ist das größte Geschenk der Armen von El Salvador an die Kirche 
nicht eine eindeutige Darstellung von Dekolonialität/Befreiung/Erlösung, die sich allzu 
nahtlos in koloniale Vorstellungen von einer heiligen Utopie für diejenigen einfügt, die 
sich als unschuldig an den Ambiguitäten der Macht betrachten, sondern ein Zeugnis für 
die unhintergehbaren Realitäten der Erlösung in einer Welt, die zutiefst von Gewaltge-
schichten geprägt ist. 

 

  



284 Judith Gruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279–284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 

Literaturverzeichnis 

Anidjar, Gil (2014). Blood: A Critique of Christianity. Religion, Culture, and Public Life Series, New York: 
Columbia University Press.  

Bauer, Christian & Schüßler, Michael (2023). Practical turn der Systematischen Theologie?: kon-
zilstheologische Erkundungen und praxistheoretische Beobachtungen. In: THQ 203, 342–357.  

Luehrmann, Sonja: Review of Gil Andijar, Blood. A Critique of Christianity. In: New Directions in the 
Anthropology of Christianity, abrufbar unter https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-cri-
tique-christianity-book-review [13.7.2025].  

Maldonado-Torres, Nelson (2008). Religion, Conquête et Race Dans La Fondation Du Monde Mo-
derne/Colonial. In: Mohamed Mestiri, Ramón Grosfoguel & El Yamine Soum (Hg.), Islamophobie 
Dans Le Monde Moderne, Paris: IIIT. 

Pinnock, Sarah K. (2007). Atrocity and Ambiguity: Recent Developments in Christian Holocaust Re-
sponses. In: Journal of the American Academy of Religion 75, 499–523.  

Potter, Laurel & O’Donnell Gandalfo, Elizabeth (2022). Remembering the Reign of God. The Decolonial 
Witness of El Salvador's Church of the Poor, Lanham: Lexington Books.  

Wekker, Gloria (2017). White Innocence: Paradoxes of colonialism and race, Durham, London: Duke 
University Press.  

Yountae, An (2018). Postcolonial/Decolonial Theology. In: Christopher D. Rodkey & Jordan E. Miller 
(Hg.), The Palgrave Handbook of Radical Theology, Cham: Palgrave Macmillan. 

 
 
Assoc. Prof. Dr. Judith Gruber 
Research Unit Systematic Theology and Study of Religions Faculty of Theology and Religious Studies, 
KU Leuven; Belgium Coordinator - Centre for Liberation Theologies Project Leader – FWO Project „Dis-
senting Church“ 
Sint-Michielsstraat 4 - Box 3101 
B-3000 Leuven 
judith.gruber(at)kuleuven(dot)be 
 

https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-critique-christianity-book-review
https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-critique-christianity-book-review
mailto:judith.gruber@kuleuven.be

