ZPTh

Zeitschrift
fur Pastoraltheologie

250 Jahre Pastoraltheologie
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstatten

ISSN: 0555-9308 45. Jahrgang, 2025-2



Judith Gruber

Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen
Fiir eine Verortung von Theologie
in der Ambiguitat von Lebenspraktiken

Abstract

Der Beitrag verortet sich im Spannungsfeld von Pastoraltheologie und Systematischer Theologie vor
dem Hintergrund eines erkenntnistheologischen turn to practice, der soziale Praktiken als loci theologici
versteht. Aus postkolonialer Perspektive wird untersucht, was im Ubergang von empirischer Rekon-
struktion zu theologischer Konstruktion geschieht. Im Dialog mit Laurel Potters & Elizabeth O’Donnell
Gandalfos ,Remembering the Reign of God“ argumentiert der Text, dass dieser Ubergang haufig von
einer ,,Sehnsucht nach Transzendenz” geleitet ist, die Gott jenseits der Ambiguitaten historischer Ge-
walt verortet und damit eine koloniale Trennung von Heiligem und Profanem reproduziert. Gegen de-
duktive, soteriologisch eindeutige Entwiirfe wird vorgeschlagen, Gottesrede radikal in der Ambiguitat
von Lebenspraktiken zu verankern. Die dekolonialen Praktiken der Armen in El Salvador werden als the-
ologisch relevante Zeugnisse einer ,,unreinen” Erlosung gelesen, die innerhalb von Gewaltgeschichten
geschieht. Eine solche Soteriologie untergrabt koloniale Kosmovisionen und eréffnet transformatori-
sche Perspektiven fiir eine praxisorientierte Theologie.

This article situates itself between pastoral and systematic theology against the background of the epis-
temological turn to practice, which recognizes social practices as loci theologici. From a postcolonial
perspective, it examines what happens in the movement from empirical reconstruction to theological
construction. Engaging Laurel Potter and Elizabeth O’Donnell Gandalfo’s ,,Remembering the Reign of
God“, the article argues that this movement is often guided by a “desire for transcendence” that locates
God beyond the ambiguities of historical violence and thus reproduces a colonial separation between
the sacred and the profane. In contrast to deductive and soteriologically unambiguous theological mo-
dels, the article proposes a radical reconfiguration of God-talk grounded in the ambiguity of lived prac-
tices. The decolonial practices of the poor in El Salvador are interpreted as theologically significant wit-
nesses to an “impure” salvation unfolding within histories of violence. Such an approach destabilizes
colonial cosmologies and opens transformative possibilities for a theology consistently oriented toward
practice.

In diesem Beitrag mochte ich mich zwischen Pastoraltheologie und Systematische The-
ologie begeben. Dieses ,Zwischen” verschwimmt immer starker — wahrend Pasto-
raltheologie sich als systematische Reflexion christlicher Glaubenspraxis versteht, kann
man auch in der Systematischen Theologie verstarkt Bemihungen wahrnehmen, so-
zial-empirisch zu arbeiten (vgl. Bauer & Schii}ler 2023). Dahinter steht ein erkenntnis-
theologischer turn to practice(s), der soziale Praktiken als locus theologicus erkennt. Die
Frage, auf die ich ,hin-zoomen’ moéchte, ist die: Was passiert im ,Zwischen” zwischen
empirischer Arbeit, der Rekonstruktion von sozialen Praktiken als loci theologici und

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279-284



280 Judith Gruber

der systematisch-theologischen Reflexion? Ich werde dieser Frage mit Perspektiven
postkolonialer Theologie im Gesprach mit einem vor kurzem veroffentlichten Buch
nachgehen, das in mancher Hinsicht als wegweisend gelten kann und eine ,case study’
zwischen ethnografischer Forschung und theologischer Konstruktion bietet: Remem-
bering the Reign of God. The Decolonial Witness of El Salvador's Church of the Poor
(Potter & O’Donnell 2022). Ich mochte zeigen, dass der Schritt von der empirischen Pra-
xisbeschreibung zur theologischen Reflexion oft von einer ,Sehnsucht nach Transzen-
denz” (Yountae 2018, 730) geleitet wird, die es verhindert, die Vielschichtigkeit und
Briichigkeit der Realitat in das Gottesverstandnis aufzunehmen. Stattdessen wird Gott
im Jenseits verortet und damit eine koloniale kosmopolitische Logik fortgeschrieben.
Die Verortung Gottes im Jenseits und die damit verbundene Trennung von sakraler und
profaner Sphare reprasentiert eine Logik, die Gewalt, Hierarchien und das Nicht-Ernst-
nehmen von Leid, Gerechtigkeits- und Machtfragen erméglicht. Diese Logik existiert
zwar schon langer, wird aber im kolonialen Kontext systematisch eingesetzt, um kolo-
niale Herrschaft zu legitimieren und soziale Ungleichheiten zu stabilisieren. Deshalb be-
zeichne ich sie hier als ,kolonial‘: Der Begriff verweist nicht nur auf historische Kolonial-
herrschaft, sondern auf eine epistemisch-theologische Praxis, die Machtstrukturen
stitzt und fortschreibt. In diesem epistemologisch-kritischen Sinn kann ,kolonial‘ auch
rickblickend auf andere hegemoniale Macht- und Wissensregime angewandt werden,
die dhnliche Mechanismen der Gewaltlegitimation und Trennung von Heiligem und
Profanem etabliert haben.

Vor diesem Hintergrund mochte ich fragen, was es fiir die Bestimmung christlicher
Identitat und den Gottesbegriff bedeutet, sie wirklich in der Ambiguitat von Praxis zu
verorten — und ich werde argumentieren, dass beides nicht jenseits von (Kolonial-)Ge-
schichte gedacht werden kann. Remembering verbindet ethnografische Arbeit mit nor-
mativ-konstruktiver Theologie, um einen Entwurf dekolonialer Theologie vorzulegen.
Es bringt damit eine Ethnografie kirchlicher Basisgemeinden in El Salvador ins Gesprach
mit decolonial studies und versucht auf diese Weise, die traumatische Kolonialge-
schichte El Salvadors als Heilsgeschichte neu zu lesen. Dabei legen die Autorinnen zum
einen die Praktiken offen, mit denen , Ixs probres” (eine inklusive Schreibweise fir die
armen Menschen, die die Basisgemeinden El Salvadors bilden) widerstandig und kreativ
in einer Welt iberleben, die von anhaltender kolonialer Gewalt gepragt ist, und schrei-
ben diesen Praktiken theologische Relevanz zu. Zum anderen nehmen sie die zentrale
Einsicht dekolonialer Theorie ernst, dass theologisches Wissen bei der Etablierung ko-
lonialer Macht eine entscheidende Rolle gespielt hat. Auf diese Weise zeichnet das
Buch ein nuanciertes Bild von den zutiefst ambivalenten politischen Auswirkungen
christlicher Tradition: Christliche Theologien haben Argumentationsmuster geliefert,
die Kolonialherrschaft begriinden und rechtfertigen, und gleichzeitig konnen sie deko-
lonisierende Praktiken des ,de-linking” von Kolonialitat informieren, d.h. Strategien,
die darauf abzielen, koloniale Machtstrukturen und ihre Denkweisen zu unterbrechen
und sich davon zu I6sen.

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279-284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325



Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen 281

FUr mich ist es eine der entscheidenden Fragen fiir Theologie heute, ob und wie diese
Ambiguitat theologisch verstanden werden kann. Letztlich geht es um die Frage, ob Ge-
schichte in all ihrer ,,messiness” als theologischer Ort voll anerkannt werden kann. Da-
bei geht es vor allem darum, auch wahrzunehmen, dass Geschichte immer auch Ge-
waltgeschichte ist, in die Theologie involviert ist. Die grundlegende Frage ist, wo und
wie Gottesrede in dieser Gewaltgeschichte lokalisiert wird. Mit Blick auf Post-Shoah-
Theologien hat Sarah Pinnock auf Tendenzen hingewiesen, Theologie von ihrer histori-
schen Komplizenschaft mit Unterdriickungssystemen zu reinigen. Sie zeigt, dass in der
theologischen Aufarbeitung der Shoah Tater*innentheologien in einen Bereich auRer-
halb der ,eigentlichen Theologie” verwiesen werden und so versucht wird, ,,einen ,mo-
ralischen [oder historischen] Kern des Christentums zu finden, der unschuldig an sol-
chen Missbrauchen ist” (Pinnock 2007, 499-523. 502). Diese Theologien gehen deduk-
tiv von einem normativen Verstandnis des Christentums als dekolonial/transforma-
tiv/heilbringend aus. Wie ich im Folgenden zeigen mochte, liegt solch einem deduktiv-
theologischen Ansatz eine koloniale Logik zugrunde. Ich werde vorschlagen, dass nur
ein radikales theologisches Ernstnehmen dieser Ambiguitat christlicher Gottesrede
diese koloniale Logik kritisch beschreibbar und eventuell transformierbar macht.

Beim Lesen von Remembering habe ich mich in einer splirbaren Spannung zwischen
diesen beiden Ansatzen wiedergefunden: Einerseits bietet das Buch eine nuancierte
ethnografische Rekonstruktion der Unordnung der Welt nach dem kolonialen Trauma.
Es zeigt anhand des Beispiels El Salvadors, dass dekoloniales De-linking nicht in klarer
Abgrenzung von der Kolonialitat stattfindet, sondern in einer Realitat, die durch die ver-
nichtende Kraft der kolonialen Macht zutiefst , verkorkst“ ist (206)1. Die Autorinnen ver-
stehen diese Ambiguitat als integralen Bestandteil dekolonialer Praxis und versuchen,
sie auch zur Grundlage ihrer theologischen Praxis zu machen. Letztlich findet sie jedoch
keinen Eingang in ihren theologischen Entwurf. Denn sie gehen dialektisch vor und ver-
stehen das Reich Gottes als ,,Antithese zum Imperium“ (11), das jenseits/auerhalb der
kolonialen Machtmatrix angesiedelt ist. Es wird so zu einer ahistorischen, entkdrperten
Norm, die stillschweigend ihre Ethnografie der de-/kolonialen Kampfe in El Salvador
informiert und letztendlich die Komplexitat der verkdrperten Erfahrungen der Armen
,nach’ dem kolonialen Trauma ausldscht. lhre Erfahrungen der Ambiguitdaten des
(Uber-)Lebens kommen nur insoweit zum Vorschein, als sie in eine vorgegebene theo-
logische Meistererzahlung der Herrschaft Gottes als dekolonial eingepasst werden kon-
nen.

Mit diesem theologischen Ansatz bestatigt Remembering letztlich die theopolitische
Kosmovision der kolonialen Machtmatrix, anstatt sie zu erschittern: Wie decolonial
studies argumentieren, war und ist die Trennung zwischen Heiligem und Profanem eine

1 Im englischen Original steht hier “screwed” — ein umgangssprachlicher Ausdruck aus einem
Interview, der die tiefgreifende Zerriittung und das ausweglos erscheinende Chaos der von
kolonialer Gewalt gepragten Realitat drastisch beschreibt.

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279-284



282 Judith Gruber

zentrale Schaltstelle in der Formierung von kolonialen Ordnungen. Sie liefert eine
grundlegende Unterscheidung, die als Blaupause fiir die Kategorisierung der Welt in
Gerettete/Verdammte, Christ*innen/Heid*innen, Kolonisator*innen/Kolonisierte
diente (vgl. Maldonado-Torres 2008, 217). Remembering liefert keine Kritik dieser ko-
lonialen Theologie, sondern schreibt sie fort. Es stellt sich weiterhin einen reinen Raum
des Heiligen vor, an dem diejenigen teilnehmen, die als gerettet gelten — und von dem
umgekehrt die Verdammten ausgeschlossen sind: Das Buch zeichnet sich durch seine
scharfe historiografische Kritik an kolonialen theologische Praktiken aus, es hebt her-
vor, dass christliche Tradition ,,als Waffe verwendet wurde, um indigene Vdlker in ko-
lonisierte Damnés zu verwandeln, die nicht einmal der Sakramente wiirdig waren, die
sie als notwendig fiir die Erlésung annehmen mussten” (273). Seine theologische Eth-
nografie der salvadorianischen Basisgemeinden versucht, dieses Urteil umzukehren
und die Armen von El Salvador in diesen reinen Bereich des Heiligen einzubeziehen.
Doch gerade indem es dieses Ziel verfolgt, erschiittert es nicht die theopolitische Tren-
nung zwischen Transzendenz und Immanenz, die der kolonialen Kosmovision zugrunde
liegt. Stattdessen halt es an einem Raum von Erlésung fest, den es von der kolonialen
Machtmatrix gereinigt sieht, und stiitzt damit ein zentrales konzeptuelles Kapital, das
die Theologie fir die Aufrechterhaltung der kolonialen Macht geboten hat: Wie Gil
Andijar argumentiert, hat die christliche Erlésungserzahlung den Glaubigen eine Folie
geboten, sich mit/als unschuldige Opfer zu identifizieren (vgl. Andijar 2014); mit dem
Ergebnis, dass Christ*innen dazu neigen, sich selbst falschlicherweise als schwach zu
erkennen und als Konsequenz keine tragfahigen Instrumente fiir Macht-Management
entwickelt haben, selbst als sie einflussreiche Positionen erlangten (vgl. Luehrmann).
Diese Unschuld mit Blick auf Macht — die in Wirklichkeit eine gewalttatige Ignoranz ist
— ist ein zentraler Bestandteil kolonialer Hegemonie und Weiller Vorherrschaft (vgl.
Wekker 2017). Insofern sich Remembering das Reich Gottes als einen utopischen Raum
vorstellt, der von der kolonialen Machtmatrix gereinigt ist, andert es nichts an dieser
kolonialen Theologie, es stellt letztlich weiterhin keine Ressourcen zur Verfligung, um
die Ambiguitat theopolitischer Macht theologisch zu reflektieren.

Doch ist das nicht die einzige soteriologische Vision, die in diesem reichhaltigen Buch
zu finden ist. Unterhalb seiner theologischen Meistererzahlung, die Gottes Herrschaft
als letztendlich, eindeutig dekolonial vorstellt, finden sich komplexere Vorstellungen
von Erlésung. Sie entstehen im Ringen der Armen um Leben inmitten des Todes, um
Befreiung, die immer wieder scheitert, um Transformation, die durch die allgegenwar-
tige Kraft der kolonialen Macht beeintrachtigt bleibt. Wenn ihre ambivalenten Erfah-
rungen der Un/moglichkeit von Dekolonialitdt zum Ausgangspunkt von soteriologi-
schen Uberlegungen gemacht werden, werden (wieder) Geschichten von
Auferstehung, die durch einen Tranenschleier erkannt werden, horbar — Geschichten
von neuem Leben, das von den qualenden Wunden einer gewaltsamen ,Vergangen-
heit“ gezeichnet ist, Geschichten von Befreiung, die sich innerhalb der kolonialen
Machtmatrix abspielen und durch diese bedingt sind. Wenn diese dekolonialen

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279-284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325



Der Sehnsucht nach Transzendenz widerstehen 283

Praktiken als Zeichen und Instrument des Heils in ihrer ganzen Ambiguitdit theologisch
zur Kenntnis genommen werden, kdnnen sie zu Ressourcen fir die Entwicklung einer
Soteriologie werden, die Heil nicht als einen ,,aulRergewohnlichen” Zustand jenseits der
Geschichte, sondern als ,gewdhnliche” Ereignisse der Unterbrechunginnerhalb der Ge-
schichte begreift. Mit anderen Worten: Indem diese Praktiken Erlésung als abhangig
von der Welt, die sie transformiert, ins Bild bringen, kdnnen sie zu Ressourcen fir die
Entwicklung einer Soteriologie werden, die die Binaritdt von sakral und profan auf-
bricht, und damit den Kern der kolonialen Kosmovision erschiittert.

Das heiRt zusammengefasst: ,Nach” der Kolonialgeschichte muss theologisch mit der
Tatsache gerechnet werden, dass theologische Vorstellungen in Gewaltgeschichten
verwickelt bleiben, selbst wenn sie befreiend sein wollen. Wenn — kritisch-deskriptiv —
die tiefen kolonialen Verstrickungen von theologischem Wissen erkannt werden und —
theologisch normativ-konstruktiv — dennoch am transformativen Potenzial theologi-
scher Praxis festhalten werden soll, missen theologische Begriffe von Gottes Heilshan-
deln in der Welt rekonfiguriert werden. Nachdem dekoloniale Theologien aufgezeigt
haben, dass eindeutige Erlésungsbegriffe die Grundlage der kolonialen Machtmatrix
bilden, muss die Unreinheit der Erlésung, wie sie von ,Ixs pobres” bezeugt wird, zu ei-
ner konstitutiven Dimension einer Soteriologie werden, die dekolonisierende Wirkun-
gen haben kann. Eine Theologie, die transformativ wirksam sein mochte, muss soterio-
logische Eindeutigkeit gegen eine Theologie eintauschen, die ihre Unschuld verloren
hat, d. h. eine Theologie, die darauf verzichtet, fiir sich selbst einen reinen Raum jenseits
der Macht zu schaffen: (nur) wenn sie bereit ist, die Unterscheidung zwischen heilig
und profan zu untergraben, kann Theologie transformative Wirkungen haben.

Ich kehre in einem Satz zu meiner Ausgangsfrage zurick: fur eine Theologie, die zwi-
schen empirischer Forschung und (systematisch-)theologischer Reflexion/Konstruktion
operiert, ergibt sich damit die Herausforderung, die Unordnung der Wirklichkeit auch
tatsachlich in ihre Gottesbegriffe einzufihren. Erst wenn sie ihrer Sehnsucht nach
Transzendenz radikal widersagt, kann sie ihren Turn zur Praxis theologisch konsequent
vollziehen. Vielleicht ist das gréRte Geschenk der Armen von El Salvador an die Kirche
nicht eine eindeutige Darstellung von Dekolonialitdt/Befreiung/Erlésung, die sich allzu
nahtlos in koloniale Vorstellungen von einer heiligen Utopie fiir diejenigen einfligt, die
sich als unschuldig an den Ambiguitaten der Macht betrachten, sondern ein Zeugnis fiir
die unhintergehbaren Realitaten der Erlésung in einer Welt, die zutiefst von Gewaltge-
schichten gepragt ist.

DOI: 10.17879/zpth-2025-9325 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279-284



284 Judith Gruber

Literaturverzeichnis

Anidjar, Gil (2014). Blood: A Critique of Christianity. Religion, Culture, and Public Life Series, New York:

Columbia University Press.

Bauer, Christian & SchiiBler, Michael (2023). Practical turn der Systematischen Theologie?: kon-
zilstheologische Erkundungen und praxistheoretische Beobachtungen. In: THQ 203, 342—-357.

Luehrmann, Sonja: Review of Gil Andijar, Blood. A Critique of Christianity. In: New Directions in the
Anthropology of Christianity, abrufbar unter https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-cri-
tique-christianity-book-review [13.7.2025].

Maldonado-Torres, Nelson (2008). Religion, Conquéte et Race Dans La Fondation Du Monde Mo-
derne/Colonial. In: Mohamed Mestiri, Ramén Grosfoguel & El Yamine Soum (Hg.), Islamophobie

Dans Le Monde Moderne, Paris: IlIT.
Pinnock, Sarah K. (2007). Atrocity and Ambiguity: Recent Developments in Christian Holocaust Re-
sponses. In: Journal of the American Academy of Religion 75, 499-523.

Potter, Laurel & O’Donnell Gandalfo, Elizabeth (2022). Remembering the Reign of God. The Decolonial

Witness of El Salvador's Church of the Poor, Lanham: Lexington Books.

Wekker, Gloria (2017). White Innocence: Paradoxes of colonialism and race, Durham, London: Duke

University Press.

Yountae, An (2018). Postcolonial/Decolonial Theology. In: Christopher D. Rodkey & Jordan E. Miller
(Hg.), The Palgrave Handbook of Radical Theology, Cham: Palgrave Macmillan.

Assoc. Prof. Dr. Judith Gruber

Research Unit Systematic Theology and Study of Religions Faculty of Theology and Religious Studies,
KU Leuven; Belgium Coordinator - Centre for Liberation Theologies Project Leader — FWO Project ,,Dis-
senting Church”

Sint-Michielsstraat 4 - Box 3101

B-3000 Leuven

judith.gruber(at)kuleuven(dot)be

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 279-284 DOI: 10.17879/zpth-2025-9325



https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-critique-christianity-book-review
https://www.new-directions.sps.ed.ac.uk/blood-critique-christianity-book-review
mailto:judith.gruber@kuleuven.be

