
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

Anna Hack 

Das bleibende Erbe des Christentums 
Spuren christlichen Antijudaismus‘ in postkolonialen Theorien 

 

Abstract 

Der Beitrag untersucht postkoloniale Theorien und Theologien aus einer antisemitismuskritischen Per-
spektive. Postkoloniale Ansätze bieten wichtige Werkzeuge zur Analyse (post-)kolonialer und rassisti-
scher Machtverhältnisse, zeichnen jedoch eine tendenzielle Anfälligkeit nicht nur für Artikulationsfor-
men des modernen Antisemitismus, sondern auch für christlich-antijüdische Motive. Unter dem 
Anspruch einer Politischen ‚Theologie nach Auschwitz‘ steht die christliche Theologie vor der Heraus-
forderung, postkoloniale Anliegen aufzugreifen und zugleich eine Sensibilität für antisemitische Denk-
muster zu entwickeln. Insbesondere die moderne Transformation christlich-antijüdischer Narrative gilt 
es dabei – gerade auch in der theologischen Rezeption postkolonialer Theorien – (selbst-)kritisch zu 
reflektieren. 

This article examines postcolonial theories and theologies from a critical perspective on anti-Semitism. 
Postcolonial approaches offer important tools for analyzing (post-)colonial and racist power relations, 
but they also tend to be susceptible not only to forms of modern anti-Semitism, but also to Christian 
anti-Jewish motifs. In light of a political ‘theology after Auschwitz,’ Christian theology faces the chal-
lenge of engaging with postcolonial concerns while at the same time developing a sensitivity to anti-
Semitic patterns of thought. In particular, the modern transformation of Christian anti-Jewish narratives 
must be reflected upon (self-)critically, also within the theological reception of postcolonial theories. 

 
Ursprünglich aus dem angloamerikanischen, vorwiegend literaturwissenschaftlichen 
und kulturtheoretischen Kontext stammend, wo sich die sogenannten Postcolonial Stu-
dies ab den 1980er-Jahren im akademischen Betrieb etablierten, werden postkoloniale 
Theorien heute in nahezu allen geistes- und sozialwissenschaftlichen Fächern rezipiert, 
darunter auch in der christlichen Theologie. Sie treten mit dem Anspruch an, auf „his-
torisch gewachsene […] und in der Gegenwart weiter wirksame […] Machtverhältnisse 
[…]“ (Gukelberger & Meyer 2023, 217) zu reflektieren, wobei ein zentraler Fokus auf 
den Zusammenhängen von (post-)kolonialer Macht und Wissensproduktion liegt. Expli-
zite wie implizite Machtstrukturen, insbesondere eurozentrische Dominanzverhält-
nisse, sollen durch die Analyse (post-)kolonial-rassistischer Kontinuitäten in Denkfor-
men, Diskursen und Institutionen aufgedeckt werden. Das Präfix post verweist dabei 
nicht auf eine lineare Abgeschlossenheit, sondern auf eine zeitliche wie räumliche Kon-
tinuität kolonialer Strukturen (vgl. Gukelberger & Meyer 2021, 217). Für die europäi-
sche christliche Theologie entfalten postkoloniale Ansätze ein produktiv-provozieren-
des Potenzial zur Kritik (post-)kolonialer, rassistischer Macht- und Herrschafts-
strukturen – nicht zuletzt angesichts der eigenen kirchlichen wie theologischen Verstri-
ckungsgeschichte in ebenjene. Sie stellen ein notwendiges Instrumentarium für die 



238 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

kritische Auseinandersetzung mit dem eigenen kolonialen Erbe, den bleibenden Ver-
strickungen in post- und neo-koloniale (Ausbeutungs-)Verhältnisse sowie den Kontinu-
itäten eurozentrisch-rassistischer Denkmuster in theologischen Diskursen und Praxen 
bereit. 
In Würdigung postkolonialer Anliegen gilt es jedoch auch einen kritischen Blick auf ihre 
Leerstellen und Grenzen zu werfen. Aus Sicht einer ideologiekritischen Politischen The-
ologie, wie ich sie hier vertrete, sollten gerade auch diskriminierungskritische Theorien 
einer (selbst-)kritischen Reflexion unterzogen werden. Der eigene emanzipatorische 
Anspruch verpflichtet dazu, insbesondere dort hinzusehen, wo gerade in progressiv an-
tretenden Theorien und Praxen – häufig unbewusst – Anfälligkeiten für bestimmte For-
men regressiver Ideologien zum Tragen kommen oder in diese umschlagen können.  
Eine wiederkehrende Kritik gegenüber postkolonialen Theorien betrifft die Reproduk-
tion antisemitischer Narrative. Im deutschsprachigen Raum wurde diese unter ande-
rem Anfang 2020 im Kontext der Ausladung des Politikwissenschaftlers und Kulturthe-
oretikers Achille Mbembe von der Ruhrtriennale oder auch der Ausstellung des 
Kuratorenkollektivs Ruangrupa auf der documenta fifteen 2022 formuliert. Im Zuge der 
anhaltenden anti-israelischen Proteste, die sich seit dem Terrorangriff der Hamas auf 
Israel am 7. Oktober 2023 und dem darauffolgenden Krieg in Gaza unter anderem an 
US-amerikanischen und europäischen Universitäten formieren, werden diese Vorwürfe 
erneut laut. Zu beobachten ist, dass sich viele der Aktivist*innen postkolonialer Ver-
satzstücke und Rhetoriken bedienen. Der Staat Israel wird dabei immer wieder zum 
Sinnbild des westlichen Imperialismus stilisiert, Jüdinnen*Juden zu kolonialen Unter-
drückern erklärt, die antisemitischen Massaker des 7. Oktober mitunter gar als anti-
kolonialer Befreiungsakt glorifiziert.  
Warum aber geraten gerade postkoloniale Ansätze, die doch mit dem Anspruch der 
Überwindung bestehender Machtverhältnisse und Diskriminierungsmuster antreten, 
immer wieder in die Kritik, Antisemitismus zu reproduzieren? Weisen die theoretischen 
Grundlagen der Postcolonial Studies tatsächlich eine Leerstelle oder gar eine struktu-
relle Anfälligkeit für Antisemitismus auf oder dienen die Vorwürfe primär ihrer Diskre-
ditierung? Der folgende Beitrag, der zentrale Ergebnisse einer Masterarbeit präsentiert, 
geht diesen Fragen analytisch sowie theologisch nach. Ziel ist es dabei nicht, postkolo-
niale Theorien als per se oder genuin antisemitisch zu markieren oder unter General-
verdacht zu stellen, sondern sie auf ihre spezifischen Leerstellen und potenziellen Fall-
stricke hinsichtlich der Reproduktion von Antisemitismus und Antijudaismus hin zu 
befragen. Insbesondere soll untersucht werden, inwiefern hier mitunter auch christlich 
tradierte antijüdische Motive wirksam werden, die über die theologische Rezeption 
postkolonialer Theorien gleichsam wieder an ihren ‚Ursprung‘ zurückkehren. In diesem 
Sinn soll gerade auch der selbstkritische Blick auf das ‚eigene Erbe‘ geschärft werden – 
nicht zuletzt vor dem Hintergrund, dass das Christentum den ideologischen Nährboden 
für modernen Antisemitismus bereitstellt. Zu bedenken ist dabei stets, dass 



Das bleibende Erbe des Christentums   239 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

antisemitische Denkfiguren, Bilder und Motive, gerade weil sie in Form kultureller 
Codes in unser kollektives kommunikatives wie kulturelles Gedächtnis übergegangen 
sind (vgl. Töllner 2022, 148), – ebenso wie rassistische Narrative – durchaus unbewusst 
und ohne böswillige Intention reproduziert und tradiert werden können.  

Fallstrick 1: Subsumtion von Antisemitismus unter Rassismus  

Ein erster Fallstrick zeigt sich in der begrifflichen Bestimmung von Antisemitismus in-
nerhalb postkolonialer wie auch vieler intersektionaler Ansätze. Antisemitismus wird 
hier zumeist nicht als eigenständige Ideologie, sondern als eine Ausprägungsform von 
Rassismus gefasst, etwa in der Subsumtion unter die Kategorie race bzw. Logiken des 
Othering1 (vgl. Mbembe 2020a, 82). In dieser Logik wird Antisemitismus dann als „ra-
cism against Jews“ (Bakan 2014, 258) definiert. Wesentliche Differenzen, die neben der 
strukturellen Ähnlichkeit zwischen Rassismus und Antisemitismus bestehen, geraten 
dadurch jedoch tendenziell aus dem Blick. Beide Ideologien konstruieren zunächst un-
ter Bezugnahme auf ein „vermeintlich Naturhaftes“ homogene Selbst- und Fremdgrup-
pen, die mit der Vorstellung einer unterschiedlichen Wertigkeit von Menschen einher-
gehen (Coffey & Laumann 2021, 77).2 Während Rassismus jedoch auf der hierarchi-
schen Abwertung einer vermeintlich unterlegenen, als minderwertig und ‚primitiv‘ kon-
struierten ‚Rasse‘ basiert, werden Jüdinnen*Juden im antisemitischen Weltbild primär 
als (über-)mächtig und bedrohlich imaginiert. Rassifizierten Menschen wird eine Nähe 
zu Natur sowie ein Mangel an Zivilisation und Modernität zugeschrieben, Jüdinnen*Ju-
den geradewegs in gegensätzlicher Logik mit Zivilisation, Moderne und Kosmopolitis-
mus assoziiert (vgl. Stögner 2022, 95). In seiner modernen Form fungiert Antisemitis-
mus als ideologisches, komplexitätsreduzierendes „Welterklärungsmuster“ (Rensmann 
2021), welches die gesellschaftlichen Widersprüche und ambivalenten Anforderungen 
der Moderne an das Individuum abzuwehren und auf ein Äußeres zu projizieren sucht. 
Für das Übel der Welt werden ‚die da oben‘, im Verborgenen wirkende Strippenzieher, 
eine ‚nebulöse Elite‘ oder konspirative Weltmächte verantwortlich gemacht. Diese 
strukturelle Form des modernen Antisemitismus schließt als „cultural code“ (Volkov 
2023, 61) an antisemitische Argumentationsmuster an, ohne Jüdinnen*Juden konkret 
benennen zu müssen: „Alle wissen, dass ‚die Juden‘ gemeint sind, doch niemand spricht 

 
1  Othering bezeichnet die Konstruktion der ‚Anderen‘ in Abgrenzung von einer ‚Wir-Gruppe‘. 
2  Aufgrund der nur knapp skizzierten ideologischen Überschneidungen ist hier kurz zu benennen, dass 

sich durchaus auch rassistische Elemente im Antisemitismus wiederfinden. Insbesondere im NS-
Antisemitismus wirken nationalsozialistische Rassenideologie und eliminatorischer Antisemitismus 
eng zusammen. Antisemitismus tritt zudem in vielen Fällen auch in enger intersektionaler 
Verwobenheit mit Sexismus, Queerfeindlichkeit oder Nationalismus auf – Karin Stögner (2022, 100) 
bezeichnet ihn daher auch als „intersektionale Ideologie par excellence“. Gerade um das 
Zusammenwirken verschiedener Ideologien zu begreifen, müssen jedoch ihre je spezifischen 
Konstitutions- und Funktionsweisen beleuchtet werden. 



240 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

es aus“ (Busch, Gehrlein & Uhlig 2016, 3). Frühchristliche, mittelalterliche oder völkisch-
antisemitische Dämonisierungen aufgreifend wird ‚der Jude‘ bzw. das als ‚jüdisch‘ Kon-
notierte zum bedrohlichen ‚Ursprung alles Bösen‘ imaginiert, das es letztlich zum 
Wohle der Welt zu beseitigen gelte – dem Antisemitismus ist daher immer auch ein 
eliminatorischer Fluchtpunkt inhärent (vgl. Kanitz & Schlagheck 2021). 
Aufgrund der unterschiedlichen ideologischen Funktionsweisen von Antisemitismus 
und Rassismus können postkoloniale Instrumentarien keine von der Kritik rassistisch 
(post-)kolonialer Gesellschaften und Denkformen unmittelbar übertragbaren Mittel für 
die Analyse von Antisemitismus bieten. Dies wird unter anderem dort sichtbar, wo Jü-
dinnen*Juden entlang der color line ‚Schwarz-weiß‘ als (privilegierte) Weiße und somit 
als Herrschende identifiziert werden – etwa in der Behauptung, die europäischen Jü-
dinnen*Juden seien nach Ende des Zweiten Weltkriegs ‚weiß qua Erlaubnis‘ (Bakan 
2014, 252) geworden und durch die Gründung eines eigenen Staates mit dem „white 
European against the colored Oriental“ (Said 1992, 28) fusioniert. Aus dem Blick gerät 
dabei, dass Antisemitismus „nicht entlang der Scheidelinie Hautfarbe und nicht entlang 
der Binarität privilegiert/nicht-privilegiert [verläuft]“ (Stögner 2022, 95), sondern Jüdin-
nen*Juden vielmehr als eine „Figur des Dritten“ (Holz 2000, 421) konstruiert.3 Werden 
Jüdinnen*Juden jedoch in binäre Schemata einzuordnen versucht und dabei als ‚ur-
sprünglich aus Europa kommende (koloniale) Weiße‘ und „privileged Jews“ (vgl. Said 
1992, 69) der privilegierten Mehrheitsgesellschaft zugeordnet, ignoriert dies nicht nur 
die Betroffenheit von Antisemitismus sowie in vielen Fällen zusätzlich auch von Rassis-
mus,4 sondern bedient auch die antisemitische Trope der ‚übermächtigen‘, privilegier-
ten Juden. Insofern kann der ‚Whiteness-Frame‘, welcher zur Aufdeckung rassistischer 
Machtstrukturen mitunter als hilfreiches Instrument dienen kann, Antisemitismus ana-
lytisch nicht nur nicht fassen, sondern gar befördern, wenn er auf Jüdinnen*Juden an-
gelegt wird (vgl. Stögner 2022, 95).  

Fallstrick 2: Postkoloniale Theorien und der Staat Israel  

An ihre Grenzen geraten postkoloniale Ansätze insbesondere dort, wo ihre Analysein-
strumente schematisch auf den Zionismus, den Staat Israel sowie die gesamten poli-
tisch und historisch komplexen Verhältnisse im Nahen Osten angewendet werden. Is-
rael stellt in postkolonialen Frameworks häufig das Sinnbild westlicher, globalisierter 
Moderne dar; die paradigmatische Verkörperung gegenwärtiger (post-)kolonialer 
Machtverhältnisse. So beschreibt etwa Mbembe (2011, 77) Palästina als heraus-

 
3  So werden Jüdinnen*Juden nicht wie im Rassismus als „fremd“, sondern als „anders“, etwa als die 

(nationale) Gemeinschaft von innen heraus zersetzende Größe, imaginiert (vgl. Holz 2000, 270).   
4  Beispielsweise wenn Schwarze oder von antislawischem Rassismus betroffene Jüdinnen*Juden (zu 

denen ein großer Teil der in Deutschland lebenden Jüdinnen*Juden zählt) unter der privilegierten 
(weißen) Mehrheitsgesellschaft gefasst werden. 



Das bleibende Erbe des Christentums   241 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

ragendes Beispiel für „spät-moderne koloniale Besetzung“ und als Ausdruck nekropoli-
tischer Herrschaft5 in ihrer „vollendetste[n] Form“. Hier verwandle Israel die entspre-
chenden Territorien in Lager und „Todeswelten“, indem die Palästinenser*innen „in 
den Status lebendiger Toter“ (Mbembe 2011, 89; Hervorhebung: im Original) versetzt 
würden – der „biggest moral scandal of our times“, der die „global isolation“ des israe-
lischen Staates beschwöre (Mbembe 2015, viii.) Der von Mbembe (2020a, 83) für ge-
genwärtige globale Gesellschaftsverhältnisse diagnostizierte „Wunsch nach einem 
Feind, […] nach Apartheid (Trennung und Einschließung) und Ausrottungsphantasien“ 
manifestiert sich für ihn im Besonderen im Staat Israel – „far more lethal“ als der süd-
afrikanische Apartheidstaat (Mbembe 2015, viii). Diese Deutung wirft aus antisemitis-
muskritischer Perspektive erhebliche Fragen auf. Auffällig ist zunächst die starke Fokus-
sierung auf den Staat Israel, der wiederholt als äußerster Inbegriff tödlicher und 
unmoralischer Gewaltverhältnisse herangezogen wird. Die Konstruktion einer Unver-
gleichbarkeit geht zudem einher mit der Ausblendung zentraler (geo-)politischer Zu-
sammenhänge im Nahen Osten. Israel wird so nicht nur als das Böse schlechthin dämo-
nisiert, sondern es werden auch im Vergleich zu anderen Staaten doppelte Standards 
angelegt.6  
Auch bei Edward Said (1992, 4) zeigt sich eine eigentümliche Fixierung auf „die Paläs-
tina-Frage“, die er als „center“ seiner eigenen Theorie, des zeitgenössischen Orientalis-
mus, bezeichnet. So führe der moderne Zionismus den westlichen Orientalismus fort, 
insofern die Zionist*innen bewusst auf die orientalistische Abwertung der Araber*in-
nen zurückgegriffen hätten, um die europäischen Großmächte für das eigene Vorhaben 
zu gewinnen und ihre Herrschaftsansprüche gegenüber den Araber*innen zu legitimie-
ren (vgl. Said 1992, 69). Der Zionismus sei daher ein koloniales Projekt des westlichen 
Imperialismus, Israel ein „quasi-European state“, dessen Aufgabe es sei, die „non-Euro-
pean indigenous peoples“ so lange wie möglich für den Westen in Schach zu halten 
(Said 2004, 41). Reproduziert wird dabei unter Absehung zentraler historischer Aspekte 
der Staatsgründung Israels einerseits das Bild der weißen, übermächtigen Juden in Ge-
stalt der Zionist*innen sowie andererseits eine antisemitisch-verschwörungs-

 
5  Mit dem Begriff „Nekropolitik“ bezeichnet Mbembe eine Form der „Todespolitik“ als besondere 

Form der Machtausübung, die eine Zuspitzung der Foucault’schen „Biopolitik“ darstellt.  
6  So könnte an dieser Stelle gefragt werden, weshalb Mbembe ausgerechnet Israel und nicht etwa das 

iranische Regime oder Russland als äußerstes Sinnbild nekropolitischer Machtverhältnisse 
heranzieht und den israelischen Rassismus für ‚tödlicher‘ als das südafrikanische Apartheidregime 
hält. Die sogenannte 3D-Regel (Dämonisierung, Delegitimierung, doppelte Standards) dient als 
Hilfsinstrument zur Erfassung israelbezogenen Antisemitismus, der somit auch von einer faktisch 
fundierten Kritik an der Politik, Regierung oder dem militärischen Vorgehen Israels klar unter-
schieden werden kann. Der Staat Israel oder Israelis werden dabei zur Projektionsfläche für klassisch 
antisemitische Ressentiments, zumeist auch hier in codierter Form, d. h. ohne dass diese offen als 
Juden diskriminiert werden. Der israelbezogene Antisemitismus ist in fast allen verbalen oder 
gewalttätigen Formen heutiger Judenfeindschaft präsent und stellt somit gegenwärtig eine der 
wirkmächtigsten Formen des modernen Antisemitismus dar (vgl. Rensmann 2021).  



242 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

ideologische Dämonisierung, die dem Staat Israel eine (geheime) kolonial-rassistische 
Agenda im Auftrag des Westens zuschreibt. Darüber hinaus wird hier ein zentrales Mo-
tiv des sekundären Antisemitismus7 bedient, nach dem Jüdinnen*Juden als ‚einstige 
Opfer‘ – bei Said (1992, 69): „[o]nce victims themselves“ –, durch Instrumentalisierung 
dieses Status‘ Macht erlangt hätten und nun als „Täter von heute“ (Holz 2005, 59) er-
scheinen. Komplexe Zusammenhänge in Bezug auf die historischen Hintergründe der 
israelischen Staatsgründung – insbesondere die Erfahrung der Shoah als deren zentra-
les Motiv –, die Bedeutung Israels als Zufluchtsort für Jüdinnen*Juden angesichts glo-
baler antisemitischer (Vernichtungs-)Bedrohungen und des Zionismus als Befürwor-
tung dieses Staates als Schutzraum, die (Verfolgungs-)Erfahrungen nicht-weißer 
Jüdinnen*Juden sowie die akute Bedrohungslage durch angrenzende Staaten, allen vo-
ran das antisemitische iranische Regime und seine Proxies, werden dabei zugunsten 
einer simplifizierenden Erzählung ausgeblendet.  
Die Darstellung Israels als ‚künstliches Gebilde‘ inmitten einer autochthonen Bevölke-
rung von „native inhabitants“ (Said 1992, 57) und Inbegriff des modernen westlichen 
Imperialismus ignoriert nicht nur die historischen Verbindungslinien von Jüdinnen*Ju-
den zum geografischen Gebiet des heutigen Israel, sondern knüpft ebenfalls an klas-
sisch-antisemitische Narrative an, nach welchen Jüdinnen*Juden die globalisierte Mo-
derne, das „Wurzellose, Kosmopolitische, Universelle und […] Individualismus“ 
verkörpern und damit gegen eine „Ursprünglichkeit, […] das Autochthone und den Kol-
lektivismus“ gesetzt werden (Mendel & Uhlig 2021, 192). In der homogenisierenden 
Gegenüberstellung eines gewaltvollen, unterdrückerischen Westens gegen einen gu-
ten, unterdrückten Orient bzw. Globalen Süden in Verbindung mit der Entgegensetzung 
von Moderne, Aufklärung, Rationalität und Individuum vs. Natur, Kollektivität, Autoch-
thone, die von einigen postkolonialen Theoretiker*innen bedient wird, reproduzieren 
sich nicht nur essentialisierende Zuschreibungen, die es letztlich aus postkolonialer Per-
spektive zu dekonstruieren gilt, sondern wird zugleich auch ein Einfallstor für Antisemi-
tismus als anti-modernes Ressentiment geschaffen. Jüdinnen*Juden werden im moder-
nen Antisemitismus spezifisch moderne Charakteristika der Macht zugeordnet – 
„Abstraktheit, Unfaßbarkeit, Universalität, Mobilität“ (Postone 1988, 247) –, das inter-
nationale Judentum als das, „was hinter dem ‚Asphaltdschungel‘ der wuchernden Met-
ropolen, hinter der ‚vulgären, materialistischen, modernen Kultur“ (Postone 1988, 235) 
steht, wahrgenommen. Insbesondere die simplifizierende Einteilung der Welt in ‚gut‘ 
und ‚böse‘ sowie der positive Bezug auf als ‚natürlich‘ vorgestellte Gemeinschaften 

 
7  Als „sekundärer Antisemitismus“ wird die häufig über „kommunikative Umwege“ tradierte Form des 

Antisemitismus „nach Auschwitz“ bezeichnet, der in den ersten Nachkriegsjahrzenten zunächst in 
Deutschland und Österreich der Schuldentlastung dient. Im Zuge von Täter-Opfer-Umkehr wird 
Jüdinnen*Juden die Rolle der Täter zugeschrieben, die etwa eine (nationale) Erinnerungskultur 
stören oder aus der Erinnerung an die Shoah profitieren würden (vgl. Salzborn 2011). 



Das bleibende Erbe des Christentums   243 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

gegen die ‚künstliche‘ (westliche) Moderne weisen somit eine strukturelle Anfälligkeit 
für antisemitische Narrative auf.8  

Fallstrick 3: Manichäische Weltbilder und moralische Aufladungen 

In antisemitischen Weltbildern werden ‚die Juden‘ bzw. all jenes, was als ‚jüdisch‘ ima-
giniert wird, als negativ konstruierte Gruppe, die „das böse Prinzip vertr[itt] und einen 
existenziellen Kampf gegen das gute Prinzip und dessen Anhänger führt“ (Schwarz-Frie-
sel & Braune 2007, 8), der homogenen, als ‚gut‘ charakterisierten ‚Wir-Gruppe‘ gegen-
übergestellt. Diese Dichotomien spiegeln das Bedürfnis wider, komplexe gesellschaftli-
che Verhältnisse in einfache ‚Gut-Böse-Schemata‘ aufzulösen, und zeugen von einer tief 
verankerten Sehnsucht nach moralischer Eindeutigkeit und ‚Reinheit‘. Diese manichäi-
sche Welteinteilung zeigt sich auch in politischen Diskursen, etwa wenn ‚autochthone‘ 
und unterdrückte Völker unmittelbar als ‚die Guten‘ erscheinen und in schematisieren-
der Weise einer übermächtigen imperialistischen Macht – der Westen, die USA, Israel 
– gegenübergestellt werden, und sich daraus eine vorgebliche Pflicht zur moralischen 
Identifizierung und Solidarisierung mit der ‚guten‘ Seite der Unterdrückten ableitet (vgl. 
Said 1986, 297). Nicht nur werden hier komplexe gesellschaftspolitische Verhältnisse 
stark vereinfacht, sondern zugleich auch gruppenbezogene Homogenisierungen und 
Essentialisierungen vorgenommen, die durchaus mit dem Verweis auf den Anspruch 
postkolonialer Theorie selber, „klare Dichotomisierungen [zu] problematisier[en]“ (Ker-
ner 2017, 145), hinterfragt werden sollten.  
Wird in einer solchen Logik das ‚unterdrückte Palästina‘ im Sinne eines David-gegen-
Goliath-Narrativs – ein „von Anfang an ungleicher Zweikampf“ (Said 1981, 23) – dem 
übermächtigen Staat Israel gegenübergestellt, dann scheint der Kampf gegen diesen 
auch mit allen Mitteln, sei es durch nationalistische Befreiungsbewegungen oder is-
lamistische Terrororganisationen, legitim – oder wird sogar zur moralischen Pflicht. Die 
gewaltvolle, antisemitisch motivierte Bekämpfung Israels erscheint dann als „act of re-
sistance“ (Said 1992, 8), terroristische Angriffe auf israelische Jüdinnen*Juden gelten 
als legitime „Vergeltungsaktionen der Palästinenser gegenüber den Zionisten“ (Said 
1981, 10), die Anschläge palästinensischer Selbstmordattentäterinnen als antikoloniale 
„[s]uicidal resistance“ (Spivak 2004). Diese verzerrende Deutungsfigur findet mitunter 
auch Eingang in christlich-theologische Positionen. So etwa, wenn die „Intifada der 

 
8  Damit soll keineswegs ausgesagt werden, dass aus der westlichen Moderne hervorgehende 

Herrschafts- und Machtverhältnisse nicht zu kritisieren seien. Anstelle einer pauschalen Zurück-
weisung all dessen, was mit Moderne und Aufklärung verbunden ist, bedarf es einer kritischen 
Auseinandersetzung, die diese – insbesondere aus rassismus- und antisemitismuskritischer 
Perspektive – an ihren eigenen Ansprüchen misst. Im Sinne einer Dialektik der Aufklärung gilt es, die 
inneren Widersprüche und das Scheitern ihrer Verheißungen – etwa der universalen Verwirklichung 
von Menschenrechten, Gleichheit und Freiheit – offenzulegen. 



244 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Gegenwart“, d. h. die Terrorwellen gegen Israelis, in eine „durchgehende Linie“ mit den 
jüdischen Aufständen 66–70 und 132–135 n. Chr. gestellt werden – mit der Begrün-
dung, dass sich hier „marginalisierte Gruppen gegen das Unrecht der Zentralmacht er-
heben“ (Röwekamp 2021, 151) würden. Auch hier werden jedoch wesentliche Aspekte 
des (geo-)politischen Gesamtkontexts ausgeblendet; allen voran der antisemitische 
Vernichtungswille, von dem der fundamentalistisch-islamistische Terror gegen Israel 
maßgeblich geleitet ist. Die Vorstellung, sich gegen eine übermächtige Bedrohung zur 
Wehr zu setzen und somit letztlich ‚aus Notwehr‘ zu handeln aber ist dem Antisemitis-
mus von Beginn an inhärent – und dient immer wieder als ideologisches Rechtferti-
gungsmuster für Gewalt gegen Jüdinnen*Juden.  

Christlich-antijüdische Elemente in postkolonialen Positionen 

Aus christlich-theologischer Perspektive relevant wird nun insbesondere die Verschrän-
kung der oben knapp skizzierten Anfälligkeiten für modernen Antisemitismus mit Mo-
tiven des christlichen Antijudaismus. In einigen Texten postkolonialer Theoretiker*in-
nen lassen sich explizite Anschlüsse an christlich-antijüdische Narrative aufzeigen. Hier 
wird deutlich, dass Denkformen des modernen Antisemitismus nicht im luftleeren 
Raum entstehen, sondern oftmals auf tradierte religiöse Deutungsmuster zurückgrei-
fen. Modern-säkularer Antisemitismus und christlicher Antijudaismus sind bereits his-
torisch eng verzahnt: Der christliche Antijudaismus bildet dabei das ideologische 
Grundgerüst, wirkt bis heute im kulturellen Gedächtnis moderner Gesellschaften fort 
und verbindet sich mit Artikulationsformen des gegenwärtigen Antisemitismus (vgl. 
Töllner 2022). 

a) Jüdische ‚Ausschlusslogik‘ und ‚Rachsucht‘ 

Über die Jahrtausende tradiert hat sich eine der ältesten antijüdischen Erzählungen, 
nach welcher der jüdische Monotheismus Ursache für Intoleranz und Hass sei und 
schon immer auf einer exklusiven Ausschlusslogik und Feindschaft gegen Andere be-
ruht habe (vgl. Maccoby 2020, 25). Aufgrund der christlichen Abgrenzungsgeschichte 
vom Judentum entsteht bereits sehr früh der Vorwurf, ‚die Juden‘ verträten aufgrund 
der eigenen Erwählungserzählung einen partikularen Exklusivitätsanspruch. Wenn-
gleich das Judentum die mit dem Bundesschluss verbundene Verheißung JHWHs von 
Beginn an nicht als exklusives, sondern als der gesamten Menschheit zugedachtes An-
gebot deutet, wird Jüdinnen*Juden die Vorstellung einer vermeintlichen Exklusivität 
und eines exkludierenden Partikularismus historisch immer wieder zum Vorwurf ge-
macht (vgl. Kahane 2020, 45). Bereits in der Antike wird ihnen aufgrund dieser religiö-
sen Erzählung unterstellt, sie seien „nicht assimilierbar“, zeigten „Reserviertheit und 
Anpassungsunwilligkeit“ sowie Feindseligkeit „gegenüber dem Rest des Menschenge-
schlechts“ (Maccoby 2020, 25).  



Das bleibende Erbe des Christentums   245 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

Spuren dieses Narrativs zeichnen sich mitunter auch in postkolonialen Texten ab. So 
schreibt etwa Mbembe in seinem Werk „Postkolonie“, der jüdische Monotheismus be-
ruhe auf einer ausschließenden „Stammesvorstellung […], die auf Abschottung und 
Rückbezug auf sich selbst basiert“ (Mbembe 2020b, 239): „[I]ndem es sich die göttliche 
Erwählung anmaßt“, erhalte das Volk Israel die Aufgabe, „den Götzendienst zu bekämp-
fen, besonders in Bezug auf andere Völker, die zu Heiden erklärt werden“ (Mbembe 
2020b, 222). Der jüdische Monotheismus könne daher nur durch eine Bekämpfung der 
Anderen, der Nicht-Juden – die Praktizierung einer „Ausschließlichkeit und Ausschluss-
logik“ (Mbembe 2020b, 229) – behauptet werden. Die „kulturellen Tabus und partiku-
laristischen Traditionen, die es abgrenzten“, seien nicht geeignet gewesen, „dem Ju-
dentum eine universalistische Richtung zu geben“; der jüdische Monotheismus daher 
ein „narzisstische[r]“ und partikularistisch „geschlossener“ (Mbembe 2020b, 229). Sei-
ner Deutung des jüdischen Monotheismus stellt Mbembe den christlichen gegenüber: 
Das Christentum, welches Mbembe (2016, 44) unter Rückgriff auf befreiungstheologi-
sche Positionen als „Befreiungserzählung“ bemüht, überwinde die spezifisch jüdische 
Ausschlusslogik, indem es nicht auf eine Bekämpfung der heidnischen Völker, sondern 
auf Konversion und die „zumindest theoretische“ Aufhebung des „Unterschied[s] zwi-
schen Juden und Nichtjuden“ zielte „und die Gemeinschaft der Menschheit behaup-
tete“ (Mbembe 2020b, 229). Seine christlich-antijüdisch imprägnierte Interpretation 
des jüdischen Monotheismus überträgt Mbembe nun auf den modernen Staat Israel. 
In der „Gewalt und Souveränität“ des heutigen „koloniale[n] Staat“ Israel seien die Cha-
rakteristika des jüdischen Monotheismus verkörpert, denn dieser beziehe „seinen 
grundlegenden Anspruch auf Souveränität und Legitimität aus der Autorität seines ei-
genen besonderen Narrativs von Geschichte und Identität“: „Völkerschaft selbst wird 
in der Anbetung einer Gottheit geschmiedet und nationale Identität wird als Identität 
gegen den Anderen, gegen andere Gottheiten imaginiert“ (Mbembe 2011, 77).  
Der jüdische Monotheismus habe darüber hinaus, so Mbembe (2020b, 222), durch 
seine Ausschließlichkeit und die Unterdrückung aller anderen Kulte einen „eifersüchti-
gen, besitzergreifenden, jähzornigen, ungestümen und bedingungslosen Wesensan-
teil“ im Gottesbild hervorgebracht. Auch dies spiegele sich im heutigen Staat Israel wi-
der: Anders als Südafrika9 habe Israel die Erfahrung, Opfer zu sein, nicht in einer 
versöhnlichen Geste angenommen, sondern fordere stattdessen weitere (unschuldige) 
Opfer, die zur Besänftigung ihres ‚Opfergottes‘ notwendig seien. Die eigene Verfol-
gungsgeschichte führe zu dem Wunsch „to sheed blood, any blood; unfortunately, all 
too frequently, never that of the tortures but almost always someone else’s, no matter 
whose. Because, in order to be able to function, the fetish requires endless sacrifices 
and thus fresh victims killed to appease the sacrificer-god“ (Mbembe 2008). Diese 
rachsüchtige Opferung Unschuldiger entspreche dem alttestamentlichen 

 
9  Mbembe bezieht sich hier auf die südafrikanische Aufarbeitungs- und Versöhnungsarbeit im Kontext 

der Apartheid. 



246 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Talionsprinzip: „it takes the form of the spirit of vengeance – an eye for an eye and a 
tooth for a tooth.” (Mbembe 2008). Mbembes Darstellung folgt nicht nur einer antijü-
dischen Auslegung des Talionsprinzips,10 sondern reaktiviert zugleich auch die mittelal-
terliche Ritualmordlegende, die Jüdinnen*Juden die Tötung unschuldiger christlicher 
Kinder als ritualisierte Wiederholung des Gottesmordes zuschreibt. Sie kulminiert in der 
These eines „geheiligten Terrors“, den Mbembe als Folge einer ‚rachsüchtigen Verar-
beitung der Shoah‘ deutet. Hinter der kolonialen Gewalt in Palästina, „zutiefst gezeich-
net vom geheiligten Terror der Wahrheit und der Ausschließlichkeit“, stehe die „Un-
möglichkeit, für sich selbst ein ‚ursprüngliches Verbrechen‘, einen unaussprechlichen 
Tod zu repräsentieren: den Terror des Holocaust“ (Mbembe 2011, 77). Diese Darstel-
lung folgt der ‚klassischen‘ Täter-Opfer-Umkehr des modernen Antisemitismus, nach 
der die einstigen Opfer nun zu rachsüchtigen Tätern werden. In Mbembes (vgl. 2016, 
44) Argumentation wird dies weitergeführt durch die Gegenüberstellung von ‚jüdischer 
Rachsucht‘ und dem versöhnlichen, liebenden Gottesbild des Christentums – symboli-
siert in der christlichen Annahme des Leidens –, das ihm als Kontrastfolie und Vorbild 
dient: Das Kreuzesereignis enthülle „ein bestimmtes Verständnis Gottes und seines 
Verhältnisses zur leidenden Menschheit – ein Verhältnis, das von Gerechtigkeit, Selbst-
losigkeit und bedingungsloser Anerkennung geprägt ist“ (Mbembe 2021, 319). Die Be-
anspruchung des Christentums als ‚Religion der Liebe und Selbstlosigkeit‘ in impliziter 
wie expliziter Abgrenzung zum ‚rachsüchtigen und gewaltvollen‘ Judentum und inso-
fern als Negativ zum eigenen Selbstbild folgt jedoch einer jahrhundertealten antijüdi-
schen Tradition (vgl. Staffa 2019, 371). Diesem bis heute tradierten, häufig subtil und 
unbewusst wirkenden Narrativ gilt es somit aus christlich-theologischer Perspektive 
wachsam zu begegnen und eindeutig zu widersprechen.  

b) Jüdischer Partikularismus vs. christlich-universalistisches Heilsversprechen 

Wiederholt kontrastiert Mbembe das von ihm als archaisch und partikularistisch cha-
rakterisierte Judentum mit dem Christentum, das in geradezu gegensätzlicher Weise 
für eine „Poetik des Universalen“ (Mbembe 2020b, 229) stehe, die Mbembe auch für 
sich selbst beansprucht: Das Christentum entwerfe in seiner visionär-befreienden Ver-
sion die Aussicht auf eine „universal democracy of humanity“ (Mbembe 2019, 42), das 
„umfassendere[…] Projekt[…] einer kommenden Welt, […] die befreit ist von der Last 
der Rasse und des Ressentiments und des Wunschs nach Rache“ (Mbembe 2020c, 322) 
– eine „wirklich universelle[…] menschliche[…] Gemeinschaft, von deren Tisch niemand 
ausgeschlossen wird“ (Mbembe 2020d). Diese antijüdische Kontrastierung findet sich 
nicht nur bei Mbembe, sondern wird auch in theologischen Rezeptionen postkolonialer 
Theorien teilweise übernommen – auch hier in Verbindung mit Aussagen über den 

 
10  D. h. der Deutung als Auslebung von Rachegelüsten, gleichwohl es sich im historischen Kontext um 

die Zurückweisung rachsüchtiger Willkür und blinder Vergeltung im Sinne einer Angemessenheit der 
Strafe handelt (vgl. Grünwaldt 2011).  



Das bleibende Erbe des Christentums   247 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

modernen Staat Israel. So heißt es etwa bei Fernando Segovia (2013, 83f), dass der Par-
tikularismus des Judentums leicht „zur Vernachlässigung anderer führen“ könne und in 
Verbindung mit Macht „zu Stammeskrieg oder Faschismus“ tendiere. Gleichsam habe 
sich auch die „zionistische Lösung“ als „verheerend für Israels Andere, die Palästinen-
ser, erwiesen“ (Segovia 2013, 86). In Anbetracht eines Judentums, „das politische 
Macht erlangt“ habe, müsse daher für das Konzept der „idealisierten Diaspora“11 plä-
diert werden, welches auch die „universalistische Vision des paulinischen Christen-
tums“ (Segovia 2013, 85) einbeziehe und eine Möglichkeit des „Verzicht[s] auf Herr-
schaft über andere durch dauerhaften Machtverzicht“ (Segovia 2013, 83) biete. Segovia 
greift damit ebenfalls auf die ‚klassische‘ Gegenüberstellung von partikularistischem Ju-
dentum und universalistischem Christentum zurück – mit problematischen Implikatio-
nen: Durchaus könne das Judentum auch in die christliche Version einer universellen 
Ethik eingebunden werden; wenn es denn seinen partikularen und mit Macht verbun-
denen Anspruch nationaler Selbstbestimmung aufgebe. Eine solche Forderung aus ei-
ner christlich-theologischen Perspektive heraus zu formulieren, stärkt in besonderem 
Maße antijüdische Narrative. Nicht nur wird hier im Bild des ‚idealen Juden‘ als rastloser 
Exilant der antisemitische Topos des wurzellosen Wanderers bedient, sondern erinnert 
darüber hinaus die implizite Forderung an Jüdinnen*Juden, die ‚schlechten‘ Anteile ih-
rer Identität aufzugeben, an den historischen Konversionszwang: Erst die Abkehr vom 
jüdischen Partikularismus – hier von nationaler Selbstbestimmung –, ermögliche den 
Zugang zur universellen Ethik des Christentums.12 Während für die christlich-postkolo-
niale Beurteilung von Israels Handeln eine „prinzipielle Orientierung an Gerechtigkeit, 
Wahrheit und Barmherzigkeit“ (Fuchs 2023, 41f.)13 beansprucht wird, erscheint das Ju-
dentum als partikular und archaisch, weil es an veralteten Vorstellungen wie Nation 
und Land festhalte, die im fundamentalen Widerspruch zur (christlichen) Version einer 
universellen Gemeinschaft ohne Grenzen und Nationen stünden. Damit wird die christ-
lich-theologisch wie auch von den Philosophen der Aufklärung tradierte Abwertung des 
‚archaischen‘, ‚partikularistischen‘ Judentums im Kontrast zum Christentum als ‚hu-
mane‘, ‚aufgeklärte Vernunftreligion‘ (vgl. Töllner 2022) perpetuiert. Die Dämonisie-
rung Israels als Verhinderer eines universellen Weltfriedens führt die seit Beginn des 
Christentums wirkmächtige Projektion der bleibenden Unerlöstheit der Welt auf das 

 
11  Segovia folgt hier einer in poststrukturalistischen und postkolonialen Positionen verbreiteten Logik 

des „Jew-Splitting“, die Jüdinnen*Juden in zwei Lager aufteilt: Die ‚guten‘, ‚nicht-identitären‘, die für 
die Idee der Diaspora und des Exils stehen und auf der anderen Seite die ‚schlechten‘, ‚identitären‘ 
Jüdinnen*Juden, die in Form des Zionismus einen geschlossenen Partikularismus vertreten würden 
(vgl. Chaouat 2016, 106ff).  

12  Zu fragen wäre hier auch, weshalb ausgerechnet an den einzigen jüdischen Nationalstaat die 
Forderung nach dessen Abschaffung herangetragen wird, und was die Preisgabe nationaler 
Selbstbestimmung und damit des einzigen selbstbestimmten Schutzraumes für Jüdinnen*Juden 
angesichts globaler Vernichtungsandrohungen in der Konsequenz real bedeuten würde. 

13  Fuchs (2023, 42) verteidigt unter diesem Anspruch die anti-israelische Position Mbembes als „Kritik 
Israels“. 



248 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Judentum, welches, so Grunberger & Dessuant (2000, 26), das christliche Heilsverspre-
chen allein durch seine Existenz infragestellte und „sich weigerte, diesem ‚neuen Bund‘ 
anzugehören, der die Welt zu ‚erlösen‘ behauptete“, in moderner Gestalt fort.  

c) Universalisierung des Leidens: Multidirektionale Erinnerung und ihre Fallstricke 

Postkoloniale Theoretiker*innen plädieren vielfach für eine multidirektionale, kompa-
rative Erinnerungskultur, die den Fokus auf historische und strukturelle Kontinuitäten 
zwischen Holocaust und Kolonialismus legt. Der Nationalsozialismus wird dabei in An-
lehnung an Césaires (1955) Konzept des „choc en retour“ als „Bumerangeffekt“ 
(Mbembe 2020d) kolonialer Verbrechen verstanden, die „Logik des Konzentrationsla-
gers“ (Mbembe 2020a, 134) in ihrem Ursprung im Kolonialismus verortet. So sinnvoll 
eine Auseinandersetzung mit den historischen wie ideologischen Verbindungslinien 
zwischen Kolonialismus und Nationalsozialismus auch ist, birgt die Annahme eines un-
mittelbaren Kontinuums zugleich auch die Gefahr, historische Diskontinuitäten sowie 
grundlegende Differenzen zwischen kolonialen Herrschaftspraktiken und nationalsozi-
alistischem Vernichtungsantisemitismus tendenziell zu nivellieren. Historische Verbre-
chen drohen so in einer „abstrakten Allgemeinheit“ aufgelöst zu werden, die „de[n] 
räumliche[n] und zeitliche[n] Kontext, die politischen und gesellschaftlichen Rahmen-
bedingungen, aber auch Täter und Opfer […] unkenntlich“ (Gerber 2021, 26f) werden 
lässt. Die Parallelisierung reduziere, so Messerschmidt (2008, 54), den Geschichtszu-
sammenhang „auf eine Eindeutigkeit […], die dazu neigt, entweder die Bedeutung des 
Rassismus oder die des Antisemitismus zu relativieren“.  
Im eingeforderten Paradigmenwechsel hin zu einer „multidirektionalen Erinnerung“ 
(Rothberg 2009) zeigt sich besonders deutlich, wie die geforderte Öffnung der Erinne-
rungskultur für marginalisierte Perspektiven in eine Relativierung jüdischer Erfahrung 
umzuschlagen droht. Statt die unzureichende Erinnerungs- und Aufklärungsarbeit ko-
lonialer Verbrechen zu kritisieren, wird mitunter suggeriert, dass gerade die Erinnerung 
an die Shoah die Anerkennung anderer – etwa kolonialer – Gewalt- und Leidensge-
schichten verdränge. Die Vorstellung einer historischen ‚Singularität‘ der Shoah wird 
aus postkolonial-komparativer Perspektive mehrheitlich als eurozentrisch sowie „mo-
ralisch hierarchisierend und exkludierend gegenüber anderen Ereignissen“ (Klävers 
2018, 109) problematisiert.14 Mendel & Uhlig (2021, 190) sprechen hier von einer 

 
14  Klävers (2018, 109ff.) arbeitet in seiner breit angelegten Untersuchung zu komparativ-

postkolonialen Ansätzen in der Holocaustforschung heraus, dass die Vorstellung einer historischen 
Singularität des Holocaust dort mehrheitlich abgelehnt wird, da diese ein eurozentrisches Weltbild 
widerspiegelte, welches dazu führe, dass „alle historischen Fälle von Massengewalt im Gegensatz 
zum Nationalsozialismus und zum Holocaust als weniger relevant oder gar weniger ‚schlimm‘“ 
bewertet würden. Im Vorwurf des Eurozentrismus werden jedoch sowohl die globalen Ver-
strickungen nationalsozialistischer Herrschaft als auch die Auswirkungen des nationalsozialistischen 
Vernichtungsantisemitismus auf Generationen von Jüdinnen*Juden weltweit systematisch aus-



Das bleibende Erbe des Christentums   249 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

„Tendenz zur Universalisierung der Shoah“: Die Erinnerung an die Shoah solle, so auch 
Sznaider (2022, 194), universalisiert werden „zu einem Mahnmal an die allgegenwär-
tige Modernisierung der Barbarei und nicht zum institutionalisierten Hass gegen die Ju-
den“. Problematisch wird dies insbesondere dort, wo die Benennung des sowohl anti-
semitischen als auch singulären Charakters der Shoah als Ausdruck eines ‚jüdischen 
Exzeptionalismus‘ diffamiert wird, der etwa, wie Said (vgl. 2001) unterstellt, zur Legiti-
mation von Israels Politik andiene. Dadurch wird ein zentrales Motiv des sekundären 
Antisemitismus aufgerufen, nach dem Jüdinnen*Juden von der (Erinnerung an die) 
Shoah profitierten (vgl. Kanitz & Schlagheck 2021, 54). 
Auch in der skizzierten Erinnerungsdebatte treten mitunter christlich-antijüdische Nar-
rative hervor. Mbembe (2016, 214) etwa sieht in der jüdischen Erinnerungskultur den 
‚jüdischen Exklusivitätsanspruch‘ verkörpert: Im Festhalten an eine, aus dem monothe-
istischen Glauben hervorgehende, „Urtrauer“ – der Erinnerung an die Shoah – er-
scheine jede andere Trauer bloß als „heidnische Angelegenheit“. Allen anderen Leiden 
jenseits dieser „Urtrauer“ solle „der Zugang zum Bereich des Sprechens und der Spra-
che verwehrt werden“. Im jüdischen Erinnerungsgebot, etwa an die Befreiung aus der 
Knechtschaft in Ägypten, offenbare sich, so Mbembe (2021, 178) mit Verweis auf Crum-
mel (1969), eine „morbid[e] […] Ökonomie der Erinnerung“, die an „Dunklem und Trau-
rigem“ festhalte und einen „Todeswunsch“ in sich trage. Hier deutet sich nicht nur das 
christlich-antijüdische Narrativ über die archaische Verstocktheit und Rückwärtsge-
wandheit des Judentums an, sondern zugleich auch die implizite Vorstellung einer jüdi-
schen (Über-)Macht, die privilegierten Zugriff auf gesellschaftliche Erinnerungskultur 
besitze. 
In theologischen Rezeptionen postkolonialer Theorien wird diese Linie teilweise fortge-
schrieben. In seinem Band zu „Aspekte[n] einer postkolonialen Bibelhermeneutik“ pos-
tuliert Fuchs (2023, 176), dass die Singularität der Shoah „kolonial missbraucht“ werde, 
und zwar dahingehend, „bestimmtes Leiden nicht sehen zu wollen“. Er fordert statt-
dessen eine universalisierende Übertragung der singulären jüdischen Leiderfahrung auf 
„alle Formen der Leidzufügung und der Unterdrückung“ (Fuchs 2023, 39f.) sowie der 
Erwählungsgeschichte Israels zum „exemplarische[n] und stellvertretende[n] Konzent-
rat aller Geschichte“ (Fuchs 2023, 37; Hervorhebung: im Original). Das Verhältnis 
JHWHs zu den Juden sollte „nicht exklusivistischen, sondern generativen Charakter“ 
(Fuchs 2023, 38) haben. Gemeinsam ist diesen Positionen die Forderung nach einer 
Verfügbarmachung jüdischer Erfahrung für andere Leidensnarrative. Letztlich wird Jü-
dinnen*Juden somit jedoch der Anspruch auf eine singuläre Leidenserfahrung oder 

 
geblendet. Darüber hinaus steht hinter der Ablehnung der Singularitätsthese zumeist eine verkürzte 
Auffassung. Im ursprünglichen Sinne bezieht sich diese auf das Verständnis der Shoah als 
„Zivilisationsbruch“ und nimmt an, dass ein Verbrechen solchen Ausmaßes bis dato einmalig in der 
Geschichte gewesen ist, sich jedoch prinzipiell auch in ähnlicher Weise wiederholen könne. Mit der 
Betonung der ‚Singularität‘ wird nicht jeglicher Vergleich, sondern lediglich die Gleichsetzung der 
Shoah mit anderen Verbrechen abgelehnt. 



250 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

auch eine eigene religiöse (Erwählungs-)Erzählung zum Vorwurf gemacht. So erweist 
sich das postkoloniale Plädoyer für eine erinnerungspolitische Universalisierung häufig 
nicht als solidarische Öffnung, sondern als subtiler Angriff auf jüdische Differenz(-erfah-
rung). 
Aus theologischer Perspektive lässt sich anmerken, dass der Versuch, jüdische Erfah-
rungen unter eine gemeinsame Erzählung zu bringen oder in einer universalen Leidens-
geschichte aufgehen zu lassen in seiner Logik letztlich an die ‚klassische‘ christlich-anti-
jüdische Substitutionstheologie erinnert (vgl. Gruber 2023). Zielte diese darauf, Israel 
als das von Gott erwählte Volk durch das Christentum bzw. die Kirche zu ersetzen, soll 
nun an die Stelle einer singulären Leidensgeschichte oder Erwählungserzählung die Er-
fahrung universaler Unterdrückung, an die Stelle nationaler Selbstbestimmung die 
(christliche) Vision einer Gemeinschaft ohne ethnische Trennungen und Feindschaften 
treten. Die für die Substitutionslehre charakteristische „vollkommene Expropriation 
von Juden und Judentum aus deren eigener Geschichte“ (Kampling 2011, 311) scheint 
auch in Teilen postkolonialer (Um-)Deutungen von Antisemitismus, Israel oder der Er-
innerung an die Shoah tendenziell auf. 

Wie weiter? – Konsequenzen für die christliche Theologie  

Wie gezeigt werden konnte, übt das Christentum weiterhin einen nachhaltigen Einfluss 
auf die Weitergabe antisemitischer Narrative aus, die mitunter auch in postkolonialen 
Diskursen zum Tragen kommen. Christlicher Theologie kommt somit eine besondere 
Verantwortung mit Blick auf die Analyse und Kritik antijüdischer Denkmuster, auch in 
postkolonialen Theorien und ihrer theologischen Aneignung zu. Aus einem ideologie-
kritischen politisch-theologischen Anspruch heraus wäre vor diesem Hintergrund eine 
aktualisierte Politische „Theologie nach Auschwitz“ (Metz) zu entwerfen, die postkolo-
niale und rassismuskritische Anliegen aufgreift, zugleich jedoch wachsam gegenüber 
der Verharmlosung, Relativierung oder Reproduktion von Antisemitismus und Antiju-
daismus bleibt. Notwendig ist dafür an erster Stelle auch innerhalb der Theologie ein 
fundiertes Verständnis für die Funktionsweisen von Antisemitismus – nicht nur histo-
risch und mit Blick auf den christlichen Antijudaismus, sondern auch in seinen moder-
nen Erscheinungsformen, insbesondere des gegenwärtig erstarkenden israelbezoge-
nen Antisemitismus. Da dieser vorwiegend in codierter Form nicht unmittelbar 
Jüdinnen*Juden, sondern den Staat Israel oder den Zionismus adressiert, ist er ungleich 
schwerer zu entlarven, entfaltet jedoch gerade auch in christlich-theologischen Diskur-
sen eine hohe Anfälligkeit und Wirkmacht, insofern gegenwärtige Betrachtungen zum 
Staat Israel im Sinne einer „theologisch inspirierte[n] Geschichtsphilosophie“ (Brumlik 
2022, 133) dazu tendieren, diesen religiös aufzuladen und in einen direkten Bezug zum 



Das bleibende Erbe des Christentums   251 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

biblischen Israel zu setzen.15 Moderner Antisemitismus greift dabei, wie gezeigt werden 
konnte, immer wieder auf christlich-antijüdische Narrative zurück. Diese zu entlarven, 
sollte genuine Aufgabe christlicher antisemitismuskritischer Theologie sein. Einen kriti-
schen Blick gilt es vor diesem Hintergrund zu entwickeln für moderne – auch postkolo-
niale – Transformationen christlich-antijüdischer Narrative, wie etwa die implizite For-
derung nach einer Ersetzung der Erwählungserzählung oder jüdischen (Leid-)Erfahrung 
durch eine abstrakt-universale Größe aller Leidenden und Unterdrückten, der Überwin-
dung der ‚partikularen‘ Anteile des Judentums durch einen (christlich-)visionären Uni-
versalismus und der ‚jüdischen Rachsucht‘ durch eine (christliche) Haltung von Selbst-
losigkeit, Versöhnung und universaler Liebe.  
Nicht zufällig aktivieren sich antisemitische Narrative gerade auch in befreiungsorien-
tierten und diskriminierungskritischen Theorien und Theologien. Der (moralische) An-
spruch, gegen das Böse und für eine befreiende Vision der Welt zu kämpfen, kann in 
Verbindung mit einem manichäischen Weltbild dazu verleiten, das Übel der Welt auf 
einzelne Schuldige zu projizieren, statt strukturelle Verhältnisse mitsamt ihrer Wider-
sprüche zu analysieren, und damit ein Einfallstor für antisemitische Deutungen bieten. 
Von klaren Dichotomien geleitete Vorstellungen über Unterdrücker und Unterdrückte, 
Kolonisatoren und Kolonisierte verkürzen komplexe historische und gesellschaftliche 
Zusammenhänge. Insbesondere das christliche Selbstbildnis als Religion der Liebe, Ge-
rechtigkeit und Versöhnung, als grundsätzlich gute, humane Wir-Gruppe, die gegen das 
Böse, gegen Unterdrückung, Krieg und Missstände ankämpft und auf der ‚richtigen 
Seite der Geschichte‘ steht, ist auf implizite wie explizite Abgrenzungen zum Judentum 
hin zu befragen. Dies gilt in besonderem Maße für Theologien, die mit einem kritischen, 
normativ-befreienden Anspruch antreten und, wie auch postkoloniale Theologien, die 
subversiven, herrschaftskritischen Potenziale des Christentums (wieder-)entdecken 
wollen. Die in Befreiungs- und Politischen Theologien vorherrschende Tendenz zur 
(Selbst-)Identifizierung mit ‚den Unterdrückten‘ ist gerade auch im deutschen christ-
lich-theologischen Kontext hinsichtlich der Anfälligkeit für schuldabwehrende Tenden-
zen und Entlastungsstrategien kritisch zu reflektieren.16 Durch Projektion der Täter-
schaft auf Andere – respektive Jüdinnen*Juden – bietet Antisemitismus die 
Möglichkeit, sich (unbewusst) von der eigenen biografischen oder historischen Schuld 
bzw. Verantwortung zu entlasten und stattdessen mit den ‚heutigen Opfern‘ zu identi-
fizieren, als deren Unterdrücker*innen nun Jüdinnen*Juden ausgemacht werden. 

 
15  Hier ist auf die Arbeiten von Stegemann, Stegemann & Al-Suadi (2021) zu verweisen, die 

herausstellen, dass insbesondere israelbezogene Formen des Antisemitismus gegenwärtig in 
theologischen Texten und kirchlichen Stellungnahmen verstärkt reproduziert werden, und daher 
auch von einer Entwicklung „[v]om Anti-Judaismus zum Anti-Israelismus“ sprechen. 

16  Vgl. dazu den aufschlussreichen Beitrag von Jarosch (2018), der sich unter anderem mit dem in 
deutschsprachigen Befreiungstheologien sichtbaren Wunsch nach Identifizierung mit den Opfern 
bzw. Unterdrückten und der Frage nach damit verbundenen Möglichkeiten der Entlastung von 
eigener historisch-kultureller oder biografischer Tätergeschichte befasst.  



252 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Wenn nun Jüdinnen*Juden nicht mehr als Verfolgte, sondern als Täter*innen gelten, 
kann von einer Aufarbeitung des historischen wie auch des gegenwärtigen Antisemitis-
mus abgesehen werden. Wird das koloniale europäische Erbe delegiert und auf den 
jüdischen Staat projiziert, gilt dies gleichermaßen auch für die Entlastung von Rassismus 
(vgl. Rensmann 2021). Es sollte daher auch genuines Anliegen postkolonialer Theolo-
gien sein, sich der Kritik antisemitischer Projektionen, die zur Verdrängung eigener Ver-
strickungen in antisemitische und kolonial-rassistische Strukturen beitragen können, 
anzunehmen – dies auch selbstkritisch mit Blick auf die eigenen antisemitischen Pro-
jektionsanteile Politischer und Befreiungs-Theologien.  
Politische Theologie nach Auschwitz heute zu betreiben, bedeutet schließlich auch, 
eine fundierte Kritik gesellschaftlicher Herrschaftsverhältnisse zu formulieren, und zu 
begreifen, dass diese Antisemitismus inhärent hervorbringen – als Abwehrmechanis-
mus gegen die ambivalenten Anforderungen moderner bürgerlicher, spätkapitalisti-
scher Gesellschaft. Unterkomplexe, schematisierende Artikulationsformen von Macht- 
und Herrschaftskritik hingegen drohen, auch innerhalb theologischer Diskurse, immer 
wieder in regressive antisemitische Denkmuster umzuschlagen. Eine differenzierte 
Analyse und Kritik realer gesellschaftlicher, politischer und historisch gewachsener 
Macht- und Herrschaftsverhältnisse unter Einbezug ihrer Schattierungen und Wider-
sprüche ist daher auch theologischerseits dringend vonnöten, gerade in politischen wie 
ökonomischen Krisenzeiten, die das Bedürfnis nach einfachen Antworten und (antise-
mitischen) Schuldzuweisungen entfachen. Manichäisches Denken, sowohl in Welt- als 
auch (religiösen) Selbstbildern, muss immer wieder entlarvt und aufgebrochen werden, 
denn durch ebenjenes konnten Jüdinnen*Juden bzw. das Judentum über Jahrtausende 
hinweg mit der Seite des ‚Bösen‘ identifiziert, als Negativfolie konstruiert und die blei-
bende Unerlöstheit der Welt auf sie projiziert werden.  
Angesichts der gegenwärtigen politischen wie gesellschaftlichen Krisenzeiten und in 
Zeiten einer globalen antisemitischen Hochstimmung bleibt, so das Fazit dieses Bei-
trags, eine stete Kritik antisemitischer und antijüdischer Denkformen mehr denn je 
dringend notwendig. Sie sollte jede Form theoretischen, politischen wie theologischen 
Arbeitens begleiten, damit das viel zitierte „Nie wieder“ nicht zu einer leeren Parole 
wird. 
 

  



Das bleibende Erbe des Christentums   253 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

Literaturverzeichnis 

Bakan, Abigail (2014). Race, Class and Colonialism. Reconsidering the ‘Jewish Question’. In: Abigail 
Bakan & Enakshi Dua (Hg.), Theorizing Anti-Racism. Linkages in Marxism and Critical Race Theories. 
Toronto: University of Toronto Press, 252–279.  

Brumlik, Micha (22022). Postkolonialer Antisemitismus? Achille Mbembe, die palästinensische BDS-
Bewegung und andere Aufreger. Hamburg: VSA. 

Busch, Charlotte, Gehrlein, Martin & Uhlig, Tom (2016). Einleitung. In: Dies. (Hg.), Schiefheilungen. Ze-
itgenössische Betrachtungen über Antisemitismus. Wiesbaden: Springer VS, 1–12. 

Césaire, Aimé (1955). Discours sur le Colonialisme. Paris: Présence Africaine. 

Chaouat, Bruno (2016). Is Theory Good for the Jews? French Thought and the Challenge of the New 
Antisemitism. Liverpool: Liverpool University Press. 

Coffey, Judith & Laumann, Vivien (2021). Gojnormativität. Warum wir anders über Antisemitismus 
sprechen müssen. Berlin: Verbrecher. 

Crummel, Alex (1969). Africa and America. Addresses and Discourses (1891). New York: Greenwood 
Press. 

Fuchs, Ottmar (2023). Nichts ist unmöglich, Gott! Aspekte einer postkolonialen Bibelhermeneutik. 
Würzburg: Echter. 

Gerber, Jan (2021). Holocaust, Kolonialismus, Postkolonialismus. Über Opferkonkurrenz und Schuld-
verschiebung, Einleitung des Herausgebers zum Schwerpunkt. In: Ders. (Hg.), Die Untiefen des 
Postkolonialismus (Hallische Jahrbücher 1). Berlin: Edition Tiamat, 19–46. 

Gruber, Julius (2023). Postkoloniale Substitutionstheologie. Über Achille Mbembes ‚Nekropolitik‘. In: 
sans phrase. Zeitschrift für Ideologiekritik, 23, 40–49. 

Grunberger, Béla & Dessuant, Pierre (2000). Narzißmus, Christentum, Antisemitismus. Eine psycho-
analytische Untersuchung. Stuttgart: Klett-Cota. 

Grünwaldt, Klaus (2011). Art. Recht (AT). In: WiBiLex, abrufbar unter: https://www.die-bibel.de/res-
sourcen/wibilex/al-tes-testament/recht-at [17.10.2025]. 

Gukelberger, Sandrine & Meyer, Christian (2023). Postkoloniale Theorie. In: Gerd Sebald et al. (Hg.), 
Handbuch Sozialwissenschaftliche Gedächtnisforschung. Band 2. Wiesbaden: Springer, 217–231. 

Holz, Klaus (2000). Figur des Dritten in der nationalen Ordnung der Welt. In: Soziale Systeme, 2.  

Holz, Klaus (2005). Die Gegenwart des Antisemitismus. Islamistische, demokratische und antizionisti-
sche Judenfeindschaft. Hamburg: Hamburger Edition. 

Jarosch, Sabine (2018). Postkoloniale Theologie nach der Shoah? Eine Analyse von Täter- und Opfer-
Vorstellungen als Beitrag zu einer postkolonialen Theologie in Deutschland. In: Andreas Nehring & 
Simon Wiesgickl (Hg.), Postkoloniale Theologien II. Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum. 
Stuttgart: Kohlhammer, 73–91. 

Kahane, Anetta (2020). Das Unbehagen am Jüdischen und die Antimoderne. In: Martin Jander & 
Anetta Kahane (Hg.), Gesichter der Antimoderne. Gefährdungen demokratischer Kultur in der 



254 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Bundesrepublik Deutschland (Interdisziplinäre Antisemitismusforschung/Interdisciplinary Studies 
on Antisemitism Band 12). Baden-Baden: Nomos, 37–63. 

Kampling, Rainer (2011). Substitutionslehre. In: Wolfgang Benz (Hg.), Handbuch des Antisemitismus. 
Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart. Berlin: De Gruyter, 310–312. 

Kanitz, Maria & Schlagheck, Laura (22021). Antisemitismus in seinen Ausprägungsformen und Stereo-
typen. In: Samuel Salzborn (Hg.), Schule und Antisemitismus. Politische Bestandsaufnahme und 
pädagogische Handlungsmöglichkeiten. Weinheim: Beltz Juventa, 51–64. 

Kerner, Ina (32017). Postkoloniale Theorien zur Einführung. Hamburg: Junius.  

Klävers, Steffen (2018). Postkoloniale Normalisierung: Anmerkungen zur Debatte um eine koloniale 
Qualität von Nationalsozialismus und Holocaust. In: Zeitschrift für kritische Sozialtheorie und Philo-
sophie, 5/1, 103–116. 

Maccoby, Hyam (2020). Der Antisemitismus und die Moderne. Die Wiederkehr des alten Hasses. Leip-
zig: Hentrich & Hentrich. 

Mbembe, Achille (2008). What is postcolonial thinking? (Interview). In: Esprit, 09.01.2008, abrufbar 
unter: https://www.eurozine.com/what-is-postcolonial-thinking/ [17.10.2025]. 

Mbembe, Achille (2011). Nekropolitik. In: Marianne Pieper, Thomas Atzert, Serhat Karakayali & Vassi-
lis Tsianos (Hg.), Biopolitik – in der Debatte. Wiesbaden: VS Verlag, 63–96. 

Mbembe, Achille (2015). On Palestine. Foreword. In: Jon Soske & Sean Jacobs, (Hg.), Apartheid Israel. 
The Politics of an Analogy. Chicago: Haymarket Books, viif. 

Mbembe, Achille (2016). Ausgang aus der langen Nacht. Versuch über ein entkolonisiertes Afrika. Ber-
lin: Suhrkamp. 

Mbembe, Achille (2019). Necropolitics. Durham: Duke University Press. 

Mbembe, Achille (22020a). Politik der Feindschaft. Berlin: Suhrkamp. 

Mbembe, Achille (22020b). Postkolonie. Zur politischen Vorstellungskraft im gegenwärtigen Afrika. 
Wien: Turia + Kant. 

Mbembe, Achille (2020c). Leben in den Mythen anderer. Brief an die Deutschen. In: taz, 11.5.2020, 
abrufbar unter: https://taz.de/Leben-in-den-Mythen-anderer/!5681758/ [17.10.2025].  

Mbembe, Achille (2020d). Die Welt reparieren. In: Die Zeit, 18, abrufbar unter: 
https://www.zeit.de/2020/18/antisemitismus-achille-mbembe-vorwuerfe-holocaust-rechts-extre-
misus-rassismus [17.10.2025]. 

Mbembe, Achille (52021). Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.  

Mendel, Meron & Uhlig, Tom (2021). Globaler Antisemitismus und die Universalisierung der Shoah. 
Konstellationen der politischen Bildungsarbeit. In: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie, 73/2, 
190–201. 

Messerschmidt, Astrid (2008). Postkoloniale Erinnerungsprozesse in einer postnationalsozialistischen 
Gesellschaft – vom Umgang mit Rassismus und Antisemitismus. In: Peripherie, 28/109/110, 42–60. 

Postone, Moishe (1988). Nationalsozialismus und Antisemitismus. Ein theoretischer Versuch. In: Dan 
Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz. Frankfurt a. M.: Fischer, 242–254. 



Das bleibende Erbe des Christentums   255 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 

Rensmann, Lars (2021). Israelbezogener Antisemitismus. Formen, Geschichte, empirische Befunde. In: 
Bundeszentrale für politische Bildung (Dossier Antisemitismus), abrufbar unter: 
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/326790/israelbezogener-antisemitismus 
[17.10.2025]. 

Rothberg, Michael (2009). Multidirectional Memory. Remembering the Holocaust in the Age of Deco-
lonization. Redwood City: Stanford University Press. 

Röwekamp, Georg (2021). 'Schmutziger Winkel' oder 'Mitte der Welt'? Das Heilige Land im Span-
nungsfeld von Peripherie und Zentrum – einige Mosaiksteine aus der Alten Kirchengeschichte. In: 
Ulrich Winkler, Christian Boerger & Joel Klenk (Hg.), Von Peripherien und Zentren, Mächten und 
Gewalten. Jerusalemer Ansätze für eine postkoloniale Theologie. Münster: Aschendorff, 133–151. 

Said, Edward (1981). Zionismus und palästinensische Selbstbestimmung. Stuttgart: Klett-Cota.  

Said, Edward (1986). Michael Walzer's 'Exodus and Revolution'. A Canaanite Reading. In: Arab Studies 
Quarterly, 8/3, 289–303. 

Said, Edward (1992). The Question of Palestine. New York: Vintage. 

Said, Edward (2001). The End of the Peace Process. Oslo and After. New York: Vintage. 

Said, Edward (2004). Freud and the non-European. London: Verso. 

Salzborn, Samuel (2011). Antisemitismus. In: Europäische Geschichte Online (EGO), abrufbar unter: 
http://ieg-ego.eu/de/threads/transnationale-bewegungen-und-organisationen/internationale-or-
ganisationen-und-kongresse/samuel-salzborn-antisemitismus [17.10.2025]. 

Schwarz-Friesel, Monika & Braune, Holger (2007). Geschlossene Textwelten. Konzeptualisierungsmu-
ster in aktuellen antisemitischen Texten. In: Sprachtheorie und germanistische Linguistik, 1. 

Segovia, Fernando (2013). Grenzüberschreitendes Interpretieren. Postkolonialismus-Studien und Dias-
pora-Studien in historisch-kritischer Bibelexegese. In: Andreas Nehring & Simon Tielesch (Hg.), 
Postkoloniale Theologien. Bibelhermeneutische und kulturwissenschaftliche Beiträge (ReligionsKul-
turen Band 11). Stuttgart: W. Kohlhammer, 70–90. 

Spivak, Gayatri (2004). Terror. A Speech After 9-11. In: boundary, 31/2. 

Staffa, Christian (2019). Christlicher Antisemitismus. Grundlegung für eine Umkehr. In: Matthias Grebe 
(Hg.), Polyphonie der Theologie. Verantwortung und Widerstand in Kirche und Politik. Stuttgart: 
Kohlhammer, 367–376. 

Stegemann, Wolfgang, Stegemann, Ekkehard & Al-Suadi, Soham (Hg.) (2021). Vom Anti-Judaismus 
zum Anti-Israelismus. Der Wandel der Judenfeindschaft in theologisch-kirchlichen Diskursen 
(Judentum und Christentum Band 26). Stuttgart: W. Kohlhammer. 

Stögner, Karin (2022). Der Antisemitismus und das Konzept der Intersektionalität. In: Astrid Biele 
Mefebue, Andrea Bührmann & Sabine Grenz (Hg.), Handbuch Intersektionalitätsforschung. Wies-
baden: Springer, 93–108. 

Sznaider, Natan (2022). Fluchtpunkte der Erinnerung. Über die Gegenwart von Holocaust und Kolonia-
lismus. München: Hanser, 194. 



256 Anna Hack 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 237–256 DOI: 10.17879/zpth-2025-9322 

Töllner, Axel (2022). Von christlichem Antijudaismus im modernen Antisemitismus. In: Zeitschrift für 
Religion, Gesellschaft und Politik, 6, 139–159. 

Volkov, Shulamit (2023). Interpreting Antisemitism. Studies and Essays on the German Case (Perspec-
tives on Jewish Texts and Contexts 23). Berlin: De Gruyter. 

 
 
Anna Hack, M. A.  
Robert-Koch-Str. 40 
48149 Münster 
+49 (0) 251 83-30047 
anna.hack(at)uni-muenster(dot)de 
https://www.uni-muenster.de/FB2/personen/IRpP/hack.html 

 
 


