ZPTh

Zeitschrift
fur Pastoraltheologie

250 Jahre Pastoraltheologie
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstatten

ISSN: 0555-9308 45. Jahrgang, 2025-2



Gereon Terhorst

Machtige Bilder
Eine Reflexion der Machtdarstellungen im Abendmahl

Abstract

Der Beitrag untersucht Machtdarstellungen im Kontext von Abendmahl/Eucharistie anhand von
Francois Ozons Film ,Gelobt sei Gott” und leitet daraus Impulse fiir die Liturgik ab. Dabei geht es zu-
nachst um eine Annaherung an den Begriff ,,Macht” im Kontext der Liturgie, um anschliefSend drei Sze-
nen des Films, in denen eine Eucharistiefeier dargestellt wird, im Blick auf die Darstellung von Macht im
liturgischen Kontext zu analysieren. Die Ergebnisse werden u.a. vor dem Hintergrund der ForuM-Studie
(2024) in den Diskurs mit der evangelischen Abendmabhlspraxis gebracht.

The article examines representations of power in the context of the Lord’s Supper/Eucharist by ana-
lyzing Francois Ozon'’s film By the Grace of God, providing insights for Protestant liturgical practice. It
first approaches the concept of “power” within the framework of liturgy, and subsequently analyzes
three scenes from the film in which a liturgical Eucharistic celebration is depicted, focusing on the re-
presentation of power in the liturgical context. The findings are then brought into dialogue with Protes-
tant Eucharistic practice and, especially, the ForuM study (2024).

Macht — nun auch ein evangelisches Thema

Als im Januar 2024 der Forschungsverband ForuM seinen Abschlussbericht Forschung
zur Aufarbeitung von sexualisierter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der
Evangelischen Kirche und Diakonie vorstellte, zeigten sich alarmierende Ergebnisse, die
weit Uber den Forschungsgegenstand hinausreichten. Die Feststellung der Forschen-
den, dass die ,,(Selbst-)Beschreibungen der evangelischen Kirche [...] kritisch im Hinblick
auf eine fehlende Reflexion von bestehenden Machtverhaltnissen betrachtet werden
[konnen]“ (Forschungsverband ForuM 2024, 800), fordert zur Machtreflexion in allen
Bereichen kirchlichen Handelns und damit auch im Bereich liturgischen Handelns auf.
Diese Problematik ist in der katholischen Liturgie bereits sehr viel prasenter und wurde
in den vergangenen Jahren in zahlreichen Veroffentlichungen kritisch beleuchtet, wah-
rend die evangelische Theologie dem Thema bisher nur wenig Aufmerksamkeit
schenkte (vgl. Klessmann 2023, 71).

Stefan Bontert hat zurecht festgestellt, dass vor allem die Medien zu einer gesteigerten
Wahrnehmung von Asthetik und Inszenierungen von Macht fiihrten und es gerade in
dieser Hinsicht noch einmal einen gescharften Blick brauche (vgl. Bontert 2021, 45).
Dazu soll dieser Text einen Beitrag leisten, indem er sich am Beispiel des Abendmahls
die medial-asthetische Inszenierung kirchlicher Macht genauer ansieht. Der Ausgangs-
punkt dieser Betrachtungen ist daher die Analyse einer solchen medialen Inszenierung,
namlich der 2019 erschienene Film Gelobt sei Gott des franzdsischen Regisseurs

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218



208 Gereon Terhorst

Francgois Ozon sein. Der Film thematisiert kirchliche Macht im Kontext des sexuellen
Missbrauchs von Jugendlichen durch einen Pater in der Didzese von Lyon. Dabei wird
auch die Eucharistie in drei Szenen sehr unterschiedlich dargestellt. Doch zunachst soll
ein kurzer Blick auf den Plot und die Biografie des Regisseurs geworfen werden, bevor
die filmische Darstellung von Macht im Kontext der Eucharistie betrachtet wird.

Nun l3sst sich zurecht fragen, warum ein evangelischer Theologe unter genannter Fra-
gestellung einen Film analysiert, der eine katholische Eucharistiefeier inszeniert. Der
Analyse geht es allerdings nicht um konfessionelle Pragungen, sondern sie will Macht-
darstellungen im Kontext von Liturgie (und hier spezifisch bei der Eucharistie/dem
Abendmahl) aufdecken. Diese Machtdarstellungen kénnen in einem 6kumenischen
Kontext gesehen werden, da die damit verbundenen Fragen beide Konfessionen be-
treffen, wie noch zu zeigen sein wird. Die grof3e Chance einer Filmanalyse liegt darin,
dass sie Macht aus einer rein theoretischen Diskussion herausholt und die Wahrneh-
mung der Inszenierung von Macht offenlegt und kritisch reflektiert. Die Aufgabe der
Analyse liegt darin zu zeigen, wie der Regisseur dabei arbeitet und wie viel ,Realitat”
dem filmischen Produkt zugrunde liegt.

Macht — woriber reden wir eigentlich?

Auch wenn der Begriff haufig verwendet wird, so ist doch langst nicht klar umrissen,
woruber eigentlich gesprochen wird. Byung-Chul Han konstatiert, dass bei dem Thema
Macht noch immer ,eine totale Unklarheit des Begriffs“ (2023, 7) herrscht. Auch wenn
an dieser Stelle keine umfangreiche Beschaftigung mit dem Phanomen ,Macht” mog-
lich ist, sollen doch die in diesem Kontext wichtigsten Annahmen zur Sprache kommen.

Eine der am haufigsten rezipierten Definitionen von Macht ist die von Max Weber. Er
definiert sie wie folgt: ,,Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen Bezie-
hung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel, worauf
diese Chance beruht” (1985, 28). Flir Weber ist Macht zuallererst eine Qualitat sozialer
Beziehungen, findet also zwischen Menschen statt. Diese Beziehung ist durch ein Un-
gleichgewicht gekennzeichnet, weil es eine Seite gibt, die Macht besitzt, und eine Seite,
die der Macht unterliegt. Dabei kénnen auf jeder Seite einzelne Personen oder Perso-
nengruppen stehen. Entscheidend ist, dass die machthabende Seite eine Chance erhalt,
ihren eigenen Willen durchzusetzen. Wie grol? diese Chance ist, ist hingegen nicht defi-
niert (vgl. Anter 2012, 58). Es stellt sich also nicht die Frage, wie wahrscheinlich eine
Machtausiibung ist. Zugleich hat die andere Seite die Moglichkeit zum Widerstreben,
wenngleich dies nur ein Potenzial und keine Notwendigkeit darstellt (vgl. Anter 2012,
56).

In dieser kurzen Ausfiihrung wird bereits etwas deutlich, was fiir die Betrachtung von
Macht im Kontext der Liturgie nicht aulRer Acht gelassen werden darf: Weil liturgisches
Handeln immer im Kontext von Beziehungen zwischen Menschen stattfindet, wird es

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320



Madchtige Bilder 209

eine machtfreie Liturgie vermutlich nicht geben. Selbst wenn Macht sich nicht in Klei-
dung oder Amtern manifest zur Anschauung bringt, wird es Formen von Macht im litur-
gischen Handeln geben, die vielleicht nicht offensichtlich, aber dennoch wirksam sind
(vgl. Deeg 2021, 128). Umso wichtiger ist es, dass liturgisch handelnde Personen eine
Sensibilitat fir diese Macht mitbringen, um sie nicht GbermaRig zur Schau zu stellen
oder sie in anderer Form zu missbrauchen.

Der Film ,,Gelobt sei Gott” und seine Darstellung von Macht im Kontext der Eu-
charistie

Im September 2019 vero6ffentlichte der renommierte Regisseur Frangois Ozon seinen
Film , Gelobt sei Gott“. Ozon selbst war in der katholischen Kirche aufgewachsen, ist
aber spater nicht zuletzt aufgrund der Sexualmoral der Kirche ausgetreten und hat sich
offentlich zu seiner Homosexualitat bekannt (vgl. Willsher 2019). Er erzahlt seine Ge-
schichte bewusst aus der Perspektive der Opfer und hat dadurch einen sehr kritischen
Blick auf die Institution Kirche und ihre Macht (vgl. Willsher 2019). Fir die Reflexion von
Machtbildern kommt dem Film damit ein besonderer Stellenwert zu, weil es ihm expli-
zit um die Darstellung von Macht und Machtmissbrauch geht. Zugleich betont Ozon,
dass er keinen antikatholischen Film drehen wollte (vgl. Willsher 2019). Im Gegenteil:
Die katholischen Rituale hatten Ozon immer fasziniert, weswegen er sie bewusst in die-
sem Film darstellen wollte (vgl. Harvard Film Archive 2019). Der zugleich respektvolle
und kritische Umgang mit liturgischer Praxis flihrte dazu, dass der Film auch in der Aus-
bildung von Priestern zum Einsatz kam, um diese fiir Macht zu sensibilisieren (vgl. Wills-
her 2019).

Der Plot

Der Film umfasst drei Akte, einen Prolog und einen Epilog. Im ersten Akt steht Ale-
xandre (gespielt von Melvil Poupaud) im Mittelpunkt. Der Ehemann und Familienvater
ist tief im katholischen Glauben verwurzelt. In einer E-Mail an das Bistum thematisiert
er seinen Missbrauch und hofft auf eine innerkirchliche Aufarbeitung. Zunachst hat er
auch das Gefihl, dass sein Anliegen ernst genommen wird, und es entwickelt sich ein
schriftlicher Austausch zwischen ihm und Kardinal Barbarin (Frangois Marthouret). Eine
Mediatorin fiir Missbrauchsfalle, Régine Maire (Martine Erhel), leitet ein Gesprach zwi-
schen ihm und dem beschuldigten Priester, Pater Preynat (Bernard Verley). Im Ge-
sprach gesteht Preynat seine padophilen Neigungen ein, will dies jedoch nicht 6ffent-
lich zugeben. Es entsteht nicht der Eindruck, dass ihm das AusmaR seiner Taten bewusst
ist. Alexandre trifft anschlieBend weitere Opfer, und es wird deutlich, dass Preynat viele
Jungen missbraucht hat. Entgegen vieler Anklindigungen handelt Barbarin jedoch nicht.
Alexandre wendet sich an weitere Geistliche bis hin zum Papst, allerdings ohne Erfolg.
Daraufhin erstattet er Strafanzeige.

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218



210 Gereon Terhorst

Mit dieser Anzeige beginnt der zweite Akt. Der sich als Atheist bezeichnende Frangois
(Denis Ménochet), ein weiteres Opfer, riickt nun in den Mittelpunkt. Er wird durch po-
lizeiliche Ermittlungen erneut mit der Vergangenheit konfrontiert und sagt nach an-
fanglichem Zégern gegen Preynat aus. Anders als Alexandre sucht er nun die Offent-
lichkeit und versucht, die Presse auf den Fall aufmerksam zu machen, auch wenn dies
nicht im Sinne der Ermittlungen der Polizei ist. Auch er erstattet Anzeige, was Barbarin
zu einer ersten Pressekonferenz zwingt, in der er die Taten verurteilt und Konsequen-
zen ankiindigt. Frangois kommt unterdessen in Kontakt mit weiteren Opfern und griin-
det gemeinsam mit Gilles, ebenfalls einem Opfer, den Verein ,La parole libérée” (Das
befreiende Wort) (vgl. Dettke 2019). Auch Alexandre schliel3t sich nach anfanglichem
Zoégern dem Verein an. Auf einer Pressekonferenz wird der Verein vorgestellt.

Damit beginnt der dritte Akt, in dem Emmanuel im Mittelpunkt steht. Auch er ist ein
Opfer von Preynat und erstattet Anzeige. Da sein Fall nicht verjahrt ist, kommt es zu
einer Gegenuberstellung, in welcher Preynat die Taten zugibt. Gegen ihn wird Anklage
erhoben. Der Verein strebt aber weiter auch eine Anklage gegen Barbarin an, der im-
mer mehr unter Druck gerat. Auf einer Pressekonferenz spricht er den Satz, dass ,,ge-
lobt sei Gott” alle Falle verjahrt seien. Auf die Formulierung angesprochen sagt er, dass
er sich falsch ausgedriickt habe. Barbarin gibt an, dass er alle Falle nach Rom geschickt
und Preynat die Stelle entzogen habe. Er habe Franziskus um die Aufhebung der Ver-
jahrung gebeten und dessen Zustimmung erhalten. Demnach kdnne es nun ein kanoni-
sches Urteil gegen Preynat geben.

Im Epilog erhalten Alexandre, Frangois, Emmanuel und Gilles eine stadtische Auszeich-
nung. lhre Haltungen zur Kirche divergieren: Frangois kindigt den Austritt an, Ale-
xandre hofft auf innere Reform. AbschlieRend informieren Einblendungen tber den ju-
ristischen Fortgang im Fall Preynat und Barbarin.

Szenenanalysen

Szene 1

Die erste Szene des Films fungiert als atmospharisch dichter Prolog, in dem bereits zent-
rale inhaltliche und asthetische Leitlinien etabliert werden (00:00:00—00:01:10; die
Zeitangaben hier und im Folgenden beziehen sich auf den Film). Die Zuschauenden se-
hen einen (zu diesem Zeitpunkt noch unbekannten) Kardinal, der mit einer Monstranz
auf einer Art Balkon der Briistung zustrebt, wo er die Monstranz absetzt und sich ver-
neigt. AnschlieBend wird der Titel des Films ,,Gelobt sei Gott” eingeblendet. Wahrend-
dessen horen die Zuschauenden ein Gebet in einem Voice-over von einer leisen, fast
ehrfiirchtig klingenden Stimme gesprochen:

,Herr Jesus Christus, im wunderbaren Sakrament des Altares hast du uns das Gedacht-
nis deines Leidens und deiner Auferstehung hinterlassen. Gib uns die Gnade, die

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320



Madchtige Bilder 211

heiligen Geheimnisse deines Leibes und Blutes so zu verehren, dass uns die Frucht der
Erlésung zuteilwird. Der du lebst und herrschest in Ewigkeit. Amen!“ (00:00:18-
00:00:42).

Die Szene kombiniert Liturgie und Macht in besonderer Weise. Auf der einen Seite ver-
weisen Gebet und Monstranz auf den Ritus der eucharistischen Anbetung. Der Eucha-
ristie wird als Sakrament die doppelte Funktion als ,Gedachtnisakt” und als ,,Quelle der
Erlésung” zugewiesen. Zugleich fokussiert sich die Kamera auf die Monstranz, nicht auf
die Person des Kardinals. Auch sie rlickt also scheinbar das Sakrale in den Mittelpunkt.

Die Kameraposition ist allerdings so gewahlt, dass nun auch im Hintergrund eine Stadt
erkennbar wird, auf die der Balkon den Blick er6ffnet. Der Kardinal auf dem Balkon
wirkt dadurch zunehmend wie ein Herrscher, der auf seine Untergebenen blickt
(00:00:54). Zugleich platziert der Kardinal die Monstranz so, dass niemand aulRer ihm
sie erreichen kann (00:01:04). Hier wird die exklusive Verfligungsgewalt des Kardinals
in Szene gesetzt (vgl. Nuelle 2020), wodurch die Monstranz nicht nur sakrales Symbol,
sondern auch ein kirchliches Machtsymbol wird. Die Erlésung, wie sie im Zusammen-
hang mit der Eucharistie verstanden wird, scheint in dieser Perspektive allein durch die
Hierarchie der Kirche vermittelt zu werden — ein Motiv, das im weiteren Verlauf des
Films kritisch aufgebrochen wird.

Szene 2

Die zweite Szene folgt direkt auf den Prolog und stellt Alexandre, den Protagonisten des
ersten Akts, vor (00:01:10-00:03:14). Wahrend die Kamera Alexandre und seine Familie
auf dem Weg zum Gottesdienst zeigt, berichtet Alexandre in einem Voice-over von ei-
ner Begegnung, welche die Erinnerung an seine Missbrauchserfahrungen in der Kind-
heit wieder aufleben lasst (00:01:10-00:02:15).

Zentral ist die Darstellung der Eucharistie, welche die Schilderung der Missbrauchser-
fahrungen unterbricht (00:02:15-00:02:37). Der Film konzentriert sich dabei auf einen
kurzen Moment der Liturgie und auf den Empfang der Hostie. Die Kamera wird zunachst
so positioniert, dass sie Alexandre und seine Familie in den Kirchenbanken stehend
zeigt, wahrend sie sprechen: ,Herr, ich bin nicht wiirdig, dass du unter meinem Dach
eingehst. Aber sprich nur ein Wort, so wird meine Seele gesund” (00:02:15-00:02:18).
AnschlieBend sehen die Zuschauenden, wie ein Priester die Hostien austeilt. Sowohl
Alexandres Frau als auch Alexandre selbst empfangen von ihm eine Hostie. Die Kamera
ist dabei in einem 90-Grad-Winkel positioniert, sodass erkennbar ist, dass sich Priester
und empfangende Person physisch ,auf Augenhohe” begegnen, wodurch die liturgi-
sche Machtposition des Priesters visuell relativiert wird (00:02:29-00:02:34). Zugleich
fallt viel Licht durch ein grol3es Kirchenfenster im Hintergrund, was die einzelnen Per-
sonen als Akteure etwas zurlicktreten lasst. Alexandres Gesten beim Empfang der Hos-
tie (gedffnete Hande, anschlieRendes Bekreuzigen) zeigen zudem Vertrautheit mit dem
rituellen Geschehen. Im Anschluss setzt das Voice-over wieder ein und zeigt im

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218



212 Gereon Terhorst

weiteren Verlauf auf, dass es sich bei dem Gesprochenen um einen Briefwechsel mit
einer kirchlichen Autoritat handelt. Die Kamera untermalt dies mit Bildern, die die Fa-
milie auf dem Rickweg nach Hause zeigt.

Die Inszenierung von Macht ist in dieser Szene deutlich zurlickgenommen. So verzichtet
die Kamera auf Perspektiven, die ein Machtgefalle darstellen kdnnten. Die einzelnen
Bedeutungen der liturgischen Handlung sind zwar erkennbar, werden aber nicht Gber-
maRig betont. Zugleich scheint der erlebte Machtmissbrauch Alexandres Beziehung zur
Kirche bisher nicht negativ beeinflusst zu haben, da er voller Selbstverstandlichkeit an
ihren Ritualen partizipiert.

Szene 3

Die dritte Abendmahlsszene bildet einen markanten Wendepunkt im ersten Akt des
Films (00:36:06—00:38:03). Sie markiert den Bruch von Alexandres Vertrauen in die
kirchlichen Institutionen.

Alexandre und Olivier — ein weiteres Opfer, das Alexandre kennengelernt hat — schil-
dern in einem Brief an Kardinal Barbarin weitere Missbrauchsfalle, dieser kindigt in
seiner Antwort an, dass er Pater Preynat sein Pfarramt entziehen werde (00:36:06—
00:36:54). Doch die visuelle Ebene konterkariert dies: Wahrend Alexandre mit seiner
Familie die Messe besucht, zelebriert Pater Preynat wie gehabt in liturgischer Kleidung
im Altarraum die Messe — ein Umstand, der die Diskrepanz zwischen institutioneller
Kommunikation und realem kirchlichem Handeln aufdeckt (00:36:35-00:37:30).

Als sich Preynat fir die Austeilung der Hostien positioniert, schwenkt die Kamera von
einem Messdiener auf ihn. Damit wird visuell eine Verbindung gezogen, die an den
Missbrauch von Preynat erinnert. Preynat positioniert sich nun erhéht auf einer Stufe
und reicht die Hostien somit von oben. Damit blickt er zum einen auf die einzeln vor-
tretenden Gemeindemitglieder herab und kann zum anderen auch auf die sitzen ge-
bliebenen Mitglieder schauen, zu denen auch Alexandre gehort. Dieser halt seine
S6hne davon ab, an der Eucharistie teilzunehmen (00:37:06). An Alexandres Mimik und
Gestik ist erkennbar, dass er durch die Situation aufgewdihlt ist. Ruckartig steht er
schlief8lich auf und verlasst die Kirche (00:37:06—00:37:31). Er dulSert sein Unverstand-
nis flr die Situation, schreibt nun auch Briefe an Preynats direkten Vorgesetzten und
kiindigt einen Brief an den Papst an.

Die Darstellung von Macht findet hier noch einmal eine andere Akzentuierung. Der Ge-
gensatz von Voice-over und visueller Ebene zeichnet das Bild einer Institution, die lieber
sich selbst schiitzt, als ihre Macht infrage stellen zu lassen. Zugleich wird so deutlich,
dass die klerikale Rolle des Priesters wichtiger genommen wird als die missbrauchte
Person (vgl. Nuelle 2020). Diese klerikale Rolle wird pointiert Giberspitzt und tiberhoht,
indem Preynat von erhohter Position die Hostien reicht und so auf die Gemeinde hin-
abblickt. Alexandre will jedoch an dieser Form der Eucharistie nicht partizipieren. Es
lasst sich durchaus fragen, ob aus seiner Sicht ein Priester wie Preynat angesichts seiner

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320



Madchtige Bilder 213

mangelnden BuRfertigkeit noch die mit der Eucharistie verbundene Vergebung zuspre-
chen kann (vgl. Nuelle 2020). In jedem Fall entzieht sich Alexandre dem Ritual und da-
mit auch der eucharistischen Gemeinschaft.

Zwischen Klerikalismus, Pfarrherrlichkeit und der eigenen Rolle —
die Darstellung der pfarramtlichen Macht

Vor allem die erste und dritte Szene zeigen Macht im Kontext der Eucharistie als kleri-
kale Macht. Dies diirfte zunachst einmal nicht verwunderlich sein, bewegt sich — so
mein Eindruck — doch ein Grof3teil der katholisch-theologischen Diskussion im Bereich
von Macht und Liturgie um die Frage nach dem Amt. Ich will zwei Punkte aus dieser
Diskussion exemplarisch herausgreifen, die sich in der filmischen Darstellung wieder-
finden, namlich zum einen die liturgische Kleidung als sichtbares Zeichen der Macht und
die Positionierung im Raum als Machtinszenierung.

Gerade mit Blick auf die erste Szene fallt die liturgische Kleidung besonders ins Auge.
Die Zuschauenden sehen einen Bischof in prachtvollem Gewand, der lber die Stadt
blickt. Und auch in der dritten Szene ist Preynat durch seine Kleidung deutlich von der
Gemeinde zu unterscheiden. Damit reprasentieren die Gewander im Film zunachst ein-
mal die ihnen zugeschriebene Aufgabe, dass die verschiedenen liturgischen Rollen
sichtbar werden und zugleich zwischen Klerus und Nichtklerus unterschieden werden
kann (vgl. Kranemann 2020, 43). In der dritten Szene lassen sie sich auch mit dem alten
Bild eines von Reinheit und Unschuld gepragten Priesters verbinden (vgl. Kranemann
2020, 47), weil Preynat trotz aller Vorwiirfe weiterhin eine Albe tragen und die Eucha-
ristie einsetzen darf. Das priesterliche Gewand zementiert also eine Macht, die den
Priester zu einem unfehlbaren Wesen erklart, der keine Konsequenzen flirchten muss.
Die Problematik einer solchen Darstellung wird u.a. durch eine Studie zu Macht und
sexuellem Missbrauch im Bistum Munster hervorgehoben. So sei es flir viele Glaubige
undenkbar gewesen, dass ein Mann Gottes, der in der Liturgie die Eucharistie einsetzt,
in der Lage gewesen sein soll, Minderjahrige sexuell zu missbrauchen (vgl. GroRe Kracht
2022, 379).

Mit Blick auf die ForuM-Studie lasst sich nun fir die evangelische Kirche ein dhnliches
Bild konstatieren. Auch hier werden Pfarrpersonen als ,heilig” beschrieben, die sich als
Autoritatsperson vor niemandem rechtfertigen mussten (vgl. Forschungsverband Fo-
ruM 2024, 517-518). ,,Gewander sowie die Liturgie seien eingesetzt worden, um ihre
Stellung zu untermauern [...]“ (Forschungsverband ForuM 2024, 518). Schon dieser Be-
fund zeigt deutlich, dass die Theorie, der schwarze Talar lege den Fokus viel mehr auf
das Wort (vgl. Klessmann 2023, 192), méglicherweise heute nicht mehr ohne Weiteres
greift. Die filmische Darstellung lasst sich aus meiner Sicht so interpretieren, dass Ale-
xandre den Priester Preynat nicht von dem Peiniger Preynat unterscheiden kann. Der

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218



214 Gereon Terhorst

Liturg ist in diesem Kontext eben trotz Gewand nicht jemand anderes als der Mann, der
Gewalt austibt (vgl. Klessman 2023, 193).

Aus meiner Sicht ldsst sich aus der filmischen Betrachtung fiir beide Konfessionen die
These aufstellen, dass Machtmissbrauch zu einem Verlust der Funktion und Wiirde von
liturgischen Gewandern fiihren kann. In den Augen derer, die Unrecht und Leid durch
die Macht von Geistlichen erfahren haben, kann nicht zwischen Liturgen und sonstiger
Person unterschieden werden. So wird die liturgische Kleidung eher zu einem sichtba-
ren Zeichen des Unrechts, weil der Tater trotz aller Taten weiter liturgisch herausge-
stellt und damit etwas anderes als ein Tater sein kann.

Ein anderer Punkt, den ich an dieser Stelle benennen will, ist die Darstellung von Macht
durch die Positionierung im Raum. Im Film geschieht die Fokussierung auf die liturgisch
handelnden Personen vor allem durch die Kameraeinstellungen. Auf diese technischen
Mittel kann die Liturgie eines normalen Gottesdienstes zwar nicht zurtickgreifen, sie hat
aber vor allem durch die Architektur des Raumes dafiir gesorgt, dass sich die liturgisch
Handelnden einer gewissen Aufmerksamkeit sicher sein diirften.

Dies gilt erst recht, wenn es um die Feier des Abendmahls bzw. der Eucharistie geht.
Gerade im evangelischen Kontext ist das Abendmahl noch eine der wenigen liturgi-
schen Feiern, die nach Kirchenrecht zwingend eine Pfarrperson voraussetzen. Daran
hat auch die Corona-Pandemie nichts geandert, auch wenn dort um diese Notwendig-
keit gestritten wurde und man durchaus den Eindruck gewinnen konnte, dass fiir so
manche Pfarrperson der Verlust dieser Macht nicht unproblematisch ware (vgl. Hollen-
bach 2020). Die haufig selbst attestierte Hierarchiearmut im evangelischen Kontext ent-
spricht also vor allem beim Abendmahl nicht der Realitat (vgl. Forschungsverband Fo-
ruM 2024, 744-745).

Zugleich erscheint es falsch, die Problemlosung in der Abschaffung aller Unterscheidun-
gen zu suchen und damit nur eine Art Machtvakuum zu produzieren, das dann doch
wieder auf die eine oder andere Art und Weise gefiillt werden wiirde, weil die Liturgie
als Beziehungsgeschehen eben nicht ein machtfreier Raum ist (vgl. Deeg 2021, 128).
Die filmische Darstellung offenbart, dass es sehr unterschiedliche Inszenierungen der
eigenen Macht geben kann. Dies kann z.B. durch eine Gegenlberstellung der zweiten
und dritten Szene geschehen. Wahrend Preynat auf erhéhter Stufe steht und die Eu-
charistie austeilt, begegnen sich Alexandre und der Priester in der zweiten Szene buch-
stablich auf Augenhohe. Dies zeigt deutlich, dass Pfarrpersonen durchaus Maéglichkei-
ten haben, das eigene liturgische Handeln machtkritisch zu Uberprifen und
Korrekturen vorzunehmen, ohne direkt die gesamte Rolle in der Liturgie infrage stellen
zu mussen.

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320



Madchtige Bilder 215
Zwischen Partizipation und Entzug — Macht jenseits der Pfarrperson

Neben der Diskussion um die Macht der Pfarrpersonen lenkt der Film den Blick aus
meiner Sicht auch auf Machtstrukturen, die sich jenseits des Amtes abspielen (kénnen).
Man konnte hier mit Andreas Henkelmann und Bjérn Szymanowski (2023) von einer
informellen Macht sprechen. Im Film duf3ert sich diese Macht z.B. in der immer wieder
aufkommenden Warnung vor der Macht der Kirchen in der Gesellschaft. Gerade fiir die
Liturgie ist es wichtig, diese Formen der Macht wahrzunehmen, weil das liturgische Er-
leben nicht nur durch die liturgisch handelnde Person, sondern durch ganz unterschied-
liche Faktoren (Raum, Sprache, etc.) beeinflusst wird. So konnen Machtdynamiken in-
nerhalb der Gemeinde beim Abendmahl bzw. bei der Eucharistie eine Rolle spielen, weil
sie explizit als liturgische Gemeinschaftserfahrungen beschrieben werden (vgl. Greth-
lein 2015, 145-146; Pohl-Patalong 2011, 154).

Blickt man auf die filmische Repradsentation, so kdnnte man einen anderen Eindruck
gewinnen. Filme stellen Abendmahl und Eucharistie haufig als eine individuelle Erfah-
rung dar, die die Gemeinschaft eher ausblendet (man kénnte z.B. an den Film To the
Wonder von Terrence Malik denken). Offenbar wirkt die Inszenierung des Abendmahls
bzw. der Eucharistie flr Filmemacher nicht wie die Inszenierung von Gemeinschaft.
Wollen Filme und Serien Gemeinschaft darstellen, so geschieht dies oft am Esstisch,
dann aber mit Gesprachen etc. (so z.B. in fast allen Folgen von The Big Bang Theory).
Hier scheint es moglicherweise einen Dissens zwischen theologischer Deutung und re-
aler Erfahrung zu geben.

Umso mehr bemiihen sich viele Gemeinden, ein Gemeinschaftsgefiihl zu erzeugen.
Dies wird u.a. dadurch versucht, ,dass die Beteiligten im Halbkreis nebeneinander ste-
hen und sich zum Abschluss die Hande reichen” (Klessmann 2023, 197). Dabei gerat
haufig auBer Acht, dass diese Geste auch als tbergriffig empfunden werden kann (vgl.
Pohl-Patalong 2011, 155). Im Sinne der Machtdefinition Webers hat hier die Gemein-
schaft Macht Gber den Einzelnen, weil sie ihm ihren eigenen Willen zur Gemeinschafts-
erfahrung aufdrangt und das mogliche Unbehagen Einzelner verdrangt. Auch weitere
Gesten in der Liturgie kdnnten an dieser Stelle auffallen.

Auch wenn die Geste des Handereichens haufig einem guten Willen entspringt, so ist
sie doch gerade im Kontext der ForuM-Studie besonders kritisch zu sehen. Zum einen
aufgrund der beschriebenen Ubergriffigkeit, zum anderen aber auch, weil das damit
erzeugte Bild zu problematisieren ist. Die Studie weist auf ein starkes Bestreben in Ge-
meinden hin, ,sich jederzeit als einander mégend und schatzend darzustellen. Dieses
Verhalten scheint sich in vielen sozialen Bereichen der evangelischen Kirche zu einer
Art Harmoniezwang zu verdichten, in dem Konflikte keinen Platz haben” (Forschungs-
verband ForuM 2024, 785). Es dirfe sich eigentlich nicht gestritten werden und auf
Konflikte wiirde haufig mit Beschwichtigungen reagiert (vgl. Forschungsverband ForuM
2024, 786). Vor diesem Hintergrund kann die Geste des Handereichens auch als Sinn-
bild dieses Harmonisierungszwangs wahrgenommen werden, weil sie die Deutung

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218



216 Gereon Terhorst

aufdrangt, dass die im Abendmahl versammelte Gemeinschaft untereinander verséhnt
ist (vgl. Grethlein 2015, 156).

Daran ist nicht nur problematisch, dass dieses Bild vermutlich nicht der Wahrheit ent-
spricht, sondern dass es kaum die Moglichkeit gibt, dieser Macht zu entkommen. Der
Gestus des Handereichens wird in aller Regel nicht angekiindigt, sondern hat sich ,,ein-
fach so” eingebiirgert. Den Mitgliedern in der Gemeinde ist die mdgliche Ubergriffigkeit
an dieser Stelle haufig nicht bewusst und sie konnen sich kaum vorstellen, dass es Men-
schen gibt, die diesen Gestus nicht als schon empfinden. Damit zeigt sich aber ein gro-
Res Problem, dass wir auch im Film sehen, namlich die Passivitat der Gemeinde. Im Film
gibt es kaum eine sichtbare Reaktion auf die Vorwiirfe gegen Pater Preynat. Die Ge-
meinde scheint weiterhin zu Gottesdiensten zu gehen und auch an der Eucharistie teil-
zunehmen. Die Studien zum Missbrauch in der Katholischen und Evangelischen Kirche
verlangen aber eigentlich nicht nur eine Sensibilitat von Amtstrager*innen fiir Macht,
sondern auch von Gemeindegliedern. Diese Sensibilitat wird sich nicht von selbst schaf-
fen. Gruppen, Verbande und Hauptamtliche haben den Auftrag, diese Sensibilitat auch
in die Gemeinden zu tragen und nicht auf der Ebene der Verantwortlichen zu belassen.
Sonst heildt es wieder: ,Wir wussten es ja nicht besser.” Und es werden Menschen die-
ser Form der Liturgie und vielleicht auch der Kirche als Ganzes den Riicken kehren, weil
sie keinen anderen Weg haben, dieser Macht zu entkommen (so wie im Film).

Umgang mit Macht — es gibt noch viel zu tun (und zu sehen)

Die Analyse des Films , Gelobt sei Gott” hat aus meiner Sicht deutlich gezeigt, dass die
Diskussion um Macht in der Liturgie weiter eines wachsamen Auges bedarf. Die Analyse
der Darstellung von Macht im Film von Ozon zeigt, dass sowohl im evangelischen als
auch im katholischen Kontext vor den Liturgien noch ein weiter Weg liegt. Die evange-
lische Theologie kann dabei von der katholischen Diskussion lernen, die aus meiner
Sicht bereits auf dem Weg ist. Zugleich gibt es in beiden Konfessionen noch Bedarfe,
gerade wenn es um Machtdynamiken jenseits des klassischen Amtes in der Liturgie und
der Gemeinde geht. Damit ergibt sich an dieser Stelle auch ein 6kumenischer Lernraum,
in welchem beide Konfessionen von- und miteinander lernen kénnen. Denn auch wenn
eine machtfreie Liturgie nicht moglich ist, so sollte eine machtsensible Liturgie doch das
Ziel der durch Machtmissbrauch erschitterten Kirchen sein.

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320



Madchtige Bilder 217
Literaturverzeichnis

Anter, Andreas (2012). Theorien der Macht zur Einfiihrung. Hamburg: Junius Verlag.

Bontert, Stefan (2021). Inszenierung des Unterscheids: Ein kritischer Blick auf Macht und ihre Legiti-
mation im Gottesdienst. In: Stefan Bontert, Winfried Haunerland, Julia Knop & Martin Stuflesser
(Hg.), Gottesdienst und Macht: Klerikalismus in der Liturgie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet,
33-46.

Deeg, Alexander (2021). Heiliges Spiel und heilige Herrschaft: Eine Response aus evangelsch-lutheri-
scher Perspektive. In: Stefan Bontert, Winfried Haunerland, Julia Knop & Martin Stuflesser (Hg.),
Gottesdienst und Macht: Klerikalismus in der Liturgie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet, 127—
135.

Dettke, Julia (2019). "Sehen, welche Folgen Missbrauch fiir die Opfer hat". In: Die Zeit, 25.9.2019, ab-
rufbar unter https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/kom-
plettansicht [30.7.2025].

Forschungsverband ForuM (Hg.) (2024). Abschlussbericht: Forschung zur Aufarbeitung von sexualisier-
ter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der Evangelischen Kirche und Diakonie in Deutsch-

land.

Grethlein, Christian (2015). Abendmahl feiern in Geschichte, Gegenwart und Zukunft. Leipzig: Evange-
lische Verlagsanstalt.

Grole Kracht, Klaus (2022). Priester. In: Bernhard Frings, Thomas GroRRbolting, Klaus GroRe Kracht, Na-
talie Powroznik & David Riischenschmidt (Hg.), Macht und sexueller Missbrauch in der katholi-
schen Kirche. Betroffene, Beschuldigte und Vertuscher im Bistum Miuinster seit 1945. Freiburg im
Breisgau: Verlag Herder, 375-394.

Han, Byung-Chul (2023). Was ist Macht? Stuttgart: Philipp Reclam jun.

Harvard Film Archive (2019). By the Grace of God introduction and post-screening discussion with Ha-
den Guest and Francois Ozon, abrufbar unter: https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-
grace-of-god-2019-10 [26.7.2024].

Henkelmann, Andreas & Szymanowski, Bjorn (Hg.) (2023). Jenseits der Amtsgewalt. Informelle Macht

in Kirche und Katholizismus. Freiburg im Breisgau: Verlag Herder.

Klessmann, Michael (2023). Verschwiegene Macht. Figurationen von Macht und Ohnmacht in der Kir-

che. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Kranemann, Benedikt (2020). Kleider machen Leute. Liturgische Kleidung, Macht und Gemeindelitur-
gie. In: Gregor Maria Hoff, Julia Knop& Benedikt Kranemann (Hg.), Amt — Macht — Liturgie. Theolo-
gische Zwischenrufe fir eine Kirche auf dem Synodalen Weg. Freiburg im Breisgau: Verlag Herder,
41-56.

Nuelle, Jack (2020). By the Grace of ... God? In: The University of Chicago — Divinity School, abrufbar
unter: https://divinity.uchicago.edu/sightings/articles/grace-god [17.8.2025]

Ozon, Francois (2019). Gelobt sei Gott [Amazon Prime Video (Streaming)]. Pandora Film.

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218


https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/komplettansicht
https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/komplettansicht
https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-grace-of-god-2019-10
https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-grace-of-god-2019-10
https://divinity.uchicago.edu/sightings/articles/grace-god

218 Gereon Terhorst

Pohl-Patalong, Uta (2011). Gottesdienst erleben. Empirische Einsichten zum evangelischen Gottes-

dienst. Stuttgart: W. Kohlhammer GmbH.

Weber, Max (1985). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie (5). Tubingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Willsher, Kim (2019). Frangois Ozon on dramatising the biggest abuse scandal to hit the French Ca-
tholic church. In: The Guardian, abrufbar unter https://www.theguar-
dian.com/film/2019/0oct/13/by-the-grace-of-god-francois-ozon-catholic-church-abuse-scan-
dal#:~:text=Today%252C%25200z0n%2520can%2520almost%2520but,a%2520paedophile%2520p
riest%2520-%2520canned [30.8.2025].

Mag. theol. Gereon Terhorst

Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Seminar fiir Praktische Theologie und Religionspadagogik an der
Evangelisch-Theologischen Fakultat der Universitat Minster

+49 (0) 251 83-22532

g.terhorst(at)uni-muenster(dot)de

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207-218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320



mailto:g.terhorst@uni-muenster.de

