
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

Gereon Terhorst 

Mächtige Bilder 
Eine Reflexion der Machtdarstellungen im Abendmahl 

Abstract 

Der Beitrag untersucht Machtdarstellungen im Kontext von Abendmahl/Eucharistie anhand von 
François Ozons Film „Gelobt sei Gott“ und leitet daraus Impulse für die Liturgik ab. Dabei geht es zu-
nächst um eine Annäherung an den Begriff „Macht“ im Kontext der Liturgie, um anschließend drei Sze-
nen des Films, in denen eine Eucharistiefeier dargestellt wird, im Blick auf die Darstellung von Macht im 
liturgischen Kontext zu analysieren. Die Ergebnisse werden u. a. vor dem Hintergrund der ForuM-Studie 
(2024) in den Diskurs mit der evangelischen Abendmahlspraxis gebracht. 

The article examines representations of power in the context of the Lord’s Supper/Eucharist by ana-
lyzing François Ozon’s film By the Grace of God, providing insights for Protestant liturgical practice. It 
first approaches the concept of “power” within the framework of liturgy, and subsequently analyzes 
three scenes from the film in which a liturgical Eucharistic celebration is depicted, focusing on the re-
presentation of power in the liturgical context. The findings are then brought into dialogue with Protes-
tant Eucharistic practice and, especially, the ForuM study (2024). 

Macht – nun auch ein evangelisches Thema 

Als im Januar 2024 der Forschungsverband ForuM seinen Abschlussbericht Forschung 
zur Aufarbeitung von sexualisierter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der 
Evangelischen Kirche und Diakonie vorstellte, zeigten sich alarmierende Ergebnisse, die 
weit über den Forschungsgegenstand hinausreichten. Die Feststellung der Forschen-
den, dass die „(Selbst-)Beschreibungen der evangelischen Kirche […] kritisch im Hinblick 
auf eine fehlende Reflexion von bestehenden Machtverhältnissen betrachtet werden 
[können]“ (Forschungsverband ForuM 2024, 800), fordert zur Machtreflexion in allen 
Bereichen kirchlichen Handelns und damit auch im Bereich liturgischen Handelns auf. 
Diese Problematik ist in der katholischen Liturgie bereits sehr viel präsenter und wurde 
in den vergangenen Jahren in zahlreichen Veröffentlichungen kritisch beleuchtet, wäh-
rend die evangelische Theologie dem Thema bisher nur wenig Aufmerksamkeit 
schenkte (vgl. Klessmann 2023, 71).  
Stefan Böntert hat zurecht festgestellt, dass vor allem die Medien zu einer gesteigerten 
Wahrnehmung von Ästhetik und Inszenierungen von Macht führten und es gerade in 
dieser Hinsicht noch einmal einen geschärften Blick brauche (vgl. Böntert 2021, 45). 
Dazu soll dieser Text einen Beitrag leisten, indem er sich am Beispiel des Abendmahls 
die medial-ästhetische Inszenierung kirchlicher Macht genauer ansieht. Der Ausgangs-
punkt dieser Betrachtungen ist daher die Analyse einer solchen medialen Inszenierung, 
nämlich der 2019 erschienene Film Gelobt sei Gott des französischen Regisseurs 



208 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

François Ozon sein. Der Film thematisiert kirchliche Macht im Kontext des sexuellen 
Missbrauchs von Jugendlichen durch einen Pater in der Diözese von Lyon. Dabei wird 
auch die Eucharistie in drei Szenen sehr unterschiedlich dargestellt. Doch zunächst soll 
ein kurzer Blick auf den Plot und die Biografie des Regisseurs geworfen werden, bevor 
die filmische Darstellung von Macht im Kontext der Eucharistie betrachtet wird.  
Nun lässt sich zurecht fragen, warum ein evangelischer Theologe unter genannter Fra-
gestellung einen Film analysiert, der eine katholische Eucharistiefeier inszeniert. Der 
Analyse geht es allerdings nicht um konfessionelle Prägungen, sondern sie will Macht-
darstellungen im Kontext von Liturgie (und hier spezifisch bei der Eucharistie/dem 
Abendmahl) aufdecken. Diese Machtdarstellungen können in einem ökumenischen 
Kontext gesehen werden, da die damit verbundenen Fragen beide Konfessionen be-
treffen, wie noch zu zeigen sein wird. Die große Chance einer Filmanalyse liegt darin, 
dass sie Macht aus einer rein theoretischen Diskussion herausholt und die Wahrneh-
mung der Inszenierung von Macht offenlegt und kritisch reflektiert. Die Aufgabe der 
Analyse liegt darin zu zeigen, wie der Regisseur dabei arbeitet und wie viel „Realität“ 
dem filmischen Produkt zugrunde liegt. 

Macht – worüber reden wir eigentlich? 

Auch wenn der Begriff häufig verwendet wird, so ist doch längst nicht klar umrissen, 
worüber eigentlich gesprochen wird. Byung-Chul Han konstatiert, dass bei dem Thema 
Macht noch immer „eine totale Unklarheit des Begriffs“ (2023, 7) herrscht. Auch wenn 
an dieser Stelle keine umfangreiche Beschäftigung mit dem Phänomen „Macht“ mög-
lich ist, sollen doch die in diesem Kontext wichtigsten Annahmen zur Sprache kommen. 
Eine der am häufigsten rezipierten Definitionen von Macht ist die von Max Weber. Er 
definiert sie wie folgt: „Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen Bezie-
hung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel, worauf 
diese Chance beruht“ (1985, 28). Für Weber ist Macht zuallererst eine Qualität sozialer 
Beziehungen, findet also zwischen Menschen statt. Diese Beziehung ist durch ein Un-
gleichgewicht gekennzeichnet, weil es eine Seite gibt, die Macht besitzt, und eine Seite, 
die der Macht unterliegt. Dabei können auf jeder Seite einzelne Personen oder Perso-
nengruppen stehen. Entscheidend ist, dass die machthabende Seite eine Chance erhält, 
ihren eigenen Willen durchzusetzen. Wie groß diese Chance ist, ist hingegen nicht defi-
niert (vgl. Anter 2012, 58). Es stellt sich also nicht die Frage, wie wahrscheinlich eine 
Machtausübung ist. Zugleich hat die andere Seite die Möglichkeit zum Widerstreben, 
wenngleich dies nur ein Potenzial und keine Notwendigkeit darstellt (vgl. Anter 2012, 
56). 
In dieser kurzen Ausführung wird bereits etwas deutlich, was für die Betrachtung von 
Macht im Kontext der Liturgie nicht außer Acht gelassen werden darf: Weil liturgisches 
Handeln immer im Kontext von Beziehungen zwischen Menschen stattfindet, wird es 



Mächtige Bilder   209 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

eine machtfreie Liturgie vermutlich nicht geben. Selbst wenn Macht sich nicht in Klei-
dung oder Ämtern manifest zur Anschauung bringt, wird es Formen von Macht im litur-
gischen Handeln geben, die vielleicht nicht offensichtlich, aber dennoch wirksam sind 
(vgl. Deeg 2021, 128). Umso wichtiger ist es, dass liturgisch handelnde Personen eine 
Sensibilität für diese Macht mitbringen, um sie nicht übermäßig zur Schau zu stellen 
oder sie in anderer Form zu missbrauchen. 

Der Film „Gelobt sei Gott“ und seine Darstellung von Macht im Kontext der Eu-
charistie 

Im September 2019 veröffentlichte der renommierte Regisseur François Ozon seinen 
Film „Gelobt sei Gott“. Ozon selbst war in der katholischen Kirche aufgewachsen, ist 
aber später nicht zuletzt aufgrund der Sexualmoral der Kirche ausgetreten und hat sich 
öffentlich zu seiner Homosexualität bekannt (vgl. Willsher 2019). Er erzählt seine Ge-
schichte bewusst aus der Perspektive der Opfer und hat dadurch einen sehr kritischen 
Blick auf die Institution Kirche und ihre Macht (vgl. Willsher 2019). Für die Reflexion von 
Machtbildern kommt dem Film damit ein besonderer Stellenwert zu, weil es ihm expli-
zit um die Darstellung von Macht und Machtmissbrauch geht. Zugleich betont Ozon, 
dass er keinen antikatholischen Film drehen wollte (vgl. Willsher 2019). Im Gegenteil: 
Die katholischen Rituale hätten Ozon immer fasziniert, weswegen er sie bewusst in die-
sem Film darstellen wollte (vgl. Harvard Film Archive 2019). Der zugleich respektvolle 
und kritische Umgang mit liturgischer Praxis führte dazu, dass der Film auch in der Aus-
bildung von Priestern zum Einsatz kam, um diese für Macht zu sensibilisieren (vgl. Wills-
her 2019). 

Der Plot 

Der Film umfasst drei Akte, einen Prolog und einen Epilog. Im ersten Akt steht Ale-
xandre (gespielt von Melvil Poupaud) im Mittelpunkt. Der Ehemann und Familienvater 
ist tief im katholischen Glauben verwurzelt. In einer E-Mail an das Bistum thematisiert 
er seinen Missbrauch und hofft auf eine innerkirchliche Aufarbeitung. Zunächst hat er 
auch das Gefühl, dass sein Anliegen ernst genommen wird, und es entwickelt sich ein 
schriftlicher Austausch zwischen ihm und Kardinal Barbarin (François Marthouret). Eine 
Mediatorin für Missbrauchsfälle, Régine Maire (Martine Erhel), leitet ein Gespräch zwi-
schen ihm und dem beschuldigten Priester, Pater Preynat (Bernard Verley). Im Ge-
spräch gesteht Preynat seine pädophilen Neigungen ein, will dies jedoch nicht öffent-
lich zugeben. Es entsteht nicht der Eindruck, dass ihm das Ausmaß seiner Taten bewusst 
ist. Alexandre trifft anschließend weitere Opfer, und es wird deutlich, dass Preynat viele 
Jungen missbraucht hat. Entgegen vieler Ankündigungen handelt Barbarin jedoch nicht. 
Alexandre wendet sich an weitere Geistliche bis hin zum Papst, allerdings ohne Erfolg. 
Daraufhin erstattet er Strafanzeige. 



210 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

Mit dieser Anzeige beginnt der zweite Akt. Der sich als Atheist bezeichnende François 
(Denis Ménochet), ein weiteres Opfer, rückt nun in den Mittelpunkt. Er wird durch po-
lizeiliche Ermittlungen erneut mit der Vergangenheit konfrontiert und sagt nach an-
fänglichem Zögern gegen Preynat aus. Anders als Alexandre sucht er nun die Öffent-
lichkeit und versucht, die Presse auf den Fall aufmerksam zu machen, auch wenn dies 
nicht im Sinne der Ermittlungen der Polizei ist. Auch er erstattet Anzeige, was Barbarin 
zu einer ersten Pressekonferenz zwingt, in der er die Taten verurteilt und Konsequen-
zen ankündigt. François kommt unterdessen in Kontakt mit weiteren Opfern und grün-
det gemeinsam mit Gilles, ebenfalls einem Opfer, den Verein „La parole libérée“ (Das 
befreiende Wort) (vgl. Dettke 2019). Auch Alexandre schließt sich nach anfänglichem 
Zögern dem Verein an. Auf einer Pressekonferenz wird der Verein vorgestellt. 
Damit beginnt der dritte Akt, in dem Emmanuel im Mittelpunkt steht. Auch er ist ein 
Opfer von Preynat und erstattet Anzeige. Da sein Fall nicht verjährt ist, kommt es zu 
einer Gegenüberstellung, in welcher Preynat die Taten zugibt. Gegen ihn wird Anklage 
erhoben. Der Verein strebt aber weiter auch eine Anklage gegen Barbarin an, der im-
mer mehr unter Druck gerät. Auf einer Pressekonferenz spricht er den Satz, dass „ge-
lobt sei Gott“ alle Fälle verjährt seien. Auf die Formulierung angesprochen sagt er, dass 
er sich falsch ausgedrückt habe. Barbarin gibt an, dass er alle Fälle nach Rom geschickt 
und Preynat die Stelle entzogen habe. Er habe Franziskus um die Aufhebung der Ver-
jährung gebeten und dessen Zustimmung erhalten. Demnach könne es nun ein kanoni-
sches Urteil gegen Preynat geben. 
Im Epilog erhalten Alexandre, François, Emmanuel und Gilles eine städtische Auszeich-
nung. Ihre Haltungen zur Kirche divergieren: François kündigt den Austritt an, Ale-
xandre hofft auf innere Reform. Abschließend informieren Einblendungen über den ju-
ristischen Fortgang im Fall Preynat und Barbarin. 

Szenenanalysen 

Szene 1 

Die erste Szene des Films fungiert als atmosphärisch dichter Prolog, in dem bereits zent-
rale inhaltliche und ästhetische Leitlinien etabliert werden (00:00:00–00:01:10; die 
Zeitangaben hier und im Folgenden beziehen sich auf den Film). Die Zuschauenden se-
hen einen (zu diesem Zeitpunkt noch unbekannten) Kardinal, der mit einer Monstranz 
auf einer Art Balkon der Brüstung zustrebt, wo er die Monstranz absetzt und sich ver-
neigt. Anschließend wird der Titel des Films „Gelobt sei Gott“ eingeblendet. Während-
dessen hören die Zuschauenden ein Gebet in einem Voice-over von einer leisen, fast 
ehrfürchtig klingenden Stimme gesprochen: 
„Herr Jesus Christus, im wunderbaren Sakrament des Altares hast du uns das Gedächt-
nis deines Leidens und deiner Auferstehung hinterlassen. Gib uns die Gnade, die 



Mächtige Bilder   211 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

heiligen Geheimnisse deines Leibes und Blutes so zu verehren, dass uns die Frucht der 
Erlösung zuteilwird. Der du lebst und herrschest in Ewigkeit. Amen!“ (00:00:18–
00:00:42). 
Die Szene kombiniert Liturgie und Macht in besonderer Weise. Auf der einen Seite ver-
weisen Gebet und Monstranz auf den Ritus der eucharistischen Anbetung. Der Eucha-
ristie wird als Sakrament die doppelte Funktion als „Gedächtnisakt“ und als „Quelle der 
Erlösung“ zugewiesen. Zugleich fokussiert sich die Kamera auf die Monstranz, nicht auf 
die Person des Kardinals. Auch sie rückt also scheinbar das Sakrale in den Mittelpunkt. 
Die Kameraposition ist allerdings so gewählt, dass nun auch im Hintergrund eine Stadt 
erkennbar wird, auf die der Balkon den Blick eröffnet. Der Kardinal auf dem Balkon 
wirkt dadurch zunehmend wie ein Herrscher, der auf seine Untergebenen blickt 
(00:00:54). Zugleich platziert der Kardinal die Monstranz so, dass niemand außer ihm 
sie erreichen kann (00:01:04). Hier wird die exklusive Verfügungsgewalt des Kardinals 
in Szene gesetzt (vgl. Nuelle 2020), wodurch die Monstranz nicht nur sakrales Symbol, 
sondern auch ein kirchliches Machtsymbol wird. Die Erlösung, wie sie im Zusammen-
hang mit der Eucharistie verstanden wird, scheint in dieser Perspektive allein durch die 
Hierarchie der Kirche vermittelt zu werden – ein Motiv, das im weiteren Verlauf des 
Films kritisch aufgebrochen wird. 

Szene 2 

Die zweite Szene folgt direkt auf den Prolog und stellt Alexandre, den Protagonisten des 
ersten Akts, vor (00:01:10–00:03:14). Während die Kamera Alexandre und seine Familie 
auf dem Weg zum Gottesdienst zeigt, berichtet Alexandre in einem Voice-over von ei-
ner Begegnung, welche die Erinnerung an seine Missbrauchserfahrungen in der Kind-
heit wieder aufleben lässt (00:01:10–00:02:15). 
Zentral ist die Darstellung der Eucharistie, welche die Schilderung der Missbrauchser-
fahrungen unterbricht (00:02:15–00:02:37). Der Film konzentriert sich dabei auf einen 
kurzen Moment der Liturgie und auf den Empfang der Hostie. Die Kamera wird zunächst 
so positioniert, dass sie Alexandre und seine Familie in den Kirchenbänken stehend 
zeigt, während sie sprechen: „Herr, ich bin nicht würdig, dass du unter meinem Dach 
eingehst. Aber sprich nur ein Wort, so wird meine Seele gesund“ (00:02:15–00:02:18). 
Anschließend sehen die Zuschauenden, wie ein Priester die Hostien austeilt. Sowohl 
Alexandres Frau als auch Alexandre selbst empfangen von ihm eine Hostie. Die Kamera 
ist dabei in einem 90-Grad-Winkel positioniert, sodass erkennbar ist, dass sich Priester 
und empfangende Person physisch „auf Augenhöhe“ begegnen, wodurch die liturgi-
sche Machtposition des Priesters visuell relativiert wird (00:02:29–00:02:34). Zugleich 
fällt viel Licht durch ein großes Kirchenfenster im Hintergrund, was die einzelnen Per-
sonen als Akteure etwas zurücktreten lässt. Alexandres Gesten beim Empfang der Hos-
tie (geöffnete Hände, anschließendes Bekreuzigen) zeigen zudem Vertrautheit mit dem 
rituellen Geschehen. Im Anschluss setzt das Voice-over wieder ein und zeigt im 



212 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

weiteren Verlauf auf, dass es sich bei dem Gesprochenen um einen Briefwechsel mit 
einer kirchlichen Autorität handelt. Die Kamera untermalt dies mit Bildern, die die Fa-
milie auf dem Rückweg nach Hause zeigt. 
Die Inszenierung von Macht ist in dieser Szene deutlich zurückgenommen. So verzichtet 
die Kamera auf Perspektiven, die ein Machtgefälle darstellen könnten. Die einzelnen 
Bedeutungen der liturgischen Handlung sind zwar erkennbar, werden aber nicht über-
mäßig betont. Zugleich scheint der erlebte Machtmissbrauch Alexandres Beziehung zur 
Kirche bisher nicht negativ beeinflusst zu haben, da er voller Selbstverständlichkeit an 
ihren Ritualen partizipiert. 

Szene 3 

Die dritte Abendmahlsszene bildet einen markanten Wendepunkt im ersten Akt des 
Films (00:36:06–00:38:03). Sie markiert den Bruch von Alexandres Vertrauen in die 
kirchlichen Institutionen. 
Alexandre und Olivier – ein weiteres Opfer, das Alexandre kennengelernt hat – schil-
dern in einem Brief an Kardinal Barbarin weitere Missbrauchsfälle, dieser kündigt in 
seiner Antwort an, dass er Pater Preynat sein Pfarramt entziehen werde (00:36:06–
00:36:54). Doch die visuelle Ebene konterkariert dies: Während Alexandre mit seiner 
Familie die Messe besucht, zelebriert Pater Preynat wie gehabt in liturgischer Kleidung 
im Altarraum die Messe – ein Umstand, der die Diskrepanz zwischen institutioneller 
Kommunikation und realem kirchlichem Handeln aufdeckt (00:36:35–00:37:30). 
Als sich Preynat für die Austeilung der Hostien positioniert, schwenkt die Kamera von 
einem Messdiener auf ihn. Damit wird visuell eine Verbindung gezogen, die an den 
Missbrauch von Preynat erinnert. Preynat positioniert sich nun erhöht auf einer Stufe 
und reicht die Hostien somit von oben. Damit blickt er zum einen auf die einzeln vor-
tretenden Gemeindemitglieder herab und kann zum anderen auch auf die sitzen ge-
bliebenen Mitglieder schauen, zu denen auch Alexandre gehört. Dieser hält seine 
Söhne davon ab, an der Eucharistie teilzunehmen (00:37:06). An Alexandres Mimik und 
Gestik ist erkennbar, dass er durch die Situation aufgewühlt ist. Ruckartig steht er 
schließlich auf und verlässt die Kirche (00:37:06–00:37:31). Er äußert sein Unverständ-
nis für die Situation, schreibt nun auch Briefe an Preynats direkten Vorgesetzten und 
kündigt einen Brief an den Papst an. 
Die Darstellung von Macht findet hier noch einmal eine andere Akzentuierung. Der Ge-
gensatz von Voice-over und visueller Ebene zeichnet das Bild einer Institution, die lieber 
sich selbst schützt, als ihre Macht infrage stellen zu lassen. Zugleich wird so deutlich, 
dass die klerikale Rolle des Priesters wichtiger genommen wird als die missbrauchte 
Person (vgl. Nuelle 2020). Diese klerikale Rolle wird pointiert überspitzt und überhöht, 
indem Preynat von erhöhter Position die Hostien reicht und so auf die Gemeinde hin-
abblickt. Alexandre will jedoch an dieser Form der Eucharistie nicht partizipieren. Es 
lässt sich durchaus fragen, ob aus seiner Sicht ein Priester wie Preynat angesichts seiner 



Mächtige Bilder   213 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

mangelnden Bußfertigkeit noch die mit der Eucharistie verbundene Vergebung zuspre-
chen kann (vgl. Nuelle 2020). In jedem Fall entzieht sich Alexandre dem Ritual und da-
mit auch der eucharistischen Gemeinschaft. 

Zwischen Klerikalismus, Pfarrherrlichkeit und der eigenen Rolle –  
die Darstellung der pfarramtlichen Macht 

Vor allem die erste und dritte Szene zeigen Macht im Kontext der Eucharistie als kleri-
kale Macht. Dies dürfte zunächst einmal nicht verwunderlich sein, bewegt sich – so 
mein Eindruck – doch ein Großteil der katholisch-theologischen Diskussion im Bereich 
von Macht und Liturgie um die Frage nach dem Amt. Ich will zwei Punkte aus dieser 
Diskussion exemplarisch herausgreifen, die sich in der filmischen Darstellung wieder-
finden, nämlich zum einen die liturgische Kleidung als sichtbares Zeichen der Macht und 
die Positionierung im Raum als Machtinszenierung. 
Gerade mit Blick auf die erste Szene fällt die liturgische Kleidung besonders ins Auge. 
Die Zuschauenden sehen einen Bischof in prachtvollem Gewand, der über die Stadt 
blickt. Und auch in der dritten Szene ist Preynat durch seine Kleidung deutlich von der 
Gemeinde zu unterscheiden. Damit repräsentieren die Gewänder im Film zunächst ein-
mal die ihnen zugeschriebene Aufgabe, dass die verschiedenen liturgischen Rollen 
sichtbar werden und zugleich zwischen Klerus und Nichtklerus unterschieden werden 
kann (vgl. Kranemann 2020, 43). In der dritten Szene lassen sie sich auch mit dem alten 
Bild eines von Reinheit und Unschuld geprägten Priesters verbinden (vgl. Kranemann 
2020, 47), weil Preynat trotz aller Vorwürfe weiterhin eine Albe tragen und die Eucha-
ristie einsetzen darf. Das priesterliche Gewand zementiert also eine Macht, die den 
Priester zu einem unfehlbaren Wesen erklärt, der keine Konsequenzen fürchten muss. 
Die Problematik einer solchen Darstellung wird u. a. durch eine Studie zu Macht und 
sexuellem Missbrauch im Bistum Münster hervorgehoben. So sei es für viele Gläubige 
undenkbar gewesen, dass ein Mann Gottes, der in der Liturgie die Eucharistie einsetzt, 
in der Lage gewesen sein soll, Minderjährige sexuell zu missbrauchen (vgl. Große Kracht 
2022, 379). 
Mit Blick auf die ForuM-Studie lässt sich nun für die evangelische Kirche ein ähnliches 
Bild konstatieren. Auch hier werden Pfarrpersonen als „heilig“ beschrieben, die sich als 
Autoritätsperson vor niemandem rechtfertigen müssten (vgl. Forschungsverband Fo-
ruM 2024, 517–518). „Gewänder sowie die Liturgie seien eingesetzt worden, um ihre 
Stellung zu untermauern […]“ (Forschungsverband ForuM 2024, 518). Schon dieser Be-
fund zeigt deutlich, dass die Theorie, der schwarze Talar lege den Fokus viel mehr auf 
das Wort (vgl. Klessmann 2023, 192), möglicherweise heute nicht mehr ohne Weiteres 
greift. Die filmische Darstellung lässt sich aus meiner Sicht so interpretieren, dass Ale-
xandre den Priester Preynat nicht von dem Peiniger Preynat unterscheiden kann. Der 



214 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

Liturg ist in diesem Kontext eben trotz Gewand nicht jemand anderes als der Mann, der 
Gewalt ausübt (vgl. Klessman 2023, 193).  
Aus meiner Sicht lässt sich aus der filmischen Betrachtung für beide Konfessionen die 
These aufstellen, dass Machtmissbrauch zu einem Verlust der Funktion und Würde von 
liturgischen Gewändern führen kann. In den Augen derer, die Unrecht und Leid durch 
die Macht von Geistlichen erfahren haben, kann nicht zwischen Liturgen und sonstiger 
Person unterschieden werden. So wird die liturgische Kleidung eher zu einem sichtba-
ren Zeichen des Unrechts, weil der Täter trotz aller Taten weiter liturgisch herausge-
stellt und damit etwas anderes als ein Täter sein kann.  
Ein anderer Punkt, den ich an dieser Stelle benennen will, ist die Darstellung von Macht 
durch die Positionierung im Raum. Im Film geschieht die Fokussierung auf die liturgisch 
handelnden Personen vor allem durch die Kameraeinstellungen. Auf diese technischen 
Mittel kann die Liturgie eines normalen Gottesdienstes zwar nicht zurückgreifen, sie hat 
aber vor allem durch die Architektur des Raumes dafür gesorgt, dass sich die liturgisch 
Handelnden einer gewissen Aufmerksamkeit sicher sein dürften.  
Dies gilt erst recht, wenn es um die Feier des Abendmahls bzw. der Eucharistie geht. 
Gerade im evangelischen Kontext ist das Abendmahl noch eine der wenigen liturgi-
schen Feiern, die nach Kirchenrecht zwingend eine Pfarrperson voraussetzen. Daran 
hat auch die Corona-Pandemie nichts geändert, auch wenn dort um diese Notwendig-
keit gestritten wurde und man durchaus den Eindruck gewinnen konnte, dass für so 
manche Pfarrperson der Verlust dieser Macht nicht unproblematisch wäre (vgl. Hollen-
bach 2020). Die häufig selbst attestierte Hierarchiearmut im evangelischen Kontext ent-
spricht also vor allem beim Abendmahl nicht der Realität (vgl. Forschungsverband Fo-
ruM 2024, 744–745).  
Zugleich erscheint es falsch, die Problemlösung in der Abschaffung aller Unterscheidun-
gen zu suchen und damit nur eine Art Machtvakuum zu produzieren, das dann doch 
wieder auf die eine oder andere Art und Weise gefüllt werden würde, weil die Liturgie 
als Beziehungsgeschehen eben nicht ein machtfreier Raum ist (vgl. Deeg 2021, 128). 
Die filmische Darstellung offenbart, dass es sehr unterschiedliche Inszenierungen der 
eigenen Macht geben kann. Dies kann z. B. durch eine Gegenüberstellung der zweiten 
und dritten Szene geschehen. Während Preynat auf erhöhter Stufe steht und die Eu-
charistie austeilt, begegnen sich Alexandre und der Priester in der zweiten Szene buch-
stäblich auf Augenhöhe. Dies zeigt deutlich, dass Pfarrpersonen durchaus Möglichkei-
ten haben, das eigene liturgische Handeln machtkritisch zu überprüfen und 
Korrekturen vorzunehmen, ohne direkt die gesamte Rolle in der Liturgie infrage stellen 
zu müssen.  



Mächtige Bilder   215 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

Zwischen Partizipation und Entzug – Macht jenseits der Pfarrperson 

Neben der Diskussion um die Macht der Pfarrpersonen lenkt der Film den Blick aus 
meiner Sicht auch auf Machtstrukturen, die sich jenseits des Amtes abspielen (können). 
Man könnte hier mit Andreas Henkelmann und Björn Szymanowski (2023) von einer 
informellen Macht sprechen. Im Film äußert sich diese Macht z. B. in der immer wieder 
aufkommenden Warnung vor der Macht der Kirchen in der Gesellschaft. Gerade für die 
Liturgie ist es wichtig, diese Formen der Macht wahrzunehmen, weil das liturgische Er-
leben nicht nur durch die liturgisch handelnde Person, sondern durch ganz unterschied-
liche Faktoren (Raum, Sprache, etc.) beeinflusst wird. So können Machtdynamiken in-
nerhalb der Gemeinde beim Abendmahl bzw. bei der Eucharistie eine Rolle spielen, weil 
sie explizit als liturgische Gemeinschaftserfahrungen beschrieben werden (vgl. Greth-
lein 2015, 145–146; Pohl-Patalong 2011, 154). 
Blickt man auf die filmische Repräsentation, so könnte man einen anderen Eindruck 
gewinnen. Filme stellen Abendmahl und Eucharistie häufig als eine individuelle Erfah-
rung dar, die die Gemeinschaft eher ausblendet (man könnte z. B. an den Film To the 
Wonder von Terrence Malik denken). Offenbar wirkt die Inszenierung des Abendmahls 
bzw. der Eucharistie für Filmemacher nicht wie die Inszenierung von Gemeinschaft. 
Wollen Filme und Serien Gemeinschaft darstellen, so geschieht dies oft am Esstisch, 
dann aber mit Gesprächen etc. (so z. B. in fast allen Folgen von The Big Bang Theory). 
Hier scheint es möglicherweise einen Dissens zwischen theologischer Deutung und re-
aler Erfahrung zu geben. 
Umso mehr bemühen sich viele Gemeinden, ein Gemeinschaftsgefühl zu erzeugen. 
Dies wird u. a. dadurch versucht, „dass die Beteiligten im Halbkreis nebeneinander ste-
hen und sich zum Abschluss die Hände reichen“ (Klessmann 2023, 197). Dabei gerät 
häufig außer Acht, dass diese Geste auch als übergriffig empfunden werden kann (vgl. 
Pohl-Patalong 2011, 155). Im Sinne der Machtdefinition Webers hat hier die Gemein-
schaft Macht über den Einzelnen, weil sie ihm ihren eigenen Willen zur Gemeinschafts-
erfahrung aufdrängt und das mögliche Unbehagen Einzelner verdrängt. Auch weitere 
Gesten in der Liturgie könnten an dieser Stelle auffallen. 
Auch wenn die Geste des Händereichens häufig einem guten Willen entspringt, so ist 
sie doch gerade im Kontext der ForuM-Studie besonders kritisch zu sehen. Zum einen 
aufgrund der beschriebenen Übergriffigkeit, zum anderen aber auch, weil das damit 
erzeugte Bild zu problematisieren ist. Die Studie weist auf ein starkes Bestreben in Ge-
meinden hin, „sich jederzeit als einander mögend und schätzend darzustellen. Dieses 
Verhalten scheint sich in vielen sozialen Bereichen der evangelischen Kirche zu einer 
Art Harmoniezwang zu verdichten, in dem Konflikte keinen Platz haben“ (Forschungs-
verband ForuM 2024, 785). Es dürfe sich eigentlich nicht gestritten werden und auf 
Konflikte würde häufig mit Beschwichtigungen reagiert (vgl. Forschungsverband ForuM 
2024, 786). Vor diesem Hintergrund kann die Geste des Händereichens auch als Sinn-
bild dieses Harmonisierungszwangs wahrgenommen werden, weil sie die Deutung 



216 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

aufdrängt, dass die im Abendmahl versammelte Gemeinschaft untereinander versöhnt 
ist (vgl. Grethlein 2015, 156). 
Daran ist nicht nur problematisch, dass dieses Bild vermutlich nicht der Wahrheit ent-
spricht, sondern dass es kaum die Möglichkeit gibt, dieser Macht zu entkommen. Der 
Gestus des Händereichens wird in aller Regel nicht angekündigt, sondern hat sich „ein-
fach so“ eingebürgert. Den Mitgliedern in der Gemeinde ist die mögliche Übergriffigkeit 
an dieser Stelle häufig nicht bewusst und sie können sich kaum vorstellen, dass es Men-
schen gibt, die diesen Gestus nicht als schön empfinden. Damit zeigt sich aber ein gro-
ßes Problem, dass wir auch im Film sehen, nämlich die Passivität der Gemeinde. Im Film 
gibt es kaum eine sichtbare Reaktion auf die Vorwürfe gegen Pater Preynat. Die Ge-
meinde scheint weiterhin zu Gottesdiensten zu gehen und auch an der Eucharistie teil-
zunehmen. Die Studien zum Missbrauch in der Katholischen und Evangelischen Kirche 
verlangen aber eigentlich nicht nur eine Sensibilität von Amtsträger*innen für Macht, 
sondern auch von Gemeindegliedern. Diese Sensibilität wird sich nicht von selbst schaf-
fen. Gruppen, Verbände und Hauptamtliche haben den Auftrag, diese Sensibilität auch 
in die Gemeinden zu tragen und nicht auf der Ebene der Verantwortlichen zu belassen. 
Sonst heißt es wieder: „Wir wussten es ja nicht besser.“ Und es werden Menschen die-
ser Form der Liturgie und vielleicht auch der Kirche als Ganzes den Rücken kehren, weil 
sie keinen anderen Weg haben, dieser Macht zu entkommen (so wie im Film).  

Umgang mit Macht – es gibt noch viel zu tun (und zu sehen) 

Die Analyse des Films „Gelobt sei Gott“ hat aus meiner Sicht deutlich gezeigt, dass die 
Diskussion um Macht in der Liturgie weiter eines wachsamen Auges bedarf. Die Analyse 
der Darstellung von Macht im Film von Ozon zeigt, dass sowohl im evangelischen als 
auch im katholischen Kontext vor den Liturgien noch ein weiter Weg liegt. Die evange-
lische Theologie kann dabei von der katholischen Diskussion lernen, die aus meiner 
Sicht bereits auf dem Weg ist. Zugleich gibt es in beiden Konfessionen noch Bedarfe, 
gerade wenn es um Machtdynamiken jenseits des klassischen Amtes in der Liturgie und 
der Gemeinde geht. Damit ergibt sich an dieser Stelle auch ein ökumenischer Lernraum, 
in welchem beide Konfessionen von- und miteinander lernen können. Denn auch wenn 
eine machtfreie Liturgie nicht möglich ist, so sollte eine machtsensible Liturgie doch das 
Ziel der durch Machtmissbrauch erschütterten Kirchen sein.  
  



Mächtige Bilder   217 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 

Literaturverzeichnis 

Anter, Andreas (2012). Theorien der Macht zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag.  

Böntert, Stefan (2021). Inszenierung des Unterscheids: Ein kritischer Blick auf Macht und ihre Legiti-
mation im Gottesdienst. In: Stefan Böntert, Winfried Haunerland, Julia Knop & Martin Stuflesser 
(Hg.), Gottesdienst und Macht: Klerikalismus in der Liturgie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet, 
33–46.  

Deeg, Alexander (2021). Heiliges Spiel und heilige Herrschaft: Eine Response aus evangelsch-lutheri-
scher Perspektive. In: Stefan Böntert, Winfried Haunerland, Julia Knop & Martin Stuflesser (Hg.), 
Gottesdienst und Macht: Klerikalismus in der Liturgie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet, 127–
135.  

Dettke, Julia (2019). "Sehen, welche Folgen Missbrauch für die Opfer hat". In: Die Zeit, 25.9.2019, ab-
rufbar unter https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/kom-
plettansicht [30.7.2025]. 

Forschungsverband ForuM (Hg.) (2024). Abschlussbericht: Forschung zur Aufarbeitung von sexualisier-
ter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der Evangelischen Kirche und Diakonie in Deutsch-
land. 

Grethlein, Christian (2015). Abendmahl feiern in Geschichte, Gegenwart und Zukunft. Leipzig: Evange-
lische Verlagsanstalt.  

Große Kracht, Klaus (2022). Priester. In: Bernhard Frings, Thomas Großbölting, Klaus Große Kracht, Na-
talie Powroznik & David Rüschenschmidt (Hg.), Macht und sexueller Missbrauch in der katholi-
schen Kirche. Betroffene, Beschuldigte und Vertuscher im Bistum Münster seit 1945. Freiburg im 
Breisgau: Verlag Herder, 375–394.  

Han, Byung-Chul (2023). Was ist Macht? Stuttgart: Philipp Reclam jun.  

Harvard Film Archive (2019). By the Grace of God introduction and post-screening discussion with Ha-
den Guest and François Ozon, abrufbar unter: https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-
grace-of-god-2019-10 [26.7.2024]. 

Henkelmann, Andreas & Szymanowski, Björn (Hg.) (2023). Jenseits der Amtsgewalt. Informelle Macht 
in Kirche und Katholizismus. Freiburg im Breisgau: Verlag Herder. 

Klessmann, Michael (2023). Verschwiegene Macht. Figurationen von Macht und Ohnmacht in der Kir-
che. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

Kranemann, Benedikt (2020). Kleider machen Leute. Liturgische Kleidung, Macht und Gemeindelitur-
gie. In: Gregor Maria Hoff, Julia Knop& Benedikt Kranemann (Hg.), Amt – Macht – Liturgie. Theolo-
gische Zwischenrufe für eine Kirche auf dem Synodalen Weg. Freiburg im Breisgau: Verlag Herder, 
41–56.  

Nuelle, Jack (2020). By the Grace of … God? In: The University of Chicago – Divinity School, abrufbar 
unter: https://divinity.uchicago.edu/sightings/articles/grace-god [17.8.2025] 

Ozon, François (2019). Gelobt sei Gott [Amazon Prime Video (Streaming)]. Pandora Film.  

https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/komplettansicht
https://www.zeit.de/kultur/film/2019-09/francois-ozon-gelobt-sei-gott-film/komplettansicht
https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-grace-of-god-2019-10
https://harvardfilmarchive.org/calendar/by-the-grace-of-god-2019-10
https://divinity.uchicago.edu/sightings/articles/grace-god


218 Gereon Terhorst 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 207–218 DOI: 10.17879/zpth-2025-9320 

Pohl-Patalong, Uta (2011). Gottesdienst erleben. Empirische Einsichten zum evangelischen Gottes-
dienst. Stuttgart: W. Kohlhammer GmbH.  

Weber, Max (1985). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie (5). Tübingen: 
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).  

Willsher, Kim (2019). François Ozon on dramatising the biggest abuse scandal to hit the French Ca-
tholic church. In: The Guardian, abrufbar unter https://www.theguar-
dian.com/film/2019/oct/13/by-the-grace-of-god-francois-ozon-catholic-church-abuse-scan-
dal#:~:text=Today%252C%2520Ozon%2520can%2520almost%2520but,a%2520paedophile%2520p
riest%2520–%2520canned [30.8.2025]. 

 
 
Mag. theol. Gereon Terhorst 
Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Seminar für Praktische Theologie und Religionspädagogik an der 
Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Münster 
+49 (0) 251 83-22532 
g.terhorst(at)uni-muenster(dot)de 
 

mailto:g.terhorst@uni-muenster.de

