
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

Regina Elsner 

Kleines Fach zwischen allen Stühlen 
Ein Einwurf vom Rand der Pastoraltheologie 

 

Abstract 

Die sogenannten kleinen Fächer innerhalb der Theologie führen von Natur aus ein Dasein „zwischen 
allen Stühlen“. Die Ostkirchenkunde ist ein solches Fach, das historisch und aktuell Brücken baut inner-
halb theologischer Disziplinen, aber auch interdisziplinär und im Wissenschaftstransfer. Der Beitrag 
zeigt Chancen und Herausforderungen eines solchen „Dazwischens“ auf und ermutigt zu einem aktive-
ren Gespräch zwischen Ostkirchenkunde und Pastoraltheologie. 

The so-called minor subjects within theology inherently occupy a position “between two stools”. East-
ern Church Studies is one such subject that historically and currently builds bridges within theological 
disciplines, but also interdisciplinarily and in the transfer of knowledge. This article highlights the op-
portunities and challenges of such an “in-between” position and encourages a more active dialogue 
between Eastern Church Studies and Pastoral Theology. 

 
Theologie ist eines der vielfältigsten Fächer der Wissenschaftswelt. Der Versuch einer 
klaren Fächerstruktur und der damit verbundenen Angrenzung muss notgedrungen 
scheitern. Davon können in erster Linie die kleinen Fächer innerhalb der Theologie ein 
Lied singen, die sich ganz praktisch bei der Planung von Studienordnungen oder dem 
Zuordnen in fachspezifische Arbeitsgruppen und Fachkollegien gut überlegen und be-
gründen müssen, wo sie hingehören. Das gilt unter anderem für die Ostkirchenkunde – 
einem Fach, das es weder in den römischen Schreiben zur universitären Theologie noch 
in der überwältigenden Mehrheit von theologischen Ausbildungseinrichtungen im 
deutschsprachigen Raum (sowohl katholisch als auch evangelisch) gibt. Umso erfreuli-
cher ist es, wenn etwa die Pastoraltheologie aufmerksam ist für die Einblicke und Im-
pulse, die ein so kleines Fach für das Bedenken des eigenen Faches bereithalten kann. 
Die Einladung zur Jahrestagung der AG Pastoraltheologie und zu der passenden thema-
tischen Ausgabe der ZPTh nehme ich darum gern zum Anlass, um die Herausforderun-
gen und den Mehrwert eines Faches „zwischen allen Stühlen“ zu analysieren.  
Für die Ostkirchenkunde ist die Pastoraltheologie nicht die erste Bezugswissenschaft 
innerhalb der Theologie. Kirchengeschichte und Dogmatik sind in der Geschichte des 
Faches meistens näherliegende Gesprächspartner gewesen. Das ist in den letzten Jah-
ren allerdings aus mindestens zwei Gründen anfragbar: Zum einen sind Gläubige aus 
den Kirchen des christlichen Ostens inzwischen so präsent in unseren deutschsprachi-
gen Gemeinden, Schulen und Seelsorgekontexten, dass ein Gespräch zwischen den Fä-
chern, ihren Methoden, Erkenntnissen und Zugängen unabdingbar erscheint. Zum an-
deren sind die Kirchen des Ostens in ihren Heimatkontexten häufig schon seit vielen 



170 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

Jahrzehnten mit Phänomenen konfrontiert, an die sich die Volkskirchen in Westeuropa 
erst mühsam gewöhnen: das Zusammenleben mit dem Islam, die Existenz als religiöse 
Minderheit und die abnehmende Selbstverständlichkeit christlicher Welt- und Gesell-
schaftsvorstellungen in den entsprechenden Gesellschaften. Hinzu kommt die Erfah-
rung von Totalitarismen und Verfolgung aufgrund des Glaubens, die auch eine Anfrage 
an viele Selbstverständlichkeiten westeuropäischer Pastoraltheologie darstellen. Es 
lohnt sich also auch aus pastoraltheologischer Sicht, die Erfahrungen und Methoden 
der Kirchen in diesen Ländern wahrzunehmen und sich in einen intensiven Austausch 
mit der Seelsorgepraxis der lokalen Kirchen zu begeben. 
Der Beitrag beginnt mit einem Einblick in die Lage der Ostkirchenkunde als kleines Fach 
innerhalb der Theologie und innerhalb der universitären Landschaft. In einem zweiten 
Schritt werden die Spannungsfelder nachgezeichnet, in denen sich die Ostkirchenkunde 
als Grenzfach in mehrfacher Hinsicht befindet. Zum Schluss folgt ein Ausblick auf die 
Ortsbestimmung des Fachs und seiner (pastoral)theologischen Relevanz. 

1. Ostkirchenkunde: 100 Jahre „dazwischen“ 

Im Jahr 2013 feierte die Deutsche Gesellschaft für Osteuropakunde (DGO e. V.) ihr ein-
hundertjähriges Bestehen. Wie häufig zu solchen runden Daten nutzte man die Gele-
genheit, auf die Gründe, Entwicklungslinien und Perspektiven der eigenen Existenz zu-
rückzuschauen, und in diesem Kontext beobachtete Karl Pinggéra, Professor für 
Kirchengeschichte mit den Schwerpunkten Alte Kirche und Ostkirchengeschichte an der 
Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Marburg, „eine offenbar verbrei-
tete Einstellung, die die Ostkirchenkunde nicht zu den essentiellen Bestandteilen des 
theologischen Fächerkanons zählt“ (Pinggéra 2013, 116). Die Gründe dafür, die Ping-
géra kenntnisreich darstellt, sind vielfältig, und sie deuten alle auf die bereits in den 
Ursprüngen angelegte Positionierung des Fachs bzw. seiner Fachvertreter*innen „zwi-
schen allen Stühlen“ hin. Einerseits speiste sich das theologische Interesse an den Kir-
chen des Ostens aus der – teilweise kolonialistisch gefärbten – Neugier über das orien-
talische Andere, andererseits war es ein Produkt der aufblühenden ökumenischen 
Bewegung. Fachvertreter*innen kamen dementsprechend häufig a) aus den histori-
schen Fächern der Byzantinistik und Patristik, oder b) aus eher kultur- und sprachwis-
senschaftlich geprägten Fächern wie der Orientalistik, den slawischen, altsprachlichen 
und semitischen Philologien, oder schließlich c) aus dem Bereich der Dogmatik, der Li-
turgiewissenschaft oder dem Kirchenrecht. Ihr methodischer Zugang zum Fach der Kon-
fessionskunde war darum geprägt von einer bestimmten fachwissenschaftlichen Per-
spektive, aus der heraus kirchliche Traditionen, Strukturen und Praktiken der Kirchen 
des christlichen Ostens untersucht wurden. Im Bezug auf diese jeweiligen Kirchen stel-
len die Fachvertreter*innen häufig, wie Thomas Kremer im Rahmen eines Fachge-
sprächs zur Zukunft der Ostkirchenkunde 2023 (Elsner 2023) feststellte, „eine ganze 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   171 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

Fakultät mit einem Lehrstuhl“ dar. Und gleichzeitig fielen die jeweiligen Zuschnitte des 
Fachs selbst immer etwas aus der klassischen Sektionenaufteilung der – katholischen 
oder evangelischen – Theologie heraus und blieben so überall ein Exotikum.  
Die Faktoren, die vor und nach dem Zweiten Weltkrieg das Aufblühen der Ostkirchen-
kunde bedingten, sind heute aus unterschiedlichen und vielfältigen Gründen nicht 
mehr gegeben. Damit stellt sich die Frage nach der Zukunft und auch nach dem, was 
die Theologie verliert, wenn die Ostkirchenkunde verschwindet. Drei Aspekte seien hier 
aus der Geschichte des Fachs aufgegriffen. 
Zum einen waren die jeweiligen Fachverterer*innen der Ostkirchenkunde immer Bot-
schafter*innen zwischen den unterschiedlichen Konfessionen und ihren Ursprungs- 
und Kernregionen. Ihre Begeisterung und oft tiefe Verbundenheit zu den Kirchen des 
Ostens, ihrer Spiritualität und Theologiegeschichte hat den katholischen und evangeli-
schen Theologien in Westeuropa einen profunden Dienst des Brückenbauens erwiesen. 
Wichtige Impulse aus den östlichen Christentümern etwa zum Zweiten Vatikanischen 
Konzil oder in der Arbeit des Ökumenischen Rates der Kirchen und der Konferenz Euro-
päischer Kirchen gehen auf die wegbereitenden Arbeiten dieser ostkirchlich begeister-
ten Theologinnen und Theologen zurück. Sie hatten schon zuvor mit Übersetzungen, 
Gastreisen und Vorträgen in Gemeinden und kirchlichen Gremien für die Zugänglichkeit 
der Kirchenfamilien eingesetzt, mit denen es noch keine alltäglichen Begegnungsmög-
lichkeiten gab. Auch wenn damit manchmal, wie Karl Pinggéra kritisch anmerkt, die Ge-
fahr einer einseitigen Apologie der Orthodoxie verbunden war, kann diese buchstäbli-
che und symbolische Übersetzungsarbeit für die westlichen Theologien sicher nicht 
unterschätzt werden. 
Zum zweiten befanden sich alle Professuren der Ostkirchenkunde immer an interdis-
ziplinären Schnittstellen, die wichtige methodische Impulse für die Arbeit der Theolo-
gien selbst ermöglichten – und andersherum für ein besseres Verständnis theologischer 
Methoden und Zugänge in angrenzenden Fächern sorgte. Als Beispiele seien etwa die 
Bedeutung der Liturgiesprachen für die Forschungen der Philologien und der Kulturwis-
senschaften genannt sowie das enge Ineinandergreifen von Byzantinistik, Orientalistik, 
den Kulturwissenschaften zu Ägypten, Äthiopien und Eritrea und den Studien zu den 
altorientalischen Kirchen in der Ostkirchenkunde. Die Bedeutung von Sprach- und Kul-
turwissenschaften jenseits des Altgriechischen und Latein für die Theologien war in ers-
ter Linie der Ostkirchenkunde zu verdanken.  
Schließlich ist die Ostkirchenkunde im Zusammenhang mit den politischen Transforma-
tionen seit dem Zweiten Weltkrieg und nach dem Ende des Kalten Krieges sowie den 
vielfachen Migrations- und europäischen Integrationsprozessen seit den 1990er-Jahren 
zu einem (überraschenden) Wegbereiter der theologischen Wissenschaftskommunika-
tion und des Wissenstransfers in Gesellschaft und Politik geworden. 2003 konstatierte 
Karl Christian Felmy, (1938–2023, bereits 2003 emeritierter Professor für Geschichte 
und Theologie des Christlichen Ostens an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der 



172 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

Universität Erlangen): „Wenn die Politik auf uns Ostkirchen-Spezialisten hören würde, 
würde weithin anders und – das hieß nach unserer Meinung – richtiger gehandelt wer-
den“ (Felmy 2003, 9). Er beschrieb damit die offensichtliche Relevanz eines richtigen 
Verständnisses der Kirchen des Ostens für ein fundiertes Verständnis der gesellschaft-
lichen und politischen Entwicklungen in den Ländern, in denen diese Kirchen Ge-
schichte und Identität maßgeblich geprägt hatten. Kirchen und kirchlich geprägte Iden-
titäten hatten Einfluss auf den Helsinki-Prozess und die Transformationen in allen 
Ländern des sogenannten Ostblocks, aber auch für das Verständnis des Irak-Kriegs und 
des NATO-Angriffs auf Serbien und das Kosovo. Nicht weniger relevant wurden die Er-
kenntnisse und Netzwerke der Ostkirchenkunde bei der Integration von Geflüchteten 
und Migrant*innen aus den von Kriegen betroffenen Gebieten im Nahen Osten, Nord-
afrika und Südosteuropa. Hier sei ausdrücklich auch auf die pastoraltheologische Di-
mension hingewiesen, denn viele Gemeinden und kirchliche Gremien in Westeuropa 
waren nicht selten durch die Liturgien, Riten und Strukturen der anderen christlichen 
Traditionen überfordert.  
Mit diesen drei Aspekten, die nur einen Teil der „Grenzgänger-Identität“ der Ostkir-
chenkunde aufgreifen, kann illustriert werden, welchen Wert dieses Fach für Theolo-
gien, Kirchen und Gesellschaft in den 100 Jahren seines Bestehens entfalten konnte. 
Das „Dazwischen“ hatte für viele Fachvertreter*innen durchaus auch Nachteile, die sie 
mit vielen Kolleg*innen der Regionalstudien („area studies“) teilen: Die Anerkennung 
der eigenen fachlichen (in diesem Fall theologischen) Leistung war manchmal in den 
Bezugsbereichen außerhalb der akademischen Theologie größer als im eigenen Kolle-
gium. Auch junge Wissenschaftler*innen, die teilweise aus den Kirchen der östlichen 
Traditionen selbst kamen, musste ihre akademischen und pastoralen Karrierechancen 
realistischerweise als begrenzt einschätzen, wenn ihre ostkirchenkundliche Schwer-
punktsetzung zu sehr aus dem Raster der theologischen Kernfächer herausfiel. Als Re-
aktion darauf gründeten Ostkirchenkundler*innen 2001 die „Gesellschaft zum Studium 
des Christlichen Ostens“ (GSCO) als Fachgesellschaft im deutschsprachigen Bereich, um 
einen konfessionsübergreifenden und interdisziplinären Austausch- und Förderungs-
raum zu schaffen. In ihr fanden auch die nach den 1990ern entstandenen Professuren 
für orthodoxe Theologie in Münster und München und der einzigartige religionswissen-
schaftliche Lehrstuhl mit Schwerpunkt Orthodoxes Christentum an der Universität Er-
furt einen fruchtbaren Resonanzraum.  
Die interdisziplinäre Vielfalt dieser Gesellschaft unterstreicht die Brückenfunktion der 
Ostkirchenkunde, die letztendlich ein Forschungsfeld eröffnet, welches anders theolo-
gisch nicht darstell- und nur schwer kommunizierbar sein würde. Dies zeigt sich beson-
ders da, wo Krisen des Fachs eine gemeinsame Stimme brauchen, etwa angesichts der 
„alarmierenden“ (GSCO/DGO 2024) Nachricht über die Streichung der bereits erwähn-
ten einmaligen Professur für Religionswissenschaft (Orthodoxes Christentum) an der 
Universität Erfurt im Winter 2024. Die GSCO konnte in diesem Fall gemeinsam mit der 
Fachgruppe Religion der Deutschen Gesellschaft für Osteuropakunde (DGO) öffentlich 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   173 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

Stellung beziehen, wo sich andere „eindeutige“ Fächer wie die Philosophie (wo die Pro-
fessur angesiedelt ist) oder die Theologie weniger zuständig oder betroffen fühlten. Die 
Stellungnahme soll hier ausführlicher zitiert werden, weil sie das „Dazwischen“ des 
Fachs in besonders kondensierter Form wiedergibt: 

„Die politischen und gesellschaftlichen Entwicklungen in Osteuropa, hier insbe-
sondere der seit dem 24.02.2022 laufende vollumfängliche Angriffskrieg Russ-
lands gegen die Ukraine, haben die Relevanz der Osteuropakunde erneut mit aller 
Dringlichkeit vor Augen geführt. (…) Es gibt in der deutschen Öffentlichkeit ein er-
hebliches Informationsdefizit bezüglich Osteuropas, dem sachkundig nur auf der 
Grundlage solider Forschung begegnet werden kann. Dafür bedarf es Professuren 
an deutschen Universitäten, die dieser Aufgabe gewidmet sind und über die Ge-
schichte und Kultur Osteuropas informiert Auskunft geben können. (…) Da hier 
ein breiter Ansatz in Forschung und Lehre vertreten wird, deckt die Professur nicht 
nur das orthodoxe Christentum in seinen vielfältigen Facetten (Geschichte, Dog-
matik, Liturgie etc.) ab, vielmehr wird es hier auch als Mehrheits- wie auch als 
starke Minderheitsreligion in seiner kulturprägenden Bedeutung für viele Staaten 
Osteuropas in den Bick genommen. Einzigartig wird die Professur für Orthodoxes 
Christentum an Ihrer Universität dadurch, dass hier die Erforschung im Kontext 
der Religionswissenschaft an einer Philosophischen Fakultät geschieht. Auf diese 
Weise wird eine sozial- und kulturwissenschaftliche Außenperspektive möglich, 
die es erlaubt, auch kritische Themen wie das Verhältnis des orthodoxen Chris-
tentums zur Moderne ohne vorgängige apologetische Interessen zu untersu-
chen.“ 

Trotz dieser breiten, theologischen, interdisziplinären, und gesellschaftspolitischen Re-
levanz des Fachs illustriert genau dieser Fall den schon 2013 von Karl Pinggéra beschrie-
benen Niedergang eines Fachs, das sich über 100 Jahre „zwischen allen Stühlen“ be-
wegt hat und dem deswegen auch besonders geräuschlos Lehrstühle abhanden-
kommen können. 

2. Konkretisierung: Aktuelle Spannungsfelder und Zwischenräume 

Auf der Grundlage der so beschriebenen Prekarität der Ostkirchenkunde lassen sich ei-
nige Spannungsfelder skizzieren, in denen sich das Fach, vor allem aber die Wissen-
schaftler*innen mit dem Profil ostkirchenkundlicher Forschung befinden. Diese Span-
nungen werden verstärkt durch akute politische und gesellschaftliche Entwicklungen in 
den Regionen, von denen die theologische akademische Forschung nicht abstrahieren 
kann. Das gilt ausdrücklich nicht nur für die Forschenden, die aufgrund der Geschichte 
ihrer Lehrstühle oder dem Profil der aktuellen Professuren gegenwartsbezogene 
Schwerpunkte setzen. Es gilt auch für diejenigen, die in ihrer kirchengeschichtlichen, 
patristischen, liturgischen oder kirchenrechtlichen Forschung und Lehre auf die enge 



174 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

Zusammenarbeit mit Kolleg*innen und Studierenden in den Ursprungsländern des öst-
lichen Christentums angewiesen sind – und damit tatsächlich in unterschiedlicher In-
tensität alle Forschenden und Lehrenden zu Themen der Ostkirchenkunde und, wenn 
man gerade die pastoralen Themen der veränderten Konfessionslandschaft in Deutsch-
land theologisch ernst nimmt, die Theologien als Ganze. 

Theologie und Politik 

Ein erstes und sicher besonders großes Spannungsfeld entsteht zwischen der theologi-
schen Grundlagenforschung und tagesaktuellen politischen Entwicklungen. Wie schon 
in der kurz dargestellten Geschichte des Fachs ist die Ostkirchenkunde von Anfang an 
in einem Wechselverhältnis mit den aktuellen gesellschaftlichen Entwicklungen in den 
Ländern und Regionen, in denen die Kirchen des christlichen Ostens verwurzelt sind. 
Politische Ereignisse wie die Bolschewistische Revolution 1917/18, die Weltkriege, Re-
volutionen und gewaltsame Konflikte im Nahen Osten und Nordafrika, die postsozialis-
tische Transformation in Ost-, Mittelost- und Südosteuropa und auch die damit verbun-
denen Migrationsströme und neuen Begegnungsräume mit Christ*innen aus diesen 
Regionen – all dies sorgte gesellschaftlich, kirchlich und akademisch für ein erhöhtes 
Interesse an den Christentümern der jeweiligen Länder. Für die akademische Theologie 
und die Forschenden in dem Bereich war und ist das ein Relevanzgewinn, der außerdem 
auch unter Studierenden und jungen, oft politisch engagierten Wissenschaftler*innen 
zu größerer Interdisziplinarität motiviert.  
Allerdings entsteht dadurch auch ein enormer Druck, die unterschiedlichen Anforde-
rungen und Anfragen in einem angemessenen Verhältnis zur Grundlagenforschung zu 
halten und diese nicht in tagesaktuellen Einschätzungen und dem Monitoring der Lage 
aufzulösen. Nicht viele theologische Disziplinen und nicht viele theologische For-
schungsfelder haben die Chance und stehen vor der Herausforderung, mit ihren Er-
kenntnissen und Einsichten ein interessiertes Publikum jenseits der eigenen Fachcom-
munity zu erreichen. Der Preis dafür ist ein Maß an notwendiger Vereinfachung von 
äußerst komplexen Zusammenhängen, das häufig an die Grenzen des wissenschaftlich 
Verantwortbaren gerät. Zum Preis gehört auch – wie oft beim Verlassen der eigenen 
fachwissenschaftlichen Komfort-Zone – die Konfrontation mit einem großen Maß an 
sachlicher und unsachlicher Kritik, fachlicher Delegitimation und mangelnder kollegia-
ler Solidarität. Denn wer sich an die Grenzen der fachwissenschaftlichen Gemeinschaft 
bewegt oder sie sogar überschreitet und dann möglicherweise kritisch aus der Außen-
sicht anfragt, kann meistens nicht mit öffentlich sichtbarer Unterstützung rechnen. 

Krieg und Frieden 

Ein zweites Spannungsfeld schließt nahtlos an das Feld von Theologie und Politik an, ist 
jedoch spezifischer an ein bestimmtes Forschungsfeld gebunden: das Spannungsfeld 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   175 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

zwischen Krieg und Frieden. Die Verknüpfung von Ostkirchenkunde und theologischer 
Friedensforschung entstand erstmalig und bis heute einzigartig am Ökumenischen 
Institut der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Münster 1999. Zuvor 
hatte Prof. Dr. Heinz-Günther Stobbe mit der Denomination für „Ökumenik und Frie-
densforschung“ einen Brückenschlag gewagt zwischen der von ihm und Peter Lengsfeld 
erarbeiteten systematisch-theologischen Struktur- und Machtkritik Ökumenischer The-
ologie einerseits und den Erschütterungen der Friedensethik durch die Golfkriege an-
dererseits. Mit den jugoslawischen Auflösungskriegen in den 1990er-Jahren erreichte 
die friedensethische Debatte auch den weiteren theologischen und kirchlichen Raum 
und Europa und stellte die Friedenssicherheit infrage, die mit dem Ende des Kalten Krie-
ges in den westlichen theologischen Sozialethiken Einzug gehalten hatte. Als Thomas 
Bremer ab 1999 den Lehrstuhl übernahm und um die Ostkirchenkunde ergänzte, ver-
banden sich so zwei Themenfelder in einer Weise, die sowohl für die Theologien als 
auch für die Friedens- und Konfliktforschung einmalig war. Diese Verbindung erwies 
sich als äußerst wertvoll für beide Bereiche, was sich an der interdisziplinären Anerken-
nung und der wissenschaftlichen und breiten öffentlichen Nachfrage der Expertise zu 
diesem Themenfeld zeigte.  
Im Zuge der russischen Aggression gegen die Ukraine seit 2014 bzw. der russisch-ortho-
doxen Infragestellung der westlichen – auch kirchlich-ökumenischen – Menschen-
rechts- und Demokratieorientierung wurde die Notwendigkeit dieser Brücke zwischen 
ökumenischer Theologie, Ostkirchenkunde und sozialwissenschaftlicher Forschung 
noch bedeutsamer. Das theologische Verständnis der Verflechtung religiöser und (na-
tional-)staatlicher bzw. kulturell-zivilisatorischer Identitäten erweitert die rein sicher-
heitspolitischen oder ökonomischen Perspektiven auf den militärischen und den hybri-
den Krieg. Ebenso schärfen die politikwissenschaftlichen und auch die militärischen 
Einsichten den Blick für die Gefahren und Abgründe der Ideologisierung der christlichen 
Theologien und sie lassen die Theologien aufmerksam werden für die realen, politi-
schen Gefahren einer solchen Vereinnahmung, die keineswegs nur für den orthodoxen 
Kontext Osteuropas nachweisbar ist.  
Diese gegenseitige interdisziplinäre Bereicherung führt jedoch gleichzeitig zu einer grö-
ßeren Konflikthaftigkeit mit der traditionellen theologischen Friedensethik, die im 
Sinne der Friedensbewegung und einer christlichen Priorisierung von Gewaltlosigkeit 
nachvollziehbare Schwierigkeiten mit den Realitäten der neuen Kriegsführung hat. Die 
Vertrautheit mit den sehr konkreten Kriegsrealitäten, die sich bei fast allen Vertre-
ter*innen der Ostkirchenkunde durch die direkten Kontakte mit Kolleg*innen aus der 
Kriegsregion seit den ersten Stunden des russischen Angriffskrieges ergeben hat, be-
gründet eine große Skepsis gegenüber pazifistischen Slogans einiger Teile der Friedens-
bewegung. Wissenschaftler*innen, die mit den Kirchen und dem Kontext vertraut sind, 
befinden sich in einem ständigen Abwägen zwischen theologisch-kontextuell begrün-
deten und auch schlicht solidarischen Aussagen zum Krieg, die jedoch als „Kriegshetze“ 
gelesen werden könnten, und einer konsequent pazifistischen Auslegung der 



176 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

christlichen Friedensbotschaft, die von den Kolleg*innen und Freunden vor Ort als In-
fragestellung ihres unbedingten Rechts zur Selbstverteidigung verstanden werden 
könnte. Das eine gegen das andere auszuspielen, scheint auch aus (wissenschafts-)ethi-
scher Sicht keine Option zu sein, allerdings führt dies zu großen persönlichen und fach-
lichen Spannungen. 
Daneben birgt die indirekte Involvierung in das tägliche Erleben eines Krieges in Regio-
nen, die die Forschenden selbst gut kennen und mit denen sie Freundschaften und Kol-
legialität verbinden, große persönliche Herausforderungen. Die Konflikte zwischen den 
am Krieg beteiligten Kirchen in Russland und der Ukraine etwa erfordern von vielen 
Wissenschaftler*innen Positionierungen, die in der Kriegssituation nie ausschließlich 
auf der Grundlage konfessionskundlicher oder kirchenrechtlicher Bewertungen be-
stimmt werden können, sondern persönliche Beziehungen zu Kolleg*innen, deren Ge-
fährdung durch bestimmte kirchenkritische Aussagen der deutschen Kolleg*innen oder 
die internationale Wahrnehmung der Kirche und ihrer Vertreter*innen auch in Betracht 
ziehen müssen. Die unbedingte Solidarität mit den Opfern des Krieges als ethische For-
derung kann in eine Spannung zu notwendiger Kritik oder guter wissenschaftlicher Pra-
xis führen. 
Russlands Kriegsführung hat schließlich eine ganz neue Dimension der wissenschaftli-
chen Forschung zu einem akuten Kriegskontext eröffnet. Einerseits zielt Russland aus-
drücklich auf eine Unterbindung akademischer Beziehungen und verlässlicher kollegia-
ler Netzwerke nach Westeuropa. Wissenschaftliche Einrichtungen wie das Zentrum für 
Osteuropa- und internationale Studien ZOiS oder die Deutsche Gesellschaft für Osteu-
ropakunde DGO wurden durch das russische Justizministerium zu ausländischen Agen-
ten, unerwünschten und extremistischen Organisationen erklärt (ZOiS 2024; DGO 
2024). Damit kann jegliche wissenschaftliche Zusammenarbeit mit Wissenschaftler*in-
nen dieser Organisationen, die Teilnahme an Konferenzen oder Publikationen zu einer 
Gefahr für russische Wissenschaftler*innen oder deren Familien in Russland selbst wer-
den. Die Autorin dieses Beitrags ist selbst affiliierte Wissenschaftlerin am ZOiS und Co-
Sprecherin der Fachgruppe Religion der DGO: Reisen auch auf persönliche Einladung 
durch Kirchen oder kirchliche Bildungseinrichtungen oder öffentlich sichtbare Koope-
rationen mit langjährigen Kolleg*innen sind für mich nahezu unmöglich geworden. 
Ein Austausch mit Kolleg*innen der theologischen und anderer wissenschaftlicher Ein-
richtungen in Russland ist so äußerst schwierig. Auch das Publizieren von Artikeln ist 
durch diverse Sicherheitsvorkehrungen beidseitig sehr umständlich, viele Fakten kön-
nen aus Sicherheitsgründen nicht für Publikationen genutzt werden. Auf diese Weise 
verschließt sich jedoch auch der Zugang zur genuinen Forschungsregion – verlässliche 
Forschungsdaten in welcher Form auch immer sind damit grundsätzlich nur noch äu-
ßerst schwer zugänglich, was für eine wissenschaftliche Disziplin, die sich essenziell zwi-
schen Ländern und kirchlichen Kontexten hin- und her bewegen muss, verheerende 
Folgen hat. Die Wissenschaft an sich – auch die theologische – ist in diesem Fall 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   177 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

zwischen die Fronten geraten, auch wenn sich ein solcher Vergleich aufgrund der Grau-
samkeit des Krieges und der Folgen für die Opfer verbietet.  

Forschungsethik 

Ein drittes Spannungsfeld ist in diesem Zusammenhang mit dem Stichwort Forschungs-
ethik zu umschreiben und bringt weitere Aspekte des „Dazwischen“ der ostkirchlichen 
Forschung zu gegenwartsbezogenen Themenbereichen zum Ausdruck. Hier sei einer-
seits auf eine Problematik hingewiesen, die u. a. von mir in einem ZOiS-Report zu for-
schungsethischen Fragestellungen der Osteuropa-Wissenschaft dargestellt wurde und 
die hier zitiert werden soll:  

„Als die ukrainische Politik im Herbst 2022 Religion als Thema der Sicherheits-
strategie des Landes in der Verteidigung gegen Russland aufgriff, wurden be-
stimmte Forschungsergebnisse aus meinem Fachbereich – der Ostkirchenkunde 
– brisant. Das Verhältnis von Kirche und Politik ist für die orthodoxen Kirchen 
eine besondere Herausforderung. Religionsfreiheit ist ein zentrales Thema ukrai-
nischer Kolleg*innen in der Menschenrechtspolitik und gleichzeitig ein bedeu-
tendes Propagandainstrument Russlands, um die orthodoxen Kirchen in beiden 
Ländern gegeneinander auszuspielen. Angesichts der zunehmenden Versicher-
heitlichung (‚Securitization‘) der Religionsthematik wurden Theolog*innen im-
mer öfter gebeten, die Situation zu kommentieren. Eine Kritik der Politik eines 
Landes, das sich in einem existentiellen Verteidigungskampf gegen den Vernich-
tungswillen des Nachbarlandes mit allen Mitteln wehren muss, ist äußerst hei-
kel. In unserem Themenfeld wird das durch die gezielte russische Propaganda 
verstärkt, die gerade mit dem Schutz der Religionsfreiheit die eigene militärische 
Gewalt legitimieren will. Jede offene Kritik der ukrainischen Religionspolitik be-
deutete ein Geschenk für den Angreifer, genauso wie jede neue Nachricht über 
ein beschlagnahmtes Kloster in der Ukraine. Die Diskussionen zwischen Kirchen-
vertretern und Gläubigen in den sozialen Netzwerken und ukrainischen Medien 
wurden immer hitziger und es war fraglich, ob eine wissenschaftlich argumentie-
rende, differenzierte Position überhaupt nützlich sein könne. Ukrainische Kol-
leg*innen hatten große Sorgen angesichts dieser Entwicklungen, äußerten sich 
jedoch nicht öffentlich. Gerade aus dem Ausland erschien eine Kritik als un-
ethisch.  
Nach verschiedenen Fachbeiträgen brachten Thomas Bremer und ich schließlich 
die Problematik mit einem FAZ-Gastbeitrag in die deutsche Öffentlichkeit. Die 
dabei notwendige Zuspitzung sorgte für eine kontroverse Diskussion, bei der uns 
besonders Vertreter*innen der ukrainischen Think-Tank-Community und Zivilge-
sellschaft vorwarfen, die Rolle der Kirchen falsch einzuschätzen und der Ukraine 
zu schaden.  
Aus der Ukraine gab es in der Folge allerdings auch mehrfache Anfragen zu 



178 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

ausführlicheren Einschätzungen zur Umsetzung von Religionsfreiheit und Sicher-
heitspolitik. Die internationale Aufmerksamkeit für die komplexen religions- und 
sicherheitsrechtlichen Prozesse in der Ukraine wuchsen und im Land selbst 
wurde ein sehr radikales Vorgehen zunächst verlangsamt. Sowohl die differen-
zierte wissenschaftliche Auseinandersetzung als auch die öffentlichkeitswirk-
same Zuspitzung waren darum wichtig“ (Frieß & Hoffmann 2024, 14f.) 

Was hier zum Ausdruck kommt, ist auch jenseits der aktuellen Situation eines akuten 
Krieges nicht banal: Forschungsergebnisse können in bestimmten gesellschaftlichen 
oder politischen Situationen immer auch propagandistisch oder anders unlauter (Stich-
wort „dual-use“) verwendet werden. Gerade Forschungen, die sich zwischen die 
scheinbar klaren Grenzen bestimmter fachlicher oder politischer Zuständigkeiten be-
wegen, unterliegen dieser Gefahr, da sie gleichzeitig nicht auf der Grundlage eindeuti-
ger fachlicher Standards durch die eine oder andere Seite abgesichert werden können. 
Eine andere und abschließende Dimension des forschungsethischen Dazwischens führt 
auf die ökumenische Dimension der Ostkirchenkunde zurück. Gerade die Forschungen 
zu der Verstrickung von Politik und Kirche in den zuvor sowjetisierten Ländern und Ge-
sellschaft verdeutlichen, dass ökumenische Beziehungen auch gezielt genutzt wurden, 
um politische Strategien durch kirchliche Strukturen zu tarnen. Solche Erkenntnisse 
sind überaus heikel in einem ökumenischen Paradigma der Hermeneutik des Vertrau-
ens. Viele ökumenische Beziehungen auf den unterschiedlichen Ebenen des ökumeni-
schen Dialogs leben von langjährigen Beziehungen zwischen Personen. Aus dem ost-
kirchlichen Raum ist die Zahl der im ökumenischen Gespräch beteiligten Personen 
jedoch begrenzt, da Ökumene nach wie vor keine Priorität der Kirchen in Ausbildung 
und Kirchenorganisation hat. Nicht nur der russische Angriffskrieg gegen die Ukraine, 
sondern auch die Debatte um internationale christliche rechte Netzwerke haben unter 
Ostkirchenkundler*innen das Bewusstsein dafür geschärft, dass auch ökumenische Be-
ziehungen missbraucht werden können um politische Ziele zu verfolgen, destruktive 
Netzwerke zu knüpfen und bestimmte ökumenische Standards zu unterwandern (Els-
ner 2023). Dies hat auf der Seite der ökumenisch engagierten Wissenschaftler*innen 
zu einer gewissen Vorsicht im ökumenischen Miteinander geführt, die nicht mit Ver-
schwörungstheorien oder Paranoia verwechselt werden sollte. Inwieweit jedoch diese 
regionalspezifische Skepsis aus der Wissenschaft auch innerhalb der ökumenischen In-
stitutionen ernstgenommen und verarbeitet wird, ist fraglich. 
Erinnert sei hier an den Aufruf von Katharina Kunter, Professorin für Kirchengeschichte 
an der Universität Helsinki, und Ellen Ueberschär, evangelische Theologin und damals 
Vorständin der Heinrich-Böll-Stiftung (Berlin), die Russische Orthodoxe Kirche aus dem 
Ökumenischen Rat der Kirchen auszuschließen, da diese den russischen Angriffskrieg 
ausdrücklich legitimiert und unterstützt (Kunter & Ueberschär 2022). Diese Hermeneu-
tik des Verdachts scheint im ökumenischen Miteinander zunächst unangebracht: theo-
logisch-dogmatisch kann man sich auf die Rigidität der dogmatischen Methoden 



Kleines Fach zwischen allen Stühlen   179 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

einigen, an deren Wert die Integrität der jeweiligen Delegationsmitglieder nichts än-
dert. Auf der Ebene der zwischenkirchlichen Beziehung wiegt das Argument des ver-
lässlichen Dialogs zugunsten der zu erreichenden Einheit schwerer als eventuelle zeit-
weise oder personengebundene Schwierigkeiten. Das Einbringen von moralischen oder 
vor allem auch sicherheitspolitischen Zweifeln kann zusätzlich mühsam erworbenes 
Vertrauen zerstören und als unlauterer Eingriff in die Entscheidungen einer eigenstän-
digen Kirche führen. Die Kriterien guter wissenschaftlicher Praxis und auch die Verant-
wortung für mögliche Opfer und für die Redlichkeit des Dialogs an sich sprächen jedoch 
dafür, hier anders zu entscheiden und den ökumenischen Konsens zu stören. 
Schließlich betrifft die Frage der Forschungsethik auch die fachliche Betreuung von Stu-
dierenden, wenn diese selbst orthodoxe Gläubige sind. Einerseits ist es ein Gebot der 
wissenschaftlichen und ökumenischen Redlichkeit, diesen Studierenden jegliche Mög-
lichkeit eines wissenschaftlichen Abschlusses zu geben, die sie eventuell in ihren Hei-
matkirchen aus verschiedenen Gründen nicht haben. Aber ganz grundsätzlich bleibt die 
Position einer*eines katholischen Theolog*in im Verhältnis zu den Ostkirchen ambiva-
lent: Sind die Kirchen und ihre Gläubigen Forschungsobjekt oder Forschungssubjekt? 
Mit welchem Recht tragen katholische oder evangelische Wissenschaftler*innen ihre 
Wahrnehmung der anderen Kirchen in Fachgremien und Podien, obwohl sich diese Kir-
chen und ihre Theologien selbst vertreten könnten?  

3. Ausblick 

Mit dieser Frage schließt sich der Kreis zum Anfang des Beitrags. Nicht aus Zufall macht 
Karl Pinggéra in seinem Text zum Aufstieg und Niedergang der Ostkirchenkunde deut-
lich, dass der Aufstieg in einem direkten Zusammenhang mit dem Aufkommen der öku-
menischen Bewegung und dem Interesse an den damals noch fremden Kirchen stand. 
Die Krise der Ökumene, die sich seit 2013 sicher nicht grundsätzlich verändert hat, so-
wie das Zusammenfließen von christlichen Kirchen in Deutschland und Europa insge-
samt haben letztendlich beide Gründe für das Bestehen dieses Grenzfachs beseitigt. Ist 
das „Dazwischen“ nicht mehr notwendig, weil sich die Seiten zu stark verändert haben? 
Es wäre angesichts der enormen Relevanz der religiös-politischen Verstrickungen ge-
rade in den Ländern mit bedeutenden Kirchen des christlichen Ostens sicher falsch, der 
Ostkirchenkunde und ihrer Brückenfunktion das Existenzrecht abzusprechen (auch 
wenn die massiven Kürzungen von Professuren und Forschungskontexten des Fachs in 
den vergangenen Jahren diesen Schluss zulassen). Zusätzlich kann gerade die Einladung 
aus der Pastoraltheologie, hier einen Hinweis auf die Neubestimmung der Relevanz des 
Fachs bieten. Denn die gesellschaftlichen Veränderungen in Deutschland selbst und mit 
ihnen die Veränderungen der konfessionellen Landschaft brauchen genau ein solches 
theologisches Fach, das den Blick für die Präsenz der „fremden“ christlichen 



180 Regina Elsner 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 

Konfessionen schärft und die traditionelle Engführung auf den evangelisch-katholi-
schen Dialog auflöst.  
Die Kirchen des christlichen Ostens sind die drittgrößte Kirche in Deutschland – und im 
Unterschied zu den Volkskirchen wächst ihre Gemeinschaft. Die lang etablierten Netz-
werke der Ostkirchenkunde mit den Herkunftsländern und -kirchen der Gläubigen aus 
den byzantinischen und altorientalischen Traditionen stellen den fachlichen Kontext 
dar, in den sich die Pastoraltheologie einbringen und anfragen lassen kann. Das würde 
auch die Chance bieten, sich pastoraltheologisch durch die traditionellen liturgischen, 
hagiografischen und spirituellen Ausdrucksformen der Menschen inspirieren zu lassen. 
Gerade auch die historischen Erfahrungen dieser Kirchen in säkularen oder muslimisch 
geprägten Umfeldern, ihre Erfahrung im Umgang mit Gewalt und politischen Ideologien 
sind nicht nur durch die Optik der Viktimisierung zu lesen, sondern bieten auch einen 
Lern-Kontext, der den eurozentristischen Blick weiten kann. Fürs Brückenbauen hat die 
Ostkirchenkunde in den vergangenen Jahrzehnten breite Kompetenzen erworben, sie 
bringt sie gern in den theologischen Diskurs ein. 

 

Literaturverzeichnis 

DGO (2024). DGO in Russland als „extremistische Organisation“ gelistet, 30.7.2024, abrufbar unter 
https://dgo-online.org/informieren/aktuelles/dgo-russland-extremistische-organisation/ 
[17.11.2025] 

DGO (2023). Wiedervorlage beim nächsten Krieg? Zur Relevanz und Zukunft der Ostkirchenkunde. Be-
richt Fachgruppentagung 2023, Rundbrief der DGO 2/2023, 56–57. 

Elsner, Regina (2023). Ökumene in der Zeitenwende? Russlands Krieg gegen die Ukraine als Zäsur öku-
menischer Selbstverständlichkeit. ET-Studies. 14: 1, 43–63. 

Felmy, Karl Christian (2003). Wozu und zu welchem Behufe treiben wir Ostkirchenkunde? Erfurt: Er-
furter Vorträge zur Kulturgeschichte des Orthodoxen Christentums, 3. 

Frieß, Nina & Hoffmann, Katrin (2024). Osteuropaforschung in der Verantwortung: Forschungsethik 
während Russlands Krieg gegen die Ukraine, ZOiS Report 2, abrufbar unter: https://www.zois-ber-
lin.de/fileadmin/media/Dateien/3-Publikationen/ZOiS_Reports/2022/ZOiS_Report_2_2024.pdf 
[17.11.2025]. 

Kunter, Katharina & Ueberschär, Ellen (2022). Brief an die EKD und ÖRK: Klare Zeichen gegenüber dem 
Moskauer Patriarchat setzen, 3.6.2022, abrufbar unter: https://noek.info/hintergrund/2482-brief-
an-die-ekd-und-oerk-klare-zeichen-gegenueber-dem-moskauer-patriarchat-zu-setzen 
[17.11.2025]. 

Pinggéra, Karl (2013). Ein Jahrhundert Ostkirchenkunde: Aufstieg und Niedergang einer theologischen 
Disziplin. Zeitschrift Osteuropa, 63: 2/3, 103–117. 

https://dgo-online.org/informieren/aktuelles/dgo-russland-extremistische-organisation/
https://www.zois-berlin.de/fileadmin/media/Dateien/3-Publikationen/ZOiS_Reports/2022/ZOiS_Report_2_2024.pdf
https://www.zois-berlin.de/fileadmin/media/Dateien/3-Publikationen/ZOiS_Reports/2022/ZOiS_Report_2_2024.pdf
https://noek.info/hintergrund/2482-brief-an-die-ekd-und-oerk-klare-zeichen-gegenueber-dem-moskauer-patriarchat-zu-setzen
https://noek.info/hintergrund/2482-brief-an-die-ekd-und-oerk-klare-zeichen-gegenueber-dem-moskauer-patriarchat-zu-setzen


Kleines Fach zwischen allen Stühlen   181 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9317 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 169–181 

GSCO/DGO (2024). Stellungnahme der Gesellschaft zum Studium des Christlichen Ostens (GSCO) und 
der Deutschen Gesellschaft für Osteuropakunde (DGO) zur Zukunft der Professur für Religionswis-
senschaft (Orthodoxes Christentum) an der Philosophischen Fakultät der Universität Erfurt. 
27.2.2024, abrufbar unter: https://www.gsco.info/fileadmin/NAchrichten/Stellungnahme_Profes-
sur_Erfurt:GSCO_DGO_27.02.2024.pdf [17.11.2025]. 

Stobbe, Heinz-Günther (1984). Kirchliche Strukturen, Ökumene und Weltfrieden. Studien zur ekklesio-
logischen Problematik in der theologischen Friedensforschung, Münster (unveröffentl. Habilitati-
onsschrift, 505 S.) 

ZOiS (2024). Einstufung der DGO als „unerwünschte ausländische Organisation“ in der Russischen Fö-
deration. 6.3.2024, abrufbar unter https://www.zois-berlin.de/ueber-uns/aktuelles/archiv-
2024/einstufung-der-dgo-als-unerwuenschte-auslaendische-organisation-in-der-russischen-foede-
ration [17.11.2025]. 

 
Dr. Regina Elsner, Professorin für Ostkirchenkunde und Ökumenik 
Ökumenisches Institut, Universität Münster 
Robert-Koch-Str. 29 
48149 Münster 
+49 (0) 251 83 31991 
regina.elsner(at)uni-muenster(dot).de 
https://www.uni-muenster.de/FB2/personen/oekumene/abt2/elsner.html  
ORCID: 0000-0002-0113-4954 

 
 

https://www.gsco.info/fileadmin/NAchrichten/Stellungnahme_Professur_Erfurt:GSCO_DGO_27.02.2024.pdf
https://www.gsco.info/fileadmin/NAchrichten/Stellungnahme_Professur_Erfurt:GSCO_DGO_27.02.2024.pdf
https://www.zois-berlin.de/ueber-uns/aktuelles/archiv-2024/einstufung-der-dgo-als-unerwuenschte-auslaendische-organisation-in-der-russischen-foederation
https://www.zois-berlin.de/ueber-uns/aktuelles/archiv-2024/einstufung-der-dgo-als-unerwuenschte-auslaendische-organisation-in-der-russischen-foederation
https://www.zois-berlin.de/ueber-uns/aktuelles/archiv-2024/einstufung-der-dgo-als-unerwuenschte-auslaendische-organisation-in-der-russischen-foederation
https://www.uni-muenster.de/FB2/personen/oekumene/abt2/elsner.html

