
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Matthias Sellmann  

Gemeinwohlwirksam Kirche sein 
Oder: Ein Forschungsbericht zur Neuentdeckung der notae ecclesiae 

als Vektoren für Wirksamkeitsplanung in der Kirchenentwicklung 
 

Abstract 

Der Beitrag setzt an bei der multiplen Vertrauenskrise gegenüber der verfassten römisch-ka-
tholischen Kirche. Studien aus Empirie und synodaler Ekklesiologie verweisen auf ein bestimm-
tes Kriterium für die Rückgewinnung von öffentlichem Vertrauen: die Gemeinwohlwirksamkeit 
der Kirche. Dieses Kriterium wird ausführlich systematisch-theologisch und kurz sozialwissen-
schaftlich geprüft. Das Ergebnis: Die bekannte Lehre der notae ecclesiae kann sozialontologisch 
neu entdeckt und pastoralplanerisch operationalisiert werden, indem man die notae als Vek-
toren für Gemeinwohlwirksamkeit modelliert.  

The article begins with the multiple crisis of confidence in the Roman Catholic Church. Empirical 
studies and synodal ecclesiology point to a specific criterion for regaining public trust: the 
Church's effectiveness in promoting the common good. This criterion is examined in detail 
from a systematic theological perspective and briefly from a social science perspective. The 
result: the well-known doctrine of notae ecclesiae can be rediscovered in terms of social onto-
logy and operationalised in pastoral planning by modelling the notae as vectors for effectiven-
ess in the common good.  

1. Hinführung: Der Einbruch des öffentlich zugeschriebenen Vertrauens gegen-
über den Kirchen und die Konsequenzen für Kirchenentwicklung und Pasto-
raltheologie  

Man wird schnell übereinkommen, dass bestimmte Organisationen zementartig fest an 
bestimmte Bedingungen gebunden sind: Malerbetriebe brauchen Farbe und Tapeten, 
Fußballvereine brauchen Felder und Bälle, demokratische Regierungen brauchen Re-
geln. Ähnlich zementartig stimmt der Satz: Religionsgemeinschaften, erst recht organi-
sierte, brauchen Vertrauen. So wie Maler nicht ohne Farbe, Fußballerinnen nicht ohne 
Ball und Kabinette nicht ohne Regeln das sein können, was sie sein sollen, so können 
Kirchen dies nicht ohne Vertrauen.  
Ja, bei Kirchen ist der Zusammenhang sogar noch fester. Schließlich treten sie nicht nur 
an, vorhandenes Vertrauen zu konsumieren, sondern sie wollen es selbst stiften. Christ-
lich inspirierte Kollektive wollen um sich herum Glauben im allgemeinsten Sinne ver-
mehren, und dafür müssen sie offensichtlich selbst glaub-würdig sein. Um im, wenn 
auch reflexionsbedürftigen, Bild von Religion als ‚Kitt der Gesellschaft‘ zu bleiben: Kir-
chen wollen sozialen ‚Zement‘ nicht nur beanspruchen, sondern selbst sein. Ihr 



116 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

organischer Auftrag besteht (auch) darin, Kohäsion zu ermöglichen, Zusammenhalt, 
Verständigung, Ressource zu sein für ein ‚Wir-Gefühl‘ auf der Höhe der Zeit.    
Genau dieser Zement aber bröckelt ab. Wie neueste Studien in aller Klarheit heraus-
stellen, sind die Vertrauenswerte speziell in die katholische Kirche in Deutschland auf 
Tiefstniveau. Vor allem der Befund der aktuellen KMU 6 ist vieldiskutiert. Er kondensiert 
in alarmierenden Formulierungen wie dieser: „Die Kirche [gemeint sind hier beide gro-
ßen christlichen Kirchen, M.S.] scheint jetzt an einem Kipppunkt angelangt zu sein, der 
schon in den nächsten Jahren in erhebliche Instabilitäten und disruptive Abbrüche hin-
einführen kann“ (Wunder et. al. 2024, 59). Die wichtigsten analytischen Differenzierun-
gen des Befundes sind die folgenden (vgl. ebd.). 

1.1. Die Empirie der Vertrauenskrise 

• Befragt wurden nicht nur Kirchenmitglieder (evangelisch und katholisch), sondern 
eine repräsentative Stichprobe der gesamten Wohnbevölkerung Deutschlands nach 
allen Regeln seriöser quantitativer Empirie.  

• Das Vertrauen der Gesamtbevölkerung in Deutschland in die katholische Kirche liegt 
auf einer 1-7-Skala (‚überhaupt kein‘ bis ‚sehr großes Vertrauen‘) bei einem Wert 
von 2.3. Zum Vergleich: Der Wert für den Islam liegt bei 2.1, für Hochschulen und 
Universitäten bei 5.0, für evangelische Kirche bei 3.3, für Diakonie und Caritas bei 
4.2. 

• Zoomen wir enger auf katholische Kirchenmitglieder, wächst der Wert auf 3.3 an. 
Damit vertrauen sie der evangelischen Kirche mehr (3.7) als der eigenen. Umgekehrt 
ist der Vertrauenswert der Evangelischen in die katholische Kirche auf derselben 
niedrigen Studie wie zum Islam (2.4). 

• Noch detaillierter zeigt sich: Selbst der Wert der kirchlich-loyalsten Mitglieder-
gruppe, den ‚Kirchlich-Religiösen‘, kommt nur auf den Wert von 4.5. Damit vertrauen 
die ‚Distanzierten Evangelischen‘ ihrer Kirche mehr (4.6) als es parallel für die katho-
lischen Kernmitglieder gilt. 

• Betrifft der Abbruch nur die Jungen? Keineswegs, es gibt nur geringe Generationsef-
fekte: Im Altersbereich zwischen 14 und 69 Jahren zeigen sich nur geringe Schwan-
kungen der Vertrauenszuschreibungen. 

• Ist der Abbruch insofern situativ bedingt, als er eine Reaktion auf die zahlreichen 
Skandale rund um den vielfachen Missbrauch sexueller, finanzieller und geistlicher 
Macht durch Kleriker sowie seiner kirchenbehördlichen Vertuschung darstellt? Auch 
dies nicht. Zwar stellt die KMU-Analyse unmissverständlich fest, dass ohne die klare 
und transparente Behebung der strukturellen Ursachen dieses Missbrauchs und 
ohne die Erfüllung der zahlreichen Reformerwartungen an die Chance einer sanier-
ten Vertrauensbeziehung nicht zu denken ist. Als Ursache für den Vertrauens-
schwund werden aber erheblich tiefgreifendere Faktoren ausgemacht: die 



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   117 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

nachlassende kirchliche Religiosität und das Faktum der insgesamt sinkenden Ver-
trauensbereitschaft.   

• Im Interesse einer möglichst scharfen Diagnose der Herausforderung ist auf zwei der 
soeben genannten Akzente kurz näher einzugehen: Erstens zeigt die Empirie, dass 
eigentlich die Reformerwartungen an einen Wandel der kirchlichen Erfahrungsge-
stalt eben nicht kontrovers sind. Selbst bei den Kernmitgliedern der ‚Religiösen Ka-
tholiken‘ erreichen Forderungen etwa nach der Erlaubnis der Heirat von Priestern, 
der Segnung homosexueller Partnerschaften oder der demokratischen Wahl der 
Führungspersonen Zustimmungswerte (‚stimme voll zu‘ / ‚stimme eher zu‘) um die 
80 %! Die Kontroverse um diese Themen ist also ein Elitendiskurs im engsten inneren 
Zirkel. Gerade weil aber der erwartete Wandel in solchen Fragen für selbstverständ-
lich gehalten wird, liegt hier enormes Potenzial für weitere Entfremdung: nämlich 
dann, wenn keine Reformen erlebbar werden. Die Einlösung der Reformerwartun-
gen wird als Hausaufgabe angesehen, als Pflicht. Neuer Aufbau von Vertrauen setzt 
erst nach Ableistung dieser Pflicht an. 

• Zweitens: Es ist auch empirisch festzuhalten, was sozialwissenschaftlich schon länger 
bekannt ist: Gerade die Kirchen sind wesentliche und nur sehr aufwändig ersetzbare 
Ressourcen für allgemeinen Vertrauensaufbau (Traunmüller 2018) Der Akzent ist 
dieser: Wo Kirchen vital und umgebungskommunikativ, wo sie resonant und nutzbar 
erlebt werden, da steigt nicht nur der spezifisch religiöse Ausdruck von Lebens- und 
Sozialvertrauen. Es steigt zugleich die allgemeine, auch nicht-religiöse Bereitschaft 
zum Vertrauen, also konkreter: die Disposition für basale Solidarität, für informelle 
Care-Beziehungen, für proaktive Vertrauensvorschüsse der Kommune gegenüber; es 
wächst unter anderem die Bereitschaft zum ehrenamtlichen Engagement, zur spon-
tanen Spende oder zur Teilnahme am öffentlichen Leben. 

Man braucht keine sozialwissenschaftliche Expertin zu sein, um zu erkennen: Genau 
diese allgemeine Disposition zu spontanem öffentlichen Organisations- und Institutio-
nenvertrauen sind der Basis-Treibstoff für das, was wir als ‚Demokratie als Lebensform‘ 
bezeichnen. Mit ihnen wird im aktuellen Gemeinwohldiskurs jener vorpolitische Raum 
näher bezeichnet, der inzwischen nicht nur von kommunitaristischer, sondern auch von 
liberaler Seite aus als nicht substituierbare Bedingung der Möglichkeit von formaler De-
mokratie erkannt wird (Offe 2001, Hiebaum 2022).  

1.2. Konsequenzen für Kirchenentwicklung wie für Pastoraltheologie 

Für das Thema des Vertrauensabbruchs ergeben sich aus der empirischen Skizze vier 
bedeutende Weichenstellungen. 
• Schon aus einer organisationsinternen Bestandserhaltungsreflexion heraus muss das 

Ziel der Rückgewinnung von Vertrauen die oberste strategische Priorität erhalten. 
Hierbei geht es sowohl um die einschlägige interne Rückgewinnung bei den eigenen 
Mitgliedern wie um die externe der allgemeinen Bürgergesellschaft. Als wichtigstes 



118 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

organisationales Handlungssubjekt kommen die Bischöfe mit ihrer umfassenden Re-
gelungs- und Boykottierungsmacht in den Blick. Gerade dass die von einer so über-
wältigenden Zahl an Mitgliedern geforderten Reformen so wenig in Gang kommen, 
muss in einer ekklesiologisch gewendeten Machttheorie nachdenklich stimmen (vgl. 
Henkelmann & Szymanowski 2023; Haslinger 2022). Aufschlussreich ist der Befund, 
dass es in den Diagnosen des Vertrauensabbruches quantitativ kaum Unterschiede 
zwischen kirchennaher und nicht kirchlich gebundener Bevölkerung gibt.  

• Die normative Verantwortung greift aber erheblich tiefer als ‚nur‘ in die der Be-
stands-erhaltung des Eigenen. Wie gesehen, strahlen unglaubwürdig gewordene Kir-
chen auch stark in nicht-religiöse Bestandsbereiche des öffentlichen Lebens aus. So-
lange die Kirchen sich weiter als öffentlich verpflichtbare Korporationen sehen – was 
schon ihr Gemeinnützigkeitsanspruch verlangt, ihre Dogmatik aber ohnehin – haben 
sie in der Rückgewinnung eines vertrauenswürdigen Status eben auch allgemeinge-
sellschaftlich eine zu priorisierende Aufgabe. Hier geht es um die wirksame Mitarbeit 
an dem Gelingen von Demokratie, Wohlfahrt, Zivilgesellschaft, Kultur in derer mora-
lischen und (!) funktionalen Qualität. 

• Beide genannten Punkte zeigen, dass sich das Bemühen um eine Rückgewinnung von 
öffentlichem Vertrauen nicht darin erschöpfen kann, sich nur intern-religiös zu ver-
bessern. Diese Arbeit an der eigenen Authentizität, etwa unter den Stichworten der 
neu zu gewinnenden Synodalität, der Evangelisierung, der Glaubenserneuerung 
oder der Mission ist nicht zweitrangig und nicht dispensierbar. Auch wird ohne Ar-
beit an den thematischen Reformen, wie oben gesehen, keine Vertrauensoffensive 
greifen. Aber: Dies alles ist nur Bedingung der Möglichkeit für das Eigentliche, näm-
lich der Bewährung kirchlicher Tradition und Praxis im und für den öffentlichen 
Raum.1  

• Genau auf diesen Schluss laufen auch die empirischen Analysen der KMU 6 zu, wenn 
sie ausführen (Wunder et al. 2024, 113–115): Die Zuschreibung von Vertrauen in die 
Kirchen setzt die Wahrnehmung ihrer sozialen, ihrer öffentlichen Relevanz voraus. 
Diese Relevanz ist überschreibbar mit der Formel „Investition in Vertrauen“ (ebd., 
115). Dieses muss bürgerlich versteh- und konkret erlebbar sein. Solche Relevanzzu-
schreibung wird je stärker gebildet, je mehr Kirchen nicht-hoheitliche Aufgaben 
übernehmen – wenn sie sich also als zivilgesellschaftliche Akteure präsentieren. Sie 
wird zudem gefördert, wenn man den Kirchenleitungen echte Risikobereitschaft ab-
lesen kann. Und: Es geht um die Allianzfähigkeit mit anderen, gleichgesinnten Kräf-
ten. „Kirchliches Handeln wird vor allem dort erwartet, wo Kirchen im Spielraum 
freier zivilgesellschaftlicher Kräfte mitwirken (…)“ (ebd.). 

 
1  Und umgekehrt, wäre hinzuzufügen. Diese Wechselseitigkeit kirchlichen und kulturellen Lernens 

zum gegenseitigen Erkenntnisvorteil ist ein essenzieller dogmengeschichtlicher Fortschritt, der hier 
nur erinnert werden kann; vgl. ausführlich Sellmann 2012; Seewald 2025; de Candia 2025. 



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   119 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Als Herausforderung für zukunftsstabile Kirchenentwicklung kann daher gelten: Priori-
tät aller Maßnahmen muss die „Investition in Vertrauen“ haben; damit muss vor allem 
öffentliches Vertrauen gemeint sein; dieses wird vornehmlich in der Arena der Zivilge-
sellschaft, des Gemeinwohls erworben; hier aber zählen nicht Absichtserklärungen, 
sondern wirksame, erlebbare, passgenaue und problemlösende Präsenzen und Allian-
zen.  
Geht diese entschlossene Wendung des Dienstes an einer Qualität des Säkularen an der 
Sendung der Kirche vorbei? Ganz offensichtlich nicht, wenn etwa das Schlussdokument 
der Weltsynode zur Synodalität abschließt mit folgenden Worten: „Die Synodalität der 
Kirche wird so zu einer sozialen Prophetie, die neue Wege in der Politik und Wirtschaft 
inspiriert und mit all jenen zusammenarbeitet, die an Gemeinschaft und Frieden glau-
ben, in einem Austausch von Gaben mit der Welt“ (Sekretariat der DBK 2024, Nr. 153). 
Insofern sich Pastoraltheologie als kritisch-unterstützend zu solchen Herausforderun-
gen von Kirchenentwicklung versteht, ergibt sich auch für sie ein ambitioniertes Ar-
beitsprogramm. Die Forschungsfrage lautet: Wie kann das Kriterium der ‚Gemeinwohl-
wirksamkeit‘ ekklesiologisch begründet, sozialwissenschaftlich präzisiert und 
pastoralplanerisch-operativ ausgestaltet werden, sodass Kirchen als wieder vertrauens-
stiftende Ressourcen erkennbar werden und selbst neues Vertrauen einwerben?2  
Diese Forschungsfrage hat zu einer erfolgreichen Antragstellung beim Bundesministe-
rium für Forschung, Technologie und Raumfahrt sowie zur Bildung eines interdisziplinär 

 
2  Zu dieser Zielformulierung sind bestimmte Kontextualisierungen nötig. Aus Platzmangel kann dies 

nur postulatorisch erfolgen: 1. Es ist richtig, dass hier gesellschaftlich-systemstabilisierende 
Funktionen der Kirche im Vordergrund stehen. Die Konkretion des Kriteriums der ‚Gemeinwohl-
wirksamkeit‘ zeigt aber, dass gerade die prophetische, staatskritische und kontrastgesellschaftliche 
Präsenz von Kirchen mitgemeint sein können und zum Beispiel von verfassungsrechtlicher Seite 
sogar als Implikation positiver Religionsfreiheit gefordert werden (vgl. dazu einführend Sellmann 
2025). 2. Der Einwand ist ebenso richtig, dass die Formulierung die vor allem von Jan Loffeld (2024, 
59–90) aufgeworfene Frage nicht aufzugreifen scheint, statt auf die Krise der Kirchen prioritär auf 
die Krise des Gottesglaubens zu reagieren. Das „Optimierungsparadigma“ einer Verbesserung des 
Kirchlichen habe ausgedient. Hierzu besteht bekanntlich kontroverser Austausch (Sellmann 2024). 
Wichtig scheint mir das soziologische Argument, dass – in aller Kürze – Ideale (wie der Gottesglaube) 
ohne Trägersysteme so gut wie keine Entfaltungschancen haben – was auch die KMU 6 eindrücklich 
am Niedergang individueller und alternativer Religiosität aufzeigt. Pointiert gesagt: Wer sich um den 
Glauben an Gott besorgt, sollte auch erhebliche Energien in die Ausgestaltung eines adäquaten 
Trägersystems Kirche investieren. Es gibt mindestens religionssoziologisch guten Grund für die 
Annahme, dass der Glaube an Gott als Artikulationssprache und -stimulator menschlicher 
Grunderfahrungen auch in Gegenwartsgesellschaften attraktiv bleibt, wenn die ihn repräsen-
tierende gesellschaftliche Präsenz (v. a. in Gestalt von Kirchen) dies bezeugt und passgenau dazu 
einlädt. 3. Es ist richtig, dass der Terminus ‚Vertrauen‘ hier als Containerbegriff fungiert. Eine gründ-
lichere Analyse würde in Vertrauensarten differenzieren, etwa in System-, Leistungs-, Personal- und 
Wirkungsvertrauen. Es liegen instruktive Studien dazu vor, wie generell Organisationen verloren 
gegangenes Vertrauen wieder eingeworben haben – etwa Firmen nach Skandalen oder Behörden 
nach Reformen. All dies kann hier nicht ausgeführt werden, bietet aber reichhaltiges und sehr 
konkretes Lernmaterial für eine Kirche auf der Suche nach neuer positiver Reputation.     



120 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

arbeitenden Teams geführt.3 Auch die umfangreiche Förderung mag als Beleg für die 
oben ausgeführte Diagnose gelten, dass der nicht-kirchliche Raum durchaus bereitwillig 
reagiert, wenn er Kirchen- und Theologiebewegungen in Richtung zivilgesellschaftlicher 
Kreativität registriert. 
Das Projekt ist insgesamt noch in der Startphase. Vor allem die ekklesiologischen und 
sozialtheoretischen Thesen benötigen den Diskurs. Um diesen zu ermöglichen, stellen 
die folgenden Ausführungen die ersten Ergebnisse unserer Arbeit am zap vor.  

2. Zur ekklesiologischen Begründung: Die Konkretion der Sendung der Kirche in 
die Gemeinwohlwirksamkeit als Neuentdeckung der Lehre von den notae eccle-
siae  

Aus Empirie sowie Synodalem Weg der Weltkirche wurde der Bedarf abgeleitet, dass 
die Sendung der Kirche über das Kriterium der Gemeinwohlwirksamkeit präzisiert wer-
den kann. Die ekklesiologische Prüfung dieses Sachverhalts führt zu der alten Orthodo-
xie der notae ecclesiae (2.1). Diese sind kurz dogmatisch zu erinnern (2.2) und theolo-
giegeschichtlich einzuordnen (2.3), bevor wir den aktuellen Diskurs sichten (2.4). Als 
Ergebnis wird der Blick frei auf die Vierermatrix der notae, die, so die These, als Vekto-
ren für Gemeinwohlwirksamkeit und dementsprechende Kirchenentwicklung fungie-
ren können (2.5).4 

2.1 ‚Öffentliche Sichtbarkeit‘ als Leistungsdimension der notae-Lehre 

Das Fachwort der ‚Gemeinwohlwirksamkeit‘ sucht man im ekklesiologischen Diskurs 
über die Sendung der Kirche vergebens. Gleichzeitig ist der Terminus der ‚Sendung‘ so-
wohl sachlich wie terminologisch zu breit, um aus ihm nachvollziehbare kirchenent-
wicklerische Entscheidungen zu begründen. 
Es braucht also hermeneutische Brückenangebote. Solche liegen vor, wenn die Nach-
frage den Sendungsdiskurs auf die Dimension der ‚Sichtbarkeit nach außen‘ verengt. 
Um diese geht es ja wohl, wenn man gemeinwohlwirksam auftreten will. Durchmustern 
wir die ekklesiologische Tradition, stoßen wir auf diesem Weg auf die sogenannten 
‚Kennzeichen der Kirche‘, die notae ecclesiae. Diese gehören zum ältesten Traditions-
bestandteil der kirchlichen Rede von sich selbst; denn sie werden als Teil des Großen 
Credo auf dem Konzil von Konstantinopel (381 n. Chr.) kanonisiert. Gemäß der trinita-
rischen Logik des Bekenntnisses taucht der einschlägige Passus im Zusammenhang des 

 
3  Vgl. www.validierungsfoerderung.de/foerderung/vip-kompakt; www.validierungsfoerderung.de/ 

validierungsprojekte/wivigem [9.10.25]. 
4  Ein Hinweis in eigener Sache: Alle Kapitel des Aufsatzes tauchen ausführlich in einem laufenden 

Buchprojekt wieder auf, das kommendes Jahr erscheinen soll. Die hier notwendige Kürze der 
Argumentation kann im Horizont der dortigen Passagen hoffentlich kompensiert werden.   



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   121 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Heiligen Geistes auf und lautet: „Ich glaube an Gott (…). Und die eine heilige, katholi-
sche und apostolische Kirche“ (DS 150; vgl. Hauschild & Drecoll 2023, 102–150). 
Die konzilsgeschichtliche Kontextualisierung ist durchaus komplex; man trifft hier die 
junge Kirche an auf ihrem Wege zur Staatsreligion. Darum impliziert ihr Bekenntnis 
auch eine Verständigung nach außen. Über die notae will das Lehramt einen Prüfmaß-
stab erarbeiten, der die Passung jeder Kirchengestalt zur eigenen Ursprungslogik nach 
innen wie nach außen aufschlüsselt. Zu betonen ist: Wir sind hier kirchengeschichtlich 
an einem Dokument angelangt, das noch vor jeder Spaltung datiert und das bis heute 
zu so gut wie jedem Selbstverständnis einer christlichen Kirche gehört. 

2.2 Kurze Hinweise zur Dogmatik der notae-Lehre 

So feierlich die vier ‚Kennzeichen‘ im Großen Credo daherkommen, so sehr sind sie 
doch affin für Missverständnisse und politische Instrumentalisierungen. Das betrifft 
schon die Übersetzung: Spricht man (eher pragmatisch) von ‚Kennzeichen‘ oder (eher 
normativ) von ‚Wesenseigenschaften‘ der Kirche? Der einschlägige ekklesiologische 
Diskurs hat einen doch weitgehenden Konsens über folgende acht Einordnungen er-
bracht (vgl. Congar 1972; Pesch 2010): (1) Die Theologie muss nicht von notae spre-
chen, es gibt auch andere Termini wie ‚qualitas‘ oder ‚conditiones‘ – notae hat sich aber 
durchgesetzt. (2) Die Viererzahl ist kontingent, zwischenzeitlich kursierten Modelle von 
bis zu 100 notae. (3) Die vier Adjektive sind zueinander integral, nicht additiv und auch 
nicht gereiht; (4) sie bilden untereinander keine Prioritäten; (5) sie sind nicht zueinan-
der deduzierbar. (6) Das Viererschema ist vornehmlich auf die sichtbare Gestalt der ‚re-
alitas complexa‘ (LG 8) der Kirche gemünzt, steht aber dezidiert und letztlich unter es-
chatologischem Horizont. (7) Ganz wichtig: Das ‚katholisch‘ ist nicht synonym zu 
‚römisch-katholisch‘. Und (8): Das Schema ist veränderbar, interpretierbar.  

2.3 Kurze Hinweise zur Theologiegeschichte der notae-Lehre 

Es ist nicht übertrieben, die Geschichte rund um die Interpretation der notae als Spal-
tungsgeschichte des verfassten Christentums zu erzählen. Schon kurz nach der staats-
religiösen Transformation des Christentums erkannte man das apologetische Potenzial 
der notae-Lehre und nutzte die vier ‚Kennzeichen‘ als vor allem amtstheologisch be-
gründete Prüfkriterien der Abgrenzung. Den Höhepunkt markiert dabei die Reforma-
tion; Martin Luther etwa, aber auch Zwingli und Calvin, entwickelten eine jeweils eigene 
Lehre der Wesenseigenschaften. Schon vorher aber wurde die Häresie-Zuschreibung 
etwa gegenüber den Orthodoxen, Hussiten oder Waldensern auch über den Nachweis 
geführt, diese würden die ‚Wesenseigenschaften‘ eben nicht im Vollsinn realisieren. 
In seiner einschlägigen Habilitation fasst der evangelische Theologe Peter Steinacker 
den historischen Befund so zusammen:  



122 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

„Historisch hat die Bemühung um objektive Aufweisbarkeit der notae zu einer 
formalistischen Konzentration auf Äußerlichkeiten und das kirchliche Amt (spe-
ziell des Papstamtes) geführt. Dadurch wurden die Kennzeichen mehr und mehr 
von Inhalten entleert und sanken schließlich zu statistischen Merkmalen herab, 
die dann mit der Ideologie der geoffenbarten hierarchischen Gewalt legitimiert 
und sanktioniert worden sind. Das Ende dieses Weges ist der ekklesiologische 
Formalismus und das Schisma“ (Steinacker 1981, 20). 

Wie so manch andere Entwicklung erbringt auch hier das frühe 20. Jahrhundert eine 
Wende. Treiber waren etwa die Ökumenische oder die Bibel-Bewegung. Kulminations-
punkt für den römischen Katholizismus ist dabei das Zweite Vatikanische Konzil. Der 
Abschied von Apologetik und Ausschluss zeigt sich im Konzil darin, dass zwar allerorten 
eines oder mehrere der vier notae inspirierend sind, nur eine einzige Stelle aber wirklich 
explizit die Lehre aufgreift und sich in die Konziliengeschichte einreiht. Gemeint ist die 
Nummer 8 aus ‚Lumen Gentium‘, eine nun ja wirklich brisante und vielzitierte Passage. 
In unseren Zusammenhang ist besonders bedeutend, dass an dieser Nummer das be-
kannte ‚subistit-Problem‘ kondensiert – es ist elementar für ein zeitgenössisches, inklu-
sives Verständnis der notae (vgl. nur Pesch 2010, 107–109). 
Den Paradigmenwechsel des 20. Jahrhunderts und ausdrücklich des Konzils hat der Bo-
chumer Fundamentaltheologe Hermann-Josef Pottmeyer mit einer wichtigen Kurzfor-
mel illustriert. Habe die apologetische notae-Frage früher gelautet: ‚Wer und wo ist die 
wahre Kirche?‘, so kann sie heute unter dem Eindruck einer Reich-Gottes-Depotenzie-
rung der Ekklesiologie nur lauten: ‚Wie ist und wird Kirche wahr?‘ (Pottmeyer 2010, 
159). 
Erkennbar öffnet sich mit diesem Fragewechsel die Recherche nach den Kennzeichen 
von Kirche unter der Prämisse, wie und wodurch sie sich versteh- und sichtbar macht. 
Diese Öffnung hat viele aktuelle notae-Interpretationen hervorgerufen. Der For-
schungsstand lässt sich in vier Sichtbarkeits-Sparten ordnen, nämlich in Reflexionen, (1) 
wie die interne dogmatische und kanonische Struktur der Leitfrage besser entspricht; 
(2) wie der ökumenische Dialog inspiriert werden kann; (3) wie man weltkirchliche Kir-
chensituationen miteinander vergleicht; (4) wie sich die Verstehbarkeit kirchlicher Prä-
senz in der säkularen Gegenwartsgesellschaft verbessert.  
Für unsere Frage nach einer Gemeinwohlwirksamkeit der Kirche ist diese letzte, vierte 
Dimension die entscheidende. Sie scheint auch die ekklesiologisch produktivste zu sein. 
Denn es sind wichtige Studien namhafter Autoren zu nennen, die das kreative Potenzial 
einer erneuerten notae-Lehre für die Bewährung im säkularen Raum neu ausschöpfen.5 
Die Lektüre lohnt außerordentlich. 

 
5  Unter den Autoren (nur Männer) finden sich bekannte Namen wie Moltmann, Boff, Rahner, 

Pottmeyer, Höhn oder Kehl. 



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   123 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Der im Folgenden präsentierte eigene Interpretationsentwurf reiht sich in diese For-
schungsprogramme ein. Zum einen zeigt der eben gerafft referierte Forschungsstand 
eine Lücke: Es ist – außer im anglikanischen fresh-expressions-Diskurs – kaum versucht 
worden, die notae in operative Handlungsempfehlungen zu übersetzen; und erst recht 
liegt bisher keine Matrix vor, wie sich solche Umsetzungen in ihrer Wirksamkeit evalu-
ieren und steigern lassen können. Zum anderen ruht er in besonderer Weise auf den 
Schultern von Hans-Joachim Höhn (1985) und Medard Kehl (1994), die die notae in ein-
drucksvoller Weise sozialontologisch/trinitätstheologisch ausdeuten. Dies erfolgt unter 
konzisem Rückgriff auf die Sozialphilosophie von Johannes Heinrichs, der auf dem Hö-
hepunkt der Habermas-Luhmann-Kontroverse in den 1970er-Jahren einen Vermitt-
lungsvorschlag vorgelegt hat, in welchem er eine Vierzahl von Sinnelementen heraus-
arbeitet, auf die jede sinnhaft-soziale, also auf wechselseitiges Verstehen ausgerichtete 
Handlung zurückgreift: der Reflexion auf das Selbst, dem sachhaften Objekt, dem ob-
jektiven Subjekt und dem sogenannten Sinn-Medium, in dem sich die erstgenannten 
drei Elemente zum einen begegnen, welches sie aber gleichzeitig durch ihre Begegnung 
auch immer neu konstruieren (Heinrichs 2005; Höhn 1985, 43–73). Die Reichweite die-
ser Sozialontologie kann hier nur angedeutet werden. Es ist unser Wunsch, dass sie 
breit diskutiert werden. Denn hier liegt eine Schlüsselstelle unseres Modells: Sie ermög-
licht gemäß des chalcedonensischen Duals (LG 8) eine Applikation der notae auf den 
auch nicht-kirchlichen Raum.6 
Genau in diese beiden Erweiterungen in das Sozialtheoretisch-Analoge wie in das Ope-
rative hinein will das Bochumer Projekt Fortschritte erzielen. 

2.4 Erstes Fazit: Das Viererschema der notae als hermeneutisches Raster für den Ge-
meinwohlbezug der Kirche 

Zunächst soll das Ergebnis der ekklesiologischen Prüfung festgehalten werden. Die 
Durchsicht ergab, dass systematische Theologie gut legitimiert ist, (1) eine auf Gemein-
wohlwirksamkeit hin erfolgte Fokussierung der ‚Sendung der Kirche‘ vorzunehmen und 
(2) diese über den notae-Diskurs zu organisieren. (3) Das Viererschema muss dafür mit 
dem Konzil und aktueller ekklesiologischer Literatur aus seiner apologetischen Engfüh-
rung befreit werden, und dies kann (4) sogar sozialontologisch tiefgelegt werden. Die 

 
6  Mit dem ‚chalcedonensischen Dual‘ ist die Übertragung des christologischen Dogmas der Zwei-

Naturen-Lehre (‚Hypostatische Union‘ der Naturen, d. h. zueinander ungemischt, ungetrennt, 
unverändert, unauflöslich) des Konzils von Chalcedon (451) auf die Kirche gemeint. Diese Operation 
ist für die Ekklesiologie nach dem Vatikanum II von höchster Wichtigkeit. Im oben erwähnten 
Artikel 8 aus LG wird sie ausgeführt. Die ekklesiologische Pointe liegt darin, dass die theologische 
und die empirische Dimension der Kirche (oder mit LG 8: die „sichtbare Versammlung“ und die 
„geistliche Gemeinschaft“) weder auseinandergerissen noch konfundiert werden dürfen. Über diese 
Hermeneutik können (und sollten) dann auch theologische und sozialwissenschaftliche Theorien in 
Analogieschlüsse gebracht werden. Vgl. Kehl 1994, 132–138; Höhn 1985, 151–153.159–163. 



124 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

notae erscheinen dann als ‚heuristische Prinzipien‘, ‚Gestaltmerkmale‘ (Häring 1984, 
321) oder sogar als ‚hermeneutisches Viereck‘ (Döring 2009, 920) einer Kirche, die sich 
im säkularen Umgebungsraum sichtbar und verständlich machen will.7  

3. Die sozialwissenschaftliche Überprüfung: Eine ‚Sozialontologie der notae‘ als 
theoretischer wie praktischer Beitrag zum Gemeinwohldiskurs 

Nach der gründlichen ekklesiologischen Prüfung soll abschließend mindestens ange-
deutet werden, wie der weitere Forschungsgang in Richtung der sozialwissenschaftli-
chen Legitimierung erfolgen kann. Dies kann schon deswegen hier nur noch postulato-
risch erfolgen, weil gezeigt werden kann, welche umfangreichen sozialtheoretischen 
Linien zu ziehen sind. Sinn des Abschnittes ist es daher nur, das vielversprechende Pro-
gramm auszuleuchten, das an die bis hierhin erreichte gemeinwohlbezogene Sozialon-
tologie der notae-Ekklesiologie anknüpft. 
Der bisherige Gedankengang weitet sich enorm, wenn man, und sei es zunächst nur 
assoziativ, darauf hinweist, wie populär Viererschemata in der neueren Sozialtheorie 
sind. Kenner:innen werden sofort an das AGIL/LIGA Schema bei Talcott Parsons denken, 
mit dem er den Strukturfunktionalismus begründet hat. Auf Parsons aufbauend ist an 
die Theorie der vier Geltungsansprüche verständigungsorientierter Kommunikation bei 
Jürgen Habermas zu erinnern. In ähnlicher Drift erscheint die Ordnung der Sprechakte 
in der linguistischen Theorie bei John Searle.  
In allen genannten Fällen begegnen umfassende Theorien, die zum einen das Gesamt 
sozialen Lebens theoretisch durchdringen wollen, zum anderen eben jenes soziale Le-
ben hinsichtlich seiner konsensualen und kooperativen Möglichkeiten hin qualifizieren. 
Darum sind dies auch Theorien, die im Gemeinwohldiskurs leitend sind.  
An diese erste Gemeinsamkeit schließen sich durchaus verblüffende weitere Parallelen 
an. Ihre Sichtung verbietet es, an einen schlichten Zufall in der Modell-Kohärenz zu den-
ken. Legen wir nämlich die jeweiligen Viererspalten der genannten Theoretiker (nur 
Männer) nebeneinander und gruppieren sie um ihre je eigenen Bedeutungshöfe, so er-
kennen wir auch in den inhaltlichen Aussagen klare Ähnlichkeiten. Es geht immer – sei 
es strukturfunktional als Bewährungsaufgabe von Gesellschaft an sich, sei es als in An-
spruch genommener Geltungsanspruch, sei es als Typ eines Sprechaktes – um eine Li-
nie, die auf den Umgang (1) mit eigener, selbstbezogener Kontingenz; (2) mit 

 
7  Nur am Rande sei erwähnt, dass unsere Studien zu den notae die verblüffende Einsicht erbracht 

haben, dass im einschlägigen ekklesiologischen Diskurs so gut wie nie die doch sehr naheliegende 
Verbindung zu jenem anderen pastoral populären Viererschema gezogen wird: den vier 
Grundvollzügen (vgl. hervorragend dazu Haslinger 2015, 454–462). Eigentlich liegt eine 
Synchronisierung beider Ansätze sehr nahe. Auch hier will das Bochumer Projekt mit seiner 
Kombination aus theologischer Sozialontologie, soziologischer Gemeinwohlforschung und 
pastoralplanerischer Konkretion konzeptionelle Brücken schlagen.  



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   125 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

sachhafter, objektiver Kontingenz; (3) mit sozialer, personaler Kontingenz und (4) auf 
die Möglichkeit der Inanspruchnahme eines metakommunikativen Horizontes ver-
weist. 
Diese systematische Entdeckung geht kohärent etwa zur Sozialontologie von Johannes 
Heinrichs, die oben kurz genannt wurde. Mehr noch: Fragt man noch weiter nach der 
logischen Stringenz auch dieser Sozialontologie, landen wir auffälligerweise bei allen 
genannten Theorien bei der Kategorientafel von Kant.8 Die grundlegende philosophi-
sche These steht damit im Raum, dass wir, mit Kant transzendental gesprochen, nicht 
anders können als sozial qualifizierte Phänomene in vier bestimmten Sinnbezügen aus-
zurichten. Genau diesen vier Sinnrichtungen entsprechen nun aber auch die Vierer-
schemata der notae ecclesiae und der Grundvollzüge. Auch sie lassen sich in den oben 
bei Heinrichs entliehenen und intentional bei Parsons, Habermas und Searle bestätig-
ten Begriffen rekonstruieren. Eine erste tabellarische Darstellung kann folgende Gestalt 
annehmen: 
 

Bauge-
setze/Sinn-Ele-
mente sinnhaf-
ten Handelns 
(Heinrichs 
2005,45–54.67–
90; sek. Höhn 
1985, 43–73) 

Bezug zu Ka-
tegorie bei 
Kant (vgl. 
Höhn 1985, 
62–69) 

Erste assoziative 
Parallelen9 zu 
Strukturproble-
men bei Parsons 
bzw. kommunika-
tivem Geltungsan-
spruch bei Haber-
mas 

Ekklesiologische 
Entsprechung 
als notae 

Ekklesiologische 
Entsprechung 
als Grundvollzug 

Vitalitätsdimen-
sion für gemein-
wohlwirksame 
Organisationen 
(Zimmer u.a. 
2023, 70–84) 

Subjekte zu sich 
selbst als Subjek-
ten 

Qualität Integration // 
Wahrhaftigkeit 

einig v.a. koinonia Interne Funktio-
nalität 

Subjekte zu sach-
haftem Objekt 

Quantität Adaption // Wahr-
heit 

katholisch v.a. diakonia Situative Perfor-
manz 

Subjekte zu per-
sonal anderen 
Subjekten 

Relationali-
tät 

Goal-attainment // 
Richtigkeit 

apostolisch v.a. martyria Transformativer 
Einfluss 

Subjekte zu so-
zio-kulturellem 
Sinnmedium 

Modalität Latency // Ver-
ständlichkeit 

heilig v.a. leiturgia Geteilte Identi-
tät 

 

Die Folgerungen dieser Theorie-Entdeckungen liegen auf der Hand: Eine so verstan-
dene notae-Ekklesiologie kann nicht nur zu ihrer eigenen Erkenntniserweiterung auf die 
genannten Theorien zurückgreifen; sie kann nicht nur ihren eigenen theologischen Sen-
dungsanspruch über diese Parallelen neu rekonstruieren; sie kann nicht nur Kirche als 

 
8  Es ist sicher nachvollziehbar, dass zum Beleg von Abschnitt 3 so viele Literaturverweise geliefert 

werden müssten, dass das hier nicht sinnvoll erfolgen kann. Statt vieler sei auf das eine Werk 
verwiesen, das zuerst die wesentliche Inspiration und intellektuelle Spur gelegt hat: Höhn 1985 (zu 
Kant ebd., 64–69 u. ö.; zur Korrespondenz des Viererschemas der Grundvollzüge [s. o. FN 6] zu den 
Reflexionsstufen sozialen Handelns bei Heinrichs ebd., 184–211.). 

9  Beachte: Mehr als eine assoziative erste Parallele ist hier nicht intendiert. 



126 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

originären Teil einer säkularen (!) Verständigungsorientierung modellieren. Vielmehr 
zeigt der Abgleich mit dem aktuellen Gemeinwohldiskurs, dass ihre vier notae einen 
exakt operationalisierbaren Pfad für eine präzise Gemeinwohlwirksamkeit bahnen (vgl. 
Zimmer et al 2023; Schmitt-Egner 2015). Wenn dies gezeigt werden kann – und hier 
liegt die Ambition des Bochumer Projektes genauso wie der Bedarf an einschlägigem 
kritischem Diskurs – wird ein neuer Qualitätsgrad für konkrete Kirchenentwicklungspla-
nung umsetz- und diskutierbar: Er besteht unter anderem in neuen Möglichkeiten für 
Wirksamkeitsmessungen, Projektevaluationen, Identifikation von Projekttypen und 
Führungsstilen, internationalen Vergleichen, genau abgestimmten Projektentwick-
lungsberatungen oder Zertifizierungen. 
All dies wird in den kommenden Jahren ausführlich beforscht und publiziert. Unsere 
Motivation liegt in beiden zu Beginn profilierten Polen: Solche internen Professionali-
sierungen und externen Allianzangebote werden das Vertrauen in kirchliche Präsenzen 
steigern; und dies wird einen wichtigen Beitrag leisten für ein generell wieder wachsen-
des Vertrauen in Demokratie, soziale Wohlfahrt und kreatives Gemeinwohl.  
 

Literaturverzeichnis 

Candia, Gianluca de (2025). Die Dynamik des Wortes. Fortwährende Übersetzung als Prinzip christli-
cher Überlieferung. Freiburg/Br.: Herder. 

Congar, Yves (1972). Die Wesenseigenschaften der Kirche. In: Johannes Feiner & Magnus Löhrer (Hg.), 
Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, Band 4/1. Einsiedeln: Benziger, 357–
599. 

Döring, Heinrich (31998). Art. notae ecclesiae. In: Lexikon für Theologie und Kirche, Band 7. Frei-
burg/Br.: Herder, 918–921. 

Häring, Hermann (1984). Art. Kirche/Ekklesiologie. Systematisch. In: Peter Eicher (Hg.), Neues Hand-
buch theologischer Grundbegriffe, Band 2. München: Kösel, 309–323. 

Haslinger, Herbert (2015). Pastoraltheologie. Paderborn: Schöningh. 

Haslinger, Herbert (2022). Macht in der Kirche. Wo wir sie finden – wer sie ausübt – wie wir sie über-
winden. Freiburg/Br.: Herder. 

Hauschild, Wolf-Dieter & Drecoll, Volker Henning (2023). Alte Kirche und Mittelalter. Gütersloh: Gü-
tersloher Verlagshaus. 

Henkelmann, Andreas & Szymanowski, Björn (Hg.) (2023). Jenseits der Amtsgewalt. Informelle Macht 
in Kirche und Katholizismus. Freiburg/Br.: Herder. 

Hiebaum, Christian (Hg.) (2022). Handbuch Gemeinwohl. Wiesbaden: Springer VS. 



Gemeinwohlwirksam Kirche sein   127 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 

Höhn, Hans-Joachim (1985). Kirche und kommunikatives Handeln. Studien zur Theologie und Praxis 
der Kirche in Auseinandersetzung mit den Sozialtheorien Niklas Luhmanns und Jürgen Habermas. 
Frankfurt a. M.: Knecht. 

Kehl, Medard (1992/³1994). Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Würzburg: Echter. 

Loffeld, Jan (2024). Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiösen Indifferenz. 
Freiburg/Br.: Herder. 

Offe, Claus (1999). Wessen Wohl ist das Gemeinwohl? In: Klaus Günther & Lutz Wingert (Hg.), Die Öf-
fentlichkeit der Vernunft und die Vernunft der Öffentlichkeit. Festschrift für Jürgen Habermas. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 55–76. 

Pesch, Otto Hermann (2010). Katholische Dogmatik aus ökumenischer Erfahrung. Band 2: Die Ge-
schichte Gottes mit den Menschen. Ekklesiologie – Sakramentenlehre – Eschatologie. Ostfildern: 
Grünewald. 

Pottmeyer, Hermann-Josef (22000). Die Frage nach der wahren Kirche. In: Hermann-Josef Pottmeyer, 
Walter Kern & Max Seckler (Hg.), Handbuch der Fundamentaltheologie, Band 3: Traktat Kirche. Tü-
bingen: Francke, 159–184. 

Schmitt-Egner, Peter (2015). Gemeinwohl. Konzeptionelle Grundlinien zur Legitimität von Politik im 
21. Jahrhundert. Baden-Baden: Nomos. 

Seewald, Michael (2018/32025). Dogma im Wandel. Wie Glaubenslehren sich entwickeln. Freiburg/Br.: 
Herder. 

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.) (2024). Papst Franziskus – XVI. Ordentliche Gene-
ralversammlung der Bischofssynode. Für eine synodale Kirche. Gemeinschaft, Teilhabe und Sen-
dung. Schlussdokument (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 244). Bonn: Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz. 

Sellmann, Matthias (2012). zuhören – austauschen – vorschlagen. Entdeckungen pastoraltheologi-
scher Milieuforschung. Würzburg: Echter. 

Sellmann, Matthias (2024). Optimierungsparadigma am Ende? Nachfragen zu Jan Loffelds Buch 
„Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt“. In: Herder Korrespondenz, 78, 10, 46–49. 

Sellmann, Matthias (2025). Kirche als Dienstleisterin für religiöse Freiheit – Zur theologisch-hermeneu-
tischen Rahmung des Ansatzes. In: Matthias Sellmann & Björn Szymanowski (Hg.), Kirche als 
Dienstleisterin für religiöse Freiheit. Ein systematischer Ansatz nachhaltig wirksamer Kirchenent-
wicklung. Würzburg: Echter, 39–168. 

Steinacker, Peter (1982). Die Kennzeichen der Kirche. Eine Studie zu ihrer Einheit, Heiligkeit, Katholizi-
tät und Apostolizität. Berlin: De Gruyter. 

Traunmüller, Richard (2018). Religion und Sozialkapital. In: Detlef Pollack u.a. (Hg.), Handbuch Religi-
onssoziologie. Wiesbaden: Springer VS, 911–933. 

Wunder, Edgar, Erichsen-Wendt, Friederike, Loffeld, Jan, Rahner, Johanna, Wischmeyer, Johannes & 
Zimmer, Miriam (2024). Vertrauenskrise und Reformerwartungen: Wo die Kirchen heute stehen. 
In: Sozialwissenschaftliches Institut der Evangelischen Kirche in Deutschland & Katholische Arbeits-
stelle für missionarische Pastoral (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Relevanz von Religion 



128 Matthias Sellmann 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 115–128 DOI: 10.17879/zpth-2025-9313 

und Kirche in der pluralen Gesellschaft. Analysen zur 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung. 
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 94–115. 

Zimmer, Miriam, Sellmann, Matthias & Eufinger, Veronika (2023). Religiöse Vitalität erklären und mes-
sen. Ein vierdimensionales Wirkungsmodell erfolgreicher kirchlicher Arbeit. In: Felix Eiffler & David 
Reißmann (Hg.), „Wir können’s ja nicht lassen …“. Vitalität als Kennzeichen einer Kirche der Sen-
dung. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 63–89. 

 

Prof. Dr. Matthias Sellmann 
Zentrum für angewandte Pastoralforschung 
der Katholisch-Theologischen Fakultät an der Ruhr-Universität Bochum 
Universitätsstraße 150 
44801 Bochum 
+49 (0) 234 32 256 62 
matthias.sellmann(at)rub(dot)de 
www.zap-bochum.de 
 

mailto:matthias.sellmann@rub.de
http://www.zap-bochum.de/

