
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Jan Loffeld 

Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 
Was sich aus der bisherigen Rezeption einer empirischen Studie  

für die Pastoraltheologie lernen lässt 
Abstract 

Die 2023 veröffentlichte 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU 6) der Evangelischen Kirche in 
Deutschland (EKD) wurde erstmals unter Beteiligung der Deutschen Bischofskonferenz (DBK) durchge-
führt. Sie erfuhr im gesamten deutschen Sprachraum eine weitaus höhere Rezeption als viele Kirchen-
studien zuvor. Der vorliegende Beitrag sucht nach Gründen hierfür und argumentiert, dass mit der 
KMU 6 die gegenwärtig im kirchlichen Alltag durchgängig erfahrbare Disruption des Glaubens und des 
kirchlichen Lebens erstmals einen wissenschaftlich-empirischen Ausdruck erhielt. Mithilfe von ver-
gleichbaren aktuellen Daten und zusätzlichen Analysen aus den USA möchte dieser Artikel einige Her-
ausforderungen, wie sie sich für die Pastoraltheologie als akademischer Disziplin stellen könnten, zur 
Diskussion stellen.  

The 6th Church Membership Survey (KMU 6) of the Protestant Church in Germany (EKD), published in 
2023, was conducted for the first time with the participation of the German Bishops' Conference. It was 
received far more widely throughout the German-speaking world than many previous church studies. 
The present article searches for reasons for this and argues that with KMU 6 the disruption of faith and 
church life that can currently be experienced throughout everyday was given a scientific-empirical ex-
pression for the first time. With the help of comparable current data and additional analyses from the 
USA, this article would like to put up for discussion some challenges that could arise for pastoral theol-
ogy as an academic discipline.  

 

Manch ein Beitrag kann interessante wissenschaftsbiografische Erinnerungen hervor-
rufen:1 Anlässlich der Einladung zu dieser Keynote musste daran denken, wie ich vor 18 
Jahren als junger Kaplan und gerade begonnener Promovend zum ersten Mal auf einem 
solchen Kongress in Schwerte zu Gast war; offenbar braucht es auch in der Pastoralthe-
ologie das Volllalter von 18 Jahren, um zu einem Keynote Speaker zu reifen. Damals 
entspann sich eine Kontroverse um das Erbe der Gemeindetheologie, im Nachhinein 
würde ich sagen, ein klassischer Generationenkonflikt, den ich aber seinerzeit noch 
nicht richtig verstand (der Diskurs findet sich dokumentiert in: PThI 28 Nr. 1 [2008], 
Plurale Wirklichkeit Gemeinde). Ob es im Anschluss an diese Ausführungen auch eine 
Kontroverse gibt, kann ich nicht versprechen. Aber gerade die Jüngeren unter uns 
möchte ich ermutigen: Hören Sie bitte nicht auf nachzufragen!  

 
1  Dieser Artikel geht auf eine Keynote beim Kongress der deutschsprachigen Pastoraltheolog*innen 

unter dem Titel „Behind the Scenes“ im September 2025 in Frankfurt, Sankt Georgen zurück. Der 
Vortagsstil wurde weitgehend beibehalten.  



102 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

Mit dieser Keynote möchte ich vor dem Hintergrund des Kongressthemas bzw. Einfüh-
rungstextes auf dem Flyer meine eigene Arbeitsstätte öffnen und Einblicke hinter Ku-
lissen geben, wie es da heißt, bewusst ungeschminkt, halbfertig und unperfekt, aber mit 
Lust auf pastoraltheologischen Austausch und neue Entdeckungen.  
Zentral soll dazu die Rezeption der aktuellen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung 
(KMU 6) sein. Wohlgemerkt: die Rezeption und Konsequenzen, die sich daraus für un-
ser Fach, die Pastoraltheologie, ergeben könnten. Ergebnisse der Studie kann oder hat 
bereits jede und jeder nach eigenem Gutdünken selbst von der gut aufbereiteten On-
line-Präsenz der EKD bezogen (vgl. kmu.ekd.de). Lesens- und studierenswert ist auch 
der Ende 2024 ebenfalls open access erschienene Auswertungsband, der im medialen 
Fokus etwas untergegangen ist (vgl. Sozialwissenschaftliches Institut der EKD, Katholi-
sche Arbeitsstelle für missionarische Pastoral 2024). 

1. Die KMU 6: eine Augenöffnerin zur rechten Zeit – gerade im katholischen 
Bereich 

Die KMU 6 war in ihrer Anlage besonders. Seit 1972 wird sie als Befragung der eigenen 
EKD-Mitglieder durchgeführt, 1992 kamen nach der Wende die Konfessionslosen Mit-
tel- und Ostdeutschlands hinzu und 2022 schließlich die Katholikinnen und Katholiken. 
Für Religionssoziolog*innen, so wurde anfangs im Beirat lobend erwähnt, waren wir 
Katholik*innen eine interessante neue Vergleichsgruppe. Zu diesem wissenschaftlichen 
Beirat gehören neben vielen evangelischen Kolleg*innen unterschiedlicher Fachrich-
tungen katholischerseits auch Johanna Rahner aus Tübingen im Blick auf ökumenische 
Fragen, Klaus Kießling aus St. Georgen mit religionspädagogischem Schwerpunkt und 
Tobias Kläden von der KAMP, Erfurt, an, dem u. a. eine wichtige koordinierende Rolle 
zukam. Ich durfte und sollte die katholische pastoraltheologische Perspektive einbrin-
gen. Mit der KMU 6 liegt damit aufgrund ihres erstmalig überkonfessionellen Designs 
eine repräsentative Gesamtbefragung der gesamtdeutschen Bevölkerung zu Themen 
von Religion und Kirche vor, die es so bislang nicht gab. Der Titel Kirchenmitgliedschafts-
untersuchung ist daher im Laufe der Jahrzehnte semantisch unscharf geworden. Da die 
KMU aber gerade in der EKD eine richtige Marke ist, hält man offenbar an ihm fest. 
Die Rezeption war schließlich immens (vgl. Loffeld 2024). Allein das sozialwissenschaft-
liche Institut der EKD in Hannover hat innerhalb eines Jahres 230 Veranstaltungen im 
evangelischen Bereich durchgeführt.2 Das wären, wenn man es auf die während eines 
Kalenderjahres verfügbaren Wochenarbeitstage herunterrechnet, insgesamt pro 
Werktag ein bis zwei. Weil die KMU – anders als in der EKD – bisher in der Katholischen 
Kirche über keine Lobby verfügte, hatte ich persönlich eher damit gerechnet, dass sie 

 
2  Diese Zahl stammt aus den Aufzeichnungen des SI der EKD, namentlich von Edgar Wunder, dem ich 

hiermit für die Information danke.  



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 103 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

katholischerseits als Agenturmeldung untergehen könnte, vergleichbar etwa mit den 
regelmäßigen Gallup- oder Focus-Umfragen zur Bedeutung christlicher Feiertage. Aller-
dings: Das Gegenteil war der Fall. Zu Anfragen bei Beiratsmitgliedern, die gar nicht alle 
verantwortbar zu leisten waren, kamen mehr als 100 Vorträge der KAMP in Erfurt 
hinzu.3 Außerdem setzten sich viele gemeindliche Gruppen und nahezu alle Diözesan-
leitungen sowie die DBK auf beinahe allen Funktionsebenen, samt der Vollversamm-
lung im Frühjahr 2024, damit auseinander. Ein theologischer Studientag der DBK-
Vollversammlung im Herbst 2025 sollte schließlich von der KMU 6 ausgehend Konse-
quenzen für das Kirchesein in einer säkularen Gesellschaft thematisieren.4 Die bis heute 
erfolgende Rezeption in wissenschaftlichen Artikeln sowie das Interesse katholischer 
Journalist*innen waren ebenfalls so nicht ausgemacht. Vergleichbar ist all dies am 
ehesten mit 2005, wo man im Zusammenhang mit der Sinus-Studie von einem soge-
nannten Sinus-Schock sprach. Damals wurde die Milieuverengung des kirchlichen Le-
bens, die in den Pfarreien schon lange sichtbar war, endlich auch empirisch untermau-
ert (vgl. Wippermann 2005). Interessant ist, dass bereits in diesem Zusammenhang die 
Forderung nach einer religionssoziologischen Langzeitstudie aufkam (vgl. Gabriel 2006). 
Pastoralstrategische oder wirklich theologische Konsequenzen allerdings: Fehlanzeige. 
Mehr noch: Das Milieumodell wurde später sogar durch Carsten Wippermann, einem 
der maßgeblichen Autoren der Studie, selbst infrage gestellt (vgl. Wippermann 2011). 
Ein ähnliches Schicksal war offenbar der insbesondere institutionssoziologisch angeleg-
ten Studie Projektion 2060 von Bernd Raffelshülschen und seinem Team 2019 zur kirch-
lichen Mitgliederentwicklung beschieden,5 die die Realität mittlerweile eingeholt hat 
(vgl. Peters & Gutmann 2019). Kirchlicherseits wiederholten sich jeweils die Reaktio-
nen: Schock, Beteuerungen eines „Wir haben verstanden“ und dann ging es weiter wie 
bisher. Denn noch verfügte man über ausreichende finanzielle Mittel und damit über 
die im Kapitalismus wichtigste Ressource. Es war daher nicht ausgemacht, dass die KMU 
6 zu einer höheren Rezeption führt oder nicht ähnlich konsequenzenlos versanden 
würde, wie vergleichbare und zugleich im Detail sicher anders angelegte Vorgängerstu-
dien. Und freilich ist bis heute offen, ob es wirklich Konsequenzen geben wird, die jen-
seits kirchenleitender Pastoralpragmatik liegen.  
Bei der KMU 6 war es vielleicht weniger ein Schock, als dass sie für viele länger geahnte 
oder wahrzunehmende Verschiebungen endlich passendes Zahlenmaterial bot. Meten 
heet weten, sagt man in Holland: Messen heißt wissen. Die KMU 6 brachte offenbar für 
viele eine wohltuende Objektivität in so manche ungefähre Ahnung oder persönlich er-
lebte pastorale Aporie.  

 
3  Für diese Zahl danke ich Tobias Kläden. 
4  https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-

zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-
gesellschaft [3.11.2025]. 

5  https://www.dbk.de/themen/kirche-und-geld/projektion-2060 [3.9.2025]. 

https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/themen/kirche-und-geld/projektion-2060


104 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

Wenn man allerdings dieser Beobachtung traut, dass die KMU eine besondere, gerade 
in der katholischen Kirche bisher so nicht dagewesene Rezeption nach sich zog, lohnt 
es sich, noch tiefer zu fragen, warum dies so war und welche Konsequenzen dies für 
unser Fach, die Pastoraltheologie haben könnte. Offenbar, und das wäre meine These, 
bringt die KMU 6 zur richtigen Zeit – manche nennen es den Tipping-Point des kirchli-
chen Lebens in Deutschland6 – die geschehende Transformation als Disruption ins Wort 
und das nicht nur institutionell, sondern insbesondere ideell. Mit einem Satz: Das, wo-
für die Kirchen stehen, das gesellschaftliche Teilsystem Religion, löst lebensweltlich wie 
gesamtkulturell betrachtet immer weniger Probleme, die nicht auch andernorts hin-
länglich und zuverlässig bearbeitet werden können (vgl. Ruster 2023). Da ist es auch 
nicht mehr beruhigend noch – aber im Zuge jener disruptiven Prozesse – immer weniger 
Geld zu haben, denn: Die Kirchen erweisen sich, individuell, kulturell wie gesellschaft-
lich, als Religionsgemeinschaften immer stärker als überflüssig. Sie haben ihren pur-
puse, also ihren existenziellen Daseinszweck verloren, sind ideell ausgebrannt. Denn: 
Beide Kirchen in Deutschland werden gerade in jenen Bereichen stark nachgefragt, die 
zweifelsohne ihrem ureigenen Auftrag entsprechen, aber in anderen, noch säkulareren 
Ländern bereits durch bürgerschaftliches Engagement oder sozialstaatliche Initiativen 
ersetzt worden sind. Der Blick geht nach Skandinavien oder in die Niederlande, aber 
auch – und darauf wird zurückzukommen sein – in die USA. Länder, in denen solche 
Prozesse u. a. weiter fortgeschritten sind und die dabei laut dem aktuellen World-Hap-
piness-Report von 2025 zu den glücklichsten und – zumindest im Fall von Skandinavien 
– bestfunktionierensten der Welt gehören.7  

2. Seitenbeobachtungen aus dem Rezeptionsprozess und wieder einmal: die 
Frage nach dem angemessenen religionssoziologischen Paradigma 

Bevor ich dieser – sicherlich für einige sehr provokativen – These folge, soll aber noch 
eine weitere Aufmerksamkeit aus der Rezeptionsgeschichte benannt werden. Meines 
Wissens ist die KMU 6 die erste empirische Studie, die auch seitens anderer theologi-
scher Fachgruppen wirklich rezipiert und ernsthaft diskutiert worden ist. Auch dies war 
keineswegs ausgemacht, bestätigt allerdings den Eindruck, dass die disruptive Dynamik 
gegenwärtiger Entwicklungen auch vor jenen theologischen Binnensystemen oder the-
oriegefüllten Studierkammern nicht Halt macht, die bisher dachten, empirische For-
schung vernachlässigen oder als Vorfeldarbeit zum Eigentlichen qualifizieren zu kön-
nen. Auffällig hierbei: Die Rezeption und Auseinandersetzung mit dem theologisch-
anthropologischen Referenzproblem, das u. a. die KMU 6 zutage gefördert hat, liegt 
quer zu allen theologiepolitischen Lagern. Die Frage ist hier eher, ob man empirischen 

 
6  So der Titel der Jahrestagung der Seelsorgeamtsleitendenkonferenz im deutschen Sprachraum 2024 

u. a. zur KMU 6 in Siegburg.  
7  Vgl. https://www.worldhappiness.report/ed/2025/ [5.1.2026]. 



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 105 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Daten dieselbe epistemische Dignität zuerkennen kann, wie transzendentallogisch her-
geleiteten oder dogmengeschichtlich verbürgten Erkenntnissen.8 Aber solche Perspek-
tivendifferenzen sind praktischen Theolog*innen nicht neu (vgl. etwa Bauer & Schüßler 
2015). 
Und eine weitere Bemerkung möchte ich anschließen, bevor ich auf die obige These 
zurückkomme: Im Zuge der KMU 6 war die religionssoziologische Kontroverse um Indi-
vidualisierung und Säkularisierung und die alte Frage, ob diese überhaupt eine ist, er-
neut getriggert worden. Sie prägte auch die Beiratsarbeit, nachdem die Ergebnisse vor-
lagen. Offenbar war auch das nicht neu, sondern auch hier ein über die Jahre 
wiederkehrendes ceterum censeo. Hierzu möchte ich kurz anmerken, dass bei intensi-
ver Beobachtung der internationalen religionssoziologischen Landschaft seit mindes-
tens zehn Jahren der deutliche Großteil der Studien – wir werden gleich eine weitere 
kennenlernen – in unterschiedlicher Methodik sowie bezüglich eines Religionsbegriffs, 
der zumindest seelsorglichen bzw. pastoralen Vollzügen zugrunde liegt und in der 
Selbstbeschreibung der Kirche als Sakrament im Konzil seinen ekklesiologischen Aus-
druck („innigste Vereinigung mit Gott und Einheit der ganzen Menschheit“; LG 1) erhält, 
sehr vergleichbare Tendenzen festzustellen sind.  
Jüngst veröffentlichte das Washingtoner PEW Institut allerdings eine Studie, die auf den 
ersten Blick das Gegenteil nahelegen könnte.9 28 % der Nones auf der ganzen Welt, 
heißt es dort, glaubt an Gott und 49 % an ein höheres Wesen. Wenn man diese Unter-
suchung jedoch intensiver studiert, wird schnell deutlich, dass auch ihre Ergebnisse zur 
obigen These passen. In Deutschland etwa sagen nämlich zugleich 63 % der Nones PEW 
zufolge, dass Religion überhaupt keine und 20 % fast keine Bedeutung für sie habe. Re-
ligion fehlt damit, auch wenn man sagt, man glaube, jegliche Lebensführungsrelevanz. 
Sie kommt mehrheitlich im Alltag einfach nicht mehr vor, löst keine Probleme mehr, 
sondern macht – etwa global – politisch eher welche. Der interessante Parallelwert aus 
der KMU 6 ist die Frage, wie häufig sich Menschen überhaupt noch über Religion aus-
tauschen, also wie dominant das Thema Religion eigentlich im Alltag ist. Es sind 21 %, 
für die Religion gar nicht, 45 %, für die sie selten und 28 %, denen Religion gelegentlich 
buchstäblich ein wichtiges Thema ist, wobei hier nicht allein religiöse Kommunikation 
gemeint ist, sondern auch das Sprechen über Religion anlässlich tagesaktueller globa-
ler, also auch religionspolitischer Ereignisse. Zugleich wissen wir aus Langzeitstudien, 
dass aufgrund der geringen alltäglichen Relevanz des Gottesglaubens, dieser sich inter-
generationell, also schleichend in den Glauben an eine höhere Macht transformiert, 
was wiederum die Vorgängerform völlig religiöser Illiteralität bzw. Indifferenz ist. Daher 
ist es langfristig bzw. intergenerationell wenig hilfreich, sich – gerade im Falle der Nones 

 
8  Vgl. aktuell zur Unterscheidung von theologischen Grundoptionen einerseits und empirischer 

Religionsforschung andererseits die verschiedenen Beiträge in: Tück 2026.   
9  Vgl. https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-

hold-spiritual-beliefs/ [9.9.2025]. 

https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-hold-spiritual-beliefs/
https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-hold-spiritual-beliefs/


106 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

– auf bereits transformierten Gestalten des Gottesglaubens ‚auszuruhen‘, die andern-
orts, wie unlängst noch etwa für die Niederlande festgestellt, schon längst vergangen 
und vergessen sind (vgl. Krechting, Vermeer & Limburg 2025). Offenbar gibt es in eini-
gen europäischen Ländern ein neues Interesse innerhalb der Generation Z an den Fra-
gen von bzw. nach Religion und Kirche. Dieses sollte jedoch, worauf unten zurückzu-
kommen wäre, gut untersucht und in die Wahrnehmung von Langzeitstudien 
eingebettet werden (vgl. Polak 2025).   
Und ein weiterer Einwand ist zu nennen. Wir sehen gerade aktuell in Osteuropa oder 
in Russland, wie die Zahl der Gläubigen wächst. Dies geht aber interessanterweise ein-
her mit einer nationalistischen bzw. identitären Aufladung der Religion. Religion wird 
hier funktional dafür, etwa eine gute Russin oder ein guter Russe zu sein. Sobald jedoch 
solche Indienstnahme des Religiösen aus welchen Gründen auch immer ausläuft, dann 
hat der Glaube buchstäblich ausgedient und die Religion wird infolgedessen nicht sel-
ten durch viele eher feindselig betrachtet, wie derzeit etwa in Polen (vgl. Pollack & 
Rosta 2022, 297–308, bes. 301, 369–362.) 
Es fehlt daher immer mehr Menschen immer weniger, wenn Gott fehlt, so hat es eben-
falls kürzlich noch das bereits erwähnte PEW Institut in Washington für globale Zusam-
menhänge festgestellt.10 Intergenerationell relevant ist und bleibt, nach allem, was wir 
religionssoziologisch wissen, der personale Gott, der bekanntlich nicht nur der Gott 
Jesu Christi, sondern auch derjenige Israels ist, worauf zuletzt noch Thomas Söding in-
nerhalb der neueren Debatte um die religiöse Indifferenz hingewiesen hat (Söding 
2025). Dieser Gott ließ sich etwa im Gegensatz zu den heidnischen Gottheiten nicht 
verzwecken, sondern geht mit Israel eine dynamische Beziehungsgeschichte ein (vgl. 
Nordhofen 2018). Zielbild inmitten der Säkularität könnte daher ein transfunktionales 
Gottes- und Kirchenverständnis sein, dass sich allerdings gemeinwohlorientiert auf-
stellt und in diesem sich anbietenden und stellvertretenden Sinne Sakrament für die 
Einheit der ganzen Menschheit wie für die Vereinigung mit Gott ist (vgl. Loffeld 2025).  

3. Why Religion went obsolete: Analysen aus den USA 

Aber zurück zur These. Sie lautete: Weil sie das Erleben von Überflüssigkeit der Kirchen 
als Religionsgemeinschaften in Zahlen und Worte fasste, erlebte die KMU 6 eine solch 
breite und bisweilen unvorhergesehene Rezeption.  
Zur Untermauerung möchte ich eine aktuelle Studie vorstellen, die derzeit in den USA 
Bekanntheit gewinnt wird und trotz aller Grenzen der interkulturellen Übertragbarkeit 
einen hermeneutischen Schlüssel auch für jene bei uns beobachtbaren Phänomene bie-
ten kann.   

 
10 https://www.pewresearch.org/short-reads/2025/09/02/how-religion-declines-around-the-world/ 

[3.11.2025]. 

https://www.pewresearch.org/short-reads/2025/09/02/how-religion-declines-around-the-world/


Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 107 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Der Religionssoziologe Christian Smith, tätig in Notre Dame, stellt mit seiner in diesem 
Jahr erschienenen Untersuchung „Why Religion went obsolete. The Demise of Traditi-
onal Religion in America“ eben jenes Obsoletwerden der Religion in den Vordergrund 
seiner Beobachtungen (Smith 2025). Wohlgemerkt: ein Amerikaner. Bisher galten be-
kanntlich die USA aufgrund ihres Konzeptes einer Civil Religion (Bellah 1967) als große 
säkularisierungstheoretische Ausnahme. Nun scheint das Gegenteil der Fall. In diesem 
Kontext stellt Christian Smith fest: Religion im klassischen Sinne, also die großen Welt-
religionen, wurden in den USA während der letzten 35 Jahre inner- wie außerinstituti-
onell immer überflüssiger. Wie gesagt, die These von oben besagt genau das auch im 
Hinblick auf die Resonanz der KMU 6.  
Smith – und dies wäre die methodische Vorbemerkung – arbeitet mit einer Methoden-
Kombination, von dem die KMU hierzulande sicher für Folgestudien lernen kann: quan-
titativ, qualitativ, Vergleiche und das Heranziehen weiterer Surveys bzw. kulturwissen-
schaftlicher Daten, außerdem mit einer Analyse etwa kirchlicher Medien über Jahr-
zehnte hinweg. All das kann insgesamt ein sehr zuverlässiges Bild über den Zustand der 
Religion und vor allem über das Why des Obsoletwerdens von Religion zeichnen (vgl. 
Smith 13–17). Denn darum geht es Smith: Um das Why, weniger um das What oder 
How – und darum, Wirkweisen multikausal und möglichst komplex zu analysieren (vgl. 
Smith 115). 
Wenn Smith nun das Why des Niedergangs klassischer Religion, also der monotheisti-
schen Weltreligionen herleitet, fällt zunächst auf, dass er diesen intergenerational be-
schreibt: Die Generation X, also die Nach-Boomer, waren die ersten, in denen Trans-
zendenzbezüge unselbstverständlicher wurden. Die Millennials setzen diesen Trend 
fort bis hin zur Generation Z, für die der Himmel oder die Transzendenz als relevante 
Größe am wenigsten Bedeutung haben. 
Interessant ist nun die Hermeneutik, mit der Smith seine Beschreibungen versieht. Er 
vergleicht – klassisch und wohltuend pragmatisch – auf sehr banale Weise die Religion 
mit Gebrauchsgütern des täglichen Bedarfs, die ihren Zweck verloren haben. Etwa eine 
CD oder aber die Western (!) in den USA. Nach einer Booming-Zeit sind sie heute nur 
noch für einige Liebhaber oder Retro-Clübchen interessant bzw. funktional.11 Das Bei-
spiel der CD passt dabei ideal zu den oben angeführten aktuellen Werten des PEW-
Instituts: Der Glaube an Gott ist für immer mehr Amerikanerinnen und Amerikaner (und 
wahrscheinlich auch Deutsche) in etwa so wie die CD-Sammlung im Keller: Man hat sie 
noch nicht weggeschmissen, es hängen vielleicht noch einige Erinnerungen an ihr, aber 
für das tägliche Leben in der Gegenwart besitzt sie keinerlei bzw. eine verschwindend 
geringe Relevanz.  
Und der wenig schmeichelhaften Vergleiche nicht genug: Im Schicksal der klassischen 
Religion erblickt Smith das Aussterben einer Spezies. Dies vor allem aufgrund der 

 
11  Vgl. https://www.biola.edu/blogs/think-biblically/2025/why-religion-went-obsolete [3.11.2025].  

https://www.biola.edu/blogs/think-biblically/2025/why-religion-went-obsolete


108 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

Anpassung bzw. Funktionsübernahme durch andere Spezies im selben Ökosystem. Das 
Christentum war etwa mit seiner Ethik so überzeugend, dass seine Werte heute keine 
Alleinstellungsmerkmale mehr bieten und leichter, sprich: ohne metaphysisches Ge-
päck, zu haben und zu leben sind. Die Ethisierung der Religion, etwa im liberalen Pro-
testantismus, war dabei Höhepunkt des Erfolgs wie Beginn des Niedergangs zugleich 
(vgl. Smith 2025, 107–113). Smith stellt dar, wie etwa religiöse Zeitungen eine Form der 
Überanpassung praktizierten, indem in ihnen etwa klassische religiöse Themen (ewiges 
Leben, Hölle, Sünde und Gnade) zugunsten von ethischen Fragen oder Fragen der Le-
bensgestaltung schleichend und über Jahrzehnte hintenangestellt wurden (vgl. Smith 
2025, 111–113). Gleichzeitig lässt der sich seit den 1990ern ins Neoliberale kehrende 
Kapitalismus vor allem die Arbeit am eigenen, zeitlichen Selbst zu, was die Arbeit am 
ewigen Selbst freilich verdrängt (vgl. Schärtl-Trendel 2025 mit Bezug auf Smith, 391–
394). Postmoderne Einflüsse lösen klassische Universalismen auf und machen jedes Le-
ben ohnehin zum Projekt. Die christlichen Kirchen haben schließlich auf je eigene Weise 
Anteil am Niedergang der klassischen Religion (vgl. Smith 2025, 100–117): Wenn der 
liberale Mainstreamprotestantismus und seine Wertorientierungen zum kulturell ak-
zeptierten Allgemeingut geworden sind, fehlt ihm letztlich jede Distinktionskraft. Der 
Katholizismus hat sich einerseits nachkonziliar gespalten und daher geschwächt – die 
Enzyklika Humane vitae von 1968 gilt hierfür als sprechendes Datum. Ein Prozess, der 
sich nach 2000 bis heute verschärft. Insgesamt resümiert Smith (2025, 102) für beide 
Denominationen allerdings: „Like mainline protestantism, American Catholizism had lit-
tle capacity to comprehend and to respond effectivly to cultural shifts that were to take 
place in the 1990s and after.“ Mit anderen Worten: Die Kirchen waren und sind den 
disruptiven Prozessen, mit denen monotheistische Religionen in unseren Tagen kon-
frontiert sind, größtenteils ohnmächtig ausgesetzt. 
Sicherlich, all diese Deutungen sind nicht neu, wenn auch in ihrer Multiperspektivität 
erhellend und zugleich in ihrer Tiefenschärfe originell. Sie erinnern an kontinentale de-
konstruktivistische Interpretationen oder bestimmte kenotische Ansätze. Auch der 
Band „Der verlorene Himmel“ von Thomas Großbölting hatte vergleichbare Analysen 
vorgelegt (vgl. Großbölting 2013). Interessant ist aber nun Smiths Interpretation des 
Televangelism und der Religiösen Rechten. Besser als die Mainstreamkirchen haben sie 
es verstanden, auf Distinktion zu setzen, etwa im Zuge der Übernahme der christlichen 
Ethik durch weite Teile der Gesellschaft. Sie haben das profiliert, was mehrheitlich ins 
Hintertreffen geraten ist: einen eindeutigen Gottes- und Transzendenzbezug. Und im 
Zuge der evangelikalen Tradition seit den 1920ern waren sie schließlich auch medial 
viel gewandter und geschickter als die eher behäbig daherkommenden Großkirchen. 
Dachte die Mehrheit der amerikanischen Bevölkerung, dass die evangelikale Rechte 
seit den 1920ern eher marginalisiert sei, kam es im Laufe der Kulturrevolutionen der 
1960er und 1970er (Stichwort: Vietnamkrieg) zu neuer Sichtbarkeit und politischem 
Einfluss – bis heute. Ihre Arbeit setzt auf das, was vermeintlich bzw. mehrheitlich 
schwach ist: einen geschichtslosen Gottes- und Offenbarungsbegriff, gut verkaufbare 



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 109 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Botschaften sowie medial smarte Stories, die gerade die Anstößigkeit des Glaubens zu 
seiner Stärke erheben. Nicht zuletzt arbeiten sie mit einem antiliberalen und exklusiven 
Freund-Feind- und Kirche-Welt-Schema. Hinzukommt in diesem Sinne ein Erwählungs-
denken auf Linie der doppelten Prädestination, das nicht nur das Prosperity Gospel zum 
normativen Maßstab erhebt, sondern auch schwierige sozialstaatliche und bisweilen 
imperialistische Visionen nach sich zieht.  

4. Konsequenzen für eine Pastoraltheologie, die nicht obsolet ist 

Was hat dies alles nun mit der KMU 6, ihrer Rezeption und schließlich unserem Fach, 
der Pastoraltheologie zu tun?  
Sicherlich, die interkulturelle Übertragbarkeit auf unsere Kontexte ist immer begrenzt; 
und man wird sich gut gegen die interkontinentalen Provokationen immunisieren kön-
nen, wenn man meint, dass bei uns doch alles ganz anders sei. Zugleich merken wir 
besorgt im politischen Bereich, wie anschlussfähig der international und insbesondere 
in den USA mächtige Populismus auch auf dem europäischen Kontinent und sogar wie-
der in Deutschland ist – und sich Hand in Hand mit der Globalisierung unter anderem 
digital über alle kulturellen Grenzen hinwegsetzt. Und zweifelsohne bleibt das er-
wähnte Konzept der Civil Religion, das Robert Bellah für die USA analysiert hat, ein an-
deres als es die verschiedenen Religionskulturen auf dem europäischen Kontinent ver-
körpern. Aber auch dieses hat laut Smith seine Funktion infolge der beschriebenen 
religiösen Entbettungsprozesse weitgehend eingebüßt (vgl. Smith 2025, 55–59).  
Vor diesem Hintergrund möchte ich im Folgenden vier Anregungen geben, was die Re-
zeption der KMU 6 und ihre Kontextualisierung mithilfe eines aktuellen, internationalen 
religionssoziologischen Debattenbeitrags für unser Fach, die Pastoraltheologie, bedeu-
ten könnte:  
• Zunächst lässt sich auf die obige These hin festhalten: Wenn die Erfahrung und Deu-

tung des „Obsolet-Seins“ die breite Rezeption der KMU erklärt, dann liefert die 
Smith‘sche Säkularisierungshermeneutik eine auch zur KMU 6 passende Interpreta-
tion: Das Christentum ist hierzulande ebenfalls metaphysisch schwach, bezüglich sei-
ner horizontalen Wirksamkeit jedoch noch gefragt und stark, wobei christliche 
Werte auch hierzulande ohne metaphysischen Ballast leichter zu haben sein schei-
nen. Darauf weisen aktuell die schwierigen politischen Debatten rund um Lebensan-
fang und -ende hin. Außerdem tut auch die katholische Kirche wenig, um ihren Hu-
manismus tatsächlich diskrimierungsfrei zu machen und lässt damit humanistische 
Werte, vielleicht sogar eine Demokratie ohne Gottesbezug für viele schlichtweg at-
traktiver erscheinen. All das könnte dafürsprechen, dass das Obsoletwerden spezi-
fisch christlicher Werte und letztlich der gesellschaftlichen Präsenz ähnlich wie in den 
USA verlaufen könnten. Nicht zuletzt bildete mit 36 % der Bevölkerung die größte 
Gruppe der Säkularen in der KMU 6 jene der „Säkular Geschlossenen“, die jeglicher 



110 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

klassischen Religion feindselig gegenübersteht, weil sie sie für kulturell fremd, ja ob-
solet und als eine Ursache von Unfreiheit und Missbrauch betrachtet. Diese wach-
sende, junge Gruppe kann jeglichem kirchlich-gesellschaftlichen Engagement wenig 
Positives abgewinnen.  

• Ein weiterer wichtiger Aufmerksamkeitspunkt könnte das Füllen der ‚metaphysi-
schen Nische‘ auch bei uns durch rechte, evangelikale oder entsprechend katholikale 
Gruppen und selbsternannten Prophetinnen und Propheten sein. Zugespitzt gefragt: 
Überlassen wir als (Pastoral-)Theologinnen und Theologen das Feld der Verkündi-
gung und Glaubensinformation in Zeiten einer immer mehr zunehmenden religiösen 
Illiteralität den deutsch- und englischsprachigen Mallons und Barrons unserer Zeit? 
Mit Smith und anderen Religions- und Kultursoziologien lässt sich zeigen, dass deren 
unterkomplexe Deutungen bzw. Antworten in ihrer Einlinigkeit einfach nicht stim-
men. Wo gehen wir, gerade als Pastoraltheologinnen und -theologen mit solchen 
auch bei uns im deutschen Sprachraum immer dominanteren Narrativen in einen 
konstruktiven Dialog, wo zeigen wir Alternativen zu den allzu eindeutigen Gottes-, 
Glaubens-, Lebens- und Geschlechterkonzepten auf? Wahrscheinlich ist es an der 
Zeit, auch unsererseits über Verkündigungskonzepte nachzudenken, die dem Dis-
kursstand einer wissenschaftlichen Theologie entsprechen und zugleich vor toxi-
schen Theologien qualifiziert warnen können, gerade, weil sie eine Alternative für 
eine aktive Kommunikation des Evangeliums bereithalten bzw. anbieten. Meine Er-
fahrung aus den Niederlanden ist, dass es zu einem ernsthaften Problem werden 
kann, wenn der liberale Katholizismus intellektuell nicht mehr gesprächsfähig ist 
oder fast gänzlich verschwindet. Dann übernehmen andere. Können und wollen wir 
Theologinnen und Theologen in diesen Kontexten intellektuell redlich aufzeigen, was 
es bedeutet, an einen Gott zu glauben oder nicht und was den Unterschied aus-
macht? 

• Die breite Rezeption der KMU hat gezeigt, wie viele sich noch mitverantwortlich für 
die Zukunft des Christentums in unseren Breiten fühlen. Ihnen waren die Daten eine 
wichtige Verstehenshilfe für die vielfältigen Realitäten, die sie an diversen pastoralen 
Orten, aber auch im Familien- und Freundeskreis erleben: Haupt- und Ehrenamtli-
che, Menschen unterschiedlicher Herkunft und gesellschaftlicher Schichten, denen 
an der Botschaft des Evangeliums und am Glauben etwas liegt, viele, denen nicht 
egal ist, dass den meisten anderen Gott egal ist. Meine Frage ist: Wie begleiten und 
helfen wir diesen Menschen auch als Pastoraltheologinnen und Pastoraltheologen, 
diejenigen, die das Obsoletwerden nicht so einfach deutungslos und buchstäblich 
hilf-los hinnehmen möchten, ja bisweilen unter zu einfachen Schuldzuweisungen für 
den Bedeutungsverlust leiden?  

• Schließlich wird der KMU 6 und anderen vergleichbaren Analysen immer wieder ent-
gegengehalten, dass dies alles empirische Schwarzmalerei sei. Man sehe die Mög-
lichkeiten Gottes gar nicht, wie er heute schon den Aufbruch, etwa bei 



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 111 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Erwachsenentaufen in Frankreich oder einem unerwarteten Anstieg der Kirchenbe-
sucher in Großbritannien schafft. Andere Stimmen fordern etwa deutsche Bistümer 
auf, sich endlich konzeptionell und pastoral auf die sehr bald ins Haus stehende 
Trendwende in Deutschland einzustellen. Auch hier kann unser Fach für eine statis-
tisch ausgewiesene Nüchternheit sorgen, gerade weil wir gehalten sind, solcherlei – 
zweifelsohne in sich sehr interessante Phänomene – methodisch geleitet zu erfor-
schen.  

Zusammenfassend gefragt: Wie begleiten wir mit unseren unterschiedlichen Expertisen 
das Volk Gottes als Erzählgemeinschaft des Evangeliums – und damit uns untereinander 
– inmitten und angesichts einer sehr wahrscheinlich historisch zu nennenden Transfor-
mation? Wenn die inklusive und gemeinwohlorientierte Ekklesiologie des Konzils unter 
veränderten, sprich: immer deutlicher diasporaförmigen Umständen, weitererzählt 
werden soll, dann meine ich, braucht es dafür auch uns Pastoraltheologinnen und Pas-
toraltheologen. Es braucht unseren analytischen Spürsinn, die Freude an Menschen 
und ihren wie auch immer verlaufenden Geschichten, es braucht unsere methodische 
Schärfe und unsere Seismographen-Funktion innerhalb des theologischen Fächerka-
nons, wirkliche theologische Kompetenz und nicht zuletzt eine seelsorgliche street cre-
dibility, schließlich eine interkulturelle und politisch-theologische Kompetenz, ad intra 
wie ad extra. Meine Überzeugung und Erfahrung ist: Pastoraltheologie in diesem Sinne 
ist keineswegs obsolet.  
 

Literaturverzeichnis 

Bellah, Robert (1967). Civil Religion in America. In: Daedalus. Journal of the American Academy of Arts 
and Sciences 96, 1–21.  

Bauer, Christian & Schüßler, Michael (2015). Pastorales Lehramt? Spielräume einer Theologie familia-
ler Lebensformen. Ostfildern: Grünewald. 

Gabriel, Karl (2006). Alles Gold was glänzt? Die Sinus-Milieu-Studie – und warum eine Langzeitstudie 
über die Katholische Kirche in Deutschland notwendiger denn je ist. In: LS 67, 210–215. 

Großbölting, Thomas (2013). Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland seit 1945. Göttingen: Van-
denhoeck & Rupprecht.  

Krechting, Joris, Vermeer, Paul & Limburg, Fred van (2025). God in Nederland 1966–2024, Amster-
dam: Amsterdam University Press.   

Loffeld, Jan (2024). Das Religionslosen Paradox. Weitere Konsequenzen aus der Kirchenmitgliedschaf-
tsuntersuchung. In: Herder Korrespondenz 11, 29–32.  

Ders., Den Himmel offen halten für andere. Kirche sein in einer Gesellschaft, die Gott vergessen hat. 
In: Internationale Zeitschrift Communio, 27.5.2025, abrufbar unter 



112 Jan Loffeld 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 

https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-
hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/ [3.11.2025]. 

Nordhofen, Eckhard (2018/32020), Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus, Freiburg i. Br.: 
Herder. 

PThI (2008). Plurale Wirklichkeit Gemeinde, 28 (1), abrufbar unter https://www.uni-muen-
ster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576 [3.11.2025]. 

Peters, Fabian & Gutmann, David (2019). #projektion 2060 – Die Freiburger Studie zu Kirchenmit-
gliedschaft und Kirchensteuer. Neukirchener Verlag: Neukirchen-Vluyn.  

Polak, Regina (2025). Vom Himmel hoch? Junge Menschen und die Religion. In: Herder Korrespon-
denz, 11, 6. 

Pollack, Detlef & Rosta, Gergely (22022). Religion in der Moderne. Frankfurt a. M.: Campus.   

Ruster, Thomas (2023). „Wozu noch Theologie?“ Rede und Widerrede in einer dringenden Diskussion. 
In: TlGl 113, 281–293. 

Schärtl-Trendl, Thomas (2025). Der Preis der Politisierung. Bischof Robert Barron und der Josef Pieper 
Preis – ein Kommentar. In: MThZ (76), 388–394.  

Smith, Christian (2025). Why Religion Went obsolete. The Demise of Traditional Faith in America. Ox-
ford: Oxford University Press.  

Söding, Thomas (2025). Wider die Sprachlosigkeit. Herausforderungen der Exegese in Zeiten der Säku-
larisierung, in: Communio. Internationale Katholische Zeitschrift, 24.7.2025, abrufbar unter 
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-sae-
kularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/ [3.11.2025] 

Sozialwissenschaftliches Institut der EKD, Katholische Arbeitsstelle für missionarische Pastoral (Hg.) 
(2024). Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Relevanz von Religion und Kirche in der pluralen 
Gesellschaft, Analysen zur 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig: Evangelische Verlagsan-
stalt.  

Tück, Jan-Heiner (Hg.) (2026), Wiederkehr der Säkularisierung? Der Streit um die religiöse Indifferenz. 
Freiburg: Herder.  

Wippermann, Carsten (2005). Religiöse und kirchliche Orientierungen in den Sinus Milieus 2005. Re-
gensburg: Echter.  

Wippermann, Carsten (2011). Milieus in Bewegung: Werte, Sinn, Religion und Ästhetik in Deutschland. 
Das Modell der DELTA-Milieus als Grundlage für die soziale, politische, kirchliche und kommerzielle 
Arbeit. Würzburg: Echter.  

 
 

https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/
https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/
https://www.uni-muenster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576
https://www.uni-muenster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-saekularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-saekularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/


Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 113 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101–113 

Prof. Dr. theol. habil. Jan Loffeld 
Chair of Practical Theology 
School of Catholic Theology, Tilburg University 
Nieuwegracht 61  
3512 Utrecht, The Netherlands  
j.loffeld(at)tilburguniversity(dot)edu 
https://research.tilburguniversity.edu/en/persons/jan-loffeld/  
 

mailto:j.loffeld@tilburguniversity.edu
https://research.tilburguniversity.edu/en/persons/jan-loffeld/

