ZPTh

Zeitschrift
fur Pastoraltheologie

250 Jahre Pastoraltheologie
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstatten

ISSN: 0555-9308 45. Jahrgang, 2025-2



Jan Loffeld

Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU
Was sich aus der bisherigen Rezeption einer empirischen Studie
fiir die Pastoraltheologie lernen lasst

Abstract

Die 2023 veroffentlichte 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU 6) der Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD) wurde erstmals unter Beteiligung der Deutschen Bischofskonferenz (DBK) durchge-
fhrt. Sie erfuhr im gesamten deutschen Sprachraum eine weitaus hohere Rezeption als viele Kirchen-
studien zuvor. Der vorliegende Beitrag sucht nach Griinden hierfiir und argumentiert, dass mit der
KMU 6 die gegenwartig im kirchlichen Alltag durchgangig erfahrbare Disruption des Glaubens und des
kirchlichen Lebens erstmals einen wissenschaftlich-empirischen Ausdruck erhielt. Mithilfe von ver-
gleichbaren aktuellen Daten und zusatzlichen Analysen aus den USA mdchte dieser Artikel einige Her-
ausforderungen, wie sie sich fiir die Pastoraltheologie als akademischer Disziplin stellen kénnten, zur
Diskussion stellen.

The 6th Church Membership Survey (KMU 6) of the Protestant Church in Germany (EKD), published in
2023, was conducted for the first time with the participation of the German Bishops' Conference. It was
received far more widely throughout the German-speaking world than many previous church studies.
The present article searches for reasons for this and argues that with KMU 6 the disruption of faith and
church life that can currently be experienced throughout everyday was given a scientific-empirical ex-
pression for the first time. With the help of comparable current data and additional analyses from the
USA, this article would like to put up for discussion some challenges that could arise for pastoral theol-
ogy as an academic discipline.

Manch ein Beitrag kann interessante wissenschaftsbiografische Erinnerungen hervor-
rufen:! Anlasslich der Einladung zu dieser Keynote musste daran denken, wie ich vor 18
Jahren als junger Kaplan und gerade begonnener Promovend zum ersten Mal auf einem
solchen Kongress in Schwerte zu Gast war; offenbar braucht es auch in der Pastoralthe-
ologie das Volllalter von 18 Jahren, um zu einem Keynote Speaker zu reifen. Damals
entspann sich eine Kontroverse um das Erbe der Gemeindetheologie, im Nachhinein
wirde ich sagen, ein klassischer Generationenkonflikt, den ich aber seinerzeit noch
nicht richtig verstand (der Diskurs findet sich dokumentiert in: PThl 28 Nr. 1 [2008],
Plurale Wirklichkeit Gemeinde). Ob es im Anschluss an diese Ausflihrungen auch eine
Kontroverse gibt, kann ich nicht versprechen. Aber gerade die Jingeren unter uns
mochte ich ermutigen: Horen Sie bitte nicht auf nachzufragen!

1 Dieser Artikel geht auf eine Keynote beim Kongress der deutschsprachigen Pastoraltheolog*innen
unter dem Titel ,Behind the Scenes” im September 2025 in Frankfurt, Sankt Georgen zurlick. Der
Vortagsstil wurde weitgehend beibehalten.

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113



102 Jan Loffeld

Mit dieser Keynote mochte ich vor dem Hintergrund des Kongressthemas bzw. Einfih-
rungstextes auf dem Flyer meine eigene Arbeitsstatte 6ffnen und Einblicke hinter Ku-
lissen geben, wie es da heilRt, bewusst ungeschminkt, halbfertig und unperfekt, aber mit
Lust auf pastoraltheologischen Austausch und neue Entdeckungen.

Zentral soll dazu die Rezeption der aktuellen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung
(KMU 6) sein. Wohlgemerkt: die Rezeption und Konsequenzen, die sich daraus fiir un-
ser Fach, die Pastoraltheologie, ergeben kénnten. Ergebnisse der Studie kann oder hat
bereits jede und jeder nach eigenem Gutdiinken selbst von der gut aufbereiteten On-
line-Prasenz der EKD bezogen (vgl. kmu.ekd.de). Lesens- und studierenswert ist auch
der Ende 2024 ebenfalls open access erschienene Auswertungsband, der im medialen
Fokus etwas untergegangen ist (vgl. Sozialwissenschaftliches Institut der EKD, Katholi-
sche Arbeitsstelle fiir missionarische Pastoral 2024).

1. Die KMU 6: eine Augenoffnerin zur rechten Zeit — gerade im katholischen
Bereich

Die KMU 6 war in ihrer Anlage besonders. Seit 1972 wird sie als Befragung der eigenen
EKD-Mitglieder durchgefiihrt, 1992 kamen nach der Wende die Konfessionslosen Mit-
tel- und Ostdeutschlands hinzu und 2022 schlief3lich die Katholikinnen und Katholiken.
Flr Religionssoziolog*innen, so wurde anfangs im Beirat lobend erwahnt, waren wir
Katholik*innen eine interessante neue Vergleichsgruppe. Zu diesem wissenschaftlichen
Beirat gehdren neben vielen evangelischen Kolleg*innen unterschiedlicher Fachrich-
tungen katholischerseits auch Johanna Rahner aus Tiibingen im Blick auf 6kumenische
Fragen, Klaus Kiel3ling aus St. Georgen mit religionspadagogischem Schwerpunkt und
Tobias Kladen von der KAMP, Erfurt, an, dem u.a. eine wichtige koordinierende Rolle
zukam. Ich durfte und sollte die katholische pastoraltheologische Perspektive einbrin-
gen. Mit der KMU 6 liegt damit aufgrund ihres erstmalig Gberkonfessionellen Designs
eine reprasentative Gesamtbefragung der gesamtdeutschen Bevolkerung zu Themen
von Religion und Kirche vor, die es so bislang nicht gab. Der Titel Kirchenmitgliedschafts-
untersuchung ist daher im Laufe der Jahrzehnte semantisch unscharf geworden. Da die
KMU aber gerade in der EKD eine richtige Marke ist, halt man offenbar an ihm fest.

Die Rezeption war schlief3lich immens (vgl. Loffeld 2024). Allein das sozialwissenschaft-
liche Institut der EKD in Hannover hat innerhalb eines Jahres 230 Veranstaltungen im
evangelischen Bereich durchgefiihrt.? Das waren, wenn man es auf die wahrend eines
Kalenderjahres verfligbaren Wochenarbeitstage herunterrechnet, insgesamt pro
Werktag ein bis zwei. Weil die KMU — anders als in der EKD — bisher in der Katholischen
Kirche iber keine Lobby verfligte, hatte ich persdnlich eher damit gerechnet, dass sie

2 Diese Zahl stammt aus den Aufzeichnungen des S| der EKD, namentlich von Edgar Wunder, dem ich
hiermit fur die Information danke.

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 103

katholischerseits als Agenturmeldung untergehen koénnte, vergleichbar etwa mit den
regelmafRigen Gallup- oder Focus-Umfragen zur Bedeutung christlicher Feiertage. Aller-
dings: Das Gegenteil war der Fall. Zu Anfragen bei Beiratsmitgliedern, die gar nicht alle
verantwortbar zu leisten waren, kamen mehr als 100 Vortrage der KAMP in Erfurt
hinzu.® AuRerdem setzten sich viele gemeindliche Gruppen und nahezu alle Di6zesan-
leitungen sowie die DBK auf beinahe allen Funktionsebenen, samt der Vollversamm-
lung im Frihjahr 2024, damit auseinander. Ein theologischer Studientag der DBK-
Vollversammlung im Herbst 2025 sollte schlieBlich von der KMU 6 ausgehend Konse-
quenzen fur das Kirchesein in einer sdkularen Gesellschaft thematisieren.* Die bis heute
erfolgende Rezeption in wissenschaftlichen Artikeln sowie das Interesse katholischer
Journalist*innen waren ebenfalls so nicht ausgemacht. Vergleichbar ist all dies am
ehesten mit 2005, wo man im Zusammenhang mit der Sinus-Studie von einem soge-
nannten Sinus-Schock sprach. Damals wurde die Milieuverengung des kirchlichen Le-
bens, die in den Pfarreien schon lange sichtbar war, endlich auch empirisch untermau-
ert (vgl. Wippermann 2005). Interessant ist, dass bereits in diesem Zusammenhang die
Forderung nach einer religionssoziologischen Langzeitstudie aufkam (vgl. Gabriel 2006).
Pastoralstrategische oder wirklich theologische Konsequenzen allerdings: Fehlanzeige.
Mehr noch: Das Milieumodell wurde spater sogar durch Carsten Wippermann, einem
der mal3geblichen Autoren der Studie, selbst infrage gestellt (vgl. Wippermann 2011).
Ein ahnliches Schicksal war offenbar der insbesondere institutionssoziologisch angeleg-
ten Studie Projektion 2060 von Bernd Raffelshiilschen und seinem Team 2019 zur kirch-
lichen Mitgliederentwicklung beschieden,> die die Realitdt mittlerweile eingeholt hat
(vgl. Peters & Gutmann 2019). Kirchlicherseits wiederholten sich jeweils die Reaktio-
nen: Schock, Beteuerungen eines ,,Wir haben verstanden” und dann ging es weiter wie
bisher. Denn noch verfligte man Uber ausreichende finanzielle Mittel und damit Gber
die im Kapitalismus wichtigste Ressource. Es war daher nicht ausgemacht, dass die KMU
6 zu einer hoheren Rezeption fiihrt oder nicht dhnlich konsequenzenlos versanden
wirde, wie vergleichbare und zugleich im Detail sicher anders angelegte Vorgangerstu-
dien. Und freilich ist bis heute offen, ob es wirklich Konsequenzen geben wird, die jen-
seits kirchenleitender Pastoralpragmatik liegen.

Bei der KMU 6 war es vielleicht weniger ein Schock, als dass sie fur viele Ianger geahnte
oder wahrzunehmende Verschiebungen endlich passendes Zahlenmaterial bot. Meten
heet weten, sagt man in Holland: Messen heifst wissen. Die KMU 6 brachte offenbar flr
viele eine wohltuende Objektivitat in so manche ungefahre Ahnung oder personlich er-
lebte pastorale Aporie.

3 Fir diese Zahl danke ich Tobias Kladen.

4 https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-
zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-
gesellschaft [3.11.2025].

5 https://www.dbk.de/themen/kirche-und-geld/projektion-2060 [3.9.2025].

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113


https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/herbst-vollversammlung-2025-pressegespraech-zum-studientag-der-vollversammlung-die-sendung-der-kirche-inmitten-einer-saekularen-gesellschaft
https://www.dbk.de/themen/kirche-und-geld/projektion-2060

104 Jan Loffeld

Wenn man allerdings dieser Beobachtung traut, dass die KMU eine besondere, gerade
in der katholischen Kirche bisher so nicht dagewesene Rezeption nach sich zog, lohnt
es sich, noch tiefer zu fragen, warum dies so war und welche Konsequenzen dies fiir
unser Fach, die Pastoraltheologie haben kénnte. Offenbar, und das ware meine These,
bringt die KMU 6 zur richtigen Zeit — manche nennen es den Tipping-Point des kirchli-
chen Lebens in Deutschland® — die geschehende Transformation als Disruption ins Wort
und das nicht nur institutionell, sondern insbesondere ideell. Mit einem Satz: Das, wo-
fur die Kirchen stehen, das gesellschaftliche Teilsystem Religion, I16st lebensweltlich wie
gesamtkulturell betrachtet immer weniger Probleme, die nicht auch andernorts hin-
langlich und zuverlassig bearbeitet werden kénnen (vgl. Ruster 2023). Da ist es auch
nicht mehr beruhigend noch —aber im Zuge jener disruptiven Prozesse —immer weniger
Geld zu haben, denn: Die Kirchen erweisen sich, individuell, kulturell wie gesellschaft-
lich, als Religionsgemeinschaften immer starker als Uberfllssig. Sie haben ihren pur-
puse, also ihren existenziellen Daseinszweck verloren, sind ideell ausgebrannt. Denn:
Beide Kirchen in Deutschland werden gerade in jenen Bereichen stark nachgefragt, die
zweifelsohne ihrem ureigenen Auftrag entsprechen, aber in anderen, noch sakulareren
Landern bereits durch birgerschaftliches Engagement oder sozialstaatliche Initiativen
ersetzt worden sind. Der Blick geht nach Skandinavien oder in die Niederlande, aber
auch — und darauf wird zurlickzukommen sein — in die USA. Lander, in denen solche
Prozesse u.a. weiter fortgeschritten sind und die dabei laut dem aktuellen World-Hap-
piness-Report von 2025 zu den gliicklichsten und — zumindest im Fall von Skandinavien
— bestfunktionierensten der Welt gehoren.’

2. Seitenbeobachtungen aus dem Rezeptionsprozess und wieder einmal: die
Frage nach dem angemessenen religionssoziologischen Paradigma

Bevor ich dieser — sicherlich fiir einige sehr provokativen — These folge, soll aber noch
eine weitere Aufmerksamkeit aus der Rezeptionsgeschichte benannt werden. Meines
Wissens ist die KMU 6 die erste empirische Studie, die auch seitens anderer theologi-
scher Fachgruppen wirklich rezipiert und ernsthaft diskutiert worden ist. Auch dies war
keineswegs ausgemacht, bestatigt allerdings den Eindruck, dass die disruptive Dynamik
gegenwartiger Entwicklungen auch vor jenen theologischen Binnensystemen oder the-
oriegefillten Studierkammern nicht Halt macht, die bisher dachten, empirische For-
schung vernachlassigen oder als Vorfeldarbeit zum Eigentlichen qualifizieren zu kon-
nen. Auffallig hierbei: Die Rezeption und Auseinandersetzung mit dem theologisch-
anthropologischen Referenzproblem, das u.a. die KMU 6 zutage gefdrdert hat, liegt
quer zu allen theologiepolitischen Lagern. Die Frage ist hier eher, ob man empirischen

6 Soder Titel der Jahrestagung der Seelsorgeamtsleitendenkonferenz im deutschen Sprachraum 2024
u.a. zur KMU 6 in Siegburg.
7 Vgl. https://www.worldhappiness.report/ed/2025/ [5.1.2026].

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 105

Daten dieselbe epistemische Dignitat zuerkennen kann, wie transzendentallogisch her-
geleiteten oder dogmengeschichtlich verbiirgten Erkenntnissen.® Aber solche Perspek-
tivendifferenzen sind praktischen Theolog*innen nicht neu (vgl. etwa Bauer & SchiRler
2015).

Und eine weitere Bemerkung mdchte ich anschlieBen, bevor ich auf die obige These
zurickkomme: Im Zuge der KMU 6 war die religionssoziologische Kontroverse um Indi-
vidualisierung und Sakularisierung und die alte Frage, ob diese Gberhaupt eine ist, er-
neut getriggert worden. Sie pragte auch die Beiratsarbeit, nachdem die Ergebnisse vor-
lagen. Offenbar war auch das nicht neu, sondern auch hier ein (ber die Jahre
wiederkehrendes ceterum censeo. Hierzu mochte ich kurz anmerken, dass bei intensi-
ver Beobachtung der internationalen religionssoziologischen Landschaft seit mindes-
tens zehn Jahren der deutliche Grof3teil der Studien — wir werden gleich eine weitere
kennenlernen —in unterschiedlicher Methodik sowie bezliglich eines Religionsbegriffs,
der zumindest seelsorglichen bzw. pastoralen Vollzligen zugrunde liegt und in der
Selbstbeschreibung der Kirche als Sakrament im Konzil seinen ekklesiologischen Aus-
druck (,,innigste Vereinigung mit Gott und Einheit der ganzen Menschheit”; LG 1) erhalt,
sehr vergleichbare Tendenzen festzustellen sind.

Jlingst veroffentlichte das Washingtoner PEW Institut allerdings eine Studie, die auf den
ersten Blick das Gegenteil nahelegen konnte.® 28 % der Nones auf der ganzen Welt,
heildt es dort, glaubt an Gott und 49 % an ein héheres Wesen. Wenn man diese Unter-
suchung jedoch intensiver studiert, wird schnell deutlich, dass auch ihre Ergebnisse zur
obigen These passen. In Deutschland etwa sagen namlich zugleich 63 % der Nones PEW
zufolge, dass Religion liberhaupt keine und 20 % fast keine Bedeutung fiir sie habe. Re-
ligion fehlt damit, auch wenn man sagt, man glaube, jegliche Lebensfiihrungsrelevanz.
Sie kommt mehrheitlich im Alltag einfach nicht mehr vor, 16st keine Probleme mehr,
sondern macht — etwa global — politisch eher welche. Der interessante Parallelwert aus
der KMU 6 ist die Frage, wie haufig sich Menschen tberhaupt noch tGber Religion aus-
tauschen, also wie dominant das Thema Religion eigentlich im Alltag ist. Es sind 21 %,
fur die Religion gar nicht, 45 %, fiir die sie selten und 28 %, denen Religion gelegentlich
buchstablich ein wichtiges Thema ist, wobei hier nicht allein religiose Kommunikation
gemeint ist, sondern auch das Sprechen Uber Religion anlasslich tagesaktueller globa-
ler, also auch religionspolitischer Ereignisse. Zugleich wissen wir aus Langzeitstudien,
dass aufgrund der geringen alltaglichen Relevanz des Gottesglaubens, dieser sich inter-
generationell, also schleichend in den Glauben an eine héhere Macht transformiert,
was wiederum die Vorgangerform voéllig religioser llliteralitat bzw. Indifferenz ist. Daher
ist es langfristig bzw. intergenerationell wenig hilfreich, sich —gerade im Falle der Nones

8 Vgl. aktuell zur Unterscheidung von theologischen Grundoptionen einerseits und empirischer
Religionsforschung andererseits die verschiedenen Beitrage in: Tiick 2026.

9 Vgl. https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-
hold-spiritual-beliefs/ [9.9.2025].

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113


https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-hold-spiritual-beliefs/
https://www.pewresearch.org/religion/2025/09/04/many-religious-nones-around-the-world-hold-spiritual-beliefs/

106 Jan Loffeld

— auf bereits transformierten Gestalten des Gottesglaubens ,auszuruhen’, die andern-
orts, wie unlangst noch etwa fiir die Niederlande festgestellt, schon langst vergangen
und vergessen sind (vgl. Krechting, Vermeer & Limburg 2025). Offenbar gibt es in eini-
gen europaischen Landern ein neues Interesse innerhalb der Generation Z an den Fra-
gen von bzw. nach Religion und Kirche. Dieses sollte jedoch, worauf unten zuriickzu-
kommen wadre, gut untersucht und in die Wahrnehmung von Langzeitstudien
eingebettet werden (vgl. Polak 2025).

Und ein weiterer Einwand ist zu nennen. Wir sehen gerade aktuell in Osteuropa oder
in Russland, wie die Zahl der Glaubigen wachst. Dies geht aber interessanterweise ein-
her mit einer nationalistischen bzw. identitaren Aufladung der Religion. Religion wird
hier funktional dafiir, etwa eine gute Russin oder ein guter Russe zu sein. Sobald jedoch
solche Indienstnahme des Religiosen aus welchen Griinden auch immer auslauft, dann
hat der Glaube buchstablich ausgedient und die Religion wird infolgedessen nicht sel-
ten durch viele eher feindselig betrachtet, wie derzeit etwa in Polen (vgl. Pollack &
Rosta 2022, 297-308, bes. 301, 369-362.)

Es fehlt daher immer mehr Menschen immer weniger, wenn Gott fehlt, so hat es eben-
falls kirzlich noch das bereits erwahnte PEW Institut in Washington fir globale Zusam-
menhange festgestellt.® Intergenerationell relevant ist und bleibt, nach allem, was wir
religionssoziologisch wissen, der personale Gott, der bekanntlich nicht nur der Gott
Jesu Christi, sondern auch derjenige Israels ist, worauf zuletzt noch Thomas Soding in-
nerhalb der neueren Debatte um die religiose Indifferenz hingewiesen hat (Séding
2025). Dieser Gott lieB sich etwa im Gegensatz zu den heidnischen Gottheiten nicht
verzwecken, sondern geht mit Israel eine dynamische Beziehungsgeschichte ein (vgl.
Nordhofen 2018). Zielbild inmitten der Sakularitat konnte daher ein transfunktionales
Gottes- und Kirchenverstandnis sein, dass sich allerdings gemeinwohlorientiert auf-
stellt und in diesem sich anbietenden und stellvertretenden Sinne Sakrament fir die
Einheit der ganzen Menschheit wie flr die Vereinigung mit Gott ist (vgl. Loffeld 2025).

3. Why Religion went obsolete: Analysen aus den USA

Aber zuriick zur These. Sie lautete: Weil sie das Erleben von Uberfliissigkeit der Kirchen
als Religionsgemeinschaften in Zahlen und Worte fasste, erlebte die KMU 6 eine solch
breite und bisweilen unvorhergesehene Rezeption.

Zur Untermauerung mdchte ich eine aktuelle Studie vorstellen, die derzeit in den USA
Bekanntheit gewinnt wird und trotz aller Grenzen der interkulturellen Ubertragbarkeit
einen hermeneutischen Schliissel auch fiir jene bei uns beobachtbaren Phanomene bie-
ten kann.

10 https://www.pewresearch.org/short-reads/2025/09/02/how-religion-declines-around-the-world/
[3.11.2025].

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312


https://www.pewresearch.org/short-reads/2025/09/02/how-religion-declines-around-the-world/

Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 107

Der Religionssoziologe Christian Smith, tatig in Notre Dame, stellt mit seiner in diesem
Jahr erschienenen Untersuchung ,,Why Religion went obsolete. The Demise of Traditi-
onal Religion in America“ eben jenes Obsoletwerden der Religion in den Vordergrund
seiner Beobachtungen (Smith 2025). Wohlgemerkt: ein Amerikaner. Bisher galten be-
kanntlich die USA aufgrund ihres Konzeptes einer Civil Religion (Bellah 1967) als groRRe
sakularisierungstheoretische Ausnahme. Nun scheint das Gegenteil der Fall. In diesem
Kontext stellt Christian Smith fest: Religion im klassischen Sinne, also die grofen Welt-
religionen, wurden in den USA wahrend der letzten 35 Jahre inner- wie aul3erinstituti-
onell immer Uberflissiger. Wie gesagt, die These von oben besagt genau das auch im
Hinblick auf die Resonanz der KMU 6.

Smith —und dies ware die methodische Vorbemerkung — arbeitet mit einer Methoden-
Kombination, von dem die KMU hierzulande sicher fiir Folgestudien lernen kann: quan-
titativ, qualitativ, Vergleiche und das Heranziehen weiterer Surveys bzw. kulturwissen-
schaftlicher Daten, aullerdem mit einer Analyse etwa kirchlicher Medien Uber Jahr-
zehnte hinweg. All das kann insgesamt ein sehr zuverldssiges Bild Gber den Zustand der
Religion und vor allem tber das Why des Obsoletwerdens von Religion zeichnen (vgl.
Smith 13-17). Denn darum geht es Smith: Um das Why, weniger um das What oder
How —und darum, Wirkweisen multikausal und moglichst komplex zu analysieren (vgl.
Smith 115).

Wenn Smith nun das Why des Niedergangs klassischer Religion, also der monotheisti-
schen Weltreligionen herleitet, fallt zunachst auf, dass er diesen intergenerational be-
schreibt: Die Generation X, also die Nach-Boomer, waren die ersten, in denen Trans-
zendenzbeziige unselbstverstandlicher wurden. Die Millennials setzen diesen Trend
fort bis hin zur Generation Z, fiir die der Himmel oder die Transzendenz als relevante
Groflle am wenigsten Bedeutung haben.

Interessant ist nun die Hermeneutik, mit der Smith seine Beschreibungen versieht. Er
vergleicht — klassisch und wohltuend pragmatisch — auf sehr banale Weise die Religion
mit Gebrauchsgutern des taglichen Bedarfs, die ihren Zweck verloren haben. Etwa eine
CD oder aber die Western (!) in den USA. Nach einer Booming-Zeit sind sie heute nur
noch fiir einige Liebhaber oder Retro-Cliibchen interessant bzw. funktional.!! Das Bei-
spiel der CD passt dabei ideal zu den oben angefiihrten aktuellen Werten des PEW-
Instituts: Der Glaube an Gott ist fir immer mehr Amerikanerinnen und Amerikaner (und
wahrscheinlich auch Deutsche) in etwa so wie die CD-Sammlung im Keller: Man hat sie
noch nicht weggeschmissen, es hdangen vielleicht noch einige Erinnerungen an ihr, aber
fur das tagliche Leben in der Gegenwart besitzt sie keinerlei bzw. eine verschwindend
geringe Relevanz.

Und der wenig schmeichelhaften Vergleiche nicht genug: Im Schicksal der klassischen
Religion erblickt Smith das Aussterben einer Spezies. Dies vor allem aufgrund der

11 Vgl. https://www.biola.edu/blogs/think-biblically/2025/why-religion-went-obsolete [3.11.2025].

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113


https://www.biola.edu/blogs/think-biblically/2025/why-religion-went-obsolete

108 Jan Loffeld

Anpassung bzw. Funktionsiibernahme durch andere Spezies im selben Okosystem. Das
Christentum war etwa mit seiner Ethik so iberzeugend, dass seine Werte heute keine
Alleinstellungsmerkmale mehr bieten und leichter, sprich: ohne metaphysisches Ge-
pack, zu haben und zu leben sind. Die Ethisierung der Religion, etwa im liberalen Pro-
testantismus, war dabei Hohepunkt des Erfolgs wie Beginn des Niedergangs zugleich
(vgl. Smith 2025, 107—-113). Smith stellt dar, wie etwa religidse Zeitungen eine Form der
Uberanpassung praktizierten, indem in ihnen etwa klassische religiose Themen (ewiges
Leben, Holle, Sinde und Gnade) zugunsten von ethischen Fragen oder Fragen der Le-
bensgestaltung schleichend und Uber Jahrzehnte hintenangestellt wurden (vgl. Smith
2025, 111-113). Gleichzeitig lasst der sich seit den 1990ern ins Neoliberale kehrende
Kapitalismus vor allem die Arbeit am eigenen, zeitlichen Selbst zu, was die Arbeit am
ewigen Selbst freilich verdrangt (vgl. Schartl-Trendel 2025 mit Bezug auf Smith, 391—
394). Postmoderne Einfllisse I6sen klassische Universalismen auf und machen jedes Le-
ben ohnehin zum Projekt. Die christlichen Kirchen haben schlieBlich auf je eigene Weise
Anteil am Niedergang der klassischen Religion (vgl. Smith 2025, 100-117): Wenn der
liberale Mainstreamprotestantismus und seine Wertorientierungen zum kulturell ak-
zeptierten Allgemeingut geworden sind, fehlt ihm letztlich jede Distinktionskraft. Der
Katholizismus hat sich einerseits nachkonziliar gespalten und daher geschwacht — die
Enzyklika Humane vitae von 1968 gilt hierfiir als sprechendes Datum. Ein Prozess, der
sich nach 2000 bis heute verscharft. Insgesamt restimiert Smith (2025, 102) fir beide
Denominationen allerdings: , Like mainline protestantism, American Catholizism had lit-
tle capacity to comprehend and to respond effectivly to cultural shifts that were to take
place in the 1990s and after.” Mit anderen Worten: Die Kirchen waren und sind den
disruptiven Prozessen, mit denen monotheistische Religionen in unseren Tagen kon-
frontiert sind, groRRtenteils ohnmachtig ausgesetzt.

Sicherlich, all diese Deutungen sind nicht neu, wenn auch in ihrer Multiperspektivitat
erhellend und zugleich in ihrer Tiefenscharfe originell. Sie erinnern an kontinentale de-
konstruktivistische Interpretationen oder bestimmte kenotische Ansdtze. Auch der
Band ,Der verlorene Himmel“ von Thomas Grobolting hatte vergleichbare Analysen
vorgelegt (vgl. GroRbdlting 2013). Interessant ist aber nun Smiths Interpretation des
Televangelism und der Religiosen Rechten. Besser als die Mainstreamkirchen haben sie
es verstanden, auf Distinktion zu setzen, etwa im Zuge der Ubernahme der christlichen
Ethik durch weite Teile der Gesellschaft. Sie haben das profiliert, was mehrheitlich ins
Hintertreffen geraten ist: einen eindeutigen Gottes- und Transzendenzbezug. Und im
Zuge der evangelikalen Tradition seit den 1920ern waren sie schlieRlich auch medial
viel gewandter und geschickter als die eher behdbig daherkommenden Grol3kirchen.
Dachte die Mehrheit der amerikanischen Bevolkerung, dass die evangelikale Rechte
seit den 1920ern eher marginalisiert sei, kam es im Laufe der Kulturrevolutionen der
1960er und 1970er (Stichwort: Vietnamkrieg) zu neuer Sichtbarkeit und politischem
Einfluss — bis heute. lhre Arbeit setzt auf das, was vermeintlich bzw. mehrheitlich
schwach ist: einen geschichtslosen Gottes- und Offenbarungsbegriff, gut verkaufbare

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 109

Botschaften sowie medial smarte Stories, die gerade die AnstoRigkeit des Glaubens zu
seiner Starke erheben. Nicht zuletzt arbeiten sie mit einem antiliberalen und exklusiven
Freund-Feind- und Kirche-Welt-Schema. Hinzukommt in diesem Sinne ein Erwdhlungs-
denken auf Linie der doppelten Pradestination, das nicht nur das Prosperity Gospel zum
normativen MaRstab erhebt, sondern auch schwierige sozialstaatliche und bisweilen
imperialistische Visionen nach sich zieht.

4. Konsequenzen fiir eine Pastoraltheologie, die nicht obsolet ist

Was hat dies alles nun mit der KMU 6, ihrer Rezeption und schliel§lich unserem Fach,
der Pastoraltheologie zu tun?

Sicherlich, die interkulturelle Ubertragbarkeit auf unsere Kontexte ist immer begrenzt;
und man wird sich gut gegen die interkontinentalen Provokationen immunisieren kon-
nen, wenn man meint, dass bei uns doch alles ganz anders sei. Zugleich merken wir
besorgt im politischen Bereich, wie anschlussfahig der international und insbesondere
in den USA machtige Populismus auch auf dem europdischen Kontinent und sogar wie-
der in Deutschland ist — und sich Hand in Hand mit der Globalisierung unter anderem
digital Uber alle kulturellen Grenzen hinwegsetzt. Und zweifelsohne bleibt das er-
wahnte Konzept der Civil Religion, das Robert Bellah fiir die USA analysiert hat, ein an-
deres als es die verschiedenen Religionskulturen auf dem europaischen Kontinent ver-
kdrpern. Aber auch dieses hat laut Smith seine Funktion infolge der beschriebenen
religiosen Entbettungsprozesse weitgehend eingebiiRt (vgl. Smith 2025, 55-59).

Vor diesem Hintergrund mochte ich im Folgenden vier Anregungen geben, was die Re-
zeption der KMU 6 und ihre Kontextualisierung mithilfe eines aktuellen, internationalen
religionssoziologischen Debattenbeitrags fiir unser Fach, die Pastoraltheologie, bedeu-
ten kdnnte:

e Zundchst lasst sich auf die obige These hin festhalten: Wenn die Erfahrung und Deu-
tung des ,Obsolet-Seins” die breite Rezeption der KMU erklart, dann liefert die
Smith‘sche Sakularisierungshermeneutik eine auch zur KMU 6 passende Interpreta-
tion: Das Christentum ist hierzulande ebenfalls metaphysisch schwach, bezliglich sei-
ner horizontalen Wirksamkeit jedoch noch gefragt und stark, wobei christliche
Werte auch hierzulande ohne metaphysischen Ballast leichter zu haben sein schei-
nen. Darauf weisen aktuell die schwierigen politischen Debatten rund um Lebensan-
fang und -ende hin. AuRerdem tut auch die katholische Kirche wenig, um ihren Hu-
manismus tatsachlich diskrimierungsfrei zu machen und lasst damit humanistische
Werte, vielleicht sogar eine Demokratie ohne Gottesbezug fiir viele schlichtweg at-
traktiver erscheinen. All das kénnte dafiirsprechen, dass das Obsoletwerden spezi-
fisch christlicher Werte und letztlich der gesellschaftlichen Prasenz ahnlich wie in den
USA verlaufen konnten. Nicht zuletzt bildete mit 36 % der Bevolkerung die groRte
Gruppe der Sakularen in der KMU 6 jene der ,Sakular Geschlossenen”, die jeglicher

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113



110 Jan Loffeld

klassischen Religion feindselig gegentlibersteht, weil sie sie fiir kulturell fremd, ja ob-
solet und als eine Ursache von Unfreiheit und Missbrauch betrachtet. Diese wach-
sende, junge Gruppe kann jeglichem kirchlich-gesellschaftlichen Engagement wenig
Positives abgewinnen.

e Ein weiterer wichtiger Aufmerksamkeitspunkt kénnte das Flllen der ,metaphysi-
schen Nische’ auch bei uns durch rechte, evangelikale oder entsprechend katholikale
Gruppen und selbsternannten Prophetinnen und Propheten sein. Zugespitzt gefragt:
Uberlassen wir als (Pastoral-)Theologinnen und Theologen das Feld der Verkiindi-
gung und Glaubensinformation in Zeiten einer immer mehr zunehmenden religiésen
llliteralitat den deutsch- und englischsprachigen Mallons und Barrons unserer Zeit?
Mit Smith und anderen Religions- und Kultursoziologien lasst sich zeigen, dass deren
unterkomplexe Deutungen bzw. Antworten in ihrer Einlinigkeit einfach nicht stim-
men. Wo gehen wir, gerade als Pastoraltheologinnen und -theologen mit solchen
auch bei uns im deutschen Sprachraum immer dominanteren Narrativen in einen
konstruktiven Dialog, wo zeigen wir Alternativen zu den allzu eindeutigen Gottes-,
Glaubens-, Lebens- und Geschlechterkonzepten auf? Wahrscheinlich ist es an der
Zeit, auch unsererseits Uiber Verkiindigungskonzepte nachzudenken, die dem Dis-
kursstand einer wissenschaftlichen Theologie entsprechen und zugleich vor toxi-
schen Theologien qualifiziert warnen kdnnen, gerade, weil sie eine Alternative fir
eine aktive Kommunikation des Evangeliums bereithalten bzw. anbieten. Meine Er-
fahrung aus den Niederlanden ist, dass es zu einem ernsthaften Problem werden
kann, wenn der liberale Katholizismus intellektuell nicht mehr gesprachsfahig ist
oder fast ganzlich verschwindet. Dann Gibernehmen andere. Kbnnen und wollen wir
Theologinnen und Theologen in diesen Kontexten intellektuell redlich aufzeigen, was
es bedeutet, an einen Gott zu glauben oder nicht und was den Unterschied aus-
macht?

e Die breite Rezeption der KMU hat gezeigt, wie viele sich noch mitverantwortlich fir
die Zukunft des Christentums in unseren Breiten fiihlen. Ihnen waren die Daten eine
wichtige Verstehenshilfe fiir die vielfaltigen Realitaten, die sie an diversen pastoralen
Orten, aber auch im Familien- und Freundeskreis erleben: Haupt- und Ehrenamtli-
che, Menschen unterschiedlicher Herkunft und gesellschaftlicher Schichten, denen
an der Botschaft des Evangeliums und am Glauben etwas liegt, viele, denen nicht
egal ist, dass den meisten anderen Gott egal ist. Meine Frage ist: Wie begleiten und
helfen wir diesen Menschen auch als Pastoraltheologinnen und Pastoraltheologen,
diejenigen, die das Obsoletwerden nicht so einfach deutungslos und buchstablich
hilf-los hinnehmen mdchten, ja bisweilen unter zu einfachen Schuldzuweisungen fir
den Bedeutungsverlust leiden?

e SchlieBlich wird der KMU 6 und anderen vergleichbaren Analysen immer wieder ent-
gegengehalten, dass dies alles empirische Schwarzmalerei sei. Man sehe die Mog-
lichkeiten Gottes gar nicht, wie er heute schon den Aufbruch, etwa bei

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312



Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU 111

Erwachsenentaufen in Frankreich oder einem unerwarteten Anstieg der Kirchenbe-
sucher in GroBbritannien schafft. Andere Stimmen fordern etwa deutsche Bistiimer
auf, sich endlich konzeptionell und pastoral auf die sehr bald ins Haus stehende
Trendwende in Deutschland einzustellen. Auch hier kann unser Fach fiir eine statis-
tisch ausgewiesene Nichternheit sorgen, gerade weil wir gehalten sind, solcherlei —
zweifelsohne in sich sehr interessante Phanomene — methodisch geleitet zu erfor-
schen.

Zusammenfassend gefragt: Wie begleiten wir mit unseren unterschiedlichen Expertisen
das Volk Gottes als Erzahlgemeinschaft des Evangeliums —und damit uns untereinander
—inmitten und angesichts einer sehr wahrscheinlich historisch zu nennenden Transfor-
mation? Wenn die inklusive und gemeinwohlorientierte Ekklesiologie des Konzils unter
veranderten, sprich: immer deutlicher diasporaférmigen Umstanden, weitererzahlt
werden soll, dann meine ich, braucht es dafiir auch uns Pastoraltheologinnen und Pas-
toraltheologen. Es braucht unseren analytischen Spiirsinn, die Freude an Menschen
und ihren wie auch immer verlaufenden Geschichten, es braucht unsere methodische
Scharfe und unsere Seismographen-Funktion innerhalb des theologischen Facherka-
nons, wirkliche theologische Kompetenz und nicht zuletzt eine seelsorgliche street cre-
dibility, schlielich eine interkulturelle und politisch-theologische Kompetenz, ad intra
wie ad extra. Meine Uberzeugung und Erfahrung ist: Pastoraltheologie in diesem Sinne
ist keineswegs obsolet.

Literaturverzeichnis

Bellah, Robert (1967). Civil Religion in America. In: Daedalus. Journal of the American Academy of Arts
and Sciences 96, 1-21.

Bauer, Christian & SchiiBler, Michael (2015). Pastorales Lehramt? Spielrdume einer Theologie familia-

ler Lebensformen. Ostfildern: Griinewald.

Gabriel, Karl (2006). Alles Gold was glanzt? Die Sinus-Milieu-Studie — und warum eine Langzeitstudie
Uber die Katholische Kirche in Deutschland notwendiger denn je ist. In: LS 67, 210-215.

GroRRbolting, Thomas (2013). Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland seit 1945. Goéttingen: Van-
denhoeck & Rupprecht.
Krechting, Joris, Vermeer, Paul & Limburg, Fred van (2025). God in Nederland 1966—2024, Amster-

dam: Amsterdam University Press.

Loffeld, Jan (2024). Das Religionslosen Paradox. Weitere Konsequenzen aus der Kirchenmitgliedschaf-

tsuntersuchung. In: Herder Korrespondenz 11, 29-32.

Ders., Den Himmel offen halten fiir andere. Kirche sein in einer Gesellschaft, die Gott vergessen hat.

In: Internationale Zeitschrift Communio, 27.5.2025, abrufbar unter

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113



112 Jan Loffeld

https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-
hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/ [3.11.2025].

Nordhofen, Eckhard (2018/32020), Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus, Freiburg i. Br.:

Herder.

PThI (2008). Plurale Wirklichkeit Gemeinde, 28 (1), abrufbar unter https://www.uni-muen-
ster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576 [3.11.2025].

Peters, Fabian & Gutmann, David (2019). #projektion 2060 — Die Freiburger Studie zu Kirchenmit-

gliedschaft und Kirchensteuer. Neukirchener Verlag: Neukirchen-Viuyn.

Polak, Regina (2025). Vom Himmel hoch? Junge Menschen und die Religion. In: Herder Korrespon-
denz, 11, 6.

Pollack, Detlef & Rosta, Gergely (22022). Religion in der Moderne. Frankfurt a. M.: Campus.

Ruster, Thomas (2023). ,,Wozu noch Theologie?“ Rede und Widerrede in einer dringenden Diskussion.
In: TIGI 113, 281-293.

Schértl-Trendl, Thomas (2025). Der Preis der Politisierung. Bischof Robert Barron und der Josef Pieper
Preis — ein Kommentar. In: MThZ (76), 388—394.

Smith, Christian (2025). Why Religion Went obsolete. The Demise of Traditional Faith in America. Ox-

ford: Oxford University Press.

Soding, Thomas (2025). Wider die Sprachlosigkeit. Herausforderungen der Exegese in Zeiten der Saku-
larisierung, in: Communio. Internationale Katholische Zeitschrift, 24.7.2025, abrufbar unter
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-sae-

kularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/ [3.11.2025]

Sozialwissenschaftliches Institut der EKD, Katholische Arbeitsstelle fiir missionarische Pastoral (Hg.)
(2024). Wie haltst du’s mit der Kirche? Zur Relevanz von Religion und Kirche in der pluralen
Gesellschaft, Analysen zur 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig: Evangelische Verlagsan-
stalt.

Tlick, Jan-Heiner (Hg.) (2026), Wiederkehr der Sakularisierung? Der Streit um die religitse Indifferenz.
Freiburg: Herder.

Wippermann, Carsten (2005). Religiose und kirchliche Orientierungen in den Sinus Milieus 2005. Re-
gensburg: Echter.

Wippermann, Carsten (2011). Milieus in Bewegung: Werte, Sinn, Religion und Asthetik in Deutschland.
Das Modell der DELTA-Milieus als Grundlage fir die soziale, politische, kirchliche und kommerzielle
Arbeit. Wiirzburg: Echter.

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113 DOI: 10.17879/zpth-2025-9312


https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/
https://www.herder.de/communio/theologie/kirche-sein-in-einer-gesellschaft-die-gott-vergessen-hat-den-himmel-offen-halten-fuer-andere/
https://www.uni-muenster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576
https://www.uni-muenster.de/Ejourals/index.php/zpth/issue/view/576
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-saekularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/
https://www.herder.de/communio/theologie/herausforderungen-der-exegese-in-zeiten-der-saekularisierung-wider-die-sprachlosigkeit/

Praktisch-theologische Perspektiven im Lichte der 6. KMU

113

Prof. Dr. theol. habil. Jan Loffeld

Chair of Practical Theology

School of Catholic Theology, Tilburg University

Nieuwegracht 61

3512 Utrecht, The Netherlands
j.loffeld(at)tilburguniversity(dot)edu
https://research.tilburguniversity.edu/en/persons/jan-loffeld/

DOI: 10.17879/zpth-2025-9312

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 101-113



mailto:j.loffeld@tilburguniversity.edu
https://research.tilburguniversity.edu/en/persons/jan-loffeld/

