ZPTh

Zeitschrift
fur Pastoraltheologie

250 Jahre Pastoraltheologie
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstatten

ISSN: 0555-9308 45. Jahrgang, 2025-2



Ludger Verst

Wie ist es, ein religioser Mensch zu sein?
Kurze Einfiihrung in tiefentheologische Phanomenologie

Abstract

Der Beitrag entfaltet eine tiefentheologische Phanomenologie des Religiosen als eines Gewahrwer-
dens transzendenter Prasenz. Im Anschluss an die Neue Phanomenologie von Hermann Schmitz wird
religioses Erleben in seinem Ursprung als Widerfahrnis verstanden, in dem Leiblichkeit und Bewusst-
sein miteinander in Bertihrung kommen. Am Gleichnis vom barmherzigen Samariter wird solches Be-
rihrt- und Betroffensein veranschaulicht als eine Haltung der Compassion. Tiefentheologie beschreibt
Haltungen dieser Art als Prasenzphdanomene des Transzendenten. C. G. Jungs Konzept der Individua-
tion liefert dazu einen entsprechenden Bezugsrahmen: Prozesse der Selbst-Gewahrwerdung gesche-
hen im Spannungsfeld von Bewusstem und Unbewusstem als Umgang mit dem, was ruft und sich zu-
gleich entzieht. In praktischer Konsequenz zielt Tiefentheologie auf eine literarische Tiefenhermeneu-
tik (Alfred Lorenzer), deren prasentative Sprache Resonanzraume erdéffnet, in denen Unsagbares wie
Verdrangtes Gestalt gewinnen kdnnen.

The article develops a depth-theological phenomenology of religion as an awareness of transcendent
presence. In dialogue with Hermann Schmitz’s New Phenomenology, religious experience is conceived
in its origin as “Widerfahrnis”, where felt embodiment and consciousness touch. In the parable of the
Good Samaritan, embodied affectedness becomes tangible as an attitude of compassion. Depth The-
ology describes such attitudes as phenomena of the transcendent. C. G. Jung’s concept of individua-
tion offers an interpretive frame of reference in the process of self-awareness between the conscious
and the unconscious — an encounter with what calls and, at the same time, withdraws. — In practical
consequence, Depth Theology aims at a literary Depth Hermeneutics (Alfred Lorenzer), whose presen-
tational language opens resonant spaces where the unsayable and the repressed can take form toge-
ther.

Religion hat und hatte immer schon mit Gefiihlen, mit dem Erleben und der Bewalti-
gung machtvoller Geflihle zu tun. Mit jenem Fascinosum et tremendum (Rudolf Otto),
das selbst dem aufgeklarten, dem ,religios Unmusikalischen” heute noch Momente des
Staunens und Innehaltens abgewinnt.

In den eingelibten Abldaufen unseres funktionalen Denkens jedoch gelten weithin an-
dere Gesetze. Man betrachtet die Welt im Modus der Distanzierung, im Modus strenger
Objektivitat. Sie ist die Voraussetzung von Wissenschaftlichkeit. Menschliche Wirklich-
keit ist jedoch weitaus umfangreicher als das, was einer rein objektivierenden Erkennt-
niseinstellung zuganglich ist. Leben und Lebensfiihrung gehen lber Denken, Messen
und Bewerten hinaus.

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99



90 Ludger Verst

Es ist der sogenannten Neuen Phdnomenologie von Hermann Schmitz (1928-2021) zu
verdanken, eine wissenschaftliche Sprache liber das Begriffsgeflige der tradierten Pole
»Subjektiv’ und , objektiv” hinaus entwickelt zu haben. Sie ist auf ein Denken hin aus-
gerichtet, das nicht im iblichen Koordinatensystem einer 6ffentlichen und objektiv er-
kennbaren AuBenwelt und einer versteckten inneren Welt von subjektiver Bedeutung
unterzubringen ist (Schmitz 1969 und Schmitz 42014). Die Tatsache, dass wir uns auf-
grund unserer Leiblichkeit nie restlos in Objektives verwandeln kénnen, unterstreicht
einerseits den nie ganz einzulésenden objektiven Weltbezug, andererseits aber auch
die unauflosbare leibliche Weltverbundenheit des Menschen. Fir Schmitz ist der Leib
nicht mit dem sichtbaren und tastbaren Koérper identisch; er spricht vom , spirbaren
Leib als dem Inbegriff [...] leiblicher Regungen wie z. B. Angst, Schmerz, Wollust, Hun-
ger, Durst, Ekel, Frische, Mudigkeit, Ergriffenheit von Gefuhlen” (Schmitz 42014, 34f.),
was also der Mensch von sich spliren kann, ohne sich der finf Sinne und der ihnen
entspringenden Vorstellungen vom eigenen Kérper zu bedienen. ,Leiblich ist, was je-
mand in der Gegend (nicht immer in den Grenzen) seines Korpers von sich selbst, als zu
sich selbst gehorig, sptiren kann” (Schmitz 42014, 35).

Als grundlegendes Muster beschreibt Schmitz den Antagonismus von , Engung” und
»Weitung”. Beide seien Urphdanomene der Leiblichkeit. Mithilfe dieser beiden Grundty-
pen lasse sich die Vielfalt leiblicher Regungen rekonstruieren. Schmitz verfolgt das Ziel,
geschichtlich gepragte Verkiinstelungen abzubauen und den Menschen ihr wirkliches
Leben wieder begreiflich zu machen (vgl. Schmitz 42014, 7). Statt den Korper immer
mehr zu instrumentalisieren, gehe es darum, mit dem Bewusstsein in den Leib hinab-
zusteigen, an die Stelle prominenter Sichtbarkeit des Kérpers den Vollzug des Lebens
selbst treten zu lassen (vgl. auch Fuchs 2023). Das Erleben ist es, das uns, indem wir
betroffen werden, unserer Lebendigkeit versichert. Im Erleben solchen Betroffenseins
erleben wir uns selbst, werden wir uns unserer Existenz bewusst.

Beruhrbarkeit

Dieses Bewusstsein ist nicht nur geistig. Es ist leiblich grundiert. Menschen erfahren
sich nicht losgel6st von ihrem Leib, sondern inihm und durch ihn. Alles, was uns wirklich
betrifft, berihrt in Empfindungen, Regungen, Spannungen, in Freude und Schmerz. Be-
rihrbarkeit ist darum keine Idee, sondern eine leibliche Grundbefindlichkeit. Sie zeigt
sich dort, wo das Leben uns trifft — wo etwas an uns herantritt, das uns bewegt, bevor
wir es verstehen. Der Leib ist der Ort dieser Erfahrung: Er spiirt, was uns begegnet, noch
ehe es in Worte gefasst werden kann.

Diese Beobachtung fiihrt uns zu einer grundlegenden Einsicht tiefentheologischen Den-
kens. Religioses Erleben beginnt dort, wo Menschen in ihrer Beriihrbarkeit betroffen
werden. Wo sich etwas ereignet, das sie leiblich beansprucht. Tiefentheologie versteht

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311



Wie ist es, ein religiéser Mensch zu sein? 91

diesen Moment als Widerfahrnis, das sich im leiblichen Spiiren vollzieht. In solcher Er-
fahrung begegnen Menschen einer Dimension, die sie liber sich hinausfiihrt, ohne sie
zu ent-wirklichen. Der Leib wird zum Resonanzraum, in dem sich das Leben als Anruf
und Antwort vollzieht.

Ich mochte dies an einem biblischen Beispiel, am Gleichnis vom , barmherzigen Sama-
riter” veranschaulichen (Lk 10,25-37). Hier verdichtet sich, was tiefentheologisch als
religiose Grundgeste beschrieben werden kann: als ein inneres Ergriffenwerden, das
sich zu tatiger Hinwendung wandelt.

Vor dem Samariter kommen zwei andere des Weges: ein Priester und ein Levit. Beide
sehen den Verwundeten und gehen vorilber. Sie halten jedenfalls Abstand. Ihr Blick
bleibt duBerlich, gefasst im Modus der Distanzierung, der zuvor schon ihren Alltag be-
herrscht. Vielleicht folgen sie einem Reinheitsgebot, vielleicht auch nur der inneren Re-
gel, sich nicht einlassen zu mussen. In jedem Fall vermeiden sie das Beriihrtwerden. lhr
Sehen bleibt ohne Nahe, ihr Voriibergehen ohne Anteil. Tempel und Kult scheinen nicht
die Orte von Hinwendung und Zuneigung zu sein. So ganz anders der Mensch aus Sa-
marien. Der Text hebt den Moment der Begegnung mit dem Uberfallenen und Miss-
handelten einzigartig hervor: éomAayyvicOn — ,es ging ihm durch und durch” heiRt es
in Vers 33. Im Neuen Testament gibt es dieses Wort ein einziges Mal: an dieser Stelle.
Wortlich bedeutet omAayyvilopat: ,aus den Eingeweiden heraus berihrt werden”.

Damit ist keine moralische Regung gemeint, sondern ein leibliches Widerfahrnis im
Sinne einer affektiven Erschiitterung, die Menschen in Ganze trifft. Sie entzieht sich der
Kontrolle des Bewusstseins. Aus der ,, Engung” der Erschiitterung entsteht eine , Wei-
tung”: Der Leib gewinnt wieder Beweglichkeit und Richtung. Weitung meint keinen in-
nerpsychischen Vorgang, sondern ein leibliches, pathisches Geschehen, in dem die be-
drangende Atmosphare in eine weite, atmende Prasenz Uibergeht, aus der heraus Be-
ziehung und Zuwendung moglich werden. Hier treffen sich Phanomenologie und The-
ologie. Denn im Vollzug dieser Weitung zeigt sich, was tiefentheologisch als Bewegung
der Compassion verstanden werden kann: Menschen antworten auf das, was sie be-
trifft, indem sie mitvollziehen, was dem Anderen widerfahren ist. Das Widerfahrene
wird zur Form tatiger Mitmenschlichkeit. Der Samariter tritt heran, verbindet die Wun-
den, hebt den Verwundeten auf sein Tier und bringt ihn in eine Herberge.

Die Haltung der Compassion ist Antwort auf ein leiblich erfahrenes Betroffensein. In
der Weitung, dass Berlhrbarkeit sich nicht in sich selbst erschopft, sondern fortsetzt
als Teilhabe an einem gemeinsamen, je groReren Leben, wird das religiose Moment
sichtbar: Hermann Steinkamp versteht die Samariter-Erzahlung
»als eine ,uniiberbietbare theologische und christlich-spirituelle Deutung von
Compassion [...]. Diese mogliche Deutung (flir den Glaubenden) schlieRt jedoch
eine existentiell dichte Erfahrung des gleichen Phanomens durch andere, durch
Nicht-Glaubende keineswegs aus! Man kann die Samaritererzahlung (tUber die

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99



92 Ludger Verst

Grenzen der Religionen hinweg) als existentiell-spirituelle Sinn-Deutung von Er-
fahrungen/Widerfahrnissen interpretieren, die sich in Zusammenhangen gelebter
Compassion ereignen!” (Steinkamp 2008, 33-35).

Dass die tagliche Wirklichkeit des Lebens eine Menschen bedrangende, ihrem Handeln
und auch Denken zuvorkommende, ihnen solchermaBen widerfahrende Wirklichkeit
ist, gehort zu den Grunderfahrungen menschlichen Lebens. Tiefentheologie richtet ih-
ren Blick weniger auf die Reflexion oder Bewaltigungspraxis von Kontingenz als auf de-
ren Widerfahrnischarakter selbst, steht doch im Fokus unserer Frage , Wie ist es, ein
religioser Mensch zu sein?” gerade die existenzielle Erlebnistiefe von Widerfahrnissen
flr die Ermoglichung und Begriindung religioser Erfahrung tGberhaupt.

Der Widerfahrnis-Aspekt ist fur die tiefentheologische Argumentation zentral. Wider-
fahrnisse sind Ereignisse, die tGberraschend und unvorhersehbar hereinbrechen, deren
Folgewirkungen einschneidend und lebensverandernd sind. Tiefentheologie betrachtet
Widerfahrnisse, wie sie im Schicksal des unter die Rauber Gefallenen und in der Zuwen-
dung des Samariters zum Ausdruck kommen, von ihrer Ereignisseite her als Phanomene
kolossaler Unvorhersehbarkeit. Sie konfrontieren Menschen mit ihrem Involviertsein in
Unverfligbares.

Widerfahrenes unterbricht.® Es geht durch mich hindurch. Es ist ein Erfahren, das nicht
begrifflich festzumachen ist. ,Religiositat” wurzelt in einer Widerfahrenem gegeniber
eigenen Haltung des Betroffenseins. Eine bestimmte Haltung drickt sich in einem je
individuellen Modus der Weltbegegnung und des Weltverstehens aus. ,,Religion“ ist ein
Wirklichkeitsspeicher solchen Weltverstehens. Sie will Menschen in ,einer Gott los ge-
wordenen Welt“ (Hohn 2025, 5) mit sich selbst konfrontieren, ohne fiir sie daraus zwin-
gend eine Gottesfrage abzuleiten.

Koordinaten einer Theologie der Tiefe

In Anlehnung an die Phanomenologie von Hermann Schmitz und den postmetaphysi-
schen Theologieentwurf von Hartmut von Sass (Sass 2019 und 2022) vertrete ich einen
modalen, nicht-substanziellen Religionsbegriff:

— Religion ist eine Weise der Erkenntnis (,,Perspektive”), die lebensbedeutsamen Ereig-
nissen — existenziellen Herausforderungen, Krisen, Lebenswendepunkten — entspringt,
derenindividuelle, gruppenbezogene und kollektive Wirklichkeit sie reflektiert. lhre Re-
flexionsergebnisse begriinden keine neue Metaphysik; sie bilden die Grundlagen einer

1 ,Kurzeste Definition von Religion: Unterbrechung®, so lautet die vielzitierte Formel von Johann Bap-
tist Metz (Metz 1992, 166).

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311



Wie ist es, ein religiéser Mensch zu sein? 93

Transzendenzkonzeption?, die ich Tiefentheologie nenne. Transzendenzkonzepte be-
stimmen mit dartber, in welcher Struktur Wirklichkeit wahrgenommen und verstanden
wird.

— Religiositdt bezeichnet eine bestimmte Haltung oder Einstellung, sich mit sich selbst,
mit anderen und mit der Welt ins Verhaltnis zu setzen, kein selbstmachtiges Vermogen,
eher resonierende Konsequenz. Sie ist eine je individuelle Konsequenz aus unwillkrli-
chen Erfahrungen affektiven Betroffenseins. Im Schmitz‘schen Gefiihls- und Atmospha-
renbegriff sehe ich einen Uberzeugenden Link, sich an das Phanomen unwillkirlicher
Lebenserfahrungen heranzutasten, d. h., an das, was Menschen merklich widerfahrt,
ohne dass sie es sich absichtlich zurechtgelegt haben (vgl. Schmitz 42014, 7). ,Der Zu-
stand, der durch ein Widerfahrnis hervorgerufen wird, lasst sich vom Inhalt der Erfah-
rung, die wir dabei machen, nicht trennen” (Hiihn 2004, Sp. 678). Unwillkirliche Le-
benserfahrungen bilden die erste und letzte Instanz fiir die Begriindung religioser Aus-
sagen.?

— Ein religioser Mensch versteht unwillkiirliche Erfahrungen affektiven Betroffenseins
als Einbriche von ,Sinn“ — und zwar in beide Richtungen: Bisherige Sinnkonstrukte
»brechen ein“; sie verlieren an Plausibilitdt und Bedeutung. Und: Uberraschend kom-
men neue Sinnhorizonte in den Blick. Ein religioser Mensch entdeckt in ihnen einen
Sinnanspruch, ein Angesprochen-Sein, das er auf ,Gott” oder ,Gottliches” bezieht. Ei-
nem Sinnanspruch zu folgen, bedeutet tiefentheologisch: ,glauben”. Glauben ist die
umfassende Kommunikation von Erfahrungen unbedingten Betroffenseins durch
,Gott” oder ,»Gottliches”. Es ist eine bestimmte Weise, sein Leben zu fiihren (vgl. Verst
2025, 214-230).

Im Sinne einer Phanomenologie der Leiblichkeit bindet Tiefentheologie das Géttliche in
seiner Wurzel an leiblich fihlbare Atmospharen. ,,Géttlich ist fur jemand die Autoritat
eines Gefiihls, die fiir ihn unbedingten Ernst hat” (Schmitz 42014, 97). Damit allerdings
entfallt Géttliches an sich. Tiefentheologie betreibt Dekonstruktion des Metaphysi-
schen und zieht daraus die Konsequenzen fiir ihre postmetaphysische Gottesrede. Wo-
rauf es ihr ankommt, ist eine methodologische Besinnung auf die Moglichkeit eines
Uberstiegs tiber Erscheinendes hinaus — eines Uberstiegs, der nicht zu neuer metaphy-
sischer oder kultureller Deutungshoheit fiihrt, sondern innerhalb des phanomenologi-

2 Transzendenz ist, was die unmittelbare Evidenz lebensweltlicher Erfahrung libersteigt. Erfahrungs-
transzendenzen lassen sich in ,kleine®, ,mittlere” und ,groRe” Transzendenzen gliedern. Vgl. dazu
Luckmann 31996, 77—-86; Luckmann 2002, 140-143.

3 Christoph Theobald (2018) versteht Erfahrungsmomente solcher Art als disclosure situations, als
einzigartige Ereignisse von Begegnung und Beziehung im Hier und Jetzt, in denen ein fundamenta-
ler, sich nicht von vornherein religios verstehender elementarer Lebensglaube geweckt oder ent-
deckt bzw. entfaltet werde: , Ich vertraue mich (credo) — in meiner Verwundbarkeit — dem Rét-
sel/Geheimnis meiner/unserer Existenz in der Welt an, in der Hoffnung darauf, mit diesem Ver-
trauen nicht zum Verlierer zu werden” (83).

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99



94 Ludger Verst

schen Untersuchungsbereichs bleibt. Uberschussphinomene solcher Art sind Steige-
rungsformen, in denen das, was sich zeigt, liber sich selbst hinausweist: ,,Als Unendli-
ches, Unmogliches, Unsichtbares oder Unvergessliches sprengen sie den Rahmen der
Erfahrung” (Waldenfels 2012, 2), bestatigen sie den hochst eigentiimlichen Transzen-
denzdrang des Menschen. Uberschussphinomene verlangen nach indirekten Beschrei-
bungen, die aufzeigen, was sich dem direkten Zugriff entzieht: eine Phdnomenologie
des Unsichtbaren (Bernet & Kapust 2009), die zeigt, dass und wie etwas mehr und an-
ders ist, als es ist, ohne in einem Jenseits des ganz anderen zu entschwinden. So ver-
standen markiert Tiefentheologie — mit Bernhard Waldenfels —,,einen Spalt, eine Kluft”.
Sie Uberquert Schwellen des Fremden, ohne sie zu Gberwinden (Waldenfels 2012, 12).

Transzendenz(en)

Transzendenz ist nicht zwingend schon Religion (vgl. Knoblauch 2009, 69). Es kann zwi-
schen primarer, praverbaler Transzendenzerfahrung und deren nachfolgender, explizi-
ter Interpretation und Symbolisierung unterschieden werden. Transzendenz bezeich-
net einen letzthin unabschlieBbaren Horizont menschlicher Achtsamkeit auf das, was
auf unverfiigbare Weise als Sinn- oder Ganzheitserfahrung zuteilwird, sodass Men-
schen in ihrem Welt-, Sozial- und Selbstbezug mehr und mehr sich selbst gewahr wer-
den. Den Prozess solchen Gewahrwerdens nennt die Psychologie Carl Gustav Jungs In-
dividuation; sie meint damit einen je individuellen, lebenslangen Weg menschlicher
Entwicklung und Reifung. C. G. Jung (u. a. GW 7, 32011) setzt sich ausfihrlich mit , reli-
gioser Erfahrung” auseinander, die fiir ihn ein psychisches Phanomen ist.* Seine Psy-
chologie ist ein grol® angelegter Versuch der Integration von Religiositat und Psycholo-
gie, von Transzendenzerfahrung und seelischer Entwicklung eines Menschen.

Mit dem Individuationskonzept der Analytischen Psychologie C. G. Jungs liegt den Hu-
manwissenschaften und so auch der Theologie ein integratives Grundkonzept vor, das
das Anliegen des Austausches und der Verbindung von Bewusstem und Unbewusstem,
von Religiositat und individueller Lebenssituation ins Zentrum stellt (vgl. Vogel 2017
und Verst 2019). Von alters her ist es eine der elementaren Funktionen von Religion,
grundlegende Erfahrungen der Menschheit nicht verloren gehen zu lassen, sondern
ihnen in variantenreichen Wiederholungen Ausdruck zu verleihen, etwa in den Uber-
lieferungen heiliger Schriften, die uns die archetypischen Bilder der Menschheit als
Schatze bewahren. Dies kennzeichnet die Art und Weise, wie Jung sich mit mythologi-
schen Stoffen, mit Traumen, mit Marchen, Sagen und Legenden und in der Folge eben

4 Unter dem Begriff der Psyche versteht Jung die Gesamtheit aller psychischen Vorgange, der be-
wussten wie unbewussten. ,Gott hat nie anders zum Menschen gesprochen als in der Seele, und
die Seele versteht es, und wir erfahren es als etwas Seelisches.” (Jung 1972/73, 132).

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311



Wie ist es, ein religiéser Mensch zu sein? 95

auch mit Religion beschaftigt. Hier sehe ich eine wichtige Verbindung zwischen Analy-
tischer Psychologie und Theologie. Wie sonst sollten Menschen in eine existenzielle
Gleichzeitigkeit mit religidsen Texten gelangen, wenn deren Bildsprache nicht (mehr)
in ihrer symbolhaften Dimension erfasst werden kann? Symbole sind im Verstandnis
Jungs verbilderte Signale emotionaler Energien, spontane Schépfungen aus den Tiefen
des Unbewussten. Das prinzipiell unanschauliche Transzendente wird im Symbol sinn-
fallig gestaltet und dadurch allererst »lesbar«.

Eine Theologie der Tiefe mochte die sich hier andeutenden Herausforderungen kon-
zeptionell in den Blick nehmen. Das hat mit der Vermutung zu tun, dass Gottliches sich
als eine subjektiv bedeutsame GréRRe atmospharisch spliren und als eigenleibliches Er-
leben auch beschreiben lasst. Die Aufgabe von Theolog*innen ware es daher, Religion
sinnlich erfahrbar, das bedeutet, lesbar, hor- und sichtbar zu machen. Diese Vermitt-
lungsarbeit hat den Charakter einer Préisentation: Ich zeige jemandem etwas und ich
kann das nur tun, indem ich im Zeigen mich selbst zeige. Das gilt erst recht bei Dingen,
die das Leben als Ganzes betreffen. Ich zeige dir etwas, wozu ich selbst eine lebendige
Beziehung habe. Als Kommunikator gehore ich mit in den Vermittlungsprozess. Ich bin
nicht nur geschickter Arrangeur oder neutraler Informationslieferant, nicht nur Mode-
ratorin oder Expertin, sondern tber dies hinaus auch selbst religidses Zeichen, ohne das
es gar keine Botschaft geben kdnnte. Ich zeige euch das, was mich beeindruckt. Davon
will ich erzahlen. Im Grunde steht am Anfang jeder Kommunikation ein bewegender
Eindruck, der einen authentischen Ausdruck sucht und dadurch Adressat*innen sinnlich
anspricht.

Zeitgendssische Seelsorge miisste daher verstirkt pastorale Asthetik sein, die den ge-
genwartigen Ausdrucksphanomenen gegeniiber aufgeschlossen ist. Tiefentheologie
versteht sich in dieser Hinsicht als theopoetische Lesehilfe. Sie sieht die Nahe religioser
Sprache zur Poesie als Chance der Theologie, ihre rationalisierende Verstandeseinsei-
tigkeit aufzugeben ,,zugunsten einer traumnahen, dichterischen Sprache, die all die Er-
fahrungen aufgreift, die in unserer Zeit eher in den Gesprachsraumen der Psychoana-
lyse als in den Kathedralen der bestehenden Religionsform ermdglicht und zugelassen
werden” (Drewermann 21992, 76).

Theopoetik

Wo sich religiose Rede der poetischen annahert, 6ffnet sie sich dem, was sich dem Be-
wusstsein entzieht. Sie gewinnt Zugang zu einer Erfahrungsdimension, in der Sprache
nicht erklart, sondern beriihrt. Alfred Lorenzer (1986) hat diese Dynamik im Rahmen
seiner tiefenhermeneutischen Kulturanalyse als Interaktion zwischen Text und Lesen-
dem beschrieben, als Geschehen, in dem das Unsagbare in symbolischer Form zu spre-
chen beginnt. Im Zentrum steht also nicht der Text als solcher, sondern das, was er in
Lesenden auslost, wie er affektive Resonanzen weckt, die sich der bewussten Kontrolle

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99



96 Ludger Verst

entziehen und dadurch neue Bedeutungsfelder eréffnen. In solchen Interaktionen
werde der latente Sinn eines Textes erfahrbar. Literatur wirke, weil sie in einer prasen-
tativen Sprache spreche — einer Sprache, die Bilder, Atmospharen und Emotionen her-
vorrufe, statt rational zu erklaren. Diese Symbolsprache erreiche Schichten des Erle-
bens, die sich der diskursiven Rede entzégen. Sie rufe unbewusste Wiinsche, Angste
und Fantasien auf, die sonst sprachlos blieben.

,Die Sprache eines literarischen Textes, einer Erzahlung oder eines Gedichtes, die
Sprache von Marchen und Mythen ist nicht rational und klar erlauternd. Sie ist
poetisch und malerisch, sie ist bildhaft und metaphernreich, sie ist sinnlich und
atmospharisch. Aufgrund dieser prasentativen Qualitat der Sprache entfalten li-
terarische Texte eine besondere Wirkung in der Leser_in. Eine prasentative Spra-
che fiihrt dazu, dass sie leichter Gefiihle und Bilder zu den Figuren und Handlun-
gen des Textes entwickelt. Daher sind Leseerlebnisse mitunter tief beriihrend:
Wer einen literarischen Text liest, freut und verliebt sich vielleicht, leidet oder
bricht in Tranen aus oder bekommt Angst. Das aber bedeutet, dass die Subjekti-
vitat der Leser_in —ihre Wiinsche, ihre Geflihle, ihre Einbildungskraft —, die Text-
wirkung mitproduziert” (Konig, Lohl & Winter 2020, 110).

Literatur 6ffnet Resonanzraume, in denen gesellschaftlich verdrangte oder beschamte
Interaktionsformen sinnlich erfahrbar werden. Das Unbewusste erscheint hier nicht als
individuelles Inneres, sondern als gesellschaftlich produzierter Bereich des Verdrang-
ten, derjenigen Wirklichkeitsbereiche also, die die Sprache der Normen vornehmlich
ausschliel$t. Tiefentheologisch formuliert: Das, was schwer oder kaum sagbar ist und
deshalb oft fehlt, kann ins 6ffentliche Leben hineinwirken, wenn poetische Texte ,dem
Unbewussten einen uniibersehbaren Platz im 6ffentlichen Raum schaffen” (Lorenzer
1986, 25). Lorenzers tiefenhermeneutischer Grundgedanke korrespondiert mit unse-
rem Blick auf die Compassions-Geschichte in Lukas 10. Auch dort wird zunachst sicht-
bar, wie gesellschaftliche und kultische Normen — Reinheitsgebot, Selbstschutz, Distanz
—zu Formen der Verdrangung werden: Der Priester und der Levit halten sich an Gebote
und gehen voriber. Der Samariter dagegen durchbricht das kulturell und religios Ein-
geschriebene, indem er seinem (Mit-)Gefiihl Raum gibt. Was in den anderen unter-
driickt bleibt, tritt in ihm leiblich hervor. Der Samariter handelt, weil ihn etwas (be-)
trifft, das er nicht abwehren will.

»Das Unsagbare mul in eine Mitteilungsform eingebunden werden, die stummgewor-
dene oder unerléste Empfindungen spirbar macht”, indem sie das vom allgemeinen
Bewusstsein Verworfene und Ausgeschlossene atmospharisch zur Wirkung bringt —
durch Zeichen, Gesten, An- oder Zumutungen, ,,an denen sich die Imagination der an-
deren entziinden kann“ (Lorenzer 1986, 25). In dieser Perspektive wiirden poetische
Texte zu ,Sozialisationsagenturen” (Kénig, Lohl & Winter 2020, 115), die Subjekte noch
einmal und moglicherweise anders in Bewegung setzen: Sie konnten Unbewusstes wei-

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311



Wie ist es, ein religiéser Mensch zu sein? 97

terhin festigen oder aber Entwicklungen und Wandlungen anstoRen durch neue For-
men des Fihlens und Denkens. Lorenzer begreift Poesie als politische Praxis, die das
Unsagbare, das die Gesellschaft selbst unterdriickt, zur Sprache bringt. Indem Dich-
ter*innen dem Unbewussten Gestalt gaben, machten sie es kollektiv verhandelbar.

Gerade dies gilt in besonderer Weise auch fir biblische Texte. lhr latenter Sinn er-
schlieRt sich im Widerhall von Wértern, Bildern und Anmutungen. Das Entscheidende
erschopft sich nicht im manifesten Sinn, also in dem, was ein Text lehrt (»Sei barmherzig
wie der Samariter!«), sondern dass der Text an jener affektiven Schwelle zu sprechen
beginnt. Der latente Sinn biblischer Texte liegt in ihrer Fahigkeit, Gberraschende Gesten
menschlicher wie goéttlicher Zuwendung zu inszenieren, innere Bewegungen, in denen
Beziehungen spirbar Gestalt gewinnen: im Sich-Niederbeugen und Bergen, im Beher-
bergen und Nachsorgen. In solchen Haltungen verkorpert sich, was Klaas Huizing die
,uncoole Gestik des Christentums” (2002, 60) nennt. Christliche Wahrheit als eine be-
stimmte Weise des In-der-Welt-Seins — sie ereignet sich im Ergehen, in der Mitteilungs-
form verkorperter Atmospharen. Sie denkt Gott als Présence, als gegenwartige Wirk-
lichkeit, die sich als Atmosphare, als Aura mitteilt, wie Maurice Zundel betont: Ein reli-
gioser Mensch wird von der Ausstrahlung gottlicher Gegenwart ergriffen. ,,In dieser Er-
griffenheit kommt der Mensch in seinem Innersten jenem Geheimnis auf die Spur, wo-
rauf es letztlich ankommt: Liebe” (Bachmann 2025, 4).

Literaturverzeichnis

Bachmann, Claude (2025). Ich glaube nicht an Gott, ich lebe ihn. In: Feinschwarz. Theologisches Feuil-
leton, 25.7.2025, abrufbar unter https://www.feinschwarz.net/ich-glaube-nicht-an-gott-ich-lebe-
ihn/ [1.11.2025]

Bernet, Rudolf & Kapust, Antje (Hg.) (2009). Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren. Miinchen: Fink.
Drewermann, Eugen (1992/21992). Das Matth3usevangelium. Bilder der Erfiillung, Bd. 1. Olten: Wal-

ter.

Fuchs, Thomas (2023). Der Leib vollzieht das Leben. Online abrufbar: dasgoetheanum.com/der-leib-
vollzieht-das-leben/ [31.10.2025].

Ho6hn, Hans-Joachim (2024). Radikale Sakularitat. In: Feinschwarz. Theologisches Feuilleton,
5.10.2024, abrufbar unter: https://www.feinschwarz.net/radikale-saekularitaet/ [2.11.2025].

Hihn, Helmut (2004). Art. Widerfahrnis. In: Joachim Ritter, Karlfried Griinder & Gottfried Gabriel,
(Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 12. Basel: Schwabe, Sp. 678.

Huizing, Klaas (2002). Zur ,,uncoolen” Gestik des Christentums. Religiose Kulturvermittlung im Film. In:
Die politische Meinung, 1/2002, 51-60.

Huizing, Klaas (2022). Lebenslehre. Eine Theologie fiir das 21. Jahrhundert, Gltersloh: Giitersloher

Verlagshaus.

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99



98 Ludger Verst

Knoblauch, Hubert (2009). Populare Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt

a. M: Campus.

Kénig, Hans-Dieter, Konig, Julia, Lohl, Jan & Winter, Sebastian (2020). Alfred Lorenzer zur Einflihrung.

Psychoanalyse, Sozialisationstheorie und Tiefenhermeneutik. Leverkusen: Verlag Barbara Budrich.

Jung, Carl Gustav (1971/41983). Zur Psychologie westlicher und éstlicher Religion. Gesammelte
Werke, 11. Olten: Walter.

Jung, Carl Gustav (1972/73) Briefe, Bd I: 1906—1945. Hg. v. Aniela Jaffé in Zusammenarbeit mit
Gerhard Adler. Olten: Walter.

Jung, Carl Gustav (1995/32011). Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewussten. In: Ders.:

Zwei Schriften iber Analytische Psychologie. Gessammelte Werke, 7. Ostfildern: Patmos.

Lorenzer, Alfred (1981). Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstorung der Sinnlichkeit. Eine Religionskritik.

EuropdischeVerlagsanstalt.

Lorenzer, Alfred (1986). Tiefenhermeneutische Kulturanalyse. In: Alfred Lorenzer & Hans-Dieter Konig

(Hg.): Kultur-Analysen. Psychoanalytische Studien zur Kultur. Frankfurt a. M.: Fischer.
Luckmann Thomas (31996). Die unsichtbare Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Luckmann Thomas (2002). Schrumpfende Transzendenzen, expandierende Religion, in: Ders. (Hg.),
Wissen und Gesellschaft, Ausgewahlte Aufsdtze 1981-2002 (Bd. 1). Konstanz: UVK, 140-143.

Metz, Johann Baptist (°1992). Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen

Fundamentaltheologie, Mainz: Griinewald.

Sass, Hartmut von (Hg.) (2019). Perspektivismus. Neue Beitrage aus der Erkenntnistheorie, Hermeneu-
tik und Ethik. Hamburg: Meiner.

Sass, Hartmut von (2022). Atheistisch glauben. Ein theologischer Essay. Berlin: Matthes & Seitz.
Schmitz, Hermann (1969). System der Philosophie, Bd. Ill/2: Der Geflihlsraum. Bonn: Bouvier.
Schmitz, Hermann (1998). Der Leib, der Raum und die Gefiihle. Ostfildern: Edition Tertium.

Schmitz, Hermann (2011): Der Leib, Berlin: De Gruyter.

Schmitz, Hermann (2009/%2014). Kurze Einfithrung in die Neue Phinomenologie, Freiburg i.Br.: Alber.
Schmitz, Hermann (2016): Ausgrabungen zum wirklichen Leben. Eine Bilanz, Freiburg i. Br.: Alber.

Steinkamp, Hermann (2008). Compassion als diakonische Basiskompetenz. In: Volker Herrmann (Hg.).
Diakonische Bildung. Arbeitspapiere aus der Evangelischen Fachhochschule Darmstadt Nr. 10, 25—
36.

Theobald, Christoph (2018): Christentum als Stil. Fiir ein zeitgemaRes Glaubensversténdnis in Europa,
Freiburg i. Br.: Herder.

Verst, Ludger (2019). Individuation und Botschaft. Impulse der Psychologie C. G. Jungs fiir eine Theolo-
gie der Tiefe. In: Wege zum Menschen, 3, 196-207.

Verst, Ludger (2025). Tiefentheologie. Von einem Gott, der ,zu Grunde’ geht. Texte zu Religion und

Psychologie. Mit einem Vorwort von Klaus Kiel3ling. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311



Wie ist es, ein religiéser Mensch zu sein? 99

Vogel, Ralf T. (2017). Individuation und Wandlung. Der ,, Werdensprozess der Seele” in der Analyti-
schen Psychologie C. G. Jungs. Stuttgart: Kohlhammer 2017.

Waldenfels, Bernhard (2012). Hyperphdnomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp.

Ludger Verst

Katholischer Theologe, Berater (GwG) und Publizist

INTERFAITH — Praxis flir Kommunikation, Beratung und Seelsorge
Rheingoldstrale 3

D-65203 Wiesbaden

verst(at)t-online(dot)de

https://verstblog.wordpress.com

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89-99




