
  

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

Ludger Verst 
 

Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein? 
Kurze Einführung in tiefentheologische Phänomenologie 

 

Abstract 

Der Beitrag entfaltet eine tiefentheologische Phänomenologie des Religiösen als eines Gewahrwer-
dens transzendenter Präsenz. Im Anschluss an die Neue Phänomenologie von Hermann Schmitz wird 
religiöses Erleben in seinem Ursprung als Widerfahrnis verstanden, in dem Leiblichkeit und Bewusst-
sein miteinander in Berührung kommen. Am Gleichnis vom barmherzigen Samariter wird solches Be-
rührt- und Betroffensein veranschaulicht als eine Haltung der Compassion. Tiefentheologie beschreibt 
Haltungen dieser Art als Präsenzphänomene des Transzendenten. C. G. Jungs Konzept der Individua-
tion liefert dazu einen entsprechenden Bezugsrahmen: Prozesse der Selbst-Gewahrwerdung gesche-
hen im Spannungsfeld von Bewusstem und Unbewusstem als Umgang mit dem, was ruft und sich zu-
gleich entzieht. In praktischer Konsequenz zielt Tiefentheologie auf eine literarische Tiefenhermeneu-
tik (Alfred Lorenzer), deren präsentative Sprache Resonanzräume eröffnet, in denen Unsagbares wie 
Verdrängtes Gestalt gewinnen können. 

The article develops a depth-theological phenomenology of religion as an awareness of transcendent 
presence. In dialogue with Hermann Schmitz’s New Phenomenology, religious experience is conceived 
in its origin as “Widerfahrnis”, where felt embodiment and consciousness touch. In the parable of the 
Good Samaritan, embodied affectedness becomes tangible as an attitude of compassion. Depth The-
ology describes such attitudes as phenomena of the transcendent. C. G. Jung’s concept of individua-
tion offers an interpretive frame of reference in the process of self-awareness between the conscious 
and the unconscious — an encounter with what calls and, at the same time, withdraws. — In practical 
consequence, Depth Theology aims at a literary Depth Hermeneutics (Alfred Lorenzer), whose presen-
tational language opens resonant spaces where the unsayable and the repressed can take form toge-
ther. 

 

Religion hat und hatte immer schon mit Gefühlen, mit dem Erleben und der Bewälti-
gung machtvoller Gefühle zu tun. Mit jenem Fascinosum et tremendum (Rudolf Otto), 
das selbst dem aufgeklärten, dem „religiös Unmusikalischen“ heute noch Momente des 
Staunens und Innehaltens abgewinnt. 
In den eingeübten Abläufen unseres funktionalen Denkens jedoch gelten weithin an-
dere Gesetze. Man betrachtet die Welt im Modus der Distanzierung, im Modus strenger 
Objektivität. Sie ist die Voraussetzung von Wissenschaftlichkeit. Menschliche Wirklich-
keit ist jedoch weitaus umfangreicher als das, was einer rein objektivierenden Erkennt-
niseinstellung zugänglich ist. Leben und Lebensführung gehen über Denken, Messen 
und Bewerten hinaus.  



90 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

Es ist der sogenannten Neuen Phänomenologie von Hermann Schmitz (1928–2021) zu 
verdanken, eine wissenschaftliche Sprache über das Begriffsgefüge der tradierten Pole 
„subjektiv“ und „objektiv“ hinaus entwickelt zu haben. Sie ist auf ein Denken hin aus-
gerichtet, das nicht im üblichen Koordinatensystem einer öffentlichen und objektiv er-
kennbaren Außenwelt und einer versteckten inneren Welt von subjektiver Bedeutung 
unterzubringen ist (Schmitz 1969 und Schmitz 42014). Die Tatsache, dass wir uns auf-
grund unserer Leiblichkeit nie restlos in Objektives verwandeln können, unterstreicht 
einerseits den nie ganz einzulösenden objektiven Weltbezug, andererseits aber auch 
die unauflösbare leibliche Weltverbundenheit des Menschen. Für Schmitz ist der Leib 
nicht mit dem sichtbaren und tastbaren Körper identisch; er spricht vom „spürbaren 
Leib als dem Inbegriff […] leiblicher Regungen wie z. B. Angst, Schmerz, Wollust, Hun-
ger, Durst, Ekel, Frische, Müdigkeit, Ergriffenheit von Gefühlen“ (Schmitz 42014, 34f.), 
was also der Mensch von sich spüren kann, ohne sich der fünf Sinne und der ihnen 
entspringenden Vorstellungen vom eigenen Körper zu bedienen. „Leiblich ist, was je-
mand in der Gegend (nicht immer in den Grenzen) seines Körpers von sich selbst, als zu 
sich selbst gehörig, spüren kann“ (Schmitz 42014, 35). 
Als grundlegendes Muster beschreibt Schmitz den Antagonismus von „Engung“ und 
„Weitung“. Beide seien Urphänomene der Leiblichkeit. Mithilfe dieser beiden Grundty-
pen lasse sich die Vielfalt leiblicher Regungen rekonstruieren. Schmitz verfolgt das Ziel, 
geschichtlich geprägte Verkünstelungen abzubauen und den Menschen ihr wirkliches 
Leben wieder begreiflich zu machen (vgl. Schmitz 42014, 7). Statt den Körper immer 
mehr zu instrumentalisieren, gehe es darum, mit dem Bewusstsein in den Leib hinab-
zusteigen, an die Stelle prominenter Sichtbarkeit des Körpers den Vollzug des Lebens 
selbst treten zu lassen (vgl. auch Fuchs 2023). Das Erleben ist es, das uns, indem wir 
betroffen werden, unserer Lebendigkeit versichert. Im Erleben solchen Betroffenseins 
erleben wir uns selbst, werden wir uns unserer Existenz bewusst.  

Berührbarkeit 

Dieses Bewusstsein ist nicht nur geistig. Es ist leiblich grundiert. Menschen erfahren 
sich nicht losgelöst von ihrem Leib, sondern in ihm und durch ihn. Alles, was uns wirklich 
betrifft, berührt in Empfindungen, Regungen, Spannungen, in Freude und Schmerz. Be-
rührbarkeit ist darum keine Idee, sondern eine leibliche Grundbefindlichkeit. Sie zeigt 
sich dort, wo das Leben uns trifft – wo etwas an uns herantritt, das uns bewegt, bevor 
wir es verstehen. Der Leib ist der Ort dieser Erfahrung: Er spürt, was uns begegnet, noch 
ehe es in Worte gefasst werden kann.  
Diese Beobachtung führt uns zu einer grundlegenden Einsicht tiefentheologischen Den-
kens. Religiöses Erleben beginnt dort, wo Menschen in ihrer Berührbarkeit betroffen 
werden. Wo sich etwas ereignet, das sie leiblich beansprucht. Tiefentheologie versteht 



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   91 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

diesen Moment als Widerfahrnis, das sich im leiblichen Spüren vollzieht. In solcher Er-
fahrung begegnen Menschen einer Dimension, die sie über sich hinausführt, ohne sie 
zu ent-wirklichen. Der Leib wird zum Resonanzraum, in dem sich das Leben als Anruf 
und Antwort vollzieht. 
Ich möchte dies an einem biblischen Beispiel, am Gleichnis vom „barmherzigen Sama-
riter“ veranschaulichen (Lk 10,25–37). Hier verdichtet sich, was tiefentheologisch als 
religiöse Grundgeste beschrieben werden kann: als ein inneres Ergriffenwerden, das 
sich zu tätiger Hinwendung wandelt. 
Vor dem Samariter kommen zwei andere des Weges: ein Priester und ein Levit. Beide 
sehen den Verwundeten und gehen vorüber. Sie halten jedenfalls Abstand. Ihr Blick 
bleibt äußerlich, gefasst im Modus der Distanzierung, der zuvor schon ihren Alltag be-
herrscht. Vielleicht folgen sie einem Reinheitsgebot, vielleicht auch nur der inneren Re-
gel, sich nicht einlassen zu müssen. In jedem Fall vermeiden sie das Berührtwerden. Ihr 
Sehen bleibt ohne Nähe, ihr Vorübergehen ohne Anteil. Tempel und Kult scheinen nicht 
die Orte von Hinwendung und Zuneigung zu sein. So ganz anders der Mensch aus Sa-
marien. Der Text hebt den Moment der Begegnung mit dem Überfallenen und Miss-
handelten einzigartig hervor: ἐσπλαγχνίσθη – „es ging ihm durch und durch“ heißt es 
in Vers 33. Im Neuen Testament gibt es dieses Wort ein einziges Mal: an dieser Stelle. 
Wörtlich bedeutet σπλαγχνίζομαι: „aus den Eingeweiden heraus berührt werden“. 
Damit ist keine moralische Regung gemeint, sondern ein leibliches Widerfahrnis im 
Sinne einer affektiven Erschütterung, die Menschen in Gänze trifft. Sie entzieht sich der 
Kontrolle des Bewusstseins. Aus der „Engung“ der Erschütterung entsteht eine „Wei-
tung“: Der Leib gewinnt wieder Beweglichkeit und Richtung. Weitung meint keinen in-
nerpsychischen Vorgang, sondern ein leibliches, pathisches Geschehen, in dem die be-
drängende Atmosphäre in eine weite, atmende Präsenz übergeht, aus der heraus Be-
ziehung und Zuwendung möglich werden. Hier treffen sich Phänomenologie und The-
ologie. Denn im Vollzug dieser Weitung zeigt sich, was tiefentheologisch als Bewegung 
der Compassion verstanden werden kann: Menschen antworten auf das, was sie be-
trifft, indem sie mitvollziehen, was dem Anderen widerfahren ist. Das Widerfahrene 
wird zur Form tätiger Mitmenschlichkeit. Der Samariter tritt heran, verbindet die Wun-
den, hebt den Verwundeten auf sein Tier und bringt ihn in eine Herberge. 
Die Haltung der Compassion ist Antwort auf ein leiblich erfahrenes Betroffensein. In 
der Weitung, dass Berührbarkeit sich nicht in sich selbst erschöpft, sondern fortsetzt 
als Teilhabe an einem gemeinsamen, je größeren Leben, wird das religiöse Moment 
sichtbar: Hermann Steinkamp versteht die Samariter-Erzählung  

„als eine „unüberbietbare theologische und christlich-spirituelle Deutung von 
Compassion […]. Diese mögliche Deutung (für den Glaubenden) schließt jedoch 
eine existentiell dichte Erfahrung des gleichen Phänomens durch andere, durch 
Nicht-Glaubende keineswegs aus! Man kann die Samaritererzählung (über die 



92 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

Grenzen der Religionen hinweg) als existentiell-spirituelle Sinn-Deutung von Er-
fahrungen/Widerfahrnissen interpretieren, die sich in Zusammenhängen gelebter 
Compassion ereignen!“ (Steinkamp 2008, 33–35). 

Dass die tägliche Wirklichkeit des Lebens eine Menschen bedrängende, ihrem Handeln 
und auch Denken zuvorkommende, ihnen solchermaßen widerfahrende Wirklichkeit 
ist, gehört zu den Grunderfahrungen menschlichen Lebens. Tiefentheologie richtet ih-
ren Blick weniger auf die Reflexion oder Bewältigungspraxis von Kontingenz als auf de-
ren Widerfahrnischarakter selbst, steht doch im Fokus unserer Frage „Wie ist es, ein 
religiöser Mensch zu sein?“ gerade die existenzielle Erlebnistiefe von Widerfahrnissen 
für die Ermöglichung und Begründung religiöser Erfahrung überhaupt.  
Der Widerfahrnis-Aspekt ist für die tiefentheologische Argumentation zentral. Wider-
fahrnisse sind Ereignisse, die überraschend und unvorhersehbar hereinbrechen, deren 
Folgewirkungen einschneidend und lebensverändernd sind. Tiefentheologie betrachtet 
Widerfahrnisse, wie sie im Schicksal des unter die Räuber Gefallenen und in der Zuwen-
dung des Samariters zum Ausdruck kommen, von ihrer Ereignisseite her als Phänomene 
kolossaler Unvorhersehbarkeit. Sie konfrontieren Menschen mit ihrem Involviertsein in 
Unverfügbares. 
Widerfahrenes unterbricht.1 Es geht durch mich hindurch. Es ist ein Erfahren, das nicht 
begrifflich festzumachen ist. „Religiosität“ wurzelt in einer Widerfahrenem gegenüber 
eigenen Haltung des Betroffenseins. Eine bestimmte Haltung drückt sich in einem je 
individuellen Modus der Weltbegegnung und des Weltverstehens aus. „Religion“ ist ein 
Wirklichkeitsspeicher solchen Weltverstehens. Sie will Menschen in „einer Gott los ge-
wordenen Welt“ (Höhn 2025, 5) mit sich selbst konfrontieren, ohne für sie daraus zwin-
gend eine Gottesfrage abzuleiten.  

Koordinaten einer Theologie der Tiefe 

In Anlehnung an die Phänomenologie von Hermann Schmitz und den postmetaphysi-
schen Theologieentwurf von Hartmut von Sass (Sass 2019 und 2022) vertrete ich einen 
modalen, nicht-substanziellen Religionsbegriff: 
– Religion ist eine Weise der Erkenntnis („Perspektive“), die lebensbedeutsamen Ereig-
nissen – existenziellen Herausforderungen, Krisen, Lebenswendepunkten – entspringt, 
deren individuelle, gruppenbezogene und kollektive Wirklichkeit sie reflektiert. Ihre Re-
flexionsergebnisse begründen keine neue Metaphysik; sie bilden die Grundlagen einer 

 
1  „Kürzeste Definition von Religion: Unterbrechung“, so lautet die vielzitierte Formel von Johann Bap-

tist Metz (Metz 51992, 166). 



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   93 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

Transzendenzkonzeption2, die ich Tiefentheologie nenne. Transzendenzkonzepte be-
stimmen mit darüber, in welcher Struktur Wirklichkeit wahrgenommen und verstanden 
wird. 
– Religiosität bezeichnet eine bestimmte Haltung oder Einstellung, sich mit sich selbst, 
mit anderen und mit der Welt ins Verhältnis zu setzen, kein selbstmächtiges Vermögen, 
eher resonierende Konsequenz. Sie ist eine je individuelle Konsequenz aus unwillkürli-
chen Erfahrungen affektiven Betroffenseins. Im Schmitz‘schen Gefühls- und Atmosphä-
renbegriff sehe ich einen überzeugenden Link, sich an das Phänomen unwillkürlicher 
Lebenserfahrungen heranzutasten, d. h., an das, was Menschen merklich widerfährt, 
ohne dass sie es sich absichtlich zurechtgelegt haben (vgl. Schmitz 42014, 7). „Der Zu-
stand, der durch ein Widerfahrnis hervorgerufen wird, lässt sich vom Inhalt der Erfah-
rung, die wir dabei machen, nicht trennen“ (Hühn 2004, Sp. 678). Unwillkürliche Le-
benserfahrungen bilden die erste und letzte Instanz für die Begründung religiöser Aus-
sagen.3  
– Ein religiöser Mensch versteht unwillkürliche Erfahrungen affektiven Betroffenseins 
als Einbrüche von „Sinn“ – und zwar in beide Richtungen: Bisherige Sinnkonstrukte 
»brechen ein“; sie verlieren an Plausibilität und Bedeutung. Und: Überraschend kom-
men neue Sinnhorizonte in den Blick. Ein religiöser Mensch entdeckt in ihnen einen 
Sinnanspruch, ein Angesprochen-Sein, das er auf „Gott“ oder „Göttliches“ bezieht. Ei-
nem Sinnanspruch zu folgen, bedeutet tiefentheologisch: „glauben“. Glauben ist die 
umfassende Kommunikation von Erfahrungen unbedingten Betroffenseins durch 
„Gott“ oder „»Göttliches“. Es ist eine bestimmte Weise, sein Leben zu führen (vgl. Verst 
2025, 214–230). 
Im Sinne einer Phänomenologie der Leiblichkeit bindet Tiefentheologie das Göttliche in 
seiner Wurzel an leiblich fühlbare Atmosphären. „Göttlich ist für jemand die Autorität 
eines Gefühls, die für ihn unbedingten Ernst hat“ (Schmitz 42014, 97). Damit allerdings 
entfällt Göttliches an sich. Tiefentheologie betreibt Dekonstruktion des Metaphysi-
schen und zieht daraus die Konsequenzen für ihre postmetaphysische Gottesrede. Wo-
rauf es ihr ankommt, ist eine methodologische Besinnung auf die Möglichkeit eines 
Überstiegs über Erscheinendes hinaus – eines Überstiegs, der nicht zu neuer metaphy-
sischer oder kultureller Deutungshoheit führt, sondern innerhalb des phänomenologi-

 
2  Transzendenz ist, was die unmittelbare Evidenz lebensweltlicher Erfahrung übersteigt. Erfahrungs-

transzendenzen lassen sich in „kleine“, „mittlere“ und „große“ Transzendenzen gliedern. Vgl. dazu 
Luckmann 31996, 77–86; Luckmann 2002, 140–143. 

3  Christoph Theobald (2018) versteht Erfahrungsmomente solcher Art als disclosure situations, als 
einzigartige Ereignisse von Begegnung und Beziehung im Hier und Jetzt, in denen ein fundamenta-
ler, sich nicht von vornherein religiös verstehender elementarer Lebensglaube geweckt oder ent-
deckt bzw. entfaltet werde: „Ich vertraue mich (credo) – in meiner Verwundbarkeit – dem Rät-
sel/Geheimnis meiner/unserer Existenz in der Welt an, in der Hoffnung darauf, mit diesem Ver-
trauen nicht zum Verlierer zu werden“ (83). 



94 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

schen Untersuchungsbereichs bleibt. Überschussphänomene solcher Art sind Steige-
rungsformen, in denen das, was sich zeigt, über sich selbst hinausweist: „Als Unendli-
ches, Unmögliches, Unsichtbares oder Unvergessliches sprengen sie den Rahmen der 
Erfahrung“ (Waldenfels 2012, 2), bestätigen sie den höchst eigentümlichen Transzen-
denzdrang des Menschen. Überschussphänomene verlangen nach indirekten Beschrei-
bungen, die aufzeigen, was sich dem direkten Zugriff entzieht: eine Phänomenologie 
des Unsichtbaren (Bernet & Kapust 2009), die zeigt, dass und wie etwas mehr und an-
ders ist, als es ist, ohne in einem Jenseits des ganz anderen zu entschwinden. So ver-
standen markiert Tiefentheologie – mit Bernhard Waldenfels – „einen Spalt, eine Kluft“. 
Sie überquert Schwellen des Fremden, ohne sie zu überwinden (Waldenfels 2012, 12).  

Transzendenz(en)  

Transzendenz ist nicht zwingend schon Religion (vgl. Knoblauch 2009, 69). Es kann zwi-
schen primärer, präverbaler Transzendenzerfahrung und deren nachfolgender, explizi-
ter Interpretation und Symbolisierung unterschieden werden. Transzendenz bezeich-
net einen letzthin unabschließbaren Horizont menschlicher Achtsamkeit auf das, was 
auf unverfügbare Weise als Sinn- oder Ganzheitserfahrung zuteilwird, sodass Men-
schen in ihrem Welt-, Sozial- und Selbstbezug mehr und mehr sich selbst gewahr wer-
den. Den Prozess solchen Gewahrwerdens nennt die Psychologie Carl Gustav Jungs In-
dividuation; sie meint damit einen je individuellen, lebenslangen Weg menschlicher 
Entwicklung und Reifung. C. G. Jung (u. a. GW 7, 32011) setzt sich ausführlich mit „reli-
giöser Erfahrung“ auseinander, die für ihn ein psychisches Phänomen ist.4 Seine Psy-
chologie ist ein groß angelegter Versuch der Integration von Religiosität und Psycholo-
gie, von Transzendenzerfahrung und seelischer Entwicklung eines Menschen. 
Mit dem Individuationskonzept der Analytischen Psychologie C. G. Jungs liegt den Hu-
manwissenschaften und so auch der Theologie ein integratives Grundkonzept vor, das 
das Anliegen des Austausches und der Verbindung von Bewusstem und Unbewusstem, 
von Religiosität und individueller Lebenssituation ins Zentrum stellt (vgl. Vogel 2017 
und Verst 2019). Von alters her ist es eine der elementaren Funktionen von Religion, 
grundlegende Erfahrungen der Menschheit nicht verloren gehen zu lassen, sondern 
ihnen in variantenreichen Wiederholungen Ausdruck zu verleihen, etwa in den Über-
lieferungen heiliger Schriften, die uns die archetypischen Bilder der Menschheit als 
Schätze bewahren. Dies kennzeichnet die Art und Weise, wie Jung sich mit mythologi-
schen Stoffen, mit Träumen, mit Märchen, Sagen und Legenden und in der Folge eben 

 
4  Unter dem Begriff der Psyche versteht Jung die Gesamtheit aller psychischen Vorgänge, der be-

wussten wie unbewussten. „Gott hat nie anders zum Menschen gesprochen als in der Seele, und 
die Seele versteht es, und wir erfahren es als etwas Seelisches.“ (Jung 1972/73, 132). 



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   95 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

auch mit Religion beschäftigt. Hier sehe ich eine wichtige Verbindung zwischen Analy-
tischer Psychologie und Theologie. Wie sonst sollten Menschen in eine existenzielle 
Gleichzeitigkeit mit religiösen Texten gelangen, wenn deren Bildsprache nicht (mehr) 
in ihrer symbolhaften Dimension erfasst werden kann? Symbole sind im Verständnis 
Jungs verbilderte Signale emotionaler Energien, spontane Schöpfungen aus den Tiefen 
des Unbewussten. Das prinzipiell unanschauliche Transzendente wird im Symbol sinn-
fällig gestaltet und dadurch allererst »lesbar«.  
Eine Theologie der Tiefe möchte die sich hier andeutenden Herausforderungen kon-
zeptionell in den Blick nehmen. Das hat mit der Vermutung zu tun, dass Göttliches sich 
als eine subjektiv bedeutsame Größe atmosphärisch spüren und als eigenleibliches Er-
leben auch beschreiben lässt. Die Aufgabe von Theolog*innen wäre es daher, Religion 
sinnlich erfahrbar, das bedeutet, lesbar, hör- und sichtbar zu machen. Diese Vermitt-
lungsarbeit hat den Charakter einer Präsentation: Ich zeige jemandem etwas und ich 
kann das nur tun, indem ich im Zeigen mich selbst zeige. Das gilt erst recht bei Dingen, 
die das Leben als Ganzes betreffen. Ich zeige dir etwas, wozu ich selbst eine lebendige 
Beziehung habe. Als Kommunikator gehöre ich mit in den Vermittlungsprozess. Ich bin 
nicht nur geschickter Arrangeur oder neutraler Informationslieferant, nicht nur Mode-
ratorin oder Expertin, sondern über dies hinaus auch selbst religiöses Zeichen, ohne das 
es gar keine Botschaft geben könnte. Ich zeige euch das, was mich beeindruckt. Davon 
will ich erzählen. Im Grunde steht am Anfang jeder Kommunikation ein bewegender 
Eindruck, der einen authentischen Ausdruck sucht und dadurch Adressat*innen sinnlich 
anspricht.  
Zeitgenössische Seelsorge müsste daher verstärkt pastorale Ästhetik sein, die den ge-
genwärtigen Ausdrucksphänomenen gegenüber aufgeschlossen ist. Tiefentheologie 
versteht sich in dieser Hinsicht als theopoetische Lesehilfe. Sie sieht die Nähe religiöser 
Sprache zur Poesie als Chance der Theologie, ihre rationalisierende Verstandeseinsei-
tigkeit aufzugeben „zugunsten einer traumnahen, dichterischen Sprache, die all die Er-
fahrungen aufgreift, die in unserer Zeit eher in den Gesprächsräumen der Psychoana-
lyse als in den Kathedralen der bestehenden Religionsform ermöglicht und zugelassen 
werden“ (Drewermann 21992, 76). 

Theopoetik 

Wo sich religiöse Rede der poetischen annähert, öffnet sie sich dem, was sich dem Be-
wusstsein entzieht. Sie gewinnt Zugang zu einer Erfahrungsdimension, in der Sprache 
nicht erklärt, sondern berührt. Alfred Lorenzer (1986) hat diese Dynamik im Rahmen 
seiner tiefenhermeneutischen Kulturanalyse als Interaktion zwischen Text und Lesen-
dem beschrieben, als Geschehen, in dem das Unsagbare in symbolischer Form zu spre-
chen beginnt. Im Zentrum steht also nicht der Text als solcher, sondern das, was er in 
Lesenden auslöst, wie er affektive Resonanzen weckt, die sich der bewussten Kontrolle 



96 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

entziehen und dadurch neue Bedeutungsfelder eröffnen. In solchen Interaktionen 
werde der latente Sinn eines Textes erfahrbar. Literatur wirke, weil sie in einer präsen-
tativen Sprache spreche – einer Sprache, die Bilder, Atmosphären und Emotionen her-
vorrufe, statt rational zu erklären. Diese Symbolsprache erreiche Schichten des Erle-
bens, die sich der diskursiven Rede entzögen. Sie rufe unbewusste Wünsche, Ängste 
und Fantasien auf, die sonst sprachlos blieben.  

„Die Sprache eines literarischen Textes, einer Erzählung oder eines Gedichtes, die 
Sprache von Märchen und Mythen ist nicht rational und klar erläuternd. Sie ist 
poetisch und malerisch, sie ist bildhaft und metaphernreich, sie ist sinnlich und 
atmosphärisch. Aufgrund dieser präsentativen Qualität der Sprache entfalten li-
terarische Texte eine besondere Wirkung in der Leser_in. Eine präsentative Spra-
che führt dazu, dass sie leichter Gefühle und Bilder zu den Figuren und Handlun-
gen des Textes entwickelt. Daher sind Leseerlebnisse mitunter tief berührend: 
Wer einen literarischen Text liest, freut und verliebt sich vielleicht, leidet oder 
bricht in Tränen aus oder bekommt Angst. Das aber bedeutet, dass die Subjekti-
vität der Leser_in – ihre Wünsche, ihre Gefühle, ihre Einbildungskraft –, die Text-
wirkung mitproduziert“ (König, Lohl & Winter 2020, 110). 

Literatur öffnet Resonanzräume, in denen gesellschaftlich verdrängte oder beschämte 
Interaktionsformen sinnlich erfahrbar werden. Das Unbewusste erscheint hier nicht als 
individuelles Inneres, sondern als gesellschaftlich produzierter Bereich des Verdräng-
ten, derjenigen Wirklichkeitsbereiche also, die die Sprache der Normen vornehmlich 
ausschließt. Tiefentheologisch formuliert: Das, was schwer oder kaum sagbar ist und 
deshalb oft fehlt, kann ins öffentliche Leben hineinwirken, wenn poetische Texte „dem 
Unbewussten einen unübersehbaren Platz im öffentlichen Raum schaffen“ (Lorenzer 
1986, 25). Lorenzers tiefenhermeneutischer Grundgedanke korrespondiert mit unse-
rem Blick auf die Compassions-Geschichte in Lukas 10. Auch dort wird zunächst sicht-
bar, wie gesellschaftliche und kultische Normen – Reinheitsgebot, Selbstschutz, Distanz 
– zu Formen der Verdrängung werden: Der Priester und der Levit halten sich an Gebote 
und gehen vorüber. Der Samariter dagegen durchbricht das kulturell und religiös Ein-
geschriebene, indem er seinem (Mit-)Gefühl Raum gibt. Was in den anderen unter-
drückt bleibt, tritt in ihm leiblich hervor. Der Samariter handelt, weil ihn etwas (be-) 
trifft, das er nicht abwehren will. 
„Das Unsagbare muß in eine Mitteilungsform eingebunden werden, die stummgewor-
dene oder unerlöste Empfindungen spürbar macht“, indem sie das vom allgemeinen 
Bewusstsein Verworfene und Ausgeschlossene atmosphärisch zur Wirkung bringt — 
durch Zeichen, Gesten, An- oder Zumutungen, „an denen sich die Imagination der an-
deren entzünden kann“ (Lorenzer 1986, 25). In dieser Perspektive würden poetische 
Texte zu „Sozialisationsagenturen“ (König, Lohl & Winter 2020, 115), die Subjekte noch 
einmal und möglicherweise anders in Bewegung setzen: Sie könnten Unbewusstes wei-



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   97 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

terhin festigen oder aber Entwicklungen und Wandlungen anstoßen durch neue For-
men des Fühlens und Denkens. Lorenzer begreift Poesie als politische Praxis, die das 
Unsagbare, das die Gesellschaft selbst unterdrückt, zur Sprache bringt. Indem Dich-
ter*innen dem Unbewussten Gestalt gäben, machten sie es kollektiv verhandelbar. 
Gerade dies gilt in besonderer Weise auch für biblische Texte. Ihr latenter Sinn er-
schließt sich im Widerhall von Wörtern, Bildern und Anmutungen. Das Entscheidende 
erschöpft sich nicht im manifesten Sinn, also in dem, was ein Text lehrt (»Sei barmherzig 
wie der Samariter!«), sondern dass der Text an jener affektiven Schwelle zu sprechen 
beginnt. Der latente Sinn biblischer Texte liegt in ihrer Fähigkeit, überraschende Gesten 
menschlicher wie göttlicher Zuwendung zu inszenieren, innere Bewegungen, in denen 
Beziehungen spürbar Gestalt gewinnen: im Sich-Niederbeugen und Bergen, im Beher-
bergen und Nachsorgen. In solchen Haltungen verkörpert sich, was Klaas Huizing die 
„uncoole Gestik des Christentums“ (2002, 60) nennt. Christliche Wahrheit als eine be-
stimmte Weise des In-der-Welt-Seins – sie ereignet sich im Ergehen, in der Mitteilungs-
form verkörperter Atmosphären. Sie denkt Gott als Présence, als gegenwärtige Wirk-
lichkeit, die sich als Atmosphäre, als Aura mitteilt, wie Maurice Zundel betont: Ein reli-
giöser Mensch wird von der Ausstrahlung göttlicher Gegenwart ergriffen. „In dieser Er-
griffenheit kommt der Mensch in seinem Innersten jenem Geheimnis auf die Spur, wo-
rauf es letztlich ankommt: Liebe“ (Bachmann 2025, 4). 
 

Literaturverzeichnis 

Bachmann, Claude (2025). Ich glaube nicht an Gott, ich lebe ihn. In: Feinschwarz. Theologisches Feuil-
leton, 25.7.2025, abrufbar unter https://www.feinschwarz.net/ich-glaube-nicht-an-gott-ich-lebe-
ihn/ [1.11.2025] 

Bernet, Rudolf & Kapust, Antje (Hg.) (2009). Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren. München: Fink. 

Drewermann, Eugen (1992/21992). Das Matthäusevangelium. Bilder der Erfüllung, Bd. 1. Olten: Wal-
ter. 

Fuchs, Thomas (2023). Der Leib vollzieht das Leben. Online abrufbar: dasgoetheanum.com/der-leib-
vollzieht-das-leben/ [31.10.2025]. 

Höhn, Hans-Joachim (2024). Radikale Säkularität. In: Feinschwarz. Theologisches Feuilleton, 
5.10.2024, abrufbar unter: https://www.feinschwarz.net/radikale-saekularitaet/ [2.11.2025]. 

Hühn, Helmut (2004). Art. Widerfahrnis. In: Joachim Ritter, Karlfried Gründer & Gottfried Gabriel, 
(Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12. Basel: Schwabe, Sp. 678.  

Huizing, Klaas (2002). Zur „uncoolen“ Gestik des Christentums. Religiöse Kulturvermittlung im Film. In: 
Die politische Meinung, 1/2002, 51–60. 

Huizing, Klaas (2022). Lebenslehre. Eine Theologie für das 21. Jahrhundert, Gütersloh: Gütersloher 
Verlagshaus. 



98 Ludger Verst 

 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 

Knoblauch, Hubert (2009). Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt 
a. M: Campus. 

König, Hans-Dieter, König, Julia, Lohl, Jan & Winter, Sebastian (2020). Alfred Lorenzer zur Einführung. 
Psychoanalyse, Sozialisationstheorie und Tiefenhermeneutik. Leverkusen: Verlag Barbara Budrich. 

Jung, Carl Gustav (1971/41983). Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion. Gesammelte 
Werke, 11. Olten: Walter. 

Jung, Carl Gustav (1972/73) Briefe, Bd I: 1906–1945. Hg. v. Aniela Jaffé in Zusammenarbeit mit 
Gerhard Adler. Olten: Walter. 

Jung, Carl Gustav (1995/32011). Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewussten. In: Ders.: 
Zwei Schriften über Analytische Psychologie. Gesammelte Werke, 7. Ostfildern: Patmos. 

Lorenzer, Alfred (1981). Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstörung der Sinnlichkeit. Eine Religionskritik. 
EuropäischeVerlagsanstalt. 

Lorenzer, Alfred (1986). Tiefenhermeneutische Kulturanalyse. In: Alfred Lorenzer & Hans-Dieter König 
(Hg.): Kultur-Analysen. Psychoanalytische Studien zur Kultur. Frankfurt a. M.: Fischer. 

Luckmann Thomas (31996). Die unsichtbare Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Luckmann Thomas (2002). Schrumpfende Transzendenzen, expandierende Religion, in: Ders. (Hg.), 
Wissen und Gesellschaft, Ausgewählte Aufsätze 1981–2002 (Bd. 1). Konstanz: UVK, 140–143. 

Metz, Johann Baptist (51992). Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen 
Fundamentaltheologie, Mainz: Grünewald.  

Sass, Hartmut von (Hg.) (2019). Perspektivismus. Neue Beiträge aus der Erkenntnistheorie, Hermeneu-
tik und Ethik. Hamburg: Meiner.  

Sass, Hartmut von (2022). Atheistisch glauben. Ein theologischer Essay. Berlin: Matthes & Seitz.  

Schmitz, Hermann (1969). System der Philosophie, Bd. III/2: Der Gefühlsraum. Bonn: Bouvier.  

Schmitz, Hermann (1998). Der Leib, der Raum und die Gefühle. Ostfildern: Edition Tertium.  

Schmitz, Hermann (2011): Der Leib, Berlin: De Gruyter. 

Schmitz, Hermann (2009/42014). Kurze Einführung in die Neue Phänomenologie, Freiburg i.Br.: Alber. 

Schmitz, Hermann (2016): Ausgrabungen zum wirklichen Leben. Eine Bilanz, Freiburg i. Br.: Alber. 

Steinkamp, Hermann (2008). Compassion als diakonische Basiskompetenz. In: Volker Herrmann (Hg.). 
Diakonische Bildung. Arbeitspapiere aus der Evangelischen Fachhochschule Darmstadt Nr. 10, 25–
36. 

Theobald, Christoph (2018): Christentum als Stil. Für ein zeitgemäßes Glaubensverständnis in Europa, 
Freiburg i. Br.: Herder. 

Verst, Ludger (2019). Individuation und Botschaft. Impulse der Psychologie C. G. Jungs für eine Theolo-
gie der Tiefe. In: Wege zum Menschen, 3, 196–207. 

Verst, Ludger (2025). Tiefentheologie. Von einem Gott, der ‚zu Grunde‘ geht. Texte zu Religion und 
Psychologie. Mit einem Vorwort von Klaus Kießling. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 



Wie ist es, ein religiöser Mensch zu sein?   99 

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9311 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 89–99 

Vogel, Ralf T. (2017). Individuation und Wandlung. Der „Werdensprozess der Seele“ in der Analyti-
schen Psychologie C. G. Jungs. Stuttgart: Kohlhammer 2017.  

Waldenfels, Bernhard (2012). Hyperphänomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp. 

 

 
Ludger Verst  
Katholischer Theologe, Berater (GwG) und Publizist 
INTERFAITH — Praxis für Kommunikation, Beratung und Seelsorge 
Rheingoldstraße 3 
D-65203 Wiesbaden 
verst(at)t-online(dot)de 
https://verstblog.wordpress.com 


