
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Lukas Golla 

Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 

 
Abstract 

In diesem Beitrag gehe ich der Frage nach, ob und inwiefern die Katechese zum Ort Geistlichen Miss-
brauchs werden kann. Dazu führe ich zunächst grundsätzlich in die derzeitige Beschäftigung mit dem 
Phänomen des Geistlichen Missbrauchs ein, um daran anschließend drei Spannungsfelder zu benennen, 
die aus meiner Sicht risikobehaftete Aspekte für geistlich missbräuchliches Geschehen in katecheti-
schen Kontexten darstellen können: die Struktur und Zielsetzung der Katechese, die Subjekt-Objekt-
Spannung zwischen individueller Glaubensentwicklung und kirchlicher Lehre, und drittens die Rolle von 
Autorität und Macht im katechetischen Prozess. Abschließend unterscheide ich zwischen einem gewalt-
voll-übermächtigenden Handeln und einem jesuanisch-vollmächtigen Handeln in der Katechese. 

In this article, I explore the question of whether and to what extent catechesis can become a place of 
spiritual abuse. To this end, I first provide a basic introduction to the current debate on the phenome-
non of spiritual abuse, before going on to identify three areas of tension which, in my view, may repre-
sent risk factors for spiritually abusive behavior in catechetical contexts: the structure and objectives of 
catechesis, the subject-object tension between individual faith development and church doctrine, and 
thirdly, the role of authority and power in the catechetical process. Finally, I will distinguish between 
violent, overpowering actions and Jesus-like, authoritative actions in catechesis. 

1. Hinführung grundsätzlicher Art (Geistlicher Missbrauch) 

Das Thema des Geistlichen Missbrauchs gewinnt in den letzten Jahren zunehmend an 
Bedeutung. Katharina Kluitmann spricht gar von einer rasanten Entwicklung hinsicht-
lich der Beschäftigung, des Kompetenzgewinns und der Diskursdichte, die sich seit 
dem Jahr 2017 entwickelt habe (Kluitmann 2021, 103). Auch Judith Könemann teilt 
die Wahrnehmung einer stetig wachsenden Aufmerksamkeit für das Phänomen des 
geistlichen oder spirituellen Missbrauchs, besonders in der wissenschaftlichen Ausei-
nandersetzung (Könemann 2024, 89). In der internationalen Forschung, insbesondere 
in evangelisch-lutherischen und evangelisch-freikirchlichen Kontexten begann eine 
Debatte um das Phänomen des Geistlichen Missbrauchs bereits in den frühen 2000er-
Jahren (Haslbeck 2023, 19). In der deutschsprachigen Theologie wird häufig die Ver-
öffentlichung „Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche“ von Doris Reisinger 
als Initialzündung für den sich daran anschließenden Diskurs betrachtet (Butenkem-
per 2023, 19; Kluitmann 2019, 184). Seither ist eine Vielzahl von Veröffentlichungen 
entstanden. In den vergangenen Jahren gab es somit verschiedene Versuche, das Phä-
nomen des Geistlichen Missbrauch zu definieren und zu beschreiben. Doris Reisinger 
umschreibt Geistlichen Missbrauch als eine „Verletzung des spirituellen Selbst-



52 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

bestimmungsrechtes“ (Wagner 2019, 79). Katharina Kluitmann versucht, Geistlichen 
Missbrauch über die dem Geschehen zukommenden Dynamiken zu definieren. 
„Geistlicher Missbrauch ist ein Sammelbegriff für verschiedene Formen emotionalen 
und/oder Machtmissbrauchs im Kontext geistlichen Lebens, vor allem in Formen der 
Einzelbegleitung und in Gemeinschaften und Gemeinden“ (Kluitmann 2021, 106). 
Eine dritte sehr bekannte Definition stammt von Klaus Mertes. Er beschreibt Geistli-
chen Missbrauch als eine Verwechslung von geistlichen Personen mit der Stimme Got-
tes – entweder vonseiten dessen, der begleitet wird, oder dessen, der begleitet, oder 
von beiden Seiten gleichzeitig (Mertes 2019, 93). Darüber hinaus liegen mittlerweile 
verschiedene Versuche vor, das Geschehen von Geistlichem Missbrauch entlang von 
Betroffenenerzählungen zu beschreiben und damit präziser zu fassen. Exemplarisch 
möchte ich die „Zwölf Merkmale und Muster spirituellen Missbrauchs“ nennen, die 
von Ute Leimgruber und Barbara Haslbeck zusammengestellt wurden (Leimgruber & 
Haslbeck 2023, 40f.). Jede Definition läuft Gefahr, Verkürzungen zu implizieren oder 
bestimmte Aspekte außer Acht zu lassen. Viele der genannten Aspekte finden jedoch 
in folgender Definition Widerhall: „Der geistliche Missbrauch ist eine Instrumentali-
sierung der Gottesbeziehung und des Glaubens, mit dem Ziel, damit selbst zu größerer 
Macht über andere zu gelangen und diese von sich abhängig zu machen“ (Witwer 
2021, 96).  
Trotz der bislang erfolgten Annäherungsversuche steckt die Forschung zu Geistlichem 
Missbrauch noch „in den Kinderschuhen“ (Braun 2024, 296). Bisherige Annäherungs-
versuche konzentrieren sich in der Regel auf spezifische Kontexte, in die Geistlicher 
Missbrauch verortet wird. Dazu zählen vor allem die Kontexte Geistlicher Gemein-
schaften, Orden sowie die Praxis der Geistliche Begleitung. Es sei an dieser Stelle da-
rauf verwiesen, dass ich mich hier vor allem auf Ergebnisse der Aufarbeitung Geistli-
chen Missbrauchs in der Katholischen Kirche beschränke. In der Aufarbeitungsstudie 
der Evangelischen Kirche Deutschlands sowie der Diakonie (Forum-Studie) 2024 wer-
den auch Strukturen religiösen Machtmissbrauchs in den Blick genommen. Dabei ste-
hen andere Sozialformen und Orte missbräuchlichen Handelns im Fokus, etwa das 
Pfarrhaus oder die gemeindliche Jugendarbeit (Watzlawik et al. 2024, 300; 542). Per-
spektiv würde es sich sicherlich lohnen, diese Ergebnisse als Ausgangspunkt für ähn-
liche Untersuchungen etwa in der katholischen Jugendarbeit heranzuziehen.  
Im katholischen Diskurs standen bislang vor allem die genannten Sozialformen und 
Strukturorte im Fokus. Trotz nach wie vor wachsender Aufmerksamkeit und Ausdiffe-
renzierung des Diskurses, ergeben sich dadurch gewisse Leerstellen. So fällt auf, dass 
in der bisherigen Literatur insbesondere Frauen als Betroffene im Fokus stehen. Er-
zählungen von Männern als Betroffene sind rar und kaum aufzufinden. Fragen, wie 
sie von Hannah Schulz in Bezug auf den besonderen Charakter von Frauen als Be-
troffene aufgeworfen werden, sind bezüglich des Erlebens von männlichen Betroffe-
nen bislang nicht zu beantworten (Schulz 2019, 1): Wie sind Männer von Geistlichem 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 53 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Missbrauch betroffen? Wie erleben sie Geistlichen Missbrauch? Welchen Einfluss ha-
ben kirchliche Strukturen auf Geistlichen Missbrauch an Männern? 
Eine zweite Leerstelle zeigt sich hinsichtlich der Kontexte, in denen Geistlicher Miss-
brauch auch erlebt werden könnte. So weist Judith Könemann in einem Interview mit 
katholisch.de darauf hin, dass auch die Katechese Ort Geistlichen Missbrauchs und 
geistlich übergriffigen Verhaltens werden könne (Höfling 2025). Über diesen kurzen 
Hinweis hinaus wurde das Verhältnis von Katechese und Geistlichem Missbrauch bis-
her kaum reflektiert. Die folgende Auseinandersetzung soll dazu einen kleinen Beitrag 
leisten.  

2. Katechese und Geistlicher Missbrauch 

Katechese ist ein Sammelbegriff der „verschiedene Formen christlicher Unterweisung 
– wie die Hinführung zu den Sakramenten und die katechetische Begleitung von Men-
schen in unterschiedlichen Lebenssituationen umfasst“ (Scheidler 2018, 1). Zentrales 
Anliegen der Katechese sei es, so Scheidler, „dass Menschen ihr Leben in der Gottes-
beziehung und im Mit-Leben mit der Kirche entfalten können. Dieses allgemeine Ziel 
bezieht sich auf die Grundaufgaben von Christen und Kirche in der Welt, aus denen 
sich Zielrichtungen der Katechese ergeben“ (Ebd., 5). In ähnlicher Weise bringt es das 
jüngste Direktorium für Katechese des Päpstlichen Rates zur Förderung der Neuevan-
gelisierung zum Ausdruck. Katechese sei zum einen ein Geschehen, in der sich das 
„Wirken des Heiligen Geistes manifestiert, der die heilbringende Liebe Gottes in Jesus 
vermittelt und sich weiter hingibt, um dem Leben eines jeden Menschen Fülle zu 
spenden“ (Päpstlicher Rat zur Förderung der Neuevangelisierung 2020, 9). Darüber 
hinaus führt sie „den Gläubigen in das lebendige Erleben der christlichen Gemein-
schaft als wahren Ort des Glaubenslebens ein“ (ebd., 10). 
In der religionspädagogischen Forschung wie in der pastoralen Praxis gibt es sehr viele 
unterschiedliche Auffassungen darüber, was Katechese überhaupt ist und welchen 
Zielen sie sich verordnen solle. In einer Befragung von hauptamtlichen Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeitern im Bereich der Katechese im Jahr 2021, durchgeführt von der 
Arbeitsstelle für missionarische Pastoral der Bischofskonferenz, ging das Verständnis 
dessen, was Katechese überhaupt sei und worauf sie abzielen solle, unter den Befrag-
ten weit auseinander oder widersprachen sich sogar (Hack 2023, 1). Es fiel zudem auf, 
dass die verschiedenen Auffassungen stark von unterschiedlichen Bildern von Kirche 
getragen sind. Die Ergebnisse reichten von einem sehr weiten Katecheseverständnis 
bis hin zu an kirchlichen Traditionen orientierten Beschreibungen (Hermann 2021, 2). 
Ich gehe im Folgenden der Frage nach, ob nicht schon in den Strukturen und Zielen 
von Katechese mögliche Vulnerabilitäten für Geistlichen Missbrauch auszumachen 
sind. Der Begriff der Vulnerabilität ist ursprünglich ein psychologischer Begriff und 
wird insbesondere in der Psychosomatik als Konstrukt verwendet, „mit dem 



54 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

individuelle Dispositionen erkannt werden können, die zu Krankheiten führen“ (Wirtz 
2017, 1808). In der Forschung wird er darüber hinaus herangezogen, um Risikofakto-
ren für die Entstehungen beispielsweise möglicher Verhaltensstörungen zu beschrei-
ben (ebd.). Analog soll der Begriff in diesem Beitrag auf Personen sowie auf wie Be-
grifflichkeiten angewandt werden – etwa den der Katechese und den damit 
verbundenen organisatorischen und inhaltlichen Aspekten. Er beschreibt damit Struk-
turen oder Dispositionen, die geistlich missbräuchliches Geschehen begünstigen oder 
wahrscheinlich machen können.  

a) Ort und Kontext der Katechese 

Kluitmann gibt 2019 Folgendes zu bedenken: „Im katholischen Kontext unseres Lan-
des ist Geistlicher Missbrauch in Gemeinden weniger Thema. Die Gemeinden sind 
heute meist zu groß für eine umfassende Sozialkontrolle“ (Kluitmann 2019, 184). Mit 
dieser Begründung richtet sie den Fokus der Aufmerksamkeit zunächst auf Neue 
Geistliche Gemeinschaften und Ordensgemeinschaften als Orte Geistlichen Miss-
brauchs. Dabei vernachlässigt sie aus meiner Sicht, dass auch in großen pfarreilichen 
Kontexten Dynamiken entstehen können, die eine nahe persönliche Gemeinschaft er-
möglichen – und damit zugleich einen tieferen Einblick in das Sozialleben Einzelner 
schaffen. „Weil kirchliches Handeln als Liturgie, Verkündigung und Diakonie gemein-
schaftliches Tun (Koinonia) ist, findet die Katechese in der Regel in Gruppen statt, um 
gemeinschaftliche Lernwege zu fördern, die mit Bezug zu einer christlichen Gemeinde 
in einem größeren pastoralen Raum realisiert werden“ (Kaupp, Leimgruber & Scheid-
ler 2011, 14). Exemplarisch ließen sich hier die klassischen Settings der Kommunion- 
und Firmvorbereitung, aber auch die Vorbereitung auf das Ehesakrament aufführen. 
Nicht zu vernachlässigen sind darüber hinaus katechetische Kontexte, die über diese 
klassischen Angebote der Gemeindepastoral hinausführen. Immer mehr Menschen 
suchen in sogenannten Glaubenskursen nach Orten, in denen sie den christlichen 
Glauben kennenlernen oder vertiefen können. Glaubenskurse sind Angebote, die das 
Ziel verfolgen, Menschen in einer persönlichen Glaubensbeziehung zu begleiten und 
eine Grundlage für einen persönlichen Glaubensweg zu legen (Hermann 2019, 342).   
Exemplarisch sei hier auf den Alpha-Kurs verwiesen, ein ursprünglich in der anglikani-
schen Kirche entstandenes ökumenisches Konzept, das heute auch in der Katholi-
schen Kirche in Deutschland Anwendung findet. Dieser Kurs, der aus neun bis 12 wö-
chentlichen Treffen sowie einem gemeinsamen Wochenende besteht, soll Menschen 
ermöglichen, Christus und den christlichen Glauben kennenzulernen. Ein Viertel aller 
Alpha-Kurse in Deutschland finden mittlerweile im katholischen Kontext statt. Im Jahr 
2023 waren es insgesamt 539 Kurse (Golla 2024, 142).  
Katechetische Angebote schaffen häufig Kontexte, in denen persönliche Beziehungen 
und Begleitung möglich sind, zugleich entstehen damit auch in pfarrgemeindlichen 
Strukturen Orte, die vulnerabel für geistlich missbräuchliches Geschehen sind. 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 55 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

b) Subjekt und Objekt-Spannung in der Katechese 

Ein zweites Spannungsfeld liegt gewissermaßen im eigentlichen Ziel von Katechese 
inbegriffen: Menschen an den christlichen Glauben heran- und in das Leben der Kir-
che als Glaubensgemeinschaft einzuführen. In ähnlicher Weise bringen es auch die 
Deutschen Bischöfe zum Ausdruck. Sie verstehen Katechese als kirchlichen Dienst am 
Glauben der Menschen, der sich dem Wirken des Heiligen Geistes verdanke. Dieser 
Dienst bestehe in der notwendigen Einführung, Vertiefung und Vergewisserung im 
Glauben (Die deutschen Bischöfe 2004, 9). Katechetische Kontexte sind somit be-
wusst initiierte und organisierte Lehr-Lern-Prozesse. Methodisch und didaktisch wird 
schon seit der Würzburger Synode betont, dass diese partnerschaftlich strukturiert 
und biografieorientiert sein (Lutz 2002, 305) und die Glaubensinhalte zielgruppenori-
entiert elementarisiert werden sollen (Die deutschen Bischöfe 2004, 11). So bewegt 
sich das Handeln in der Katechese in der Spannung zwischen dem Ziel der Hinführung 
zum Glauben der Kirche (Objekt) und der Zielgruppenorientierung bzw. der partner-
schaftlichen Begleitung innerhalb eines katechetischen Prozesses (Subjektorientie-
rung). In den letzten Jahrzehnten gab es immer wieder auch kritische Stimmen, die 
monierten, dass einer der beiden Seiten ein Übergewicht in der Gestaltung der Kate-
chese zukomme. So führte Kardinal Josef Ratzinger schon 1983 in einer vielbeachte-
ten Rede die Krise der Katechese darauf zurück, dass eine Engführung der Inhalte ent-
lang der Erfahrung der Zielgruppe des katechetischen Handelns Vorrang vor dem Ziel 
des Verständnisses des überlieferten Glaubens gegeben würde (Ratzinger 1983, 13). 
Man habe nicht mehr gewagt, den Glauben als organische Ganzheit aus sich selbst 
darzustellen, sondern habe ihn nur noch ausschnitthaft entlang einzelner anthropo-
logischer Erfahrungen vermittelt (ebd., 16). In ähnlicher Weise kritisierte die Theolo-
gin Marianne Schlosser den Verlust der Balance zwischen zwei Dimensionen des Glau-
bensaktes in der Katechese – nämlichen zwischen Fides qua und Fides quae (Schlosser 
2021, 22).  

„Die ausschließliche Betonung des persönlichen Glaubensaktes als eines ver-
trauenden Anhangens an Gott bringt mit sich die Marginalisierung der fides qua 
creditur, d. h. des Geglaubten als Inhalt. Damit geht Hand in Hand das Schwinden 
der kirchlichen Dimension des Glaubens. Die eigene Erfahrung wird wichtiger als 
die Partizipation am Glauben der ganzen zeit- und raum-überspannenden Kirche 
(…)“ (ebd., 22).  

Diese Position blieb nicht unbeantwortet. Der Religionspädagoge Bernhard Grümme 
mahnt angesichts der Kritik Ratzingers an, dass ein Fokus auf die Vermittlung der 
Glaubenslehre dazu führen könne, die Menschen aus dem Blick zu verlieren. Wichtig 
sei es, die Adressaten „selber in den Blick zu nehmen, deren Lebenswelten, deren 
Vorstellungen, deren Sehnsüchte, deren Hoffnungen und Orientierungslosigkeiten zu 
untersuchen. Tut man dies nicht, dann geraten Katechese und Religionsunterricht zur 
fremdbestimmenden Indoktrination“ (Grümme 2017, 139). 



56 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

Der Konflikt spitzt sich schließlich in der Frage zu, ob es überhaupt angemessen sei, in 
katechetischen Prozessen von etwas wie einer Wahrheit an sich zu sprechen, die dem 
Menschen als etwas Objektives gegenübersteht und unabhängig von individuellem 
Verstehen oder der Möglichkeit des subjektiven Nachempfindens Gültigkeit habe, 
oder ob es „in religiösen Lernprozessen immer um die Gestaltung der Doppelpoligkeit 
von Person und Inhalt geht und jeder objektive normative Anspruch erst durch den 
subjektiven Erweis als existenziell ‚wahr‘ und ‚überzeugend‘ bzw. ‚relevant‘ seine Nor-
mativität auch auf individueller Ebene sichern kann“ (Könemann 2023, 59). 
Damit gerät das Anliegen der Katechese als solche in den Blick. Kann es bereits über-
wältigend sein, das, was die Kirche als offenbarte Wahrheit versteht, auch als solche 
vorzustellen oder gerät man dann schon in die Gefahr, die geistliche Autonomie des 
Einzelnen zu gefährden bzw. diese einzuschränken? Käme man zu diesem Schluss, 
würden Katechese und das ihr genuin zukommende Ziel obsolet werden. Wie ließe 
sich aber dann in angemessener Weise über katechetisches Handeln und dem der Ka-
techese zukommenden Auftrag sprechen? 

c) Katechetisches Geschehen als Machtgeschehen – vollmächtige oder bemächtigende 
Katechese 

Der soeben beschriebene Konflikt mündet in der Frage nach Autorität und Macht in 
der Katechese. Autorität und Macht stehen auch im Zentrum dessen, wie die Deut-
schen Bischöfe Geistlichen Missbrauch beschreiben. Die Arbeitshilfe der Deutschen 
Bischofskonferenz versteht Geistlichen Missbrauch als den „Missbrauch geistlicher 
Autorität“. Er zeigt sich in einem manipulativen Umgang mit Aspekten geistlichen Le-
bens, mit dem Ziel, das Gegenüber „auf die vermeintlich allein richtige Spiritualität 
und einzig gottgewollte Lebensweise zu verpflichten“ (Die Deutschen Bischöfe 2023, 
12). „Die Kernressource von Religion, die sie dann in verschiedene Felder einbringt, 
scheint darin zu bestehen, über eine Macht der Moral zu verfügen“, so Amir Dziri und 
Anja Middelbeck-Varwick (Dziri & Middelbeck-Varwick 2019, 11). Sie hinterfragen, ob 
Macht in der Religion überhaupt ein anzustrebendes Ziel sei, denn Macht führe immer 
auch zu Verhältnissen der Abhängigkeit, der Angewiesenheit, des Ausgeliefertseins 
und der Verletzbarkeit (ebd., 12). Auch pädagogische Prozesse seien von Machtfragen 
geprägt, so Grümme (2019, 33f.). Bildung habe letztlich die Selbstkontrolle im Sinne 
der diskursprägenden Akteur:innen zum Ziel, so Grümme in Anlehnung an den Philo-
sophen Michel Foucault (ebd., 36). Auch und insbesondere die Katechese steht damit 
als Ort religiöser Bildung in einer Macht- und Autoritätsspannung. Macht und Macht-
dynamiken scheinen somit für das geistlich-missbräuchlichen Geschehen sowie das 
katechetische Geschehen zentral zu sein.  
Insbesondere für den Zusammenhang von Geistlichem Missbrauch und katecheti-
schem Handeln stellt Hannah Schulz eine zentrale Frage: Was bedeutet eigentliche 
spirituelle Macht (Schulz 2025, 34)? Um darauf näher einzugehen, möchte ich im 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 57 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Folgenden zwei unterschiedliche Machtdefinitionen betrachten, diese dann in einen 
biblischen Bezug setzen und schließlich der Frage nach Geistlichem Missbrauch in der 
Katechese im Sinne eines bemächtigenden oder auch vollmächtigen Geschehens 
nachgehen. 

Macht als Einschränkung der Freiheit des Anderen 

In einem Artikel über Machtmissbrauch in der Kirche rekurriert der Pastoralpsycho-
loge Klaus Kießling auf eine Machtdefinition aus der Sozialpsychologie:  

„Sozialpsychologisch versteht sich Macht oder power als asymmetrische Rela-
tion zwischen Machthaber und Beherrschten, also als Vermögen einer Instanz 
(einer Person, einer Gruppe, einer Institution), nach eigenen Vorstellungen auf 
Andere Einfluss auszuüben – mit dem Ziel, deren Verhalten und Erleben zu kon-
trollieren und womöglich auch gegen Widerstände zu verändern“ (Kießling 
2025, 21f.).  

Diese Definition schließt verschiedene Aspekte ein, die auch anderen Definitionen zu 
eigen sind. Kießling bezieht sich in diesem Zusammenhang beispielsweise auch auf 
den Soziologen Max Weber, der feststellt: „Macht bedeutet jede Chance, innerhalb 
einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Wiederstreben durchzuset-
zen, gleichviel worauf diese Chance beruht“ (Weber 1976, 28). Macht setzt laut dieser 
Definition zunächst eine Hierarchie voraus, in der von oben nach unten agiert wird. 
Diese Hierarchie ermöglicht es schließlich dem Mächtigen, seinen Willen durchzuset-
zen. Dabei schwingt subtil bereits die Möglichkeit des Zwangs mit. Macht tritt somit 
immer dann auf, wenn der Mächtige auf ein mögliches Nein des Machtunterworfenen 
reagieren muss, um dieses Nein in Richtung des eigenen Willens zu lenken. Dieses 
Machtverständnis, so der Theologe Christian Stoll, stehe dem rechtlichen pouvoir 
nahe, dem schließlich die bloße Fähigkeit entspreche, im Zweifel das eigene Anliegen 
notfalls auch mit physischer Gewalt durchzusetzen (Stoll 2025, 561).  

Macht als die die Fähigkeit der Kontinuität des Selbst im anderen 

Eine alternative Machtdefinition legt Byung-Chul Han vor. Machtdefinitionen wie die 
eben beschriebene lassen aus seiner Sicht unterschiedliche Aspekte der Macht außer 
Acht und würden damit der eigentlichen Komplexität von Macht nicht gerecht. Dazu 
zähle unter anderem, dass Macht nie nur in eine Richtung, also monodirektional von 
oben nach unten wirke. So sei beispielweise ein Machthaber bei zunehmender Macht 
auf Berater und die Mitarbeit von Machtunterworfenen angewiesen. Macht sei dann 
zunehmend dialektisch (Han 2025, 13f.) Ein zweiter zentraler Kritikpunkt Hans ist, 
dass viele Machtdefinitionen die Freiheit auf der Seite des sich der Macht Fügenden 
ausschließt oder marginalisiert (ebd., 14). Han selbst definiert Macht folgenderma-
ßen:  



58 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

„Macht befähigt Ego dazu, im Anderen bei sich selbst zu sein. Sie erzeugt eine 
Kontinuität des Selbst. (…) Sie befähigt den Machthaber dazu, im Anderen zu 
sich zurückzukehren. Diese Kontinuität kann sowohl durch Zwang als auch durch 
Gebrauch der Freiheit erreicht werden. Im Falle des Gehorchens, das in Freiheit 
erfolgt, ist das Kontinuum des Ego sehr stabil. Die erzwungene Kontinuität des 
Selbst ist dagegen aufgrund der mangelnden Vermittlung zerbrechlich“ (Han 
2005, 14f.). 

Han fügt damit die Variable der Vermittlung in das Machtgeschehen ein. Macht ver-
helfe einer Person, sich selbst, ihren Willen und ihre Vorstellungen in einer anderen 
Person fortzusetzen und mit den eigenen Zielen in dieser präsent zu sein. „Die Macht 
ist ein Phänomen des Kontinuums. Sie verschafft dem Machthaber einen weiten 
Raum des Selbst“ (Han 2005, 15). Unter Vermittlung versteht Han einen Prozess, der 
dazu führt, dass der Machtunterworfene nicht nur neutral zum Willen des Machtha-
bers steht, sondern vielmehr dem Willen des Machthabers aus freien Stücken zu-
stimmt, ihn bejaht und verinnerlicht. „Die Macht als Zwang besteht darin, eigene Ent-
scheidungen gegen den Willen des Anderen durchzusetzen“ (ebd., 11). Minimale oder 
keine Vermittlung bedeute nur eine geringe oder keine innere Kontinuität zwischen 
Ego und Alter – Macht schlägt dann in Gewalt um (ebd., 15).  

„Mehr Vermittlung enthält dagegen jene Macht, die nicht gegen den Handlungs-
entwurf des Anderen, sondern aus ihm heraus wirkt. (…)  Statt gegen eine be-
stimmte Handlung Alters vorzugehen, beeinflußt oder bearbeitet sie das Hand-
lungsumfeld oder -vorfeld Alters so, daß sich Alter freiwillig auch ohne negative 
Sanktionen für das entscheidet, was Egos Willen entspricht. Ohne jede Gewalt-
ausübung nimmt der Machthaber Platz in der Seele des Anderen“ (ebd., 11). 

Die Unterschiede beider Machtbegriffe treten deutlich hervor. Der eine schließt die 
Möglichkeit der freien Unterordnung aus. Machtgeschehen geschieht hier im Zweifel 
gegen den Willen des Machtunterworfenen und geht damit immer mit einer Bevor-
mundung, mit Unfreiheit, Unterdrückung und Einschränkung einher. Hans Definition 
wiederum schließt Machtausübung und Freiheit nicht kategorisch aus, sondern 
knüpft das Verhältnis an die Kategorie der Vermittlung.  
In diesen beiden Definitionen wird bereits deutlich, wie verschieden schließlich auch 
das Nachdenken über geistliche Macht geprägt sein kann, abhängig davon, welchen 
Machtbegriff man voraussetzt. Im Falle der ersteren Definition muss die Ausübung 
geistlicher Macht – gleich, welche Intention sie verfolgt – kritisch betrachtet werden. 
Die Definition Hans schafft mit der Vermittlung ein Moment, das absolute Macht des 
Herrschenden und absolute Freiheit des Beherrschten nicht ausschließt. (Geistliche) 
Macht kann gewaltvoll sein, muss sie aber nicht. 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 59 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Macht und Vollmacht als biblische Kategorien 

Wird in biblischen Texten über die Wirkkraft des Handelns Jesu gesprochen, steht in 
englischen Bibelübersetzungen häufig power oder authority, wo sich im griechischen 
Text ursprünglich das Wort ἐξουσία und in der Vulgata die Übersetzung potestas fin-
det. In der deutschen Einheitsübersetzung findet sich an dieser Stelle meist das Wort 
Vollmacht. Thomas Söding beschreibt dessen Bedeutung folgendermaßen: „Es be-
schreibt ein Können, das legitim ist, ein Recht, das Freiheit, eine Kompetenz, die Cha-
risma ist“ (Söding 2025, 565). Wer mit Vollmacht handle, folge ohne Zwang einem 
Auftrag. Die in Vollmacht Handelnden identifizieren sich vollkommen mit dem, für 
den sie eintreten und den sie verkünden. Die Synoptiker sprechen von der Vollmacht 
Jesu immer im Kontext der Verheißung und Befreiung der Welt durch Gottes Handeln. 
Beispielhaft führt Söding etwa die Zusage Jesu an, als Menschensohn auf Erden die 
Sünden vergeben zu können (Mk 2,5; Mt 9,6; Lk 5,24) (ebd., 565). Zugleich ist auch 
bei den Synoptikern das Verständnis der Vollmacht Jesu nicht als absolut. „In allen 
synoptischen Evangelien erweist die Ohnmacht nicht die Leere der Vollmacht und die 
Vollmacht nicht die Leere der Ohnmacht Jesu“ (ebd., 566). Vielmehr vollende sich die 
Vollmacht Jesu in der Ohnmacht des Kreuzes, indem er sich hingibt als „Lösegeld für 
viele“ (Mk 10,45; Mt 20,28). Jesu Vollmacht stehe ganz im Dienst der Heilsvermittlung 
(ebd.). Der Zuspruch Jesu an seine Jünger umfasst schließlich auch den Auftrag, eben 
in dieser Vollmacht zu handeln – immer mit dem Ziel das Evangelium zu verkünden. 
Von Anfang an sei es eine Versuchung gewesen, diese Vollmacht als Privileg der Jün-
ger auszulegen und die Nähe zu Jesus als Mittel zu nutzen, um Macht über Menschen 
auszuüben, beispielsweise indem sie den Zugang zu Jesus regulierten, die eigene Deu-
tungshoheit über Jesu Worte erklärten oder eine eigene Vormachtstellung suchten 
(ebd., 572). Diese Missdeutung verlangte immer wieder nach einer Umkehr im Sinne 
des jesuanischen Aufrufes: „Wer Erster sein will, sei Letzter und Diener von allen“ (Mk 
9, 35; vgl. Mk 10, 43–44; Mt 20, 26–27; Lk 22, 26). „Nur wenn sie [die Jünger] ihre 
Vollmacht als Dienst wahrnehmen und ihren Dienst in der Vollmacht Jesu verrichten, 
können sie wirken, wie es der Sendung Jesu entspricht“ (ebd.).  

3. Katechese als Moment der vollmächtigen Vermittlung 

Ich bin in diesem Beitrag der Frage nachgegangen, ob die Katechese in sich gewisse 
Vulnerabilitäten für geistlich missbräuchliches Geschehen aufweist. 
Auf den ersten Blick lässt sich diese Frage bejahen. Allein der organisatorische Rah-
men kann gewisse Ähnlichkeiten etwa zur Geistlichen Begleitung aufweisen, z. B. die 
Regelmäßigkeit der Treffen, die überschaubare Größe der Gruppe sowie der zumeist 
bestehende Bezug zur einer übergeordneten Größe wie etwa der Kirchengemeinde 
und damit eine kontrollierbare Zugehörigkeit. 



60 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

In einem nächsten Schritt bin ich auf die Subjekt-Objekt-Spannung eingegangen, mit 
der die Katechese konfrontiert ist. Die Katechese verfolgt das Ziel, in den Glauben der 
Kirche einzuführen. Die Inhalte dieses Glaubens werden als geoffenbarte Wahrheiten 
verstanden und das Leben der Kirche als Weg einer Glaubensgemeinschaft, die diesen 
Glauben gemeinsam leben möchte. Lehr-Lern-Prozesse sollen hier dialogisch gestal-
tet und prozesshaft angelegt sein. Dennoch bleiben die eben genannten Aspekte 
Kerngegenstand katechetischen Handelns. Ist damit das Anliegen der Katechese per 
se eine potenzielle Gefährdung der spirituellen Autonomie des Individuums und da-
mit geistlich missbräuchlich? 
Dies führt zur Frage, welcher Machtbegriff im Diskurs um Geistlichen Missbrauch und 
im katechetischen Geschehen vorausgesetzt wird. Ein skeptischer Machtbegriff, wie 
er hier als Möglichkeit eingebracht wurde, setzt Macht meist mit potenzieller Gewalt 
und Unterdrückung in Verbindung. Auch die Katechese wurde als grundsätzlich 
machtvolles Geschehen identifiziert. Es wurde jedoch auch deutlich: Wenn in kate-
chetischen Lernprozessen eine Dynamik entsteht, die dem Menschen mithilfe einer 
auf Hierarchie begründeten gewaltvollen Macht von oben herab Inhalte aufgibt, wird 
Katechese zur Gewalt, die jede freie Aneignung ausschließt. 
Folgt man jedoch den Ausführungen Södings, verändert das die Dynamik des Macht-
geschehens in der Katechese. Das (Voll)Machtverständnis, das die Synoptiker entlang 
des Handelns Jesu aufzeigen, ist keines, das gewaltvoll übermächtigend eine Bot-
schaft aufzwingt. Vielmehr ruft es zu dazu auf, in der Nachfolge Jesu und als Diener:in 
des Nächsten zu handeln. 
Die Radikalität des Zuspruchs und Anspruchs Jesu und seiner Reich-Gottes-Botschaft 
sowie die Haltung, die sich daraus für katechetisches Handeln ableitet, lässt sich ent-
lang des folgenden Zitats aufzeigen: „Wer eine absolute Macht erreichen will, wird 
nicht von der Gewalt, sondern von der Freiheit des Anderen Gebrauch machen müs-
sen. Sie wird in dem Moment erreicht, in dem die Freiheit und die Unterwerfung ganz 
zusammenfallen“ (Han 2005, 14). Jesu Vollmacht steht im Dienst der Heilsvermittlung 
– nicht ohne den Anspruch auf absolute Macht und Autorität –, aber zugleich kulmi-
nierend in der sich hingebenden Ohnmacht am Kreuz. Wenn Han von der Vermittlung 
als entscheidende Größe für die Kontinuität des Machtvollen innerhalb seines Macht-
bereiches spricht, so zeigt sich im Kreuz Jesu Machthandeln und sein Weg der Ver-
mittlung – der Weg der sich kleinmachenden Hingabe als radikaler Weg der freiheit-
gebenden Vermittlung, und damit zugleich der Ruf in die sich immer wieder neu 
übereignende Nachfolge. Es braucht daher immer wieder die Erinnerung, wer der ei-
gentliche Gegenstand katechetischen Handelns ist, damit Katechese nicht zu einem 
übermächtigenden Geschehen wird. Es geht schlussendlich nicht um die Vermittlung 
von Inhalten, eines Lehrgegenstands oder eines Dogmengebäudes, sondern um die 
Begegnung mit Christus selbst. „Von der Gegenwart Jesu her deuten sich alle Formen 
christlichen Gottesdienstes, christlicher Verkündigung, christlichen Gemeinschafts-



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 61 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

dienstes und christlichen Liebesdienstes. Wir dürfen uns immer neu fragen: Ist Jesus 
selbst die Mitte der Katechese?“ (Oster 2021, 121). 
 

Literaturverzeichnis 

Bernd Lutz (2002). Katechese in der Gemeinde, in: Gottfried Bitter u. a. (Hg.), Neues Handbuch religi-
onspädagogischer Grundbegriffe. München: Kösel, 305–310. 

Braun, Rüdiger (2024). Noch in den Kinderschuhen: Forschung zum geistlichen Missbrauch. In: Zeit-
schrift für Religion und Weltanschauung 87/4, 296–302. 

Butenkemper, Stephanie (2023). Toxische Gemeinschaften. Geistlichen und emotionalen Missbrauch 
erkennen, verhindern und heilen. Freiburg: Herder. 

Die deutschen Bischöfe (2004). Katechese in veränderter Zeit. In: Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz (Hg.), Die Deutschen Bischöfe Nr. 75, 3., korrigierte Auflage 2016. Bonn. 

Die Deutschen Bischöfe (2023). Missbrauch geistlicher Autorität. Zum Umgang mit Geistlichem Miss-
brauch. In: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Arbeitshilfen Nr. 338. Bonn. 

Dziri, Amir & Middelbeck-Varwick, Anja (2017). Religion und Macht: Einführung in ein Spannungsfeld. 
In: Christian Ströbele u. a. (Hg.), Welche Macht hat Religion?: Anfragen an Christentum und Islam. 
Regensburg: Friedrich Pustet, 11–15. 

Forschungsverbund ForuM (Hg.) (2024). Abschlussbericht. Forschung zur Aufarbeitung von sexuali-
sierter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der Evangelischen Kirche und Diakonie in 
Deutschland. Hannover, abrufbar unter https://www.forum-studie.de/wp-content/uplo-
ads/2024/02/Abschlussbericht_ForuM_21-02-2024.pdf [25.11.2025]. 

Golla, Lukas (2024). How Can One Still Speak of God Today? Catechesis and Spiritual abuse. In: Bert 
Roebben, Marina Kiroudi, Barbara Niedermann (Hg.), Designs of Meaning. Religious Educational 
Research under Construction. Freiburg: Herder, 132–152. 

Grümme, Bernhard (2017). „Die Jugend im Religionsunterricht ist auch nicht mehr die, die sie mal 
war“: Der Pluralismusbegriff der Religionspädagogik und seine Tragfähigkeit angesichts neuerer 
Jugendforschungen. In: PS 20/4, 137–154. 

Grümme, Bernhard (2019). Religionspädagogische Denkformen. Eine kritische Revision im Kontext 
von Heterogenität. Freiburg: Herder. 

Hack, Jasmin (2023). Mehr als Glaubensunterweisung. In: Eúangel: Magazin für missionarische Pasto-
ral/2 (2023), abrufbar unter: https://www.euangel.de/ausgabe-2-2023/aktuelle-studie/mehr-als-
glaubensunterweisung.pdf [23.4.2025], 1–5. 

Han, Byung-Chul (2005). Was ist Macht? Stuttgart: Reclam (= Universal-Bibliothek Nr. 18356). 

Haslbeck, Barbara, Leimgruber, Ute, Nagel, Regina & Rath, Philippa (Hg.) (2023). Selbstverlust und 
Gottentfremdung. Spiritueller Missbrauch an Frauen in der katholischen Kirche. Ostfildern: Pat-
mos. 



62 Lukas Golla 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 

Hermann, Markus-Liborius (2019). Glaubenskurse für junge Menschen. In: Angela Kaupp & Patrik C. 
Höring (Hg.), Handbuch Kirchliche Jugendarbeit: Für Studium und Praxis. Freiburg: Herder, 332–
347. 

Hermann, Markus-Liborius (2021). Eine Standortbestimmung zur Katechese in den deutschen (Erz-
)Diözesen. Erfurt, abrufbar unter https://kamp-erfurt.de/fileadmin/user_upload/arti-
kel_pdf/2021-04-23_-_KAMP_Auswertung_Fragebogen_Katechese.pdf [25.11.2025]. 

Höfling, Gabriele (2025). „Du verschenkst Deine Berufung“: Wenn Katecheten übergriffig werden. 
Religionspädagogin über missbräuchliches Verhalten in der Gemeindepastoral. Bonn, abrufbar un-
ter https://www.katholisch.de/artikel/58341-du-verschenkst-deine-berufung-wenn-katecheten-
uebergriffig-werden [26.4.2025]. 

Kaupp, Angela, Leimgruber, Stephan & Scheidler, Monika (2011). Einführung. In: Dies. (Hg.), Hand-
buch der Katechese: Für Studium und Praxis. Freiburg: Herder, 11–20. 

Kießling, Klaus (2025). Zeichen und Werkzeug des Heils oder des Unheils? Kirche im Angesicht geist-
lichen Machtmissbrauchs. In: Diakonia 56/1,19–26. 

Kluitmann, Katharina (2019). Was ist Geistlicher Missbrauch? Grenzen, Formen, Alarmsignale, Hilfen. 
In: Ordenskorrespondenz 60/2, 184–192. 

Kluitmann, Katharina (2021), Geistlicher Missbrauch. Die rasante Entwicklung eines uralten neuen 
Themas. In: Tobias Hack, Richard Hartmann & Stephan Lauber (Hg.), Machtmissbrauch und Gewalt 
– religiöse Versuchung und Versagen der Kirche. Würzburg: Echter, 103–132. 

Könemann, Judith (2023). Zum Normativitätsanspruch in der Religionspädagogik. In: Gunda Werner, 
Saskia Wendel & Jessica Scheiper (Hg.), Ewig wahr?: Zur Genese und zum Anspruch von Glaubens-
überzeugungen. Freiburg: Herder, 57–68. 

Könemann, Judith (2024). Geistlicher Missbrauch. Überlegungen zum Genderbias in der Aufarbeitung 
und zum Begriffsdiskurs. In: Klaus Kießling, Lisa Straßberger, Dewi Suharjanto, Knut Wenzel, Hil-
degard Wustmans (Hg.), Verstellte Heiligkeit: Erfahrungen mit Scham und Schuld: Theologische 
Aufbrüche zu mehr Gerechtigkeit. Ostfildern: Patmos, 89–100. 

Leimgruber, Ute & Haslbeck, Barbara (2023). Angriff auf das Innerste. Hinführung zu den Berichten 
über spirituellen Missbrauch. In: Barbara Haslbeck u. a. (Hg.), Selbstverlust und Gottentfremdung: 
Spiritueller Missbrauch an Frauen in der katholischen Kirche. Ostfildern: Patmos, 17–57. 

Mertes SJ, Klaus (2019). Geistlicher Missbrauch. Theologische Anmerkungen. In: Stimmen der Zeit 
144/2, 93–102. 

Oster SDB, Stefan (2021). Der Primat der Begegnung – Katechese und neue Evangelisierung. In: Mar-
kus Graulich (Hg.), Katechese und die Herausforderungen heute. Kißlegg: Fe-Medienverlag, 113–
130. 

Päpstlicher Rat zur Förderung der Neuevangelisierung (2020). Direktorium für die Katechese. In: Ver-
lautbarungen des Heiligen Stuhls Nr. 224. Bonn.  

Ratzinger, Joseph (21986), Einführung in das Christentum. München: Kösel. 



Katechese im Spannungsfeld geistlichen Missbrauchs 63 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9308 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 51–63 

Scheidler, Monika (2015). Art. Katechese/Katechetik. In: Wissenschaftlich Religionspädagogisches Le-
xikon im Internet, abrufbar unter: https://www.die-bibel.de/ressourcen/wirelex/10-lernorte-
und-institutionen-religioeser-bildung/katechese-katechetik [25.11.2025]. 

Schlosser, Marianne (2021). Durch Katechese vertraut werden mit Gottes Offenbarung, In: Markus 
Graulich (Hg.), Katechese und die Herausforderungen heute. Kißlegg: Fe-Medienverlag, 17–50. 

Schulz, Hannah A. (2020). Geistlicher Missbrauch – ein Frauenthema? In: Eúangel: Magazin für missi-
onarische Pastoral 11/2, 1–6, abrufbar unter https://www.euangel.de/ausgabe-2-2020/perspek-
tive-geschlecht/geistlicher-missbrauch-ein-frauenthema.pdf [11.6.2024]. 

Schulz, Hannah A. (2025). Entwicklungslinien der Thematik in der katholischen Kirche in Deutschland. 
In: Ulrike Gentner & Peter Hundertmark (Hg.), Spirituellen Missbrauch verhindern: Wegweiser für 
Prävention und Intervention. Würzburg: Echter, 19–36. 

Söding, Thomas (2025). Vollmacht von Gott für die Menschen. Die Autorität Jesu und sein Heilsdienst 
im Spiegel der Evangelien In: Communio 54/6, 564–574. 

Stoll, Christian (2025). Autorität. In: Communio 54/6, 561–563. 

Wagner, Doris (2019). Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche, Freiburg: Herder. 

Weber, Max (51976). Wirtschaft und Gesellschaft, 1. Halbband, Tübingen: Mohr Siebeck. 

Wirtz, Markus Antonius (182017), Art. Vulnerabilität. In: Ders. (Hg.), Dorsch – Lexikon der Psychologie. 
Bern: Hofgrefe, 1808. 

Witwer, Anton (2021). Geistlicher Missbrauch – Eine „Vergewaltigung“ der göttlichen Tugenden. 
Missbrauch von Glaube, Hoffnung und Liebe. In: Gerhard Hörting (Hg.), Grauzonen in Kirche und 
Gesellschaft – geistiger Missbrauch. Wien: Lit, 95–102.  

 
 
Lic. theol. Lukas Golla M. Ed. 
Referent des Sachverständigenrates zum Schutz vor sexuellem Missbrauch und Gewalterfahrungen 
bei der Deutschen Bischofskonferenz 
Freiberuflicher Sexualpädagoge, Fachkraft für Kinderschutz und Paar- und Sexualberater 
info(at)lukasgolla(dot)de 
www.lukasgolla.de 

 

http://www.lukasgolla.de/

