
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Ute Leimgruber  

Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch  
dispensieren kann 

Eine Typologie vulneranter Theologien  
im Kontext kirchlicher Missbrauchsmuster1 

 

Abstract 

Die vorliegende Untersuchung analysiert die Rolle theologischer Konzepte und Praktiken im Kontext 
sexuellen und spirituellen Missbrauchs in der katholischen Kirche. Basierend auf empirischen Befunden 
der Missbrauchsforschung wird eine Typologie vulneranter Theologien entwickelt, die das Verletzungs-
potenzial theologischer Inhalte systematisch erfasst. Die Studie unterscheidet drei Typen: instrumenta-
lisierte Motive, inhärent gefährliche Strukturen und viktimisierende Logiken. Als methodischer Ansatz 
wird eine Vulneranzhermeneutik vorgeschlagen, die theologische Traditionen systematisch auf ihr 
Macht- und Verletzungspotenzial hin untersucht. 

This study analyzes the role of theological concepts and practices in the context of sexual and spiritual 
abuse in the Catholic Church. Based on empirical findings from abuse research, a typology of vulnerant 
theologies is developed that systematically captures the harmful potential of theological content. The 
study distinguishes three types: instrumentalized motifs, inherently dangerous structures, and victimi-
zing logics. A vulnerance hermeneutics is proposed as a methodological approach that systematically 
examines theological traditions for their potential for power and harm. 

1. Einleitung 

Kai Christian Moritz, selbst Betroffener sexuellen Missbrauchs durch einen Priester, 
stellt der Theologie angesichts seiner Erfahrungen eine fundamentale Frage: „Müssen 
wir nicht [...] so weit gehen, dass es eine Theologie [...], wie sie vor dem Missbrauch 
geforscht und gelehrt wurde, nach diesem und den mit ihm verbundenen Erkenntnis-
sen so nicht mehr geben kann und darf?“ (Moritz 2019, 35) 
Diese Frage markiert einen Wendepunkt in der theologischen Reflexion über Miss-
brauch in der Kirche, denn sie verlangt, die Rolle der Theologie im Missbrauchskomplex 
kritisch zu hinterfragen.2  

 
1  Dieser Text geht auf eine Keynote beim Kongress der AG Pastoraltheologie im September 2025 

zurück. Der Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten. Die Typologisierung der vulneranten 
Theologien wurde zum ersten Mal bei den Salzburger Hochschulwochen 2025 präsentiert. Sie finden 
sich ausführlicher auch in der dazugehörigen Publikation. 

2  Auch wenn im vorliegenden Text der Schwerpunkt auf der katholischen Theologie und Missbrauch 
in der katholischen Kirche liegt, sind Missbrauch und die Rolle der Theologie nicht nur ein 
katholisches Thema, sondern betreffen auch die evangelische Kirche ebenso wie Freikirchen und 



34 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

Theologische Motive und Topoi sind in viele Missbrauchsabläufe integriert. Täter*in-
nen begründen ihre Taten oft theologisch – und diese Begründungen sind teils bis in 
den Wortlaut hinein bei unterschiedlichen Fällen identisch. Sie benutzen vergleichbare 
spirituelle Bilder und theologische Argumente, um Menschen sexuell verfügbar zu ma-
chen oder ihre Taten religiös zu deuten. Sie machen sich kulturelle Deutungsmuster 
zunutze, indem sie bspw. geschlechtsspezifische Normen und Vorstellungen mit theo-
logischen Theorien vermengen und sich so die Scham und das Schweigen ihrer Opfer 
sichern. Theologien spielen in den Drehbüchern der Täter:innen eine eminent wichtige 
Rolle. Kai Christian Moritz bringt es auf den Punkt: Die Theologie „[liefert] der Täteror-
ganisation das Skript für ihre Taten“ (Moritz 2019, 35). Nimmt die Theologie das ernst, 
kann sie sich nicht länger vom Thema Missbrauch dispensieren.  
Der vorliegende Text stellt sich dieser Aufgabe und verfolgt dabei einen spezifischen 
methodischen Ansatz. Die hermeneutische Entscheidung ist, den Betroffenen und ih-
ren Missbrauchserfahrungen zuzuhören. Von dorther fragt der Text nicht primär, ob 
eine bestimmte theologische Tradition in dieser oder jener Auslegung missbräuchlich 
ist und ob es eine nicht-missbräuchliche Deutung gibt (oder geben sollte). Die zentrale 
Forschungsfrage lautet vielmehr: Wo und wie wird theologisch Missbrauch praktiziert? 
Es geht um das „doing theology“ (Schweighofer 2023). Untersucht werden Praktiken, 
in denen theologische Motive performativ mit dem Leben von Menschen verknüpft und 
im Leben von Menschen wirksam werden, unter Einbeziehung bestimmter Kontexte, 
Deutungsmuster, Wissensordnungen und sozialer Wirklichkeiten. Dies ist zentral für die 
„Missbrauchsmusterforschung“: Sie zielt auf die Aufdeckung der Hidden Patterns („ver-
borgene Muster“) der Taten und ihrer systemischen wie epistemischen Bedingungen 
(vgl. Haslbeck, Hürten & Leimgruber 2022; Leimgruber 2026), denn Theologie ist in 
kirchlichen Kontexten unausweichlich in die Missbrauchstaten und ihre Deutungsmus-
ter eingewoben.  
Der vorliegende Beitrag bietet zunächst eine zeitliche Einordnung der Missbrauchsta-
ten (2.). Anschließend wird das Konzept „vulneranter Theologien“ theoretisch entfaltet 
und der Vulneranzbegriff als analytische Schlüsselkategorie eingeführt (3.). Anhand 
publizierter Betroffenenberichte wird exemplarisch gezeigt, wie theologische Texte, 

 
andere religiöse Gemeinschaften. Allerdings gibt es in Deutschland zeitliche Unterschiede in der 
Aufarbeitung und wissenschaftlichen Reflexion. 2022 schrieb der Theologe Andreas Stahl, Experte 
in traumasensibler Seelsorge und evangelischer Pfarrer: „Missbrauch ist ein Thema, das die 
evangelische wie die katholische Kirche betrifft. Gleichwohl fehlt es in der evangelischen Kirche noch 
weitestgehend an theologischer Reflexion“ (Stahl 2022, 116). Seitdem sind einige wichtige 
evangelische Publikationen zu verzeichnen: Johann Hinrich Claussen (Hg.), Sexualisierte Gewalt in 
der evangelischen Kirche. Wie Theologie und Spiritualität sich verändern müssen, Freiburg i.Br.: 
2022; Mathias Wirth, Isabelle Noth & Silvia Schroer (Hg.), Sexualisierte Gewalt in kirchlichen 
Kontexten. Neue interdisziplinäre Perspektiven, Berlin 2022. Im Jahr 2024 schließlich erschien die 
offizielle Studie der EKD: Forschungsverbund ForuM (Hg.), Abschlussbericht. Forschung zur 
Aufarbeitung von sexualisierter Gewalt und anderen Missbrauchsformen in der Evangelischen 
Kirche und Diakonie in Deutschland, 2024. 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 35 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Traditionen und Motive in unterschiedlicher Weise in Missbrauchskontexten funktio-
nalisiert werden. Das Zentrum des Artikels bildet die systematische Typologisierung mit 
einer Differenzierung von drei Formen vulneranter Theologien (4.). Abschließend wird 
Vulneranzhermeneutik als methodischer Zugang einer missbrauchssensiblen Theologie 
begründet und ihre Implikationen für theologische Wissenschaft, Ausbildung und kirch-
liche Praxis dargelegt (5.). 

2. Drei entscheidende Zeitmarker und die damit verbundenen falschen 
Narrative 

Seit mehr als 15 Jahren prägen Berichte über spirituellen und sexuellen Missbrauch die 
deutsche katholische Kirche und Theologie. Die Zeitrechnung teilt sich seitdem in ein 
Davor und ein Danach.3 Drei Zeitmarker haben die Wahrnehmung fundamental verän-
dert und weithin geltende Narrative als falsch entlarvt: 
2010: Die Aufdeckung der Missbrauchsfälle am Canisius-Kolleg (vgl. Katsch 2020) führte 
zu der Erkenntnis, dass massenhafter Missbrauch von Kindern und Jugendlichen in der 
katholischen Kirche nicht nur in Irland, Australien oder den USA stattfindet, sondern 
auch in Deutschland, und zwar in ungeahnt hohem Ausmaß. Damit war das Narrativ der 
„bedauerlichen Einzelfälle“ als falsch entlarvt.4 
2018: Ein Forschungskonsortium aus Mannheim, Heidelberg und Gießen (= MHG) 
führte 2018 im Auftrag der Bischofskonferenz eine aktenbasierte Studie zu sexuellem 
Missbrauch an Minderjährigen durch katholische Kleriker durch (Dreßing et al. 2018). 
Eines der erschütternden Ergebnisse der MHG-Studie war, dass das Wissen um den se-
xuellen Missbrauch in der Kirche lediglich die Spitze des Eisbergs ist, und dass Miss-
brauch weitreichende systemische Ursachen hat. Das Narrativ der „rotten apples“ – 
pathologische Einzeltäter in einem ansonsten heilen System – war damit widerlegt. Der 

 
3  Unter missbrauchsmuster.de (https://missbrauchsmuster.de/forschen/mediathek/) finden sich 

einige Materialien, u. a. ein Erklärfilm zur Chronologie der Missbrauchsberichte in Deutschland: 
https://youtu.be/z1IFNQwW01k [29.9.2025]. 

4  Der damalige Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Karl Lehmann, hatte dem 
SPIEGEL in einem Interview im Jahr 2002 gesagt, als die Missbrauchsfälle in den USA bekannt 
wurden: „In meiner Diözese Mainz sind es in den 19 Jahren, in denen ich Bischof bin, insgesamt 
vielleicht drei oder vier Fälle gewesen. (…) Wir haben das Problem nicht in diesem Ausmaß [wie in 
den USA; Anm. U.L.]. Warum soll ich mir den Schuh der Amerikaner anziehen, wenn er mir nicht 
passt?“. Schwarz, Ulrich & Wensierski, Peter, „Der Papst hat das Heft in der Hand“, in: DER SPIEGEL 
26/2006, abrufbar unter https://www.spiegel.de/politik/der-papst-hat-das-heft-in-der-hand-a-
122581ed-0002-0001-0000-000022955262 [29.9.2024]. Doch auch in den USA wurde lange Zeit das 
Narrativ des Einzeltäters bemüht, um das Problem zu verleugnen und zu vertuschen, vgl. Sipe, 
Richard A. W., The Problem of Prevention in Clergy Sexual Abuse, in: Thomas G. Plante (Hg.) Bless 
me Father for I have sinned: perspectives on sexual abuse committed by Roman Catholic priests, 
Westport, Conn 1999, 111–134; hier: 114. 

https://missbrauchsmuster.de/forschen/mediathek/
https://youtu.be/z1IFNQwW01k
https://www.spiegel.de/politik/der-papst-hat-das-heft-in-der-hand-a-122581ed-0002-0001-0000-000022955262
https://www.spiegel.de/politik/der-papst-hat-das-heft-in-der-hand-a-122581ed-0002-0001-0000-000022955262


36 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

Missbrauch konnte nicht länger individualisiert werden; das systemische Verletzungs-
potenzial (v. a. Klerikalismus5) lag offen auf dem Tisch. Als direkte Reaktion auf die 
MHG-Studie wurde 2018 der Synodale Weg initiiert. Er begann 2019 und hatte zum Ziel, 
sich mit den strukturellen Ursachen des Missbrauchs auseinanderzusetzen und not-
wendige Reformen in der Kirche einzuleiten.6 
2020: Das Buch „Erzählen als Widerstand“ (Haslbeck et al. 2020) machte deutlich, dass 
von Missbrauch in der Kirche nicht nur Kinder und Jugendliche, sondern auch Erwach-
sene – besonders häufig Frauen – betroffen sind. Das bedeutet: Auch die Beschränkung 
auf minderjährige (und überwiegend männliche) Opfer ist ein revisionsbedürftiges Nar-
rativ, ebenso wie die irreführenden Behauptungen, es handle sich überwiegend um pä-
dophile, homosexuelle Täter.7 

3. Vulneranz und vulnerante Theologien 

Ein wichtiges Analysetool ist der Begriff der Vulneranz. Keul (2021; 2022) hat den Begriff 
„Vulneranz“ – neben „Resilienz“ – als Weiterentwicklung des Vulnerabilitätskonzepts 
in die Missbrauchsdiskurse eingebracht. Während Vulnerabilität die Verletzbarkeit von 
Personen, Gruppen oder Systemen meint und damit eine eher passive Komponente 
ausdrückt, weist Vulneranz auf die aktive Fähigkeit zu verwunden hin. Vulneranz „be-
trifft die persönlich-existentielle (Beichtender, Seelsorger), aber auch die institutio-
nelle, systemische Ebene (Kirche, Einrichtung, Ordensgemeinschaft, Familie)“ (Karl 
2021, 172). 

 
5  Die Studie beziffert Klerikalismus als eine „wichtige Ursache und ein spezifisches Strukturmerkmal“ 

für sexuellen Missbrauch im Kontext der katholischen Kirche: „Klerikalismus meint ein hierarchisch-
autoritäres System, das auf Seiten des Priesters zu einer Haltung führen kann, nicht geweihte 
Personen in Interaktionen zu dominieren, weil er qua Amt und Weihe eine übergeordnete Position 
inne hat“ (Dreßing 2018, 323). 

6  https://www.synodalerweg.de/was-ist-der-synodale-weg/rueckblick [15.12.2025]. 
7  Darin liegen zwei Schwierigkeiten mit Blick auf die Täter: Zum einen wird vor dem Hintergrund einer 

selektiven Wahrnehmung als Fakt suggeriert, dass es sich um sexuell abnorme (männliche) Täter 
handelt, die sich ausschließlich an Kindern meist männlichen Geschlechts vergehen. Zum anderen 
wird Homosexualität pathologisiert und kriminalisiert. Dabei wurde dieses Argument mehrfach und 
eindeutig widerlegt. Die von der amerikanischen Bischofskonferenz in Auftrag gegebene John Jay 
Studie (2011) kam bspw. zu dem Befund, dass es keinen nachweisbaren Zusammenhang zwischen 
homosexueller Identität und einer größeren Wahrscheinlichkeit von Missbrauch gibt. Sie ergab, dass 
viele Täter, auch wenn sie homosexuelle Handlungen vollzogen, sich nicht als homosexuell orientiert 
identifizierten. Wiederholt wird deutlich, dass sexuelle Identität und sexueller Missbrauch klar 
getrennt werden müssten: „The data do not support a finding that homosexual identity and/or 
preordination same-sex sexual behavior are significant risk factors for the sexual abuse of minors“ 
(Terry 2011, 64). „There has been widespread speculation that homosexual identity is linked to the 
sexual abuse of minors by priests, largely because of the high number of male victims identified […]. 
However, the clinical data do not support this finding“ (ebd., 74). 

https://www.synodalerweg.de/was-ist-der-synodale-weg/rueckblick


Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 37 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Auch Theologien können vulnerant sein, haben also das Potenzial, Menschen zu schä-
digen. Wirth, Noth & Schroer (2021, 9) sprechen von schädigenden „Wirkfaktoren in 
theologischem Denken und religiöser Praxis“. Keul (2022) nennt Vulneranz eine „de-
struktive Macht“. Vulnerante Theologien sind nicht einfach missbrauchte gute Theolo-
gien, sondern sind mindestens ambivalent und äußerst machtvoll, sie tragen gefährli-
che Potenziale in sich, wie sich im Umfeld von Missbrauchstaten erweist. Wer sich 
praxisrelevant mit theologischen Fragestellungen auseinandersetzt, kann also den 
Missbrauch in der Kirche nicht als irrelevant abspalten. Sander (2021, 17) formuliert 
unmissverständlich: „Die [...] theologische Darstellung [des Glaubens] kann nicht so 
tun, als könne sie einfach unbetroffen vom sexuellen Missbrauch [...] durch Repräsen-
tanten des Glaubens erfolgen.“ Das bedeutet konkret: Theologie ist nicht einfach jen-
seits des Missbrauchs zu verorten, als wäre sie eine reine, unberührte Sphäre, die mit 
dem Missbrauch nichts zu tun hätte. Im Gegenteil: Theologie ist Teil der Missbrauchs-
taten. Aufgrund ihrer Vulneranz spielt sie eine aktive Rolle im Missbrauchs- und Vertu-
schungssystem Kirche.  
Diese Rolle von Theologie ist umfassender als man zunächst denken könnte. Miss-
brauch wird im Namen Gottes, durch Priester als Repräsentanten Christi und in religiö-
sen Räumen (sowohl im übertragenen Sinne: Seelsorge, geistliche Begleitung, Beichte, 
aber auch ganz konkret: Sakristei, Beichtstuhl usw.) verübt. Sander (2021, 36) spricht 
davon, dass die „Übergriffe [...] nicht nur ‚irgendwie‘ im Glaubenskontext [geschehen], 
sondern seine Kernaussagen [verwenden], zu denen [...] auch Wahrheiten über Gott 
gehören.“ Theologie ist innerhalb des Missbrauchssystems selbst zu finden, unter an-
derem „in Gestalt ihrer theologischen Konzepte, ihrer Denkmodelle und Sprachrege-
lungen, mit denen auch jene Bischöfe, Priester, Diakone und Ordensleute ausgebildet 
wurden, die zu Tätern wurden – sei es, indem sie selbst Gewalt ausgeübt oder indem 
sie entsprechende Taten vertuscht haben“ (Remenyi & Schärtl 2019, 11). Jede theolo-
gische Aussage ist also potenziell vulnerant. Alle Akteur:innen – Täter*innen, Vertu-
scher*innen, Bystander*innen und Betroffene – bewegen sich innerhalb theologischer 
Diskurse. Sie legitimieren oder reflektieren ihr Handeln theologisch und spirituell, sie 
sind der theologischen Interpretation anderer unterworfen, sie rezipieren Theologien 
bewusst oder haben sie unbewusst über Jahre hinweg als Teil ihres Glaubens in ihr per-
sönliches Welt- und Gotteskonzept integriert. Theologie ist eine körperlich-soziale Pra-
xis, in der Menschen in konkreten Kontexten theologisch handeln, sprechen und den-
ken – und dabei gleichzeitig Theologie produzieren. Die Vulneranz nährt sich 
gewissermaßen selbst. 

4. Typologisierung vulneranter Theologien 

In der Missbrauchsmusterforschung wird bewusst ein empirischer, induktiver Ansatz 
gewählt: Der Blick richtet sich zunächst auf die Praktiken, die Phänomene und die 



38 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

konkreten Erfahrungen der Menschen – insbesondere der Betroffenen – und versucht 
von dort her zu verstehen, welche spezifische Rolle unterschiedliche Theologien in 
Missbrauchsszenarien spielen. Dieser methodische Zugang unterscheidet sich funda-
mental von einer Herangehensweise, die beispielsweise von den normativen Inhalten 
theologischer Traditionen ausgeht. Die Vulneranz der Theologien, wie sie in der Miss-
brauchsmusterforschung reflektiert werden, erstreckt sich über alle erdenklichen Be-
reiche der Theologie – von biblischen Texten über dogmatische Aussagen bis hin zu li-
turgischen Praktiken und spirituellen Traditionen. Reisinger (2021, 7) liefert eine 
Definition von vulneranten – in ihren Worten: gefährlichen – Theologien: Es sind „the-
ologische Ansätze, Begriffe und Argumentationsmuster, die Gewalt gegen Menschen 
direkt oder indirekt befördern, verschleiern oder gar rechtfertigen“. Damit erfasst sie 
nicht nur offensichtlich Gewalt legitimierende Theologien, sondern auch solche, die Ge-
walt indirekt befördern oder verschleiern – ein wichtiger Aspekt, da viele vulnerante 
Theologien oberflächlich betrachtet harmlos oder sogar positiv erscheinen können. Da-
raus folgt eine zentrale Aufgabe für die theologische Reflexion: Es ist notwendig, diese 
Theologien systematisch offenzulegen und kritisch zu analysieren. Die Realität vul-
neranter Theologien ist komplex und vielschichtig: Das Spektrum lässt sich analytisch in 
drei charakteristische Bereiche untergliedern: 
Typus 1: Instrumentalisierte Motive 
Am einen Ende des Spektrums stehen Täter:innen, die theologische Aussagen bewusst 
und strategisch im Rahmen des Missbrauchs instrumentalisieren. Sie verwenden Theo-
logien, wenn sie mit ihnen wissend und intentional andere Menschen manipulieren, 
unterwerfen oder zu sexuellen Handlungen zwingen. Viele dieser Theologien müssen 
dazu verzerrt, verbogen und aus ihrem ursprünglichen Zusammenhang gerissen wer-
den, um ihre schädigende Wirkung zu entfalten. Ein Beispiel hierfür ist die Instrumen-
talisierung der Rede von Gottes Liebe und Barmherzigkeit. 
Typus 2: Inhärent vulnerante Strukturen 
Im mittleren Bereich des Spektrums finden sich theologische Motive und Traditionen, 
bei denen es Täter:innen deutlich leichter fällt, an bereits vorhandene vulnerante Struk-
turen anzuknüpfen. Leidens- oder Sühnetheologien beispielsweise enthalten bereits in 
ihrer „normalen“ Auslegung Elemente, die zur Legitimation von Gewalt und Unterdrü-
ckung verwendet werden können. Hier ist die Vulneranz gewissermaßen bereits vor-
handen – wie eine Waffe, die der Täter nur noch ergreifen muss, um Menschen willen-
los zu machen, zu vermeintlicher Zustimmung zu bewegen oder zum Schweigen zu 
bringen. 
Typus 3: Viktimisierende Logiken 
Am anderen Ende des Spektrums liegen theologische Logiken und Strukturen, die un-
abhängig von individuellen Täter*innen systemisch vulnerant wirken. Hier geht es um 
Theologien, die unweigerlich verletzend sind – jenseits der Instrumentalisierung durch 
konkrete Personen. Beispiele hierfür sind klerikalistische Amtstheologien oder binäre 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 39 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Geschlechterordnungen, die bereits durch ihre bloße Existenz asymmetrische Verhält-
nisse schaffen und Unterdrückung legitimieren. Diese systemischen Vulneranzen wir-
ken wie eine „‘genetische‘ Disposition“ (Knop 2023, 202). Sie prägen Erwartungen, Ver-
halten und Deutungsmuster, auch ohne dass einzelne Akteur*innen sie bewusst 
einsetzen. 
Um diese gefährlichen Anteile in allen drei Bereichen besser zu erkennen, ist die Frage 
nach Verwendung und Wirkung zentral: Cui bono? Welche praktische Rezeption be-
stimmter Theologien nützt wem? Wem schadet sie? Mit welcher Logik wird eine be-
stimmte Theologie vertreten und gewissermaßen ‚praktiziert‘? 

4.1 Typus 1: Instrumentalisierte Motive 

Der erste Typus fokussiert auf die gezielte Verwendung biblischer Texte und theologi-
scher Motive durch Täter:innen. Diese Instrumentalisierung betrifft praktisch alle the-
ologischen Inhalte – auch und besonders beliebte und vertraute biblische Texte wie z. B. 
„Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“ (Joh 14,6) oder „Die Liebe erträgt alles“ 
(1Kor 13,7). Der zentrale Mechanismus liegt darin, dass positiv assoziierte theologische 
Motive – Liebe, Barmherzigkeit, Helfen, Heilen – bewusst verzerrt werden. Der analyti-
sche Fokus liegt auf dem manipulativen Handeln der Tatperson. Und die Tatorte sind 
häufig Seelsorge und Geistliche Begleitung.  

4.1.1 Pastorale Praktiken als Missbrauchsräume 

„Drei Viertel aller Betroffenen standen mit den Beschuldigten in einer kirchlichen oder 
seelsorgerischen Beziehung“ (Dreßing et al. 2018, 7), so die MHG-Studie. Sie bezieht 
sich dabei auf das erforschte Hellfeld im Rahmen ihres Forschungsdesigns als aktenba-
sierte Studie zu minderjährigen Betroffenen und Klerikertätern. Bei erwachsenen Be-
troffenen verstärkt sich dieser Befund, die sexuellen Handlungen finden z. B. direkt im 
Anschluss an ein ‚Beratungsgespräch‘ oder im Gesprächszimmer statt. Seelsorge, Geist-
liche Begleitung oder Sakramentenpastoral bilden das Setting, in dem die Taten gesche-
hen – und gleichzeitig sind sie selbst theologisch vulnerante Geschehenskontexte (vgl. 
Leimgruber 2022a). Eine Betroffene berichtet: 

„Das Spiel der sexualisierten Nähe im Kontext der Geistlichen Begleitung geht wei-
ter, einige Monate, immer wieder, immer mehr. […] Ich rede mir ein, die körper-
liche Nähe dieses Mannes habe zu tun mit der heilenden und befreienden Liebe 
Jesu Christi zu mir. […] Diese Illusion zerbricht an dem Tag, an dem er bei einem 
Termin im Rahmen der geistlichen Begleitung das Maximum an ungeschützter 
Nähe provoziert und mir offen sagt, dass er mit mir schlafen will. […] Und er hat 
während der gesamten Zeit dieser sexualisierten Kontakte nie das Etikett „Geist-
liche Begleitung“ und seine Rolle als „Beichtvater“ in Frage gestellt […].“ (Edith 
Schwarzländer, in Haslbeck et al. 2020, 169–171) 



40 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

4.1.2 Instrumentalisierung der Gottesliebe 

Die Instrumentalisierung der Gottesliebe ist ein paradigmatisches Beispiel für den ers-
ten Typus vulneranter Theologien. Immer wieder lässt sich beobachten, wie missbrau-
chendes sexuelles Verhalten als Liebe deklariert und diese strategisch mit der Liebe 
Gottes verbunden wird. Eine Betroffene berichtet: 

„Die Zärtlichkeiten, die der Priester von mir verlangte, wurden gedeutet als Erweis 
der Liebe Jesu zu ihm, umgekehrt seine körperlichen Annäherungen als Zeichen 
der Liebe Jesu zu mir“ (Katharina Hoff, in Haslbeck et al. 2020, 105). 

Theologische Inhalte werden in der Hand von Täter*innen zu ‚Waffen‘, die sie „gegen 
ihre Opfer richten und mit denen sie Leib und Leben, Psyche, Glauben und Spiritualität 
ihrer Opfer nachhaltig verletzen, sie zutiefst traumatisieren oder gar zerstören können“ 
(Keul 2020, 237). Besonders perfide ist folgendes Beispiel, in dem das Herzstück der 
Eucharistie zur Legitimation sexueller Gewalt missbraucht wird: 

„… der Kaplan [leitete] den sexuellen Missbrauch [mit der Ministrantin] immer mit 
den Worten ein[…]: ‚Das ist mein Leib, der für dich hingegeben wird‘“ (zit. nach de 
Lassus 2019, 249). 

4.1.3 Theologische Inszenierung und Vertuschung 

Sander (2021, 20) spricht von einem ‚bösartigen‘ Gebrauch, bei dem Täter*innen auf 
Glaubensaussagen zugreifen und damit ihre Opfer manipulieren, traktieren und wehr-
los machen. Der Zynismus und die Boshaftigkeit, mit der manche Täter*innen agieren, 
stehen häufig in Gegensatz zu den religiösen Inhalten, die sie instrumentalisieren. Glau-
bensinhalte werden im Groomingprozess, während der sexuellen Übergriffe selbst oder 
zu ihrer Legitimierung genutzt, um die Opfer zum Schweigen zu bringen und die Taten 
zu vertuschen. Heyder (2022) hat hier eine spezifische Strategie theologischer Inszenie-
rung zur Erklärung und Bewältigung der Taten identifiziert. Die Täter verpflichten Be-
troffene zur Beichte oder entpflichten sie davon – eine „inszenierte Bewältigung [, die; 
UL] ausschließlich der Schuldverschiebung, dem Narzissmus und der kognitiven Disso-
nanzreduktion der Täter*innen dient und in keiner Weise den Betroffenen“. Theologie 
und der Glaubenskern eines guten, liebenden Gottes haben keine*n der Täter*innen 
daran gehindert, die Verbrechen zu begehen – im Gegenteil: Häufig fühlten sie sich in 
ihrem Tun durch entsprechende Theologien bestärkt. 

„Er fordert mich auf, das, was zwischen uns vorgefallen ist, keinem Priester zu 
beichten (es sei denn, ihm selbst!), oder besser noch, alles direkt Gott zu beich-
ten!“ (Sister Jesme 2009, 89; Übers. U.L.) 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 41 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

4.1.4 Langzeitfolgen: Vergiftete Spiritualität 

Dadurch kommt es zu Sekundärviktimisierungen nach den eigentlichen Missbrauchsta-
ten. Eine Variante besteht darin, dass für viele Betroffene biblische Texte oder liturgi-
sche Vollzüge vergiftet sind und bleiben. Die Betroffenen verlieren den Zugang zu einer 
nicht-verletzenden oder gar befreienden Bibellektüre, zu einer positiven Erfahrung mit 
Theologie und Spiritualität. Als Spätfolgen beschreiben sie, wie sehr sie von theologi-
schen Motiven getriggert werden: 

„Es ist mir quasi nicht möglich, einen Gottesdienst zu erleben, da ständig Worte 
fallen, die mich triggern und mich in Missbrauchssituationen zurückversetzen“ 
(Saskia Lang, in: Haslbeck et al. 2020, 117). 

Die existenzielle Tragweite dieser Missbrauchstaten ist enorm. 
„Du hast mich manipuliert mit Sätzen, die mich bis heute beeinflussen. Du hast 
mich wehrlos gemacht mit deinen Verdrehungen: Wer verdorben ist, verdient kei-
nen Schutz von Gott, verdient keinen Schutz von anderen, verdient nicht einmal 
den Selbstschutz. […] Du hast erreicht, dass Gottes wunderbares Versprechen ‚ich 
sehe dich‘ wie eine Drohung in meinem Ohr klang“ (Sorge 2025). 

4.2 Typus 2: Inhärent gefährliche Theologien 

Der zweite Typus betrifft theologische Motive, die bereits negative Assoziationen ber-
gen und weniger Verzerrung durch Täter*innen benötigen. Sie ermöglichen eine mehr 
oder weniger direkte Anwendung auf das Leiden der Betroffenen. Reisinger (2021, 7) 
identifiziert bei bestimmten Theologien einen „Unterbau“, auf dem die späteren Ver-
wundungen basieren. Die Vulneranz der Theologien besteht darin, dass sie in ihrem 
Kern Gewalt und Unterdrückung von Menschen „direkt oder indirekt befördern, ver-
schleiern oder gar rechtfertigen“ (Reisinger 2021, 7). Täter*innen betten sie als „impli-
zite Theologien“ (Hoyeau 2023, 206) in den Missbrauch ein. Noch einmal das prägnante 
Zitat von Kai Christian Moritz (2019, 206): Die Theologie „[liefert] der Täterorganisation 
das Skript für ihre Taten“. Dadurch entsteht der Eindruck, die Täter*innen hätten alle 
dasselbe Drehbuch, nach dem sie ihre Taten begehen würden. Entscheidend ist: Die 
Vulneranz der theologischen Konzepte ist häufig unsichtbar. Auch deshalb, weil die 
Themen, Bilder, Motive und Konzepte schon so lange gelten, dass sie selbstverständlich 
geworden sind. Ihr gefährliches Potenzial wird nicht erkannt. Knop (2023, 198) spricht 
von „prekären Normalitäten, deren Bosheit und Schadenspotential in der Wahrneh-
mung aller verblasst“: „Missbrauch ist in der römisch-katholischen Kirche kein Missver-
ständnis. Missbrauch liegt in der Logik des Systems.“ 



42 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

4.2.1 Leidenstheologien als „Skript für Taten“ 

Beispiele für diesen zweiten Typus sind bestimmte Theorien vom Leiden, Vergeben 
oder der Nachfolge Christi (vgl. Figueroa & Tombs 2021) – oder von Rechtfertigung, 
Sünde oder der „Abtötung der Sinne“, die eher mit der evangelischen Kirche verbunden 
werden (Wirth, Noth & Schroer 2021, 9). Ein eindrückliches Beispiel aus einem (katho-
lischen) Betroffenenbericht:  

„Dies geschah an einem 15. September, dem Fest der Sieben Schmerzen Mariens, 
für ihn ein passender Tag, mir zu erklären, dass auch ich würde Schmerzvolles er-
leiden müssen, und ich hätte darin die Möglichkeit, der Muttergottes ähnlich zu 
werden“ (Katharina Hoff, in Haslbeck et al. 2020, 104). 

Die Gefahr inhärent gefährlicher Leidenstheologien ist entsprechend erhöht: Täter*in-
nen müssen nicht erst eine instrumentalisierende Absicht oder eine böswillige Inten-
tion hegen, zu deren Zweck sie die Theologien als Mittel nutzen. Die Theorie vom Lei-
den um des Himmelsreiches willen kann die Vulnerabilität der Opfer erhöhen, noch 
bevor Täter*innen sie in Missbrauchszusammenhängen verwenden. Die Gewaltsam-
keit der Täter*innen ist dann nur noch die Anwendung der den Theologien zugrunde 
liegenden Gefährlichkeit. Besonders gefährlich ist es, wenn theologische Aussagen 
(häufig in Verweis auf biblische Schriften) ihrer ursprünglichen Offenheit und Vieldeu-
tigkeit beraubt und vereindeutigt werden. Dies geschieht mit Vehemenz z. B. in etlichen 
Neuen Geistlichen Gemeinschaften (vgl. Hoyeau 2023; Keul 2022), wie das folgende 
Beispiel zeigt: 

„Man hat uns gesagt, dass wir unser Kreuz schweigend auf uns nehmen und un-
seren Peinigern bedingungslos vergeben müssten, wie Jesus es getan hat. Dass 
schweigendes Leiden der Weg der echten Jüngerschaft sei und dass wir gerettet 
oder heilig würden, wenn wir das Leiden klaglos auf uns nehmen“ (Villar Tagle 
2023, 411). 

4.2.2 Göttliche Grenzüberschreitungen als theologisches Muster 

Besonders gefährlich sind theologische Grundmuster, die göttliche Grenzüberschrei-
tungen beschreiben und denen die Überwindung menschlicher Gegenwehr als spiritu-
elle Pointe innewohnt. Etliche biblische Erzählungen thematisieren Grenzüberschrei-
tungen in Mensch-Gott-Interaktionen: Gott mutet den Menschen Extremes zu, z. B. 
Hiob, dem buchstäblich alles genommen wird, Abraham, der seinen Sohn opfern soll, 
Maria, die als junges Mädchen ohne Vorwarnung mit einer Schwangerschaft konfron-
tiert wird. Missbrauchstäter*innen knüpfen strategisch an dieses theologisch und spi-
rituell etablierte Muster an. Wo Betroffene Gewalt, Leiden, Verletzungen erleben, wer-
den die Erfahrungen als Ausdruck göttlicher „Prüfung“, „Berufung“ oder gar als 
„göttliches Geschenk“ theologisch umgedeutet. Die Logik dahinter: Schließlich würde 
Gott selbst übergriffig agieren und Grenzverletzungen nicht nur dulden, sondern 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 43 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

erwarten. Verletzungen werden spiritualisierend romantisiert als integraler Bestandteil 
eines ‚gottgefälligen‘ religiösen Lebens. Mit dem Hinweis auf die göttlichen Grenzver-
letzungen – „Gott darf alles“ – werden die eigenen grenzüberschreitenden Taten von 
den Täter*innen positiv geframt: Wenn Gott selbst Grenzen überschreitet, dann schei-
nen alle Zumutungen, die in seinem Namen geschehen, per se gerechtfertigt.  
Hier wird eine unentrinnbare Ambiguität im theologischen System deutlich – man 
könnte auch sagen, das komplexe, spannungsreiche Zueinander von Vulnerabilität und 
Vulneranz wird sichtbar. Wo der christliche Glaube authentische „Entgrenzungen“ in-
tendiert (Selbstlosigkeit, Hingabe, Transzendenz) und das Überschreiten persönlicher 
Grenzen als spirituellen Wert hochhält, ist der Grat gefährlich schmal zwischen ‚guten‘ 
und ‚schlechten‘ Entgrenzungen. Das Dilemma dabei ist, dass es keine leichte Unter-
scheidung zwischen legitimer spiritueller Herausforderung und illegitimer Grenzverlet-
zung gibt, zwischen göttlicher Zumutung und menschlichem Missbrauch. Diese Unter-
scheidung wird durch die theologische Tradition nicht erleichtert, sondern systematisch 
erschwert (z. B. Marko Rupnik, mehrfacher Missbrauchstäter, verwendete die Theolo-
gie der „Unterscheidung der Geister“, um seine Taten positiv zu framen; vgl. Heyder 
2023, 37). Hundertmark (2023) bringt die Brisanz auf den Punkt: Die Theologien „sind 
in sich schon Übergriffe und sie ermöglichen Übergriffe“. 

4.3 Typus 3: Viktimisierende Logiken 

Der dritte Typus liegt jenseits der individuellen Instrumentalisierung oder Verzerrung 
durch konkrete Täter*innen. Es geht um Theologien, die unweigerlich vulnerant und 
aus sich heraus gefährlich sind. Eine einfache Entscheidung „gegen Missbrauch“ reicht 
nicht aus, um eine Missbrauchsfreiheit zu denken oder zu praktizieren (vgl. Brunner 
2020). Die Vorstellung, es gäbe eine umfassend reine, unschuldige, gewissermaßen ge-
waltfreie Theologie, ist eine Illusion – und zugleich eine Herrschaftstechnik.  
Die folgende Analyse erfolgt anhand zweier Beispiele: Klerikalismus/Amtstheologie und 
Geschlechterordnung. 

4.3.1 Klerikalismus als theologische „Basisdifferenz“ 

Viele kirchlich Verantwortliche unterscheiden noch immer zwischen „gottgewollter 
und unschuldiger Amtstheologie“ einerseits und „missbräuchlichen Auswüchsen“ (die 
sie dann als „Klerikalismus“ bezeichnen) andererseits. Dass Klerikalismus direkt auf eine 
klerikal-hierarchische Theologie zurückgeht, wird von vielen kirchlich Verantwortlichen 
nach wie vor geleugnet; eher sei es ein persönliches Problem Einzelner oder eine schad-
hafte Übertreibung der Priesterrolle. Die theologische Wissenschaft hingegen spricht 
von Klerikalismus als theologisch begründeter Dominanz und Privilegierung ordinierter 
Männer gegenüber nicht-ordinierten Personen, also Lai*innen in der Kirche. Das be-
deutet: Klerikalismus ist nicht einfach nur eine „Art standesgebundene[…] Berufs-



44 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

krankheit“ (Schüßler 2022, 50), sondern Klerikalismus ist systemisch zu denken, als sak-
ralisierte Ständeherrschaft Klerus – Lai:innen, theologisch im Amtsverständnis als ka-
tholisches Dispositiv der Macht verankert. Das Gesamt der pastoralen Vollzüge ist da-
von durchdrungen; es ist die theologische „Basisdifferenz“, von der her das kirchliche 
Arrangement von Lehren, Normen und Strukturen organisiert ist und das theologisch 
in Lehre, Leitung und Liturgie zementiert ist. Knop (2023, 202) resümiert: Es gibt „in der 
Kirche […] keine heiligen Hierarchien […], die an sich richtig, nur leider Gottes durch 
menschliches Versagen pervertiert würden“. So kommt es dazu, dass sich Klerikalismus 
überall im täglichen Leben der Katholik*innen manifestiert: Priester stehen im Altar-
raum, meist durch Stufen erhöht, Lai*innen knien unten; die „wahre Auslegung“ des 
Evangeliums in der Homilie darf ausschließlich ein geweihter Mann verkündigen; und 
bis ein Priester seine Lebensgrundlage verliert, muss schon sehr viel passieren. Klerika-
lismus ist integraler Bestandteil der katholischen Normalität. Er umgibt Katholik*innen 
wie die Luft, die sie atmen (vgl. Leimgruber 2022b).  
Darin liegt systemische Vulneranz. Das katholische Amtsverständnis ist eng mit einer 
Sakralisierung bestimmter Ämter oder Personen verbunden, das v. a. Priester-Täter 
nutzen können, um ihr Eigeninteresse durchzusetzen, Autoritätsentscheidungen zu le-
gitimieren und ihr Handeln mit quasi-göttlicher Autorität auszustatten. Es ist komplex: 
Die dogmatische Tradition der Kirche stellt mit einer lehramtlich gesicherten Amtsthe-
ologie, die direkt mit dem verbunden ist, was die Forschung Klerikalismus nennt, eine 
„gefährliche Theologie“ zur Verfügung, mit deren Hilfe weitere „gefährliche Theolo-
gien“ ihre Wirkung potenziert entfalten können (vgl. Leimgruber 2024; Essen 2019; Hoff 
2018). Klerikertäter können sich darauf stützen, ohne dies explizit „anwenden“ zu müs-
sen: 

„Ich verließ mich auf seine Kompetenz und Autorität als Priester (…) Das Handeln 
eines Priesters stellte man nicht in Frage, also konnte er sich alles erlauben“ (Cor-
nelia Berra, in: Haslbeck et al. 2020, 50.51). 

Eine Amtstheologie, die den Klerikalismus mitproduziert und legitimiert, ist eine ge-
waltpotenzierende, vulnerante Theologie. Mit Hoff (2018, 31) ist von einem spezifisch 
„katholischen sexuellen Missbrauch“ (Hervorhebung im Original) zu sprechen, der „ei-
nen Ort im System [besitzt]“. Das bedeutet auch: das Gewaltpotenzial bestimmter the-
ologischer Inhalte, ihre Vulneranz, ist nichts, was additiv hinzutritt, sondern sie hat 
schon vor den Taten einen „Ort im System“.  

4.3.2 Geschlechterordnung als diskriminierende Theologie 

Eine andere Perspektive liegt in der „geschlechtsspezifischen Nachordnung, Erniedri-
gung und Schlechterstellung von Frauen und queeren Menschen“ (Knop 2023, 199). 
Religiös begründete essenzialistische Geschlechtervorstellungen exkludieren insbeson-
dere Personen, die sich nicht in die binäre Grundgrammatik einordnen können oder 
wollen. Wirth, Noth & Schroer (2021, 10) beobachten aus evangelischer Perspektive 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 45 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

eine „endemische ‚gender violence‘ in kirchlichen Kontexten gegen LGBTIQ-Personen“, 
die im katholischen Bereich gleichermaßen wirkt. Bis heute lehrt das römisch-katholi-
sche Lehramt eine essenzialistische Geschlechterdifferenz als angeblichen Willen Got-
tes, mit einer theologischen Legitimierung über Jahrtausende hinweg (vgl. Anuth 2022). 
Weil viele katholische Frauen entsprechend sozialisiert wurden, funktionieren bei ihnen 
theologisch fundierte, de facto aber sexistische Rollenbilder und Rollenerwartungen, 
ohne gesondert erklärt werden zu müssen, so z. B. die Korrelation von Eva (= Frau) mit 
Sexualität und Verführung, symbolisiert im Apfel-Symbol. 

„Der […] Pater (…) konnte ungestört Ausschreibungen […] machen, die nur so 
strotzten vor sexuellen Anspielungen. Etwa […]: Apfelbäume, Evas Äpfel. Gerne 
ging er unter diesen Bäumen mit […] Frauen in der Dämmerung oder im Dunkeln 
spazieren, nahe an sie heranrückend“ (Iris Giovanetti, in: Haslbeck et al. 2020, 96). 

Erwartungskonformes Verhalten findet in diesem Kosmos entsprechende Anerken-
nung (vgl. Knop 2023, 201). Wer aber den Erwartungen, wie sich eine Frau „richtig“ zu 
verhalten hat, nicht entspricht oder den „vermeintlichen Pflichten (z. B. nach 1 Tim 2,8–
15) gegenüber ihrem Mann nicht nachkommt“ (Wirth, Noth & Schroer 2021, 11), muss 
mit Sanktionen rechnen. Insbesondere die Berichte katholischer Ordensfrauen erwei-
sen nachdrücklich, wie vulnerant theologisch unterlegte, geschlechtsspezifische Rollen-
erwartungen sein können (vgl. Haslbeck 2025). Die Theologien wirken bei den Betroffe-
nen mehrfach viktimisierend; beispielweise entscheiden sie mit darüber, wer als Opfer 
zählt und wer nicht, sie können zu Strategien der Täter-Opfer-Umkehr werden.  

Zusammenfassend heißt das: Es gibt theologisch begründete und systemisch wirksame 
Faktoren, die aus sich heraus vulnerant sind. Sie brauchen keine einzelnen Täter*innen, 
um Schaden anzurichten. „Gewalt ist ein akzeptabler Teil dessen, was Teil der Kirche zu 
sein bedeutet, und zwar so lange, wie sich die Institution Kirche auf Hierarchie, Patriar-
chat und Klerikalismus als Daseinsform stützt“, so Kìgūtha (2023, 415) aus afrikanischer 
Perspektive. Vulneranz wirkt nicht nur bei den Betroffenen, nicht nur bei den Klerikern 
oder beim Lehramt, es ist auch im Denken von Theolog*innen vorhanden. Dempsey 
(2023, 128) bringt es auf den Punkt: „Die hegemoniale Männlichkeit der Institution hat 
viele Theolog:innen […] geprägt, und viele von ihnen setzen diese unterdrückerische 
Kultur durch ihre Schriften fort.“  
Es gilt also, die Gefährlichkeit – den „Unterbau“ (Reisinger) – systematisch sichtbar zu 
machen, eine Sensibilität dafür zu entwickeln, dass theologische Inhalte eine Vulneranz 
in sich tragen – und dass sie im Leben von Menschen zerstörerische Wirkung entfalten 
können. 

4.4 Ziel: Vulneranzhermeneutik 

Die Herausforderung besteht darin, die Gefährdungsmomente kirchlicher Praxis und 
des damit zusammenhängenden christlichen Bekenntnisses zu identifizieren – und ver-
suchen zu verstehen, wie Religion in konkreten Praxen funktioniert. Eine Vulneranz-



46 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

hermeneutik wäre ein methodischer Ansatz zur Analyse theologischer Traditionen, der 
systematisch nach deren Verletzungspotenzial fragt. Sie würde theologische Texte, 
Aussagen und Praktiken beispielsweise daraufhin untersuchen: 
• Wer profitiert von bestimmten theologischen Deutungen? 
• Welche Machtverhältnisse werden durch theologische Aussagen legitimiert oder 

verschleiert? 
• Welche Gruppen werden durch bestimmte Theologien systematisch vulnerabili-

siert? 
• Warum funktionieren spiritueller Missbrauch und Manipulation im Raum des Religi-

ösen so leicht und effektiv?  
• Wie wirken theologische Motive in konkreten Lebenssituationen und welche religi-

ösen Narrative und Identifikationsangebote sind die Skripten der Täter*innen? 
Dabei ist ein präziser, differenzierender Blick unerlässlich. Nicht jede Theologie ist aus 
sich heraus gefährlich – aber jede kann es unter bestimmten Umständen werden. Die 
Vulneranzhermeneutik arbeitet daher kontextuell und fragt: Unter welchen Bedingun-
gen entfalten bestimmte Theologien Vulneranz? 
In geistlichen Bereichen investieren Menschen existenziell sehr viel – sie öffnen sich, 
werden verletzlich und setzen sich für etwas ein, das größer ist als sie selbst. Diese spi-
rituelle Offenheit ist zugleich ein strukturelles Einfallstor für Missbrauch. Menschen, die 
spirituell suchen, sind besonders empfänglich für theologische Deutungen ihrer Erfah-
rungen. Daraus folgt: Reflektierte und kritische Theologie, die sich der Vulneranz ihrer 
Inhalte bewusst ist, hat wesentlich missbrauchspräventiven Charakter. Eine Vulneranz-
hermeneutik ist daher nicht nur wissenschaftlich geboten, sondern pastoral dringend 
notwendig. 

5. Fazit: Konkrete Konsequenzen für Theologie und Kirche 

Diese Erkenntnis ist für alle Bereiche theologischer Wissenschaft und kirchlicher Praxis 
von fundamentaler Relevanz. Einige Beispiele: 
• Für die theologische Wissenschaft hieße das z. B., dass sie mit einer Theologie der 

Ambiguität theologische Ansätze entwickelt, die Vieldeutigkeit und Offenheit schüt-
zen statt eliminieren; dass sie im Rahmen einer kritischen Traditionsanalyse theolo-
gische Traditionen systematisch auf ihre vulneranten Anteile überprüft; dass Vul-
neranzhermeneutik als Methode und somit vulneranzsensible Fragestellungen in 
alle theologischen Disziplinen integriert. Wir Theolog*innen schaffen die Bedingun-
gen mit, unter denen Theologie praktiziert wird. Aus den vielen Alternativen, wie wir 
Theologie erschließen, wie wir argumentieren, wie wir Theologie lehren können, 
müssen wir wählen. Was buchstabieren wir aus, was lassen wir offen? Was heißt das 



Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 47 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

für die gefährlichen Anteile der eigenen theologischen Traditionen, und zwar beson-
ders ab dem Zeitpunkt, zu dem offen liegt, wie sie Menschen schädigen können? 

• Für die theologische Ausbildung hieße das z. B., dass sie sich selbst als präventive 
Theologiedidaktik konzipiert und angehende Theolog*innen und Seelsorger*innen 
für Vulneranz sensibilisiert; dass sie machtreflexive Kompetenz vermittelt und die 
Menschen im bewussten Umgang mit theologischer Autorität/Macht schult; dass 
sich als kontextuelles Denken versteht und nicht ausblendet, wie Theologien in kon-
kreten Lebenssituationen wirken.  

• In der seelsorglichen/pastoralen Praxis könnte das langfristig zu vulneranzsensibler 
Verkündigung, einer kritischen Spiritualität, in der spirituelle Autonomie als Wert 
vermittelt und als Haltung praktiziert wird, und präventiver Seelsorge kommen, in 
der sich die Beteiligten der Vulneranzen der Settings handlungsleitend bewusst sind. 

Die Theologie im Wissen um den Missbrauch wird eine andere sein müssen – eine, die 
ihre eigene Vulneranz kennt, reflektiert und verantwortungsvoll mit ihr umgeht. 

 

Literaturverzeichnis 

Anuth, Bernhard Sven (2022). Observations on the Magisterium’s Gender Anthropology and Its 
Consequences for Women in the Catholic Church. Religions, 13(4), 305. 
https://doi.org/10.3390/rel13040305 [15.9.2025]. 

Brunner, Claudia (2020). Epistemische Gewalt: Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne. 
Bielefeld: Transcript. 

Dempsey, Carol J. (2023). Exposing Roman Catholic hegemonic masculinity: A feminist analysis of se-
lect commentaries on Isaiah. In: Susanne Scholz (Hg.), Doing biblical masculinity studies as feminist 
biblical studies: Critical interrogations. Sheffield: Sheffield Academic Press. 128–146. 

Dreßing, Harald u. a. (2018). Sexueller Missbrauch an Minderjährigen durch katholische Priester, Dia-
kone und männliche Ordensangehörige im Bereich der Deutschen Bischofskonferenz (MHG-
Studie). Mannheim − Heidelberg − Gießen. 

Essen, Georg (2019). Das kirchliche Amt zwischen Sakralisierung und Auratisierung. Dogmatische 
Überlegungen zu unheilvollen Verquickungen. In: Magnus Striet, Rita Werden & Georg Essen (Hg.), 
Unheilige Theologie! Analysen angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjährige durch Priester. 
Freiburg i. Br.: Herder, 78–105. 

Figueroa, Rocio & Tombs, David (2021). Living in Obedience and Suffering in Silence. The Shattered 
Faith of Nuns Abused by Priests, in: Mathias Wirth & Isabelle Noth & Silvia Schroer (Hg.) Sexualisi-
erte Gewalt in kirchlichen Kontexten | Sexual Violence in the Context of the Church: Neue inter-
disziplinäre Perspektiven | New Interdisciplinary Perspectives. Berlin: de Gruyter, 45–74. 

https://doi.org/10.3390/rel13040305


48 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

Haslbeck, Barbara, Heyder, Regina, Leimgruber, Ute & Sandherr-Klemp, Dorothee (Hg.) (2020). Erzäh-
len als Widerstand: Berichte über spirituellen und sexuellen Missbrauch an erwachsenen Frauen in 
der katholischen Kirche. Münster: Aschendorff. 

Haslbeck, Barbara, Leimgruber, Ute, Nagel, Regina & Rath, Philippa (Hg.) (2023). Selbstverlust und 
Gottentfremdung. Spiritueller Missbrauch an Frauen in der katholischen Kirche. Ostfildern: Mat-
thias Grünewald. 

Haslbeck, Barbara, Hürten, Magdalena & Leimgruber, Ute (2022). Missbrauchsmuster – hidden pat-
terns of abuse. In: Feinschwarz. Theologisches Feuilleton, 20.12.2022, abrufbar unter 
https://www.feinschwarz.net/missbrauchsmuster/ [15.9.2025]. 

Haslbeck, Barbara (2025). Sexueller Missbrauch an Ordensfrauen im deutschsprachigen Raum. Ein un-
terschätztes Phänomen und seine systemischen Bedingungen. Freiburg i. Br.: Herder. 

Heyder, Regina (2023). „Erfolg als Täterstrategie. Der Fall Marko Ivan Rupnik“. In: Herder Korrespon-
denz 77, 35–39. 

Heyder, Regina (2022). Spiritueller Missbrauch – Spirituelle Selbstbestimmung. Beitrag des AK Aufar-
beitung im Rahmen der Vollversammlung des Zentralkomitees der deutschen Katholiken (ZdK), 
10.12.2022, abrufbar unter https://www.zdk.de/positionen/2022/spiritueller-missbrauch-spiritu-
elle-selbstbestimmung [15.9.2025]. 

Hoff, Gregor Maria (2018). „Kirche zu, Problem tot! Theologische Reflexionen zum Missbrauchspro-
blem in der katholischen Kirche“. In: Kursbuch 196: Religion, zum Teufel!, 26–38. 

Hoyeau, Céline (2023). Der Verrat der Seelenführer: Macht und Missbrauch in Neuen Geistlichen Ge-
meinschaften. Hg. von Hildegund Keul. Freiburg i.Br.: Herder.  

Hürten, Magdalena u. a. (2025). The Politics of Vulnerability Concerning Sexual and Spiritual Abuse in 
the Catholic Church. In: Religions 16, 137. https://doi.org/10.3390/rel16020137 [15.9.2025]. 

Karl, Katharina (2021). Verletzlichkeit als Schlüsselkategorie der Beichtseelsorge. Ein pastoraltheologi-
scher Ausblick. In: Katharina Karl & Harald Weber (Hg.), Missbrauch und Beichte. Erfahrungen und 
Perspektiven aus Praxis und Wissenschaft. Würzburg: Echter, 171–192. 

Katsch, Matthias (2020). Damit es aufhört: vom befreienden Kampf der Opfer sexueller Gewalt in der 
Kirche. Berlin: Nicolai Publishing & Intelligence GmbH. 

Keul, Hildegund (2020). Sexuelle und geistliche Gewalt gegen Frauen. Vulnerabilität, Vulneranz und 
kreativer Widerstand. In: Barbara Haslbeck, Regina Heyder, Ute Leimgruber, & Dorothee Sandherr-
Klemp (Hg.) (2020). Erzählen als Widerstand: Berichte über spirituellen und sexuellen Missbrauch 
an erwachsenen Frauen in der katholischen Kirche. Münster: Aschendorff, 233–239. 

Keul, Hildegund (2022). „Vulnerability, Vulnerance and Resilience – Spiritual Abuse and Sexual Vio-
lence in New Spiritual Communities“. In: Religions 13, no. 5: 425. 
https://doi.org/10.3390/rel13050425 [15.9.2025]. 

Kìgūtha, Mūmbi (2023). „Beispiele für institutionelle Gewalt“. In: Concilium. Internationale Zeitschrift 
für Theologie, 59, 415–422. 

Knop, Julia (2023). „Prekäre Normalitäten in der katholischen Kirche“. In: Lebendige Seelsorge, 74, 
198–203. 

https://www.zdk.de/positionen/2022/spiritueller-missbrauch-spirituelle-selbstbestimmung
https://www.zdk.de/positionen/2022/spiritueller-missbrauch-spirituelle-selbstbestimmung
https://doi.org/10.3390/rel16020137
https://doi.org/10.3390/rel13050425


Warum sich Theologie nicht vom Thema Missbrauch dispensieren kann 49 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 

Hundertmark, Peter (2024). „Vulnerabilisierende Theologien“, abrufbar unter https://geistlich.net/vul-
nerabilisierende-theologien/ [15.9.2025]. 

Leimgruber, Ute (2022a). „Vulnerance of Pastoral Care“. In: Religions 13, 256. 

Leimgruber, Ute (2022b), Paternalistische Unterdrückungsfürsorge. In: Lebendige Seelsorge, 73, 45–
49. 

Leimgruber, Ute (2024). „The Intersection of Gender-Based Violence and Vulnerance in Pastoral 
Care“, in: Religions 15, 776. https://doi.org/10.3390/rel13030256 [15.9.2025]. 

Leimgruber, Ute & Haslbeck, Barbara (Hg.) (2024). Spirituellen Missbrauch verstehen. Wissenschaftli-
che Essays zu Selbstverlust und Gottentfremdung. Ostfildern: Patmos. 

Leimgruber, Ute (2026). Missbrauchsmuster. Was Missbrauch an Frauen ermöglicht und warum er 
nicht als solcher erkannt wird. Ostfildern: Patmos. 

Lassus, Dysmas de (2022). Verheißung und Verrat: Geistlicher Missbrauch in Orden und Gemeinschaf-
ten der katholischen Kirche. Münster: Aschendorff. 

Moritz, Kai Christian (2019). Theologie – es geht weder mit ihr noch ohne sie. In: Matthias Remenyi & 
Thomas Schärtl, (Hg.) Nicht ausweichen: Theologie angesichts der Missbrauchskrise. Regensburg: 
Pustet, 32–37. 

Probst, Alexander J. & Bachmann, Daniel Oliver (2017). Von der Kirche missbraucht. Meine traumati-
sche Kindheit bei den Regensburger Domspatzen und der furchtbare Skandal. München: riva. 

Reisinger, Doris (2021). Wenn theologisch begründete Macht gefährlich wird. Interdisziplinäre 
Denkschneisen. In: Doris Reisinger (Hg.), Gefährliche Theologien: Wenn theologische Ansätze 
Machtmissbrauch legitimieren. Regensburg: Pustet, 7–15. 

Remenyi, Matthias & Schärtl, Thomas (2019). Einleitung. In: Matthias Remenyi & Thomas Schärtl (Hg.), 
Nicht ausweichen: Theologie angesichts der Missbrauchskrise. Regensburg: Pustet, 9–15. 

Sander, Hans-Joachim (2021). Anders glauben, nicht trotzdem: sexueller Missbrauch der katholischen 
Kirche und die theologischen Folgen. Ostfildern: Patmos. 

Schüßler, Michael (2022). „Un/doing Co-Klerikalismus“. In: Lebendige Seelsorge 73, 50–54. 

Schweighofer, Teresa (2023). „Doing pastoral. Pastoraltheologie als Praxistheorie des Volkes Gottes“. 
In: Zeitschrift für Pastoraltheologie, 43 (1), 133–141. 

Sister Jesme (2009). Amen: The Autobiography of a Nun. New Delhi: Penguin Books India. 

Sorge, Maria (2025). „Gottlos“, abrufbar unter: https://missbrauchsmuster.de/wp-content/uplo-
ads/2025/07/Maria-Sorge_missbrauchsmuster.de_.pdf [15.9.2025]. 

Stahl, Andreas (2022) Systemisch-strukturelle Risikofaktoren für sexuellen Missbrauch in der kirchli-
chen Jugendarbeit, in: Zeitschrift für Pastoraltheologie, 42 (1), 115–127. DOI: 10.17879/ZPTH-
2022-4303 [15.9.2025]. 

Terry, Karen J. u. a. (2011). The Causes and Context of Sexual Abuse of Minors by Catholic Priests in 
the United States, 1950–2010, A Report Presented to the United States Conference of Catholic Bis-
hops by the John Jay College Research Team, Washington DC, abrufbar unter 
https://www.usccb.org/sites/default/files/issues-and-action/child-and-youth-

https://geistlich.net/vulnerabilisierende-theologien/
https://geistlich.net/vulnerabilisierende-theologien/
https://missbrauchsmuster.de/wp-content/uploads/2025/07/Maria-Sorge_missbrauchsmuster.de_.pdf
https://missbrauchsmuster.de/wp-content/uploads/2025/07/Maria-Sorge_missbrauchsmuster.de_.pdf
https://www.usccb.org/sites/default/files/issues-and-action/child-and-youth-protection/upload/The-Causes-and-Context-of-Sexual-Abuse-of-Minors-by-Catholic-Priests-in-the-United-States-1950-2010.pdf


50 Ute Leimgruber 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 33–50 DOI: 10.17879/zpth-2025-9307 

protection/upload/The-Causes-and-Context-of-Sexual-Abuse-of-Minors-by-Catholic-Priests-in-the-
United-States-1950-2010.pdf [15.9.2025]. 

Villar Tagle, María Soledad del (2023). „Opfer von Missbrauch in kirchlichen Kontexten als Ort der 
Theologie. Übergänge vom Schweigen zum Wort, von der Vertuschung zur Anerkennung“. In: Con-
cilium Internationale Zeitschrift für Theologie, 59, 406–414. 

Wirth, Mathias, Noth, Isabelle & Schroer, Silvia (2021). Sexualisierte Gewalt und das Problem kirchli-
cher Separatwelten. Eine Hinführung. In: Dies. (Hg.), Sexualisierte Gewalt in kirchlichen Kontexten 
| Sexual Violence in the Context of the Church: Neue interdisziplinäre Perspektiven | New Interdi-
sciplinary Perspectives. Berlin: de Gruyter, 1–25. 

 

Prof. Dr. Ute Leimgruber 
Professur für Pastoraltheologie und Homiletik 
Fakultät für Katholische Theologie 
Universität Regensburg 
93040 Regensburg 
+49 (0) 941 943-3740 
ute.leimgruber@theologie.uni-regensburg.de 

https://www.usccb.org/sites/default/files/issues-and-action/child-and-youth-protection/upload/The-Causes-and-Context-of-Sexual-Abuse-of-Minors-by-Catholic-Priests-in-the-United-States-1950-2010.pdf
https://www.usccb.org/sites/default/files/issues-and-action/child-and-youth-protection/upload/The-Causes-and-Context-of-Sexual-Abuse-of-Minors-by-Catholic-Priests-in-the-United-States-1950-2010.pdf

