
  

 

 
ZPTh 
Zeitschrift   
für Pastoraltheologie  

 

 

250 Jahre Pastoraltheologie 
Standortbestimmungen und Einblicke in Forschungswerkstätten 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 05 55-9308                                                  45. Jahrgang, 2025-2 

 



  

 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Christian Bauer 
 

Für eine Neue Aufklärung: 
Erkundungen zur Zukunft der Pastoraltheologie 

Abstract 

Die auf dem Berliner Kongress der AG Pastoraltheologie zum 250-jährigen Bestehen des Fachs am 
16. September 2024 gehaltene Festrede lädt zu einer dreischrittigen Zeitreise ein: von den Anfängen in 
Wien 1774 über die Gegenwart in Berlin 2024 zurück in die Zukunft: nach Königsberg 1784. Es geht um 
das theologische Projekt einer Neuen Aufklärung im Licht spätmoderner Kritik an der klerikalen und 
kolonialen (= k. u. k.)Vergangenheit des Fachs – und damit um einen Ausgang von Theologie und Kirche 
aus selbstverschuldeter Unmündigkeit, der auf dem gemeinsamen Weg („syn-odos“) der Nachfolge 
Jesu zu engagierten christlichen Zeitgenoss:innen einer taumelnden Welt macht.  

The speech given at the Berlin Congress of the Society for Pastoral Theology on 16 September 2024, 
marking the 250th anniversary of the discipline, invites on a three-step journey through time: from its 
beginnings in Vienna in 1774 to the present day in Berlin in 2024 and back to the future: to Königsberg 
in 1784. It deals with the theological project of a New Enlightenment in the light of late modern criticism 
of the clerical and colonial (= k. u. k.) past of the discipline – and thus about an emergence of theology 
and the Church from self-imposed immaturity, which, on the common path (‘syn-odos’) of following 
Jesus, makes them committed Christian contemporaries in a instable world.  

 

Für das internationale Schuhgeschäft ist das Jahr 1774 ein wichtiges Datum. Ja, Sie ha-
ben richtig gelesen: für das Schuhgeschäft. Denn in diesem Jahr wurde jener hessische 
Schuhmachermeister Johann Adam Birkenstock erstmals urkundlich erwähnt, auf den 
das gleichnamige, inzwischen weltweit erfolgreiche Sandalenimperium zurückgeht. 
Was das mit unserem heutigen Jubiläum zu tun hat? Nun – die ebenfalls 1774 begrün-
dete katholische Pastoraltheologie gilt manchen noch immer als der ‚Birkenstockschuh‘ 
unter den theologischen Disziplinen. Ein Fach, dessen stuhlkreiserprobte Vertreter:in-
nen gängigen Klischees zufolge gruppendynamisch und kommunikationsbeschlagen 
um eine liebevoll mit Regenbogentuch und Klangschale gestaltete Mitte sitzen und sich 
über ihre jeweiligen Befindlichkeiten austauschen – eine karikierende Fremdzuschrei-
bung, die jedoch mit der bisweilen durchaus antreffbaren ‚Selbstverzwergung‘ eines 
notorisch begründungsschwachen Fachs korrespondiert. Gerade als eine epistemisch 
schwach wahrgenommene Disziplin muss die Pastoraltheologie epistemologisch stark 
sein. Denn ihr Wissenschaftscharakter „entscheidet sich beim Methodenproblem“ 
(Zerfaß 1974, 166), so Rolf Zerfaß zum 200. Geburtstag des Fachs. In jedem Fall gehört 
sie an einen prominenten (und mit Friedrich Schleiermacher, dem Begründer der evan-
gelischen Praktischen Theologie verbundenen) Ort wie den Senatssaal der Berliner 
Humboldt-Universität. Denn: Wir können beides – Stuhlkreis und Senatssaal.  



10 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Wer Pastoraltheologie betreibt, wird in Kontraste verwickelt, die im Idealfall kreative 
Differenzen ermöglichen: Gott und die Welt, Natur und Gnade, Existenz und Evange-
lium, Menschen und Mächte, Kirche und Gesellschaft. Auf der Suche nach einem 
„schöpferischen Dritten“ (Bauer 2026) laufen Pastoraltheolog:innen daher permanent 
zwischen pastoralen Praxisfeldern und theologischen Diskursarchiven hin und her. 
Sprich: Sie führen einen ‚Diskurs‘ (von lat. discurrere = hin und her laufen) über die po-
tenzielle Kreativität dieser Differenz. Pastoraltheologie ist daher etwas für multiple, 
existenziell mehrsprachige Persönlichkeiten, die Menschen und Bücher gleichermaßen 
mögen. Ihre Theologie ist nicht nur ‚drinnen daheim‘ (= im Diskursarchiv), sondern auch 
‚draußen zu Hause‘ (= auf dem Praxisfeld). Dabei produzieren sie kein undefinierbares 
Diskursmischmasch (wie manche noch immer behaupten), sondern vielmehr einen 
kontrastiven Mischdiskurs, der Feldpraktiken („Theorie der Praxis“) auf weiterführende 
Weise mit Archivdiskursen („Praxis der Theorie“) zusammenbringt.  
Dieser im Fall des Gelingens enorm inspirierende Mischdiskurs feiert nun also heute 
Jubiläum: 250 Jahre Pastoraltheologie (vgl. Bauer 2024). Es gibt nicht viele theologische 
Disziplinen, deren Geburtsdatum sich derart präzise bestimmen lässt. Als die österrei-
chische Kaiserin Maria Theresia die Pastoraltheologie am 1. August 1774 im Rahmen 
einer umfassenden Studienreform als eigene Universitätsdisziplin einrichtete, geschah 
das im Kontext der damals gerade beginnenden europäischen Aufklärung. Pastoralthe-
ologie ist ein Kind dieser Aufklärung. Heute – fast genau 250 Jahre später – stehen wir 
am Beginn einer „Neuen Aufklärung“ (Gabriel et al. 2022), welche auch die immensen 
Schattenseiten, Folgeschäden und Gegenkräfte unserer vermeintlich ‚aufgeklärten‘ 
westlichen Art zu leben in den Blick nimmt. Stichworte: Coronapandemie, Klimakata-
strophe, Ukrainekrieg. Es braucht daher eine selbstkritische „Abklärung der Aufklä-
rung“ (Luhmann 82009, 83), d. h. eine kritisch-selbstaufgeklärte Fortsetzung ihres noch 
immer unvollendeten Emanzipationsprojekts.  
Wenn wir also sagen: Unser Fach wurde 1774 durch eine katholische Kaiserin in Wien 
begründet, dann klingt das noch viel zu harmlos, noch zu sehr nach ockerfarben-creme-
gelber Zuckerbäckerharmonie im barocken Schloss Schönbrunn. Denn auch unser Fach 
braucht als katholisches Kind der Aufklärung eine selbstkritisch auf sich zurückgewen-
dete Neue Aufklärung. Sein Gründungsnarrativ ist nicht nur „k. und k.“ im Sinne von 
kaiserlich und königlich, sondern auch „k. und k.“ im Sinne von klerikal und kolonial. 
Klerikal nach innen, weil das Fach lange ausschließlich von Klerikern repräsentiert 
wurde und es das kirchliche Feld häufig noch immer in einer machtasymmetrischen 
Klerus-Laien-Differenz rekonstruiert. Und kolonial nach außen, weil es lange im Sinne 
eines expansiven Missionsbegriffs auf kirchliche Geländegewinne aus war und Anders-
denkende noch immer gerne auf bisweilen subtile Weise eingemeindet. Mit der epo-
chalen Zäsur der Missbrauchskrise hat der Begriff des Aufklärens in diesem Zusammen-
hang von Machtasymmetrien im Innen und Bekehrungsdrang nach Außen einen neuen, 
existenziell dringlicheren Klang bekommen.  



Für eine Neue Aufklärung   11 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Zusammen mit der Aufklärung dieser Verbrechen und ihrer kirchenamtlichen Vertu-
schung muss eine systemisch ansetzende theologische Selbstaufklärung der Kirche da-
her im wahrsten Sinn des Wortes Licht ins Dunkel bringen. Auf Französisch heißt Auf-
klärung Lumières: Zeit der Lichter. Dieser Lichtmetapher entsprechend, braucht es im 
Schattenreich einer ‚Dunkelkirche‘ (mit Dunkelfeld und Dunkelziffern) eine „Aufklärung 
im Lichte des Evangeliums“ (Jüngel 1997, 20), die für eine jesuanisch-theologische Auf-
klärung sorgt. Denn auch ein klerikal-koloniales Pastoralverständnis ist „historisch kon-
tingent“ (Boehm, Kehlmann 2024, 140). Das heißt mit Luhmann: Es könnte auch ganz 
anders sein (Luhmann 1987, 152). Nicht mehr klerikal und kolonial, sondern kritisch und 
kreativ. Um es mit Gaudium et spes, der Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikani-
schen Konzils zu sagen: Kritisch in seiner Unterscheidung der Zeichen der Zeit und kre-
ativ in deren Deutung im Licht des Evangeliums.  
Das 250-Jahre-Jubiläum unseres Fachs erfordert daher eine entschlossene Selbstauf-
klärung über unsere eigene, bislang noch kaum aufgearbeitete Schuldgeschichte (bis 
hin zur missbrauchsgefährdeten Hirtenmetapher im eigenen Namen). Dazu braucht es 
postklerikale und postkoloniale Alternativen, wie sie unsere wunderbare heutige Fest-
rednerin verkörpert: die südafrikanische Theologin Nontando Hadebe. Wir haben mit 
ihrer Einladung eine bewusste Wahl getroffen. Denn die deutschsprachige Pastoralthe-
ologie ist normalerweise weiß, europäisch und männlich. Unsere Festrednerin hinge-
gen ist schwarz, afrikanisch und weiblich. Und sie hat bislang noch jeden Saal zum 
Leuchten gebracht. Ich bin mir sicher, dass ihr das auch in digitaler Präsenz gelingen 
wird. Sie führt uns an jene „Ränder der Moderne“ (Weimann 1997), die über die Kons-
tellationen einer nach innen klerikal und nach außen kolonial geprägten Pastoraltheo-
logie hinausweisen.  
Ich lade Sie daher im Folgenden auf eine pastoraltheologische Zeitreise ein, die vom 
Wien des Jahres 1774 über das Berlin von heute nach Königsberg 1784 führt: Wir be-
wegen uns also nicht einem fortschrittslinearen Zeitpfeil entlang zielgerichtet nach 
vorne, sondern reisen vielmehr ziemlich unorthodox in between the times. Konstruk-
tion, Dekonstruktion und Rekonstruktion der eigenen Fachgeschichte nicht im Sinne ei-
ner retrospektiven Selbstmusealisierung, sondern im Sinne einer prospektiven Stand-
ortbestimmung: zurück in die Zukunft. Mit Jean-Marie Vianney, Michel Foucault und 
Immanuel Kant treten dabei drei zum Teil schon reichlich alte weiße Männer aus Eu-
ropa auf, um einer mittelalten schwarzen Frau aus dem globalen Süden die Bühne zu 
bauen. Unsere erste Station:  

1. Wien, 1774: Historische Konstruktion  

Beginnen wir dort, wo im Sommer 1774 alles anfing: in Wien. Mit ihrer Studienreform 
hat Kaiserin Maria Theresia dort die Pastoraltheologie als universitäres Studienfach be-
gründet und Abt Franz Stephan Rautenstrauch mit der Ausarbeitung eines 



12 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Gesamtkonzepts beauftragt. 1776 erfolgte die Einrichtung des weltweit ersten Lehr-
stuhls für Pastoraltheologie. Die Auflösung des Jesuitenordens 1773 hatte eine Neuord-
nung des lange Zeit jesuitisch dominierten theologischen Feldes nötig gemacht. Im ge-
samten deutschen Sprachraum reorganisierte man es nun mit Fokus auf pastorale, 
dogmatische und historisch-exegetische Studien1, die unter anderem an neuen staatli-
chen Fakultäten wie Bonn, Breslau, Freiburg oder Tübingen verortet wurden. Dieser 
punktuelle Gründungsakt der Pastoraltheologie ist in den historischen Kontext einer 
mentalitätsgeschichtlichen longue durée eingebettet, d. h. in einen breiten Strom von 
sich nur ganz allmählich verändernden kollektiven Geisteshaltungen, die oftmals unter-
halb der ereignishistorischen Wahrnehmungsschwelle bleiben.  
Wenn wir heute Jubiläum feiern, dann kommen wir nämlich von weit her: aus jenem 
„langen 19. Jahrhundert“ (Hobsbawm 2017), das im 18. Jahrhundert mit der Aufklärung 
begann und im 20. Jahrhundert mit dem Ersten Weltkrieg endete. Florian Baab legte 
mit Wie die Dampfmaschine das Fegefeuer löschte vor kurzem eine faszinierende Men-
talitätsgeschichte dieses langen 19. Jahrhunderts vor. Eine alltagspastorale Geschichte 
von unten, die den geschlossenen Mikrokosmos eines Milieus erschließt, in dem man 
von der Wiege bis zu Bahre katholisch sein konnte. Kirche wurde im Alltag der Leute 
damals als klerikal, sakramental, parochial verschlüsselt erlebt: Pastoral war Sache des 
Klerikers. Dessen Haupttätigkeit bestand in der Verwaltung der Sakramente. Und diese 
hatten ihren Ort in der Pfarrei. Der Pfarrer von Ars war das Maß aller Dinge. Darstellun-
gen seiner Gestalt gehören zum geistigen Interieur dieser Epoche: Eine klerikale Innen-
ausstattung mit kolonialer Außenwirkung. Den ‚alltagsfrommen‘ Soundtrack dazu lie-
ferten Gesänge wie das mitten im Kulturkampf verfasste Kirchenlied Ein Haus voll Glorie 
schauet, von dem wir heute nur noch die erste Strophe singen:  

1. Ein Haus voll Glorie schauet, 
weit über alle Land, 
auf ew’gem Stein erbauet  
von Gottes Meisterhand. 
2. Gar herrlich ist’s bekränzet 
mit starker Türme Wehr, 
und oben hoch erglänzet  
des Kreuzes Zeichen hehr. 

 
1  Man separierte „jene Teile des theologischen Diskurses, welche unmittelbare Nützlichkeit für den 

aufgeklärten Staat versprachen: es entstand [...] die Pastoraltheologie als eigene universitäre 
Disziplin. Doch auch der theoriebezogene Restdiskurs der Theologie differenzierte sich in 
eigentümlicher Weise weiter aus. Ihren eigenen dogmatischen Binnendiskurs führte die Theologie 
erst einmal recht unbeirrt weiter [...]. Man hatte sich semi-theologische Vorfelddiskurse geschaffen, 
welche sich [...] aller bereitliegenden modernen Wissenschaftsmethodik bedienten [z. B. der 
historischen Kritik], [...] ließ aber das Verhältnis der so entstehenden [...] neuen theologischen 
Disziplinen zum theologisch-dogmatischen Binnendiskurs weitgehend ungeklärt“ (Bucher 1998, 
54f.). 



Für eine Neue Aufklärung   13 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

3. Wohl tobet um die Mauern 
der Sturm in wilder Wut; 
das Haus wird’s überdauern, 
auf festem Grund es ruht.  

Wir kommen also wahrlich von weit her. Mentalitätsgeschichtlich lässt sich diese kul-
turkämpferische Kirchenzeit mit Karl Rahner als ‚Pianische Epoche‘ bezeichnen – als die 
Ära jener Pius-Päpste von Pius IX. bis Pius XII., deren Name gesamtkirchliches Pro-
gramm war: Rückzug in die Frömmigkeit („pietas“) antimoderner Weltabwendung.  
Nun wird es Zeit für den Aufritt unseres ersten fachgeschichtlichen Reisebegleiters: 
Jean-Marie Vianney, jenes Pfarrers von Ars, den Papst Benedikt XVI. noch ausgerechnet 
im ‚Missbrauchsjahr’ 2010 zum Patron aller Priester (und nicht nur der Pfarrer) machen 
wollte. Dieser sprach von „drei weißen Dingen“ (zit. nach Fouilloux 2004, 421), welche 
die römisch-katholische Kirche prägten: die Hostie, die Jungfrau Maria und der Papst. 
Der Pfarrer von Ars verkörperte in seiner gesamten priesterlichen Existenz diesen Pia-
nischen Dreiklang. Wie toxisch sich eine sich daraus ergebende Amtstheologie mit Blick 
auf ihre sexuelle und spirituelle Missbrauchbarkeit auswirkt und noch immer das kirch-
liche Feld kontaminiert, verdeutlichen die folgenden Zeilen Vianneys:  

„Der Priester ist ein Mensch, der den Platz Gottes einnimmt […]. […] Das Sakra-
ment erhebt […] [ihn] hinauf zu Gott. […] Wenn man verstünde, was für eine 
große Sache der Priester ist, würde man sterben … Gott selbst gehorcht ihm: Er 
spricht zwei Worte und unser Herr steigt auf seine Stimme hin vom Himmel 
herab und schließt sich in eine kleine Hostie ein. […] Ohne das Sakrament der 
Priesterweihe hätten wir den Herrn nicht. […] Nach Gott ist der Priester alles“ 
(zit. nach Nodet, 99f). 

Diese aus heutiger Sicht erschreckende Selbstsakralisierung des priesterlichen Dienstes 
war ein zentrales Element jenes Pianischen Kirchendispositivs, das den pastoralen All-
tag im langen 19. Jahrhundert prägte. Zusammen mit vielen weiteren Dingen bildete es 
ein „entschieden heterogenes Ensemble, das Diskurse, Institutionen, architekturale An-
ordnungen, reglementierende Entscheidungen, Gesetze, administrative Maßnahmen, 
wissenschaftliche Äußerungen […] [und] philosophischen […] Lehren umfasst“ 
(Foucault 2001, 299). All diese Bestandteile ergeben in ihrem strategischen Zueinander 
eine „Formation, deren Hauptaufgabe […] innerhalb eines gegebenen historischen Au-
genblicks darin besteht, auf eine bestimmte Notlage zu reagieren“ (ebd.). Im Falle des 
Pianischen Kirchendispositivs bedeutet das: Man entkoppelte sich als letzte absolutis-
tische Monarchie von den Revolutionen der säkularen Moderne und verstand sich als 
eine Bastion der Antimoderne.  
Diese antirevolutionäre „Erfindung" (Wolf 2020) des römischen Katholizismus im lan-
gen 19. Jahrhundert war – mit Abstand betrachtet – von drei sich überlagernden und 
wechselseitig verstärkenden Dispositiven geprägt, die sich mit Rainer Bucher (Bucher 
2022) als konstantinisch (d. h. seit ca. 1.700 Jahren in ihrem religiösen, politischen und 



14 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

gesellschaftlichen Totalitarismus gesellschaftsdominant), tridentinisch (d. h. seit ca. 450 
Jahren in ihrem klerikalen, parochialen und sakramentalen Konfessionalismus anti-
evangelisch) und pianisch (d. h. seit ca. 150 Jahren in ihrem eucharistischen, mariani-
schen und papalistischen Zentralismus antimodern) beschreiben lassen. Die Überlage-
rung dieser drei Kirchendispositive wirkte bis weit ins 20. Jahrhundert hinein – und am 
rechtskatholischen Kirchenrand sogar bis in die Gegenwart. Sie war auch noch für John 
Caputo, dem wohl originellsten katholischen Theologen der Gegenwart, zunächst die 
Welt. Im Rückblick auf seine Kindheit schreibt er: 

„So hat für mich die Welt begonnen: Voll von Kerzen und Weihrauch, schwarzen 
Soutanen und weißen Chorhemden, […] gotischer Schrift und Maiandachten, […] 
Beichten am Samstagnachmittag und Messe am Sonntagmorgen. Das war in den 
1940er Jahren die Welt des vorkonziliaren Katholizismus […] – eine […] Welt, die 
[…] während der letzten vierhundert Jahre [also: seit Trient] unverändert geblie-
ben war. Ich hielt das für eine ewige Wahrheit, die vom Himmel gefallen ist – be-
ginnend mit dem Tag, an dem Jesus Petrus zum ersten Papst weihte“ (Caputo 
2023, XIf). 

Caputo schreibt den 𝔊𝔬𝔱𝔱 dieses Milieus konsequent in Frakturschrift, d. h. in gotischen 
Lettern. God in gothics – das galt auch für die neuscholastische Theologie dieser Zeit. 
Wie in der neugotisch geprägten Architektur, so hatte man damals auch im theologi-
schen Diskurs kaum eine eigene, zeitgenössische Idee von Gott, sondern verlängerte 
stattdessen ein idealisiertes Mittelalter in die Theologie. Die katholische Welt war, so 
John Caputo, „frozen as the Latin language“ (ebd., XII). Nur irgendwann war dann auch 
die katholische Kirche mit ihrem Latein am Ende. Mit dem Zivilisationsbruch des Ersten 
Weltkriegs endete nicht nur das ‚lange 19. Jahrhundert‘, sondern auch diese vermeint-
lich heile katholische Welt. Das ‚Haus voll Glorie‘ bekam die ersten Risse. Georges Mi-
chonneau, der Pfarrer einer Modellpfarrei in der Pariser Arbeitervorstadt Colombes, 
die zum Vorbild zahlreicher europäischer Gemeindemodelle im 20. Jahrhundert wurde 
(z. B. Florenz-Isolotto, Dortmund-Scharnhorst), beschrieb 1954 das unwiederbringliche 
Ende dieses biedermeierlich-klerikalen Hirtenidylls:    

„Die Zeit des romantischen Pfarrers ist vorüber, der in seiner Gartenlaube leise 
und friedlich sein Brevier betete, während er dem Gesang der Vögel lauschte 
und in aller Ruhe darauf wartete, dass seine Schäfchen zu ihm kommen“ (Mi-
chonneau 1954, 142). 

Der Wechsel vom langen 19. in das ‚kurze 20. Jahrhundert‘, das Eric Hobsbawm zufolge 
vom Ende des Ersten Weltkriegs 1918 bis zum Zusammenbruch der Sowjetunion 1991 
dauerte, führte zu einem kirchlichen Mentalitätswechsel, der die heilsindividualistische 
Jenseitsorientierung der Pianischen Ära in Richtung einer weltpastoralen Diesseitsori-
entierung überschritt. Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil kam es nun zu einer 
„Schleifung der Bastionen“ (Balthasar 1952), die ein „Herabsteigen der Kirche in die 
Fühlung mit der Welt“ (ebd., 83) ermöglichte. Diese neue kirchliche ‚Weltfühligkeit‘ 



Für eine Neue Aufklärung   15 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

beendete den Antimodernismus der Pianischen Ära. Die beiden Kirchenkonstitutionen 
des Konzils überwanden dabei auf Lehramtsebene zumindest grundsätzlich das ‚K.-und-
k.-Problem‘ der römisch-katholischen Kirche: Lumen gentium ad intra mit Blick auf den 
Klerikalismus ihrer Pastoral und Gaudium et spes ad extra mit Blick auf deren Kolonia-
lismus. Ein mit dem Pianischen Dispositiv konkurrierendes Konzilsdispositiv war nun in 
der Welt. Deswegen ist das Zweite Vatikanum dem Konzilstheologen M.-Dominique 
Chenu zufolge auch das „wichtigste religiöse Ereignis seit der Französischen Revolu-
tion“ (zit. nach Leprieur 1989, 765). „Ich bin froh“, so der französische Dominikaner, 
„dass die Kirche – nun endlich – in die Welt geht, dort hat sie viel zu lernen“ (Chenu 
1981, 16). Denn: „Die Zeit schenkt der Kirche […] Zeichen der Kohärenz des Evangeliums 
mit der Hoffnung der Menschen“ (Chenu 1966, 45). Menschliche Hoffnungen als theo-
logischer Ort – dieser dogmatische Fortschritt des Konzils wird in Rom noch immer nicht 
voll anerkannt. Selbst Papst Franziskus rezipiert nur dessen eine Hälfte (= den pastora-
len Sinn des Dogmas), nicht aber seine zweite (= die dogmatische Bedeutung der Pas-
toral). Elmar Klinger:   

„Dogma und Pastoral [...] stehen [...] [in einem] Verhältnis der gegenseitigen 
Durchdringung, so dass beides von beidem her verstanden werden muss – eine 
Revolution vor dem Hintergrund der Geschichte des Fachs Pastoraltheologie, die 
ja ein Fach der Aufklärung ist und die sich speziell der römischen Dogmatik ge-
genüber nie durchsetzen konnte“ (Klinger 1996, 181). 

Unsere Disziplin ist daher ein theologisches Politikum. Denn die Pastoraltheologie ist 
eine fachgewordene Selbsterinnerung der gesamten Theologie an ihren konstitutiven 
und nicht nur applikativen Praxisbezug: 

„Schon die Natur […] der theologischen Arbeit erfordert es, dass man sich nicht 
in seinem Studierzimmer einschließt, sondern mit dem Volk Gottes in lebendiger 
Tuchfühlung bleibt. Die Trennung der technischen Arbeit von Berufstheologen 
von der menschlichen Oberfläche des Wortes Gottes in der Welt ist für die Theo-
logie zu einem fast tödlichen Schisma geworden – besonders heute, da sich das 
soziale Gewebe der Kirche in vielen kleinen Gemeinschaften erneuert, in denen 
wir ein Aufsprudeln des Evangeliums […] beobachten“ (Chenu 1971, 43). 

Der Mentalitätswandel vom pianischen ‚Ewigkeitsdispositiv‘ (Schüßler 2013) des langen 
19. Jahrhunderts zum konziliaren ‚Geschichtsdispositiv‘ (ebd.) des kurzen 20. Jahrhun-
derts führt zu Beginn des 21. Jahrhunderts in eine auf neue Weise offene (und umstrit-
tene) Kirchensituation, deren Dispositiv sich erst allmählich in Umrissen abzeichnet. Mi-
chael Schüßler nennt es das ‚Ereignisdispositv‘ (ebd.). Diese kirchliche Gesamtsituation 
spiegelt sich auch in der jüngeren Fachgeschichte der Pastoraltheologie wider, deren 
idealtypischer (und damit epistemisch vereinfachter) Fokus sich während der letzten 
250 Jahre sukzessive weitete:  
• Begonnen hat alles mit einer vorkonziliar-antimodernen Priestertheologie, in deren 

Zentrum die pastoralen Amtspflichten angehender Kleriker standen und die sich in 



16 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

ihrer deduktiven Arbeitsweise an der römischen Schuldogmatik orientierte (Chester-
ton: Tradition als Demokratie für die Toten); 

• es folgte eine konziliar-moderne Kirchentheologie, in deren Zentrum der pastorale 
Selbstvollzug der Kirche in der Welt von heute stand und die sich in ihrer induktiven 
Arbeitsweise an den empirischen Sozialwissenschaften orientierte (Stichwort: Empi-
rie als Demokratie für die Lebenden); 

• heute schließlich geht es um eine postnachkonzliar-spätmoderne Gegenwartstheo-
logie, die sich mit allen Menschen ihrer Zeit solidarisiert und in ihrer abduktiven Ar-
beitsweise an ambivalenzsensiblen Differenztheorien orientiert (Stichwort: Kreativi-
tät als Demokratie für die Künftigen). 

Dieser Weg einer priesterfokussierten Pastoraltheologie der Antimoderne, einer kir-
chenfokussierten Pastoraltheologie der Moderne und einer gegenwartsfokussierten 
Pastoraltheologie der Spätmoderne (Bauer 2013) ist durch diskursive Meilensteine 
markiert, die eine je eigene höchst verdienstvolle Leistung der Fachgeschichte darstel-
len:  
• im Übergang zu einer induktiven Neuformatierung des Fachs das federführend von 

Karl Rahner herausgegebene und vorwiegend deduktiv angelegte Handbuch der Pas-
toraltheologie (1964–1972) 

• und im Übergang zu einer stärker abduktiven Fachausrichtung das federführend von 
Herbert Haslinger herausgegebene und vorwiegend induktiv angelegte Handbuch 
Praktische Theologie (1999–2000). 

Pastoraltheolog:innen insgesamt arbeiten heute in der Offenheit eines spannungsrei-
chen Diskurses, dessen immense Pluralität sich in unterschiedlichsten Ansätzen aus-
drückt, die u. a. phänomenologische, kirchenentwicklerische, interkulturelle, säkular-
theologische, queertheoretische, lehramtsbezogene, popkulturelle, ritualtheoretische, 
schrifthermeneutische, ethnografische, pastoralpsychologische, systemtheoretische, 
machtkritische, literaturwissenschaftliche und viele andere Diskurswerkzeuge nutzen. 
Jenseits fachinterner Lagerbildungen gilt es, diese verschiedenen Ansätze in ihrer ge-
samten Breite zu kultivieren und mit Lust an produktiven Differenzen untereinander im 
Gespräch zu halten. Um diese innerfachliche Pluralität nicht nur empirisch abzubilden, 
sondern auch theologisch nach vorne zu öffnen, nun die zweite, deutlich kürzere Sta-
tion unserer kleinen Zeitreise: 

2. Berlin, 2024: Philosophische Dekonstruktion  

Nächste Station: mein kleiner linker Theorieladen in der Berliner Kastanienallee. Sein 
grandioser Name Zur schwankenden Weltkugel erinnert an ein 1917 veröffentlichtes 
Buch der Schwabinger Bohéme-Rebellin Franziska („Fanny“) zu Reventlow. Und zu-
gleich trifft er unser heutiges Weltgefühl ebenso gut wie die fast zeitgleich 



Für eine Neue Aufklärung   17 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

veröffentlichte Gedichtzeile Things fall apart, the centre cannot hold des irischen Dich-
ters William Butler Yeats. Oder wie die folgende Äußerung der Berliner Groteskentän-
zerin Valeska Gert: „Die alte Welt ist morsch, sie knackt in allen Fugen“ (zit. nach Jähn 
2022, 12). In diesem Berliner Buchladen habe ich mir nicht nur meinen gesamten 
Foucault, sondern auch viele meiner sonstigen Theorie-Bücher gekauft, als ich zu Be-
ginn der Nullerjahre nach Berlin gegangen bin, um beim dortigen Chenu-Institut anzu-
heuern – einem kleinen theologischen Start-up-Unternehmen des Dominikanerordens. 
Irgendwann nach dem Jahrtausendwechsel haben hier die ersten Clubs einfach Second-
hand-Möbel vor die Tür gestellt. Junge Leute mit wenig Geld und einem Kopf voller 
Ideen machten aus ihrer Geldnot eine Tugend spätmoderner Lebenskunst. Ein paar alte 
Stühle aufs Trottoir, Sitzkissen auf die Fensterbrüstung – und fertig war ein lebenswer-
ter Ort. Die Botschaft war: Feiern kann man überall. Der berühmte Berlin-Style war ent-
standen: arm, aber sexy.  
Die Wahl unseres Kongressortes erzählt daher eine ganz eigene Geschichte. Im Kontext 
einer ebenso multireligiösen wie multisäkularen Großstadt führt sie mitten hinein in 
das Lebensgefühl einer struppigen Gegenwart, der die großen Utopien abhandenge-
kommen sind und in der ein kleines Glück aber dennoch zu finden ist. Hier kommt nun 
ein weiterer Reisebegleiter ins Spiel, den ich bereits mehrfach unter der Hand in diese 
Rede hineingeschmuggelt habe: Michel Foucault. Wenn Jürgen Habermas der Refe-
renztheoretiker einer klassisch-modernen Pastoraltheologie ist, dann ist Foucault das 
für eine selbstkritisch-spätmoderne – und zwar nicht nur aufgrund seines mit Habermas 
ausgetragenen deutsch-französischen Erbschaftsstreits über die Fortsetzung des Pro-
jekts der Aufklärung. Foucault war ein nietzscheanischer Erbe Kants. Hier die pastoral-
philosophische Kurzformel dazu: Foucault = Kant x Nietzsche. Er steht für eine „Spiege-
lung des Transzendentalen ins Historische" (Hemminger 2004). Das heißt: Auch 
philosophische (oder theologische) Ideen haben eine Genealogie – und die Geschichte 
ist die Bedingung ihrer Möglichkeit. Dieses ‚historische Apriori‘ Foucaults hat Konse-
quenzen auch für eine spätmoderne Relecture Kants: 

„Es geht darum, die […] Kritik in eine praktische Kritik in der Form einer mögli-
chen Überschreitung zu transformieren. Daraus […] folgt, dass die Kritik nun 
nicht mehr [wie bei Kant] in der Suche nach formalen Strukturen von universa-
lem Wert geübt wird, sondern als historische Untersuchung von Ereignissen, die 
uns dazu gebracht haben, uns als Subjekte dessen anzuerkennen, was wir tun, 
denken und sagen. […] Man muss diese kritische Ontologie unserer selbst […] als 
eine Haltung verstehen, […] in welcher die Kritik dessen, was wir sind, eine histo-
rische Analyse der Grenzen ist, die uns gesetzt sind – und zugleich der Beweis ih-
rer möglichen Überschreitung“ (Foucault 2001, 1393; 1396). 

Als später Erbe der Aufklärung dekonstruiert Foucault von diesem Standpunkt aus dann 
auch die pastoraltheologisch lange Zeit grundlegende Habermas‘sche Theorie des kom-
munikativen Handelns (Stichwort: Stuhlkreis): 



18 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

„Die Vorstellung, dass es einen Zustand der Kommunikation gibt, in welchem die 
Spiele der Wahrheit ohne [...] Zwangseffekte zirkulieren können, scheint mir der 
Ordnung der Utopie anzugehören. [...] Ich glaube, dass es keine Gesellschaft 
ohne Beziehungen der Macht geben kann [...]. Das Problem ist […] nicht der Ver-
such, diese in der Utopie einer vollkommen transparenten Kommunikation auf-
zulösen, sondern sich [...] ein Ethos zu geben, eine Praxis des Selbst, die inner-
halb der Spiele der Macht mit einem möglichst geringen Aufwand an Herrschaft 
zu spielen erlauben“ (ebd., 1545). 

Statt von Utopien der Befreiung (im Sinne von herrschaftsfreien Kommunikationsver-
hältnissen) sprach Foucault lieber von „Heterotopien“ (ebd, 1571–1581) der „Entunter-
werfung“ (Foucault 1992, 15) (im Sinne von herrschaftsreduzierten Machtspielen) – 
verstanden als die „Kunst, nicht auf diese Weise und um diesen Preis regiert zu werden“ 
(ebd., 11f): 

„Ich war beim allgemeinen Thema der Befreiung immer etwas misstrauisch [...]. 
Ich möchte nicht sagen, dass es [...] die eine oder andere Form der Befreiung nicht 
gibt. Wenn sich ein kolonisiertes Volk von seinem Kolonisator befreit, dann ist das 
sicherlich eine Praxis der Befreiung im strengen Sinn. Man weiß […] aber genau, 
dass diese Praxis der Befreiung nicht ausreicht, um jene Praktiken der Freiheit zu 
definieren, die in der Folgezeit nötig sind [...]. Deshalb bestehe ich mehr auf den 
Praktiken der Freiheit als auf den Prozessen der Befreiung“ (Foucault 2001, 
1528ff).  

In seinem vor kurzem posthum veröffentlichten Buch Der Diskurs der Philosophie (oder 
besser: Der philosophische Diskurs) definierte Foucault diesen als eine entsprechend 
kritische Gegenwartsdiagnostik, deren wichtigste Aufgabe darin bestehe, signifikante 
Zeichen der Zeit in transformativer Weise zur Sprache zu bringen:  

„Schon seit einiger Zeit – seit Nietzsche?, noch früher? – hat die Philosophie […] 
eine Aufgabe bekommen, die ihr bislang nicht vertraut war: die Aufgabe [ihre Ge-
genwart] zu diagnostizieren. An einigen spürbaren Zeichen erkennen, was vor sich 
geht. Das Ereignis ausfindig machen, das in dem Gemurmel rumort, das wir nicht 
mehr hören, da wir uns schon so daran gewöhnt haben. Sagen, was in dem, was 
man jeden Tag sieht, zu sehen ist. […] Daraus entstand für die Philosophie […] ein 
Projekt, von dem sie sich nur schwer zu trennen scheint: das Projekt, eine Aufklä-
rung zu sein, die radikal und universell genug ist, um das Gesicht der Welt zu ver-
ändern […]“ (Foucault 2024,13; 79f). 

Was Foucault hier „spürbare Zeichen“ nennt, heißt bei Chenu „Zeichen der Zeit“ (Chenu 
1966) und bei Kant „Geschichtszeichen“ (Kant 1977, 357). Alle drei machen die histo-
risch transformative Signifikanz dieser Zeichen an der Französischen Revolution fest, 
mit der eine neue Idee von Freiheit geschichtsmächtig geworden sei. Zunächst 
Foucault: 



Für eine Neue Aufklärung   19 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

„Es ist […] nicht die Revolution an sich […], die die Bedeutungsfunktion erfüllt. Was 
sie erfüllt […], ist die Art und Weise, wie sie rings herum von den Zuschauern auf-
genommen wird, die […] sich von ihr zum Guten oder Schlechten mitreißen lassen. 
[…] Was an der Revolution von Bedeutung ist, das ist nicht die Revolution selbst, 
die ohnehin ein großes Durcheinander ist, sondern was in den Köpfen der Leute 
geschieht […]“ (Foucault 2009, 35f).  

Chenu bezeichnet den Sturm auf die Bastille als das Zeichen einer solchen „kollektiven 
Bewusstwerdung“ (Chenu 1966, 41):  

„Die Eroberung der Bastille durch eine Handvoll Pariser Aufständische im Juli 1789 
war damals ein winziges Ereignis unter vielen anderen. Aber es […] wurde ‚signifi-
kativ’, da es als Symbol für eine revolutionäre Welle diente, die dann schließlich 
ein Jahrhundert hindurch rund um die Welt rollte. […] Es geht […] darum, in die-
sem Ereignis jene verborgene Macht zu erkennen, die […] es zu einem Zeichen 
machte, das den Lauf der Zeiten seither bestimmt. Es kommt […] auf die von ihm 
in Gang gesetzte Bewusstwerdung an, welche […] die Energien und Hoffnungen 
einer ganzen Gruppe von Menschen […] in Beschlag nimmt […]. […] Diese allge-
meinen Phänomene sind […] wirkliche ‚Zeichen’ nur durch den Sprung, den sie 
nicht ohne Bruch in die Kontinuität des menschlichen Zeitempfindens hineintra-
gen“ (ebd., 40).  

Als Kant von der Erstürmung der Bastille erfuhr, soll er vom Mittagessen aufgestanden 
sein und mit Tränen in den Augen aus der Bibel das Nunc dimittis zitiert haben: „Nun 
lässt du, Herr, deinen Knecht, wie du gesagt hast, in Frieden scheiden. Denn meine Au-
gen haben das Heil gesehen, das du vor allen Völkern bereitet hast.“ (Boehm & Kehl-
mann 2024, 22). Für ihn war die Französische Revolution ein „Geschichtszeichen" (Kant 
1977, 357), das ein „Fortrücken“ (ebd., 356) der Menschheit „zum Besseren“ (ebd.) er-
möglicht habe:  

„Diese Begebenheit besteht nicht etwa in wichtigen, von Menschen verrichteten 
Taten oder Untaten [z. B. dem Sturm auf die Bastille] […]. Nein: […] Es ist […] die 
Denkungsart der Zuschauer, welche sich bei diesem Spiele großer Umwandlungen 
öffentlich verrät, und eine […] uneigennützige Teilnehmung der Spielenden auf 
einer Seite gegen die auf der andern [laut werden lässt], selbst mit Gefahr, diese 
Parteilichkeit könnte ihnen sehr nachteilig werden […]. […] Die Revolution eines 
geistreichen Volkes, die wir in unseren Tagen haben vor sich gehen sehen, […] 
findet doch in den Gemütern aller Zuschauer […] eine Teilnehmung dem Wünsche 
nach, die nahe an Enthusiasm grenzt […]. Diese […] Teilnehmung am Guten mit 
Affekt […] gibt […] zu der […] wichtigen Bemerkung Anlass: daß wahrer Enthusi-
asm nur immer aufs Idealische […] geht […]“ (ebd., 357ff). 

Vor diesem Hintergrund: Auf dem Absatz der Treppe zu diesem Festsaal ist der be-
rühmte neomarxistische Subtext dieser Foucault‘schen Aufgabenbestimmung zu lesen: 
„Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt aber darauf 



20 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

an, sie zu verändern.“ Der philosophische Diskurs ist Foucault zufolge dabei auf die an-
tike Tugend der Parrhesia (zu Deutsch: Freimut) zurückverwiesen. Als „Kunst der reflek-
tierten Unfügsamkeit“ (Foucault 1992, 15) wagt diese, eine als richtig erkannte Wahr-
heit auch in asymmetrischen Gesprächssituationen zu bezeugen. Foucault zufolge 
lassen sich zwei Arten von Parrhesia unterscheiden, denen zwei Stile von Pastoraltheo-
logie entsprechen: eine platonische und eine kynische. Kyniker sind „Männer der 
Straße“ (Foucault 2008, 269), die ihre Parrhesia öffentlich auf der Agora ausüben, wäh-
rend die Platoniker sich lieber als philosophische Berater im „Vorzimmer“ (ebd., 281) 
der Macht aufhalten. Die entscheidende Ortsfrage auch pastoraltheologischer Parrhe-
sia lautet daher: „Öffentlicher Platz oder Seele des Fürsten?“ (ebd., 270). Genealogisch 
ist diese zweifache „Haltung der Kritik“ (Foucault 1992, 8) eng mit der „Menschenre-
gierungskunst“ (ebd., 10) einer Pastoralmacht verbunden, deren Konsequenzen Ute 
Leimgruber treffend als „paternalistische Unterdrückungsfürsorge“ (Leimgruber 2022) 
charakterisiert. In diesem Machtfeld christlicher Herrschaftspastoral liegt Foucault zu-
folge ein Ursprung des kritischen Denkens im Westen:   

„Alle Auseinandersetzungen um die Pastoral in der zweiten Hälfte des Mittelalters 
[…] waren […] die Schwelle, auf der sich diese kritische Haltung entwickelt hat. […] 
Eine der ersten großen Revolten im Abendland war die Mystik und alle Wider-
standsnester [...] gegen die Vermittlung durch den [amtlichen] Hirten haben sich 
entweder in den Klöstern oder außerhalb der Klöster bei den Laien entwickelt. [...] 
Eine fundamentale Sache“ (Foucault 1992, 44; 53f). 

3. Königsberg, 1784: Theologische Rekonstruktion  

Damit zur letzten Station unserer theologischen Zeitreise: Königsberg 1784. Hier 
herrschte damals Friedrich der Große, der als preußischer König der wichtigste Gegen-
spieler der österreichischen Kaiserin Maria Theresia war – am Reiterstandbild des ‚Al-
ten Fritz‘ sind wir alle auf dem Weg hierher gerade vorbeigegangen. Durch die Einrich-
tung des Universitätsfaches Pastoraltheologie im Rahmen ihrer „Theresianischen 
Staatsreform‘ versprach sich die moderat aufgeklärte Monarchin nicht nur besser aus-
gebildete ‚Religionsdiener‘ für ihr Reich, sondern auch einen Vorteil in der geopoliti-
schen Konkurrenz mit Preußen. Die Pastoraltheologie ist somit ein sehr spezielles Kind 
der Aufklärung. Es wurde zwar in demselben Jahr geboren, in dem Goethe seine Leiden 
des jungen Werther veröffentlichte und auch andere jugendliche Stürmer und Dränger 
„die Freiheit suchten“ (Schmidt 2022). Aber es ist eben auch im katholischen Süden zur 
Welt gekommen, d. h. im Kontext einer monarchisch gezähmten und kirchlich einge-
hegten, kaiserlich und königlich domestizierten und nostrifizierten Aufklärung. Mit dem 
Blick auf das protestantische Preußen kommt als unser letzter Reisegefährte dabei nun 
ein weiterer Jubilar des Jahres 2024 ins Spiel, der nur 50 Jahre älter ist als die Pasto-
raltheologie und der heuer seinen 300. Geburtstag feiert: Immanuel Kant.  



Für eine Neue Aufklärung   21 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Der preußische Weltphilosoph aus Königsberg entwickelte in seiner Heimatstadt, die 
aufgrund ihres Überseehafens ein weltoffener Umschlagplatz für alle möglichen Wa-
ren, Menschen und Ideen war, nicht nur seine „Theorie kosmopolitischer Gerechtig-
keit“ (Dhawan 2014, 34). Hier verfasste er auch seine Anthropologie, die aufgrund ihres 
zeitbedingten Rassismus heute nicht nur von Theoretiker:innen aus dem globalen Sü-
den sehr zurecht kritisiert wird. Wesentliche Gewährsleute dieser postkolonialen Kritik 
sind in der französischen Theorie der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu finden, 
deren Protagonisten einige ihrer wichtigsten Lernerfahrungen einem südlich-kolonia-
len Setting verdanken. Onur Erdur zeigt in seinem großartigen Buch Schule des Südens, 
dass „internationale Theoriestars“ (Erdur 2024, 251) wie Jean-François Lyotard, Michel 
Foucault oder Jacques Derrida wesentliche Lektionen ihres alteritären Denkens nicht 
im Lichterglanz der Pariser Boulevards, sondern auf den staubigen Straßen des 
Maghreb gemacht haben. Spätmoderne trifft Postkolonialismus. Eine faszinierende 
„Entdeckungsreise in den Süden der französischen Theorie" (ebd., 9), die nicht nur de-
ren „koloniale Wurzeln" (ebd., 280) ans Licht bringt, sondern auch die Notwendigkeit 
belegt, „Frankreich zu provinzialisieren“ (Mbembe 2010) – so Achille Mbembe in An-
lehnung an Dipesh Chakrabarty.   
Kant hat seine Heimatstadt Königsberg zeitlebens nie wirklich verlassen. Er konnte da-
her nicht in diese ‚Schule des Südens‘ gehen. Wir müssen das posthum für sein Werk 
nachholen. Gayatri Spivak schlägt dafür eine hermeneutisch subversive Lesart vor, die 
ihn in einem intentional misreading in bestimmten Punkten (z. B. im Rassismus seiner 
Anthropologie) auf „programmatische Weise bewusst fehlinterpretiert“ (Kargupta 
2014, 155) – sprich: Kant gegen Kant selbst liest. Diese postkolonial-dekonstruktive 
Kantlektüre ist exemplarisch für die bereits angesprochene Notwendigkeit einer kriti-
schen Selbstüberschreitung der Aufklärung im Sinne einer selbstaufklärerischen Über-
windung ihrer westlichen „Verfinsterung“ (Pelluchon 2021, 23). Die indisch-deutsche 
Politikwissenschaftlerin Nikita Dhawan fordert in ihrem jüngsten Buch, man müsse sie 
vor der epistemischen Gewalt der Europäer:innen „retten“ (Dhawan 2024). Bereits in 
ihrem wunderbaren Sammelband Decolonizing Enlightenment hatte sie von einem kri-
tischen „Rethinking“ (Dhawan 2014, 28) der Aufklärung gesprochen, das deren unab-
gegoltenes Projekt auf die intersektional verknüpften Diskursfelder von class, race und 
gender hin ausdehnt. Mit Blick auf eine gesamtökologische Entgrenzung der Aufklärung 
in einem neuen „Zeitalter des Lebendigen“ (Pelluchon 2021) äußert die französische 
Philosophin Corine Pelluchon in diesem Zusammenhang die Hoffnung, dass eine solche 
„neue Aufklärung ökologisch ist und ein Bewusstsein für unsere Verwundbarkeit sowie 
eine Aufgeschlossenheit für das Andersartige erfordert, die ein umsichtigeres Bewoh-
nen der Erde und ein gerechteres Zusammenleben mit anderen Lebewesen ermöglicht“ 
(Pelluchon 2021, 26): 

„Die Aufklärung des 21. Jahrhunderts muss diese Hoffnung umsetzen, die sich auf 
ein ökologisches Projekt stützt, das die Abkehr von einem destruktiven und ge-
waltsamen Entwicklungsmodell und die Dekolonisierung unserer 



22 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Vorstellungswelt umfasst […]. […] So trägt die neue Aufklärung […] zur Förderung 
eines […] nachhaltigen […] Entwicklungsmodells bei, das die Technologie auf zivi-
lisatorische Zwecke ausrichtet, individuelle Freiheiten und Demokratie verteidigt 
und die anderen Völker respektiert. Indem Europa sich auf die Aufklärung im Zeit-
alter des Lebendigen gründet, kann es sich die Mittel verschaffen, die Gegenauf-
klärung […] zu bekämpfen […], den solidarischen ökologischen Wandel zu seinem 
neuen Telos zu machen und zu zeigen, dass es sich um ein individuelles und kol-
lektives Emanzipationsprojekt handelt.“ (ebd., 26; 285; 301). 

Aufklärung ist für Corine Pelluchon auch in heutigem Kontext ein emanzipativer „Akt, 
in dem eine Generation durch Selbstreflexion eine neue Vorstellungswelt hervorzubrin-
gen versucht“ (ebd., 13):  

„Seine eigene Zeit als Epoche zu sehen und sie in den Bereich der Aufklärung ein-
zustufen, läuft auf die Vorstellung hinaus, dass bestimmte Veränderungen eine 
neue Ära einleiten, die die Geschichte prägen und sogar eine Dimension der Hoff-
nung eröffnen wird. […] Im Bewusstsein für die Realität des Übels und unter An-
erkennung der Schwierigkeiten der heutigen Zeit eröffnet die Aufklärung im Zeit-
alter des Lebendigen einen Hoffnungshorizont“ (ebd., 13; 302).  

Es gilt daher heute, mit der Aufklärung noch einmal von neuem zu beginnen. In der 
„unabschließbaren Offenheit des Projekts aufklärerischer Kritik“ (Dhawan 2014, 65) ist 
es dabei hilfreich, zwei Dinge zu unterscheiden: Aufklärung als „historische Epoche“ 
(ebd., 19) und als „konzeptuelles Paradigma“ (ebd.). Oder anders gesagt: Aufklärung als 
Epoche und Aufklären als Praxis. Aufklärung als zu überschreitende Epoche und Aufklä-
rung als überschreitenden Praxis. Diese beiden Dinge zu unterscheiden, bedeutet zu-
gleich, den abstrakten Singular der Epoche („die Aufklärung“) aufklärerisch in Richtung 
eines konkreten Plurals von Praktiken („das Aufklären“) zu überschreiten. Auch für Mi-
chel Foucault besteht Aufklärung daher in einer „ständigen Überschreitung“ (Dhawan 
2014, 58) von aufklärerisch bereits Erreichtem. Er war der Meinung, man müsse Kants 
Schriften deshalb von seinen drei großen Kritiken her bis hin zu jenem Beginn des auf-
klärerischen Projekts ‚rückwärts’ lesen, den Kant in seiner berühmten Beantwortung 
der Frage: Was ist Aufklärung propagierte, die er 1784 in der Berlinischen Monatsschrift 
als Zeitungsartikel veröffentlichte: 

„Die Bewegung, welche die kritische Haltung [der Aufklärung] in die Frage der Kri-
tik hat umkippen lassen […], diese Kippbewegung: […] Müsste man nicht versu-
chen, jetzt den umgekehrten Weg einzuschlagen? Könnte man nicht versuchen, 
diesen Weg wieder zu durchlaufen – nur jedoch in der anderen Richtung?“ 
(Foucault 1992, 41).  

Foucault an anderer Stelle: 
„Es scheint mir […] das erste Mal zu sein, dass ein Philosoph auf diese Weise die 
Bedeutung seines Werkes direkt […] mit einer speziellen Analyse jenes […] Mo-
ments verbindet [Stichwort: ‚diagnostische Aufgabe‘], in dem und um 



Für eine Neue Aufklärung   23 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

dessentwegen er schreibt. Diese Reflexion über das eigene Heute […] scheint mir 
die eigentliche Neuheit des Textes zu sein“ (Foucault 2001, 1387).  

Was ist Aufklärung ist Foucault zufolge eine „Reflexion Kants über die Aktualität seines 
Unternehmens“ (ebd.):  

„Er zielt […] auf die Umrisse dessen, was man eine Haltung der Moderne nennen 
könnte. Ich weiß, dass man die Moderne oft als eine Epoche bezeichnet […], der 
eine […] archaische Vormoderne vorausgeht […] und eine enigmatische […] Post-
moderne nachfolgt. […] Mit Blick auf Kants Text frage ich mich, ob man die Mo-
derne nicht eher als eine Haltung […] ansehen kann. Damit meine ich eine be-
stimmte Weise der Beziehung zur eigenen Aktualität […]. Statt von der Moderne 
vormoderne oder postmoderne Epochen zu unterscheiden, sollte man […] lieber 
untersuchen, wie die Haltung der Moderne […] mit den Haltungen der Gegen-Mo-
derne im Kampf liegt“ (ebd.). 

Eine aufklärungsfeindliche Gegen-Moderne stellt vor die Dichotomien eines kontradik-
torischen „Entweder – oder“ (Certeau 1987, 223) (= entweder das eine oder das andere 
ist wahr). Eine aufklärungsskeptische Postmoderne konfrontiert mit den Beliebigkeiten 
eines spannungsarmen „Sowohl – als auch“ (ebd.) (= sowohl das eine als auch das an-
dere ist wahr). Eine radikal spätaufklärerische „Haltung der Moderne“ (Foucault 2001, 
1387) hingegen eröffnet den Zwischenraum eines prozessoffenen „Weder – noch“ 
(Certeau 1987, 223) (= weder das eine noch das andere ist wahr) – das ‚Dazwischen‘ als 
ein schöpferischer dritter Raum permanenter kritischer Selbstüberschreitung.  
Vor diesem Hintergrund lohnt es sich, Kant als einen – bei aller zeitbedingten Altertüm-
lichkeit seiner Sprache – überraschend gegenwartsfähigen Pastoraltheologen zu lesen. 
Der französische Religionsphilosoph Philippe Büttgen profiliert ihn als „Erfinder einer 
alternativen Pastoraltheologie“ (Thiele 2022), der mit Was ist Aufklärung „sämtliche 
Leitbegriffe dieser typischen Ausrichtung der Aufklärungstheologie […] einer drasti-
schen Transformation unterzogen“ (ebd.) habe. In diesem spezifischen Kontext sind 
auch die berühmten Anfangsworte von Was ist Aufklärung situiert – und es lohnt sich, 
sie einmal bewusst mit pastoraltheologischen Ohren auf heutige Problemstellungen hin 
zu hören: 

„Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten [kirch-
lichen] Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das [theologische] Unvermögen, sich sei-
nes Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist 
diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht an einem Mangel des Ver-
standes, sondern der Entschließung und des Mutes liegt […]. Sapere aude! Habe 
Mut dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der 
[auch pastoraltheologischen] Aufklärung“ (Kant 1977, 53). 

Christliche Mündigkeit heißt daher: aufgeklärtes Selbstdenker:innentum. Es gilt, nicht 
das kirchliche Lehramt oder große Theolog:innen einfach nur unfallfrei nachzuspre-
chen, sondern stattdessen „leutetheologisch“ (Bauer 2023) selbst zu denken: „Habe 



24 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

den Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen" (Kant 1977, 53). Nicht wenige 
halten jedoch auch heute noch diesen „Schritt zur Mündigkeit, außer dem daß er be-
schwerlich ist, auch für sehr gefährlich“ (ebd.). Dafür, dass sich manche daher im offe-
nen Raum spiritueller und theologischer Mündigkeit unsicher fühlen, „sorgen schon 
jene [kirchlichen] Vormünder, die die Oberaufsicht über sie gütigst auf sich genommen 
haben“ (ebd.). Den aufrechten „Gang“ (ebd., 54) christlicher Mündigkeit im offenen 
Raum der Freiheit können jedoch auch ängstliche Zeitgenoss:innen erlernen. Vorbilder 
auch unter kirchlichen Amtsträgern spielen dabei eine wichtige Rolle:  

„[Es] […] werden sich immer einige Selbstdenkende sogar unter den eingesetzten 
Vormündern […] finden, welche, nachdem sie das Joch der Unmündigkeit selbst 
abgeworfen haben, den Geist […] selbst zu denken um sich verbreiten werden“ 
(ebd.). 

Was für eine schöne Aufgabenbestimmung kirchlicher (und theologischer) Autoritäten. 
Es geht um die christliche Freiheit, „von seiner Vernunft in allen Stücken öffentlichen 
Gebrauch zu machen“ (ebd., 55). Dieser öffentliche Gebrauch der Vernunft auch in 
Glaubensdingen, der seinen Sitz im Leben damals vor allem in „Kaffeehäusern, Salons, 
Lektürezirkeln und wissenschaftlichen Gesellschaften“ (Dhawan 2014, 20) hatte (Ha-
bermas spricht von einem Strukturwandel der Öffentlichkeit) – dieser öffentliche Ver-
nunftgebrauch allein kann „Aufklärung unter Menschen zustande bringen“ (ebd.). Mit 
Blick auf die autoritären ‚Abergeister‘ seiner eigenen Zeit wendet er jedoch sogleich 
kritisch ein:  

„Nun höre ich aber von allen Seiten rufen: räsonniert nicht [also: Denkt nicht 
selbst!]! Der Offizier sagt: räsonniert nicht, sondern exerziert! Der Finanzrat: rä-
sonniert nicht, sondern bezahlt! Der Geistliche: räsonniert nicht, sondern glaubt!“ 
(ebd.). 

Dennoch vermag es der umfassende Autoritätsanspruch dieser „unaufhörliche[n] 
Obervormundschaft“ (ebd., 57) nicht – so Kant optimistisch –, „auf immer alle weitere 
Aufklärung vom Menschengeschlechte abzuhalten“ (ebd.). Mit Blick auf den „geistli-
chen Despotismus einiger Tyrannen“ (ebd., 59) fordert Kant daher von den kirchlichen 
Autoritäten, „in Religionsdingen den Menschen nichts vorzuschreiben, sondern ihnen 
darin volle Freiheit zu lassen“ (ebd., 59f). Sie sollten ihre Untertanen „selbst machen 
lassen, was sie um ihres Seelenheils willen zu tun nötig finden“ (ebd., 59) und ihnen in 
einem „freien Denken“ (ebd., 61) auch in religiösen Angelegenheiten die Möglichkeit 
zur „freimütigen Kritik“ (ebd., 60) im Sinne einer christlichen Parrhesia in Glaubensdin-
gen einräumen.  
Soweit die aufklärerische ‚Pastoraltheologie‘ Kants. An ihr kann eine pastoraltheologi-
sche Neue Aufklärung heute ansetzen, deren Weg ebenfalls nicht in das sichere Reich 
der Notwendigkeit führt, sondern in das offene Reich der Freiheit. Dort bleiben die 
Dinge in einer existenziellen Schwebe des ‚Dazwischen‘. Dieses ist nicht nur das Leitmo-
tiv unseres Kongresses mit seinen intergenerationellen, interdisziplinären und 



Für eine Neue Aufklärung   25 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

interkonfessionellen Zwischenräumen, es eröffnet auch einen ‚dritten Raum‘ jenseits 
klassischer Binäritäten (Bauer 2026), in welchem die vielen krisenhaften Ambivalenzen 
unseres Lebens eine komplexitätsfähige und zugleich dilemmakompetente Praxis er-
möglichen: Optionen aus der Kraft des Dazwischen. Ottmar Fuchs spricht von einer 
handlungsermächtigenden „Mystik der Schwebe“ (Fuchs 2023, vgl. Vogl 2025) – und 
auch diese kann von einem kritisch wiedergelesenen Kant durchaus noch etwas lernen. 
Der war nämlich, so Omri Boehm und Daniel Kehlmann in ihrem glänzenden neuen Ge-
sprächsband Der bestirnte Himmel über mir, ein „Meister der Ambivalenz“ (Boehm & 
Kehlmann 2024, 111). Seine „Denkbewegung“ (ebd., 112) der Antinomien ermöglicht 
es, auf einer „Grundlage zu handeln, die wir für wahrhalten, ohne dies zu wissen“ (ebd., 
114). Boehm weiter: „Wir wissen nicht, ob Gott existiert, wir wissen noch nicht einmal, 
ob Menschen existieren […] – aber wir müssen handeln, als ob Gott existiere, als ob wir 
Menschen seien …“ (ebd., 113). Das damit verbundene Ende der klassischen Metaphy-
sik erfasst Gott, die Welt und alles andere dazwischen. Michel Foucault in Der philoso-
phische Diskurs:  

„Ein ganzes Spiel von Widersprüchen findet […] Platz: der eines Gottes, der exis-
tiert, und eines Gottes, der nicht existiert; […] der einer begrenzten Welt, […] und 
der einer unbegrenzten Welt […]. […] Gott [und] […] die Welt sind in einen Diskurs 
eingetreten, in dem ihre Nichtexistenz genauso möglich ist wie ihre Existenz; sie 
sind nicht verschwunden, sondern werden an die uneindeutige Schwelle von Le-
ben und Tod, Schatten und Licht platziert, während die Metaphysik als Diskurs 
über diese Gegenstände sehr wohl zerstört wurde […]; und es ist diese Zerstörung, 
die die Existenz eines Gottes […] und einer Welt endgültig geschwächt hat, ohne 
sie jedoch unmöglich zu machen“ (Foucault 2024, 115f).  

Diese philosophische Erkenntnis ist nun aber alles andere als trivial. Denn wir leben in 
einer „flachen Welt“ (Latour 2007, 297) ohne übergeordnete Metaposition. In dieser 
radikal offenen Welt herrscht Lyotard zufolge ein universaler „Widerstreit“ (Lyotard 
1984), dem eine durchsetzungsstarke Schlichtungsinstanz fehlt. Selbst die Universalität 
der Menschenrechte ist auf diesem ‚Kampfplatz‘ nur ein Geltungsanspruch unter vielen 
(wenn auch ein unbedingt anzustrebender). Gegen diese Position könnte man nun den 
klassischen Einwand von Habermas vorbringen, sie beanspruche selbst einen quasi 
olympischen Metastandpunkt. Doch gerade diese Kritik ist ein Beleg für die Stärke der 
These – zeigt sie doch, dass auch der Geltungsanspruch dieser Position nicht universal 
anerkannt wird. Es ist absurd, mindestens jedoch paradox: Im Widerstreit inkommen-
surabler, d. h. nicht miteinander verrechenbarer Geltungsansprüche, muss man sich für 
die eigenen Überzeugungen in einer unvertretbaren Weise einsetzen – im vollen Wis-
sen um ihre prinzipielle universale Undurchsetzbarkeit.  
Vielleicht müssen wir uns Sisyphos tatsächlich als einen glücklichen Menschen vorstel-
len. In jedem Fall sollten wir wieder mehr Camus lesen. Denn auch Pastoraltheolog:in-
nen werden diese Welt (oder auch nur diese Kirche) nicht retten können – auch nicht 



26 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

mit noch so vielen Kongressen zur Klimakatastrophe (2021) oder zu einem Neuen Wir 
(2023) und auch nicht mit noch so vielen Onlinedebatten zu Synodalität oder Analyti-
scher Philosophie. Was wir aber durchaus tun können, ist, robust und fröhlich durchzu-
halten und in alternativloser Treue zum eigenen Weg einfach weiterzumachen. Diese 
‚unmögliche Notwendigkeit‘ hatte in ungleich dramatischerer Zeit bereits Dietrich Bon-
hoeffer treffsicher auf den Punkt gebracht: sie ist „nicht leicht, aber notwendig“ (Bon-
hoeffer 151994, 23). Damit stehen wir heute, in den ‚Zwanziger Jahren‘ des 21. Jahrhun-
derts, wieder in einer ähnlichen Zwischenzeit wie die Menschen in der 
Zwischenkriegszeit der ‚Zwanziger Jahre‘ des 20. Jahrhunderts. Diese lebten – so Hel-
mut Jähner in seinem brillanten Epochenportrait der ‚Goldenen Zwanziger‘ – in einem 
kollektiven „Höhenrausch“ (Jähner 2022) zwischen Weltbejahung und Existenzangst, 
Emanzipationsschüben und Rechtsradikalismus, Lebensreform und Wirtschaftskrise, 
Lustprinzip und Kontrollverlust, Kurzhaarfrisuren und Reichskriegsflagge, der jäh und 
brutal im Aufstieg des Faschismus endete. Friedrich Gogarten bekannte in seinem Essay 
Zwischen den Zeiten mitten im ‚Dazwischen‘ dieser gesellschaftlichen Zeitenwende, die 
zugleich auch eine politische Wendezeit war: 

„Das ist das Schicksal unserer Generation, dass wir zwischen den Zeiten stehen. 
Wir gehörten nie zu der Zeit, die heute zu Ende geht. Ob wir je zu der Zeit gehören 
werden, die kommen wird? […] So stehen wir mitten dazwischen. In einem leeren 
Raum. […] Der Raum wurde frei für das Fragen nach Gott. Endlich“ (Gogarten 
1920, 374). 

Die 1920er-Jahre waren ein jederzeit wieder möglicher dramatischer Extremfall des 
‚Dazwischen‘. Etwas mehr auf existenzieller Normaltemperatur gesprochen, spüren wir 
dessen dunkles Funkeln aber auch in wiederkehrenden Schwellenzeiten wie den Rau-
nächten zwischen den Jahren oder in der Dämmerung des Morgens und des Abends. 
Wir erleben es auch in den Übergangszonen, Passageräumen und Transitflächen unse-
rer alltäglichen Lebenswelt. Zeiten und Räume, für die Victor Turners ethnografische 
Schwellentheorie der „Liminalität“ (Turner 2005) gilt. Und in den besten Momenten 
entsteht dann betwixt and between so etwas wie eine liminale „Communitas“ (ebd., 
125) des gemeinsamen Weges. Diese passagere Schwellen-Synodalität führt in eine so-
lidarisch gelebte spätmoderne Zeitgenossenschaft, die Michel de Certeau – als katholi-
scher ‚Doppelgänger‘ Michel Foucaults ein Meister christlicher Zeitgenossenschaft – 
folgendermaßen beschreibt:  

„Die Kühnheit des Glaubens besteht in dem Willen, […] bis an das Ende der Span-
nungen und Ambitionen einer bestimmten Zeit zu gehen […]. [Christ:innen] […] 
sind Reisende, Wanderer. […] Ihr Gepäck ist nicht üppiger als das ihrer Zeitgenos-
sen. Was sie […] von ihnen empfangen und was sie ihnen zurückgeben […], das 
begreifen sie als eine Frage, die sich in jeder Begegnung immer neu stellt – als eine 
glückliche Wunde im Herzen jeder […] Solidarität“ (Certeau 1987, 46). 



Für eine Neue Aufklärung   27 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Kirchlicherseits braucht es dazu einen entschlossenen Paradigmenwechsel von der Pas-
toralmacht angstbesetzter Hirtensorge im Sinne Heideggers hin zur Risikobereitschaft 
jesuanischer Sorglosigkeit im Sinne der Evangelien. Deren reichgottesfrohes Vertrauen 
auf das Anbrechen der Gottesherrschaft (und nicht auf das Fortdauern der Menschen- , 
Männer- oder Klerikerherrschaft) lässt dann auch die Pastoraltheologie „au risque de la 
promesse“ (Crépon, de Launay 2004) agieren: mit Gottvertrauen, Entdeckungsfreude 
und vielleicht sogar ein bisschen Abenteuerlust. Wo das gelingt, geht die Sache Jesu 
weiter. Es kommt zu einer heilenden und befreienden Fortsetzung des Evangeliums auf 
den Straßen der Gegenwart: Menschen atmen auf und lernen, aufrecht zu gehen, sie 
wachsen über sich hinaus und finden zu sich und zueinander – und ihr Leben wendet 
sich zum Guten.  
Nach dem dogmatischen Essenzialismus am Beginn unserer Fachgeschichte brauchen 
wir daher heute einen neuen pastoralen Existenzialismus der Nachfolge Jesu – einen 
lebensfrohen und zugleich realitätstreuen Existenzialismus des guten Lebens für alle. 
Pastoraltheologie wird christliche Akteur:innen in Kirche und Gesellschaft dabei als ein 
mitgehendes Außen begleiten. Kritisch und kreativ. Vom Pfarrgemeinderat bis hin zur 
Weltsynode – inklusive einer potenziell schuldhaften Verstrickung in klerikale Macht-
asymmetrien und koloniale Bekehrungswünsche. Sie schafft Orte zum theologischen 
Gespräch über Kirche und Gesellschaft, Menschen und Mächte, Gott und die Welt. 
Über das Leben und die Liebe und das kleine Glück in dieser Zeit. Über all die großen 
und doch recht einfachen Fragen unserer menschlichen Existenz: Wovon leben wir ei-
gentlich – und wofür? 

- - - - - 

Ich komme zum Ende. Lassen Sie mich mit einer epistemischen Liebeserklärung schlie-
ßen. Johan Adam Birkenstock hat vor 250 Jahren etwas Neues in die Welt gebracht, das 
(wie auch für manche die Pastoraltheologie) viele Jahrzehnte lang ziemlich angestaubt 
daherkam und als Inbegriff deutscher Spießigkeit galt (Stichwort: Urlauber mit Bier-
bauch, Tennissocken und kurzen Hosen), seit neuestem aber wieder ganz hip ist. Seit 
letztem Herbst wird Birkenstock sogar an der New Yorker Börse gehandelt und in dem 
Kino-Blockbuster des vergangenen Sommers tauscht Barbie ihre High Heels gegen Bir-
kenstock-Sandalen. Diese sind heute nicht nur ein modisches Hipster-Accessoire, das 
man auf den Straßen von Kopenhagen genauso sehen kann wie in Berlin oder Paris, 
sondern auch ein veritabler Luxusartikel. Schon vor einigen Jahren ist bei Birkenstock 
nämlich der französische High-end-Marken-Tycoon Bernard Arnault als Investor einge-
stiegen. Sein Leitwort: désirabilité (zu deutsch: Ersehnbarkeit). Wir können schon mit 
einem gewissen Selbstbewusstsein sagen: Wirklich gut gemachte Pastoraltheologie ist 
mindestens so desirable wie ein Paar Birkenstockschuhe! Denn sie ist Spiel mit erhöh-
tem intellektuellem Einsatz – und daher nicht nur ein akademisches, sondern auch ein 
existenzielles Abenteuer. Für mich das schönste Fach der Welt.  
 



28 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Literaturverzeichnis 

Balthasar, Hans Urs (1952). Die Schleifung der Bastionen. Von der Kirche in dieser Zeit. Einsiedeln: Jo-
hannes Verlag. 

Bauer, Christian (2013). Differenzen der Spätmoderne? Theologie vor der Herausforderung der 
Gegenwart. In: Stefan Gärtner, Tobias Kläden & Bernhard Spielberg (Hg.), Praktische Theologie in 
der Spätmoderne. Herausforderungen und Entdeckungen. Regensburg: Echter, 27–47. 

Bauer, Christian (2023). Leutetheologie – ein theologischer Ort? Pastoraltheologische Angebote zur 
epistemischen Klärung. In: Johannes Grössl & Ulrich Riegel (Hg.), Die Bedeutung von Gläubigen für 
die Theologie. Stuttgart: Kohlhammer, 27–46. 

Bauer, Christian (2024). 250 Jahre Pastoraltheologie. Eine Erinnerung an die Zukunft. In: Feinschwarz. 
Theologisches Feuilleton, 1.8.2024, abrufbar unter https://www.feinschwarz.net/250-jahre-pasto-
raltheologie-eine-erinnerung-an-die-zukunft/ [20.10.2025]. 

Bauer, Christian (2026). Theorie des kreativen Dritten? Überschreitungen einer nichtbinären Prakti-
schen Theologie. In: Ders. u. a. (Hg.), Praktische Theologie morgen. Perspektiven anlässlich von 200 
Bänden ‚Praktische Theologie heute‘. Stuttgart: Kohlhammer [im Erscheinen]. 

Boehm, Omri & Kehlmann, Daniel (2024). Der bestirnte Himmel über mir. Ein Gespräch über Kant. 
Berlin: Ullstein Buchverlage. 

Bonhoeffer, Dietrich (1951/151994). Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der 
Haft. Gütersloh: Kaiser. 

Bucher, Rainer (1998). Kirchenbildung in der Moderne. Eine Untersuchung zu den Konstitutionsprinzi-
pien der deutschen katholischen Kirche im 20. Jahrhundert. Stuttgart: Kohlhammer.  

Bucher, Rainer (2022). Hinterm Horizont gehts weiter. In: Lebendige Seelsorge, 73, 418–422. 

Caputo, John (2023). What to Believe? Twelve Brief Lessons in Radical Theology. New York: Columbia 
University Press. 

Certeau, Michel de (1987). La faiblesse de croire. Paris: Esprit.  

Chenu, M.-Dominique (1966). Les signes des temps. In Ders. (Hg.), Peuple de Dieu dans le monde. Pa-
ris: Cerf, 35–55.  

Chenu, M.-Dominique (1981). Auf der Suche nach den ‚Zeichen der Zeit’. Wer den Glauben verstehen 
will, muß seine Geschichtlichkeit ernstnehmen. In: Publik-Forum, 16, 16–19. 

Crépon Marc, de Launay Marc (2004). La Philosophie au risque de la promesse. Paris: Bayard.  

Dhawan, Nikita (2014). Affirmative Sabotage of the Master's Tools: The Paradox of Postcolonial Enligh-
tenment. In: Dies. (Hg.), Decolonizing Enlightenment. Transnational Justice, Human Rights and De-
mocracy in a Postcolonial World. Opladen: Barbara Budrich, 19–78.  

Dhawan, Nikita (2024). Die Aufklärung vor Europa retten. Kritische Theorien der Dekolonisierung. 
Frankfurt: Campus. 

Erdur, Onur (2024). Schule des Südens. Die kolonialen Wurzeln der französischen Theorie. Berlin: Mat-
thes & Seitz.  



Für eine Neue Aufklärung   29 

DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 

Foucault, Michel (1992). Was ist Kritik? Berlin: Merve. 

Foucault, Michel (2001). Dits et Écrits II (1976–1988). Paris: Gallimard. 

Foucault, Michel (2008). Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de France (1982–
1983). Paris: Seuil. 

Foucault, Michel (2009). Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung am Collège de France 
1982/83. Frankfurt/M.: Suhrkamp.  

Foucault, Michel (2024). Der Diskurs der Philosophie. Berlin: Suhrkamp. 

Fouilloux, Étienne (2004). ‚Nouvelle théologie’ et théologie nouvelle (1930–1960). In: Benoît Pel-
listrandi (Hg.), L'histoire religieuse en France et en Espagne. Madrid: Casa de Velázquez, 411–425. 

Fuchs, Ottmar (2023). Momente einer Mystik der Schwebe. Leben in Zeiten des Ungewissen. Ostfil-
dern: Matthias Grünewald. 

Gabriel, Markus, Horn, Christoph, Katsman, Anna, Krull, Wilhelm, Lippold, Anna Luisa, Pelluchon, Co-
rine & Venzke, Ingo (2022). Auf dem Weg zu einer Neuen Aufklärung. Ein Plädoyer für zukunftsori-
entierte Geisteswissenschaften. Bielefeld: Transcript. 

Gogarten, Friedrich (1920). Zwischen den Zeiten. In: Christliche Welt 34, 20, 374–378.  

Hemminger, Andrea (2004). Kritik und Geschichte. Foucault – ein Erbe Kants? Berlin: Philo. 

Hobsbawm, Eric (2017). Das lange 19. Jahrhundert (3 Bände: Europäische Revolutionen, Die Blütezeit 
des Kapitals, Das imperiale Zeitalter). Darmstadt: Konrad Theiss. 

Jähner, Harald (2022). Höhenrausch. Das kurze Leben zwischen den Kriegen. Berlin: Rowohlt. 

Jüngel, Eberhard (1997). Wie ich mich geändert habe. In: Jürgen Moltmann (Hg.), Wie ich mich geän-
dert habe. Gütersloh: Chr. Kaiser, 11–21. 

Kant, Immanuel (1977). Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädago-
gik (Werkausgabe XI). Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Kargupta, Sourav (2014). Feminist Justice Beyond Law. Spivakian “Ab-Use” of Enlightenment Textua-
lity in Imagining the Other. In: Nikita Dhawan: (Hg.), Decolonizing Enlightenment. Transnational 
Justice, Human Rights and Democracy in a Postcolonial World. Opladen: Barbara Budrich, 153–176. 

Klinger, Elmar (1996). Das Aggiornamento der Pastoralkonstitution. In: Franz-Xaver Kaufmann & Ar-
nold Zingerle (Hg.), Vatikanum II und Modernisierung. Historische, theologische und soziologische 
Perspektiven. Paderborn: Brill, Schöningh, 171–187. 

Latour, Bruno (2007). Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Berlin: Suhrkamp.  

Leimgruber, Ute (2022). Paternalistische Unterdrückungsfürsorge. In: Lebendige Seelsorge, 73, 45–49. 

Leprieur, François (1989). Quand Rome condamne. Dominicains et prêtres-ouvriers. Paris: Plon, Cerf. 

Luhmann, Niklas (1970/82009). Soziologische Aufklärung 1. Aufsätze zur Theorie sozialer Systeme. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Luhmann, Niklas (1987). Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp. 



30 Christian Bauer 

ZPTh, 45. Jahrgang, 2025-2, S. 9–31 DOI: 10.17879/zpth-2025-9306 

Lyotard, Jean-François (1984). Le différend. Paris: Minuit. 

Mbembe, Achille (2010). Faut-il provincialiser la France? In: Politique africaine, 119, 159–188. 

Michonneau, Georges (1954). Le Curé. Paris: Fayard. 

Nodet, Bernard & Vianney, Jean-Marie (1958). Curé d’Ars. Sa pensée – son cœur. Paris: Xavier Map-
pus.  

Pelluchon, Corine (2021). Das Zeitalter des Lebendigen. Eine neue Philosophie der Aufklärung. Darm-
stadt: WBG Academic. 

Schmidt, Simone Francesca (2022). 1774. Als die jungen Genies die Freiheit suchten. Hamburg: Süd-
verlag.  

Schüßler, Michael (2013). Mit Gott neu beginnen. Die Zeitdimension von Theologie und Kirche in er-
eignisbasierter Gesellschaft. Stuttgart: Kohlhammer.  

Thiele, Andrea (2022). Philosoph Philippe Büttgen über Kant und die Kirche. In: H-Soz-Kult, 26.5.2022, 
abrufbar unter https://www.hsozkult.de/event/id/event-118244 [20. 10. 2025]. 

Turner, Victor (2005). Das Ritual. Struktur und Antistruktur. Frankfurt/M.: Campus. 

Vogl, Joseph (2025). Meteor. Versuch über das Schwebende. München: C. H. Beck. 

Weimann, Robert (1997). Ränder der Moderne. Repräsentationen und Alterität im (post)koloni-
alen Diskurs. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Wolf, Hubert (2020). Der Unfehlbare: Pius IX. und die Erfindung des Katholizismus im 19. Jahrhundert. 
München: C. H.Beck. 

Zerfaß, Rolf (1974). Praktische Theologie als Handlungswissenschaft. In: Ferdinand Klostermann & 
Ders. (Hg.), Praktische Theologie heute. München, Mainz: Kaiser, Matthias-Grünewald, 164–177. 

 

Prof. Dr. Christian Bauer 
Katholisch-Theologische Fakultät 
Lehrstuhl für Pastoraltheologie, Institut für Religionspädagogik und Pastoraltheologie 
Robert-Koch-Str. 40 
D-48149 Münster 
+49 (0) 251 83-28382 
christian.bauer(at)uni-muenster(dot)de 
https://www.uni-muenster.de/FB2/personen/IRpP/bauer.html 
 

https://www.hsozkult.de/event/id/event-118244

