
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Ziermann, Simone (Hg.): Apokalypse – ja bitte? Interdisziplinäre Perspektiven zur 
Bedeutung christlicher Endzeitvorstellungen für Kirche und Praktische Theologie. 
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2024. 214 S., brosch. € 58,00 ISBN: 978-3-374-
07611-6 
 
Auf humorvolle Weise führt die Hg.in des Sammelbd.s, Simone Ziermann, in das Thema christlicher 

Endzeitvorstellungen ein, indem sie vermerkt: „Diverse Faktoren haben der Genese des Bandes eine 

ungewollte performative Dimension verliehen, gehören doch ‚Naherwartung und Verzögerung‘ zum 

Kernbestand christlicher Apokalyptik.“ (5) Die Beiträge gehen auf eine Tagung vom 05.–06.11.2021 an 

der Augustana-Hochschule Neuendettelsau zurück, die sich interdisziplinär mit der Frage der 

„aktuellen Bedeutung der christlichen Endzeitvorstellungen für Kirche und Praktische Theologie“ (11) 

befasste. Kann die Kirche an dem gesellschaftlichen „‚Trend zur Endzeitstimmung‘ anknüpfen“ bzw. 

stellt dieser eine „missionarische Chance“ dar (11)? Die Beitragenden hatten die Aufgabe, aus ihren 

fachspezifischen Perspektiven Impulse für die „Bedeutung christlicher Endzeitvorstellungen für 

Kirche und Praktische Theologie“ (12) zu erbringen. Die begriffliche Divergenz bzgl. der christlichen 

Endzeitvorstellungen ermöglicht nach der Hg.in hierbei einen „Facettenreichtum“ (12).  

Der erste der vier Abschnitte ist mit „Über Endzeit. Beiträge, die das Themenfeld 

systematisieren“ überschrieben und beginnt mit „Die Faszination moderner Apokalyptik in 

soziologischer Perspektive“ (19–27) von Alexander Nagel. In seinem Beitrag bietet der Vf. einen 

Einblick in die soziologische Endzeitforschung, analysiert beispielshaft aus wissenssoziologischer 

Perspektive säkulare Krisendiskurse und attestiert eine „doppelte[ ] Entfremdung“ (26) mit der 

Apokalyptik. U. a. sollte das Potential apokalyptischer Erzählungen als „präventive Immunisierung“ 

gegen „Angstlust“ zugänglich gemacht werden (ebd.). Michael Rosenbergers Beitrag „‚I want you to 

panic‘ (Greta Thunberg). Apokalyptisches Denken angesichts der Klimakatastrophe“ (29–39) legt dar, 

dass im apokalyptischen Denken eine Erfahrung der Ohnmacht reflektiert wird, die eine „Form der 

Aufklärung“ benötige (37). Mit „Festhalten an dem, was aussteht. Der alttestamentliche Weg zur 

Erwartung der Auferweckung der Toten“ (41–55) reflektiert Klaus Bieberstein die Entwicklung des 

Umgangs mit dem Tod im AT, um davon ausgehend die „kopernikanische Wende im Todesbild“ (48) 

bzgl. des Auferweckungsgedankens zu entfalten. Michael Utsch behandelt aus 

religionspsychologischer Perspektive die Erfahrung von Weltfremdheit sowie Selbstsuche in seinem 

Beitrag „Meine Heimat ist im Himmel. Religionspsychologische Aspekte transzendenter Selbst-

Vergewisserung“ (57–68). Konkret schlägt Utsch vor, dass Gemeinden Räume sowie Angebot schafften 

könnten, um Menschen in ihrer „existenziellen Unsicherheit“ eine „Heimat“ zu bieten (68). 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9364 
2	

 

Der zweite Abschnitt ist mit „Über die Gegenwart. Beiträge, die den Gegenwartsbezug 

endzeitlicher Vorstellungen ins Zentrum stellen“ überschrieben. Gregor Taxacher vermerkt zu Beginn 

seines Beitrags „Wo spielt die Apokalypse? Eine Skizze zur biblischen, systematischen und politischen 

Hermeneutik eschatologischer Aussagen“ (71–81), dass aufgrund der Frage nach dem Wann der 

Apokalypse die Frage nach dem Wo (bzw. „Wo-von“, 71) vernachlässigt wurde. Hoffnungsbilder der 

biblischen Apokalypse blieben in dieser Welt verankert und seien als prophetische und 

ideologiekritische zeitentspringende Kritik zu verstehen. Für die Praktische Theologie und Kirche sei 

zu beachten, dass Apokalyptik „von unten“ gehofft und geglaubt würde und keine 

Gebrauchsanweisung sei (80f). Lukas Kundert unterbreitet in seinem Beitrag „Keine 

Endzeitvorstellungen im Neuen Testament“ (83–94) den Vorschlag eines „Halachic turn“ für die 

biblische Apokalyptik-Forschung, also „die neutestamentlichen Texte als […] Rechtstexte“ (85), die auf 

eine Rechtsunsicherheit (Zerstörung des Tempels) reagieren, zu deuten. Elena Gußmann bietet mit 

„‚Hurra, diese Welt geht unter‘. Aktuelle philosophische Paulus-Interpretationen und die 

Konsequenzen für ‚die Zeit, die bleibt‘“ (95–105) eine kritische Analyse der Paulusrezeption von Alain 

Badiou, Giorgio Agamben und Slavoj Zižek. Dabei betont sie den „subversiven Kern des Christentums“ 

(Zižek) und die sich daraus ergebende Handlungspflicht (104f). Im Beitrag „‚Das Ende ist nahe! – und 

das ist erst der Anfang …‘. Eine kritische Betrachtung christlicher Endzeitfurcht und -hoffnung und 

ihre phänomenale Basis im Glauben“ (107–116) befasst sich Markus Mühling mit einem Dilemma der 

neuzeitlichen Apokalyptik (108). Als Lösungsansatz schlägt Mühling den Wandel der Lebensdeutung 

vom „transport“ zum „wayfaring“ und eine Wiedergewinnung der Naherwartung vor.  

Zum Auftakt des dritten Abschnitts „Über Bild und Klang. Beiträge zur apokalyptischen 

Ästhetik“ bietet John Dik mit „Die Johannesapokalypse als prophetische Vision für Kirchen im Kontext 

der römischen Provinz Asia Minor. Ein Beitrag aus exegetisch-historischer Perspektive“ (119–128) 

Ausführungen zur Einordnung der Offb, deren Machtkritik am römischen Reich und 

Machtbehauptung durch die Bildmetapher des Lammes sowie deren Verortung im liturgischen 

Kontext. Jan Hermelink stellt in seinem Beitrag „Gepredigte Endzeit. Homiletische Hypothesen zur 

Wechselwirkung zwischen eschatologischen Vorstellungen und evangelischer Predigt“ (129–138) 

Ergebnisse eines Workshops vor, in dem drei ev. Predigten zu apokalyptischen Perikopen (s. Anhang 

201–212) analysiert wurden. Hermelink hält abschließend u. a. fest: „Die biblischen Texte werden in 

Szenen aus dem gegenwärtigen Leben transformiert“ (137) sowie, dass die drei Predigten überraschend 

„zurückhaltend […] gegenüber der Erlösungshoffnung“ (ebd.) blieben. Mit „‚Unser Wandel ist im 

Himmel‘. Die Musikalischen Exequien Heinrich Schütz’ als Beitrag zur Sepulkralkultur des Barock“ 

(139–152) liefert Andreas Schmidt eine detailreiche Untersuchung zur Funeralkultur am Beispiel der 

Exequien zum Tode von Heinrich Posthumus Reuß (1572–1635). 

Der vierte Abschnitt trägt den Titel „Über den Menschen und was danach kommt. Beiträge 

zum Post- und Transhumanismus“. Alexander Loichinger stellt in seinem Beitrag „Trans- und 

Posthumanismus. Eine zivilisatorische Bilanz“ (155–165) eingangs heraus, dass Trans- und 

Posthumanismus „keine Ausreißer“ (155) der menschlichen Utopiegeschichte seien. Als grundlegende 

Prinzipien dieser Entwicklung benennt der Vf. Digitalisierung sowie KI und stellt fest: „Wir müssen 

nur akzeptieren, dass die Evolution weiter geht.“ (164) Anna Sophie Jäger bietet mit „The sun goes 

down, the sun comes up – of course now we know it doesn’t“ (167–177) Ausführungen zum Konzept 

der „Hyperobjekte“ von Timothy Morton, anhand dessen sie ansprechend und aspektreich das Ende 

von Weltbildern kartiert. Beginnend mit der Reflexion der Transzendenz bzw. dem Jenseits als „Ende 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9364 
3	

 

allen Fortschreitens“ (179) bietet der Beitrag „‚O Ewigkeit, du Donnerwort‘. Verewigter Mensch und 

transhumane Seligkeit“ (179–188) von Christoph Asmuth entlang der Apokalypse des Petrus und Johann 

Casper Lavates Physiognomischen Fragmenten Reflexionen zum Transhumanismus. Er vermerkt zum 

Schluss kritisch die Hoffnung der „Lösung aller Weltprobleme“ durch Technik, wobei diese 

Vorschläge „gerade von denen kommen, die als technische Eliten von den Triebkräften technischer 

Innovationen profitieren“ (188). 

Das abschließende „Resümee. Christliche Endzeitvorstellungen als missionarische 

Ungelegenheit“ (189–199) von der Hg.in übertrifft das, was von einem Resümee erwartet werden kann. 

Eingangs zieht sie den Schluss, dass christliche Endzeitvorstellung keine missionarische Gelegenheit 

für die Praktische Theologie und Kirche darstellen. Ausgehend von den Erkenntnissen der Beiträge 

unterbreitet Ziermann die These, dass christliche Endzeitvorstellungen („getaufte Apokalypse“) eher 

Bedeutung für das Zentrum der christlichen Glaubenspraxis haben als für die „äußeren Ränder“ 

(„kupierte Apokalyptik“) (189f). Ihre These führt sie anhand der Begriffe Hermeneutik, Gericht, 

Anfechtung, Zwei Reiche, Quietismus, Eschatologie und Enzyklopädie aus. 

Der Sammelbd. zeichnet sich durch seine Vielfalt und gleichsam Zugänglichkeit für Lesende 

aus. Die Kürze der Beiträge ist bei einigen der Texte zu bedauern, die noch weitere Erkenntniswelten 

hätten aufschlüsseln können. Kleinere Redundanzen in den Beiträgen fallen nicht negativ ins Gewicht 

– auch nicht die seltenen konfessionalistischen Spitzen (u. a. 140f). Man könnte diskutieren, ob der 

vierte Abschnitt zum Post- und Transhumanismus noch um weitere materialistische Ideologien hätte 

produktiv erweitert werden und ob der Bd. nicht auch von einer islamisch-theologischen Perspektive 

hätte profitieren können. Der Auftrag, Impulse für Praktische Theologie und Kirche zu generieren, 

schlägt Brücken aus der Fachdiskussion hin zur Praxis, ohne die eigene Fachlichkeit darin zu 

sublimieren, welches einige der Beiträge auf beeindruckende Weise unter Beweis stellen. Die 

schlussendliche spezifische Absage an das Nutzbarmachen wahrgenommener gesellschaftlicher 

Deutungsmuster ist begründet sowie prophetisch. Neben den Beiträgen von Nagel, Bieberstein, 

Taxacher und Mühling sind m. E. v. a. die Beiträge von Gußmann und Jäger zu würdigen, die einen 

Lesegenuss darstellen. Das Resümee von Ziermann bereichert den Bd. und schlägt Bahnen, wie 

theologisch und praktisch auf die Frage geantwortet oder welche Gegenfrage gestellt werden kann, 

mit der Jäger ihren Beitrag beendet: „Warum sich nicht dem Hedonismus hingeben, statt einer Ethik, 

die zum Scheitern verurteilt ist?“ (177) 

 

Über den Autor: 

Johannes Frenz, Mag. Theol. BA Rel.-Päd., Promovend an der Katholisch-Theologischen Fakultät der 

Universität Münster (johannes.frenz@uni-muenster.de) 

 


