THEOLOGISCHE REVUE

122. Jahrgang
— Februar 2026 -

Losch, Andreas: Der gestirnte Himmel iiber uns. Theologie, Naturwissenschaft
und Ethik. Zurich: Theologischer Verlag 2022.292S., geb. € 44,00 ISBN 978-3290185152

Die vorliegende Arbeit ist die von der Theologischen Fakultit Ziirich angenommene
Habilitationsschrift des Vf.s. Sie entspricht in der Klarheit der Fragestellung, der Breite der
verwendeten Literatur und der kritischen Distanz der einzelnen Interpretationsschritte dem Anspruch
dieses literarischen Genus und ist von einer bemerkenswerten Leser:innenfreundlichkeit.

Ihr Thema und Gegenstand ist die in den letzten Jahrzehnten mit wachsender Aufmerksamkeit
einer interessierten Offentlichkeit verfolgte Kosmologie. Thr Titel geht auf den Philosophen Immanuel
Kant zuriick und zielt darauf, Wissenschaft und Religion nicht unter dem modernen Aspekt ihrer
~Konflikte“ zu sehen, sondern zu zeigen, was beide im dialogischen Austausch gewinnen konnen.
Diese Perspektive macht die Lektiire des Buches zu einem literarischen Ereignis, hier geht es
grundsatzlich um die Méglichkeit einer zureichenden ,Verhéltnisbestimmung zwischen Theologie
und Naturwissenschaft® (103).

Es gehort zum Profil der vorliegenden Studie, dass der Grofiteil der hier erarbeiteten und
zitierten Texte urspriinglich in englischer Sprache verfasst sind. Das hat methodische Griinde. Die
sachliche Arbeit hat in den letzten fiinf Jahrzehnten seit Barbours epochalem Werk Issues in Science
and Religion (1966) die deutschen Ansdtze quantitativ wie auch in ihrer sachlichen Relevanz deutlich
iibertroffen. Die angelsachsischen Entwiirfe haben sich zum Leitfaden der neueren Forschung
qualifiziert, wie Losch iiberzeugend aufzeigt.

So mag es erstaunlich erscheinen, dass Losch ausgerechnet einen Vortrag Martin Bubers von
1923 — ,Philosophische und religiose Weltanschauung“ — an die Spitze seiner ,Sichtweisen® gestellt
und das aus guten methodischen Erwédgungen getan hat. Inhaltlich steht hier bereits die ,,wirkliche
Differenz” zwischen wissenschaftlicher und religioser Welterfassung auf dem Priifstand. Mit Bubers
Worten gesagt: Die Wissenschaft kennt ,nichts Unerforschbares®, wihrend fiir die Religion das Sein
ein ,wesenhaftes Geheimnis® bleibt, das sich uns als Beziehung zwischen Ich und Du zu erfahren und
zu erkennen gibt. Zwar besteht kein Dualismus zwischen Wissenschaft und Religion, wohl aber -
darin liegt die Bedeutung dieses Dokuments — halt die Religion die Problematik der Wissenschaft
wach, die darin liegt, dass wir in ihr nur das erkennen, ,was in unseren Denkkategorien vorher
geformt ward”“ (35).

Der erhebliche Gewinn der weiteren Schritte der Argumentation dieser Studie ist der
tiberzeugende Versuch Loschs, die wichtigsten Argumente (und Entwiirfe) der angelsdchsischen
Diskussion, die erst in zeitlichem Abstand die deutsche Diskussion erreicht haben, vorzufithren. Im

Mittelpunkt steht hier das in der angelsachsischen Welt breit rezipierte Werk Michael Polanyis, eines



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Chemikers ungarischer Herkunft, der eine naturwissenschaftliche Laufbahn hinter sich hatte, ehe er
sich auf dem eigens fiir ihn gegriindeten Lehrstuhl in Manchester ganz der Wissenschaftsphilosophie
zuwenden konnte. Die Ubertragung der Gifford-Lectures in Aberdeen (1951/52) erméglichte ihm, sein
Hauptwerk Personal Knowledge (1958) zu entwickeln. Ihn im kontinentalen Bereich bekannt zu
machen, darf zu den besonderen Leistungen des Entwurfs von Andreas Losch zahlen. Denn was ihn
von seiner Zunft unterscheidet, ist von Anfang an die zentrale Bedeutung des Glaubens (in: Science,
Faith and Society, 1946), also des Vertrauens, dass unsere Arbeiten von Méchten gekront werden, iiber
die wir keine Gewalt haben. Schon bei der primaren Erfahrung der phanomenalen Welt lassen wir
uns von bestimmten Intuitionen leiten. Insofern wissen wir tatsdchlich schon immer mehr als wir
(genau) wissen. Dieses stillschweigende Wissen (tacit knowledge) ist einem Blinden vergleichbar, der
mit seinem Stock einen Weg ,erfiithlt“ und sich dabei von Komponenten der Wirklichkeit leiten 14sst,
die unterhalb des klar erfassbaren gedanklichen Inhalts liegen und die er nun aktiv zu einer
verstehbaren Gestalt zusammenfiigt. Der entscheidende Punkt ist nach Polanyi, dass in jedes
Erkennen ein unausdriicklicher Beitrag des Erkennenden eingeht. In diesem Sinn fithrt Polanyi sein
~schweigendes Argument® in Gestalt der augustinischen Maxime ins Feld: ,Glaubt ihr nicht, so
erkennt ihr nicht.” (nisi crediteritis non intelligitis). Die Bedeutung des Glaubens hat Polanyi mit dessen
christlichem Verstandnis gleichgesetzt. Was Losch zu dieser Parallele und ihrer Bedeutung im Dialog
von Naturwissenschaft und Theologie ausfiihrt (63-70 und 109-125), gehort nach meinem Urteil zum
Besten und Haltbarsten, was man heute zu dieser Problematik lesen kann. Hier ist ,die Bedeutung des
Glaubens als Quelle aller Erkenntnis wieder entdeckt worden® (63).

Als eine aktuelle Herausforderung nimmt Losch in einem weiteren Teil das Gesprach mit
seinen modernen Leser:innen auf, die die Relevanz des hier verhandelten Themas als
Auseinandersetzung mit Weltraumfahrt und Astrobiologie kennen. Die Frage lautet: Gibt es Leben
jenseits unseres Planeten? Losch hat dazu als Mitarbeiter am Center for Space and Habitability der
Universitat Bern geforscht. Theologisch muss man sich nur ein wenig mit den Kategorien Schopfung,
Offenbarung und Erlosung auskennen (210-217), um zu sehen, was hier auf dem Spiel steht. Es spricht
fiir die Umsicht des Vf.s, dass er an dieser Stelle den wissenschaftlich zuganglichen Raum vermisst, in
dem die Erforschung des Himmels Gegenstand der Kosmologie und der christlichen Theologie werden
konnte (163-176).

Eine Sonderstellung kommt in diesem Zusammenhang von jeher Immanuel Kant zu, der von
der Existenz aulerirdischer Bewohner:innen anderer Welten derart iiberzeugt war, dass er bereit war,
darauf zu wetten. Loschs gelehrter Essay tber diesen Punkt darf in ihrer sorgfaltig
zusammengetragenen Auslegung als ein Meilenstein zur Kant-Forschung gelten. Dies insbes. deshalb,
weil Kants Uberlegung ,von der Anlage her (doch schon) ein physikotheologischer Gottesbeweis® sei
(184) und somit in einer offenkundigen Spannung zu dessen eigener Widerlegung aller Gottesbeweise
steht. Diese erste jenseits bloler Mythen oder aus wissenschaftlicher in mehreren Szenarien
durchgespielte Frage, ob mit auflerirdischen Bewohnern des Alls zu rechnen sei, blieb ohne greifbares
Ergebnis. Auch die Forderung John Herschels nach strengeren wissenschaftlichen Kriterien anderte
an dieser Lage nichts, obgleich bereits die Auswertung der Sonnenstrahlung (heif3 bis kalt) der inneren
Planeten (gemafl dem Abstand von ihrer ,Sonne®) sich dem heutigen Konzept der ,habitablen Zone“
naherte.

Der Mainstream der Forschung liefl sich demgegeniiber von der ethischen Frage bestimmen,

welche Folgerungen fiir unseren Umgang mit der Natur aus der Moglichkeit von Leben jenseits der

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9363



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Erde gezogen werden miissten. Losch hat auf diese Seite des Problems mit einer aktuellen Aufnahme
des heute vielfach traktierten Themas der Nachhaltigkeit, erweitert zum Postulat einer
,planetarischen Nachhaltigkeit® (246), reagiert, welche die Lehren aus der 6kologischen Krise
verstandnisvoll in diesen Rahmen einbezieht. Ferner erweitert sich das tberlieferte Bild vom
Menschen. Dass der Mensch mit dem ersten Weltraumflug des Kosmonauten Jurij Alekse’evi¢ Gagarin
seinen ,natirlichen Ort” verlassen hat, ist eine moderne Erfahrung, die wir nicht mehr loswerden. Sie
wird aber gleichsam aufgefangen von der Erkenntnis, dass der Mensch ein Geschopf der Natur und
der ihm von Gott verliehenen Freiheit, ein ,Mitschopfer (created co-creator), ist. Es gibt deshalb nicht
nur das von der evangelischen Theologie iberbetonte dominium terrae, sondern einen Auftrag auch
zum dominium coeli, dem verantwortungsvollen Umgang mit den kosmischen Weiten.

Es gibt somit einen im theologischen Sinn des Wortes dogmatischen Ertrag dieser
weitausgreifenden Studie, dass eine aktualisierte Tradition durchaus in der Lage ist, eine heute noch

exotisch anmutende Situation konstruktiv zu bearbeiten.

Uber den Autor:

Christian Link, Dr., emeritierter Professor fiir Systematische Theologie der Evangelisch-Theologischen
Fakultit der Ruhr-Universitiat Bochum (christian.link@rub.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9363



